


 

 

ي للملت
 
ف  ق  الرئيس الشر

 مدير جامعة الجلفةد عيلام الحاج  .أ

ف العام على الملتق    المشر

 وبة عبد الرحمان عميد كلية العلوم الاجتماعية والإنسانيةنشقد 

 رئيس الملتق  

ي سعد.د
 العيش 

 اللجنة العلمية رئيس

 حميدة عبد القادر.د

 لملتق  ل المنسق العام

 د بوكربوط عز الدين.أ

 اللجنة التنظيمية رئيس

 حلباوي إبراهيم.أ

 تنسيق

 جليطة عباس.أ

 

 

 

 

 

 

 









 

6 

 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين والعقل بنيةالمجتمع
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 ..في ثقافتنا العربية التأسيسسؤال الهوّية ومأزق 

 حدود الأنا والآخر
The question of identity and the dilemma of foundation in our Arab culture. 

The boundaries of the ego and the other 

 (1)*إبراهيم عبد الرحيم
  abouhicham08@gmail.com ،(الجزائر)الأغواط جامعة عمار ثليجي

ير بصوت عال أكثر من ذي قبل لفهم المعرفية تدفعنا إلى التفك لعلّ التحولات الكبرى التي يشهدها المجتمع العربي في بنياته وأنساقه : ملخص

أن تكون  التداعيات الحضارية في راهنتيها بالخصوص انطلاقا من مسلمة أنه لا توجد في التاريخ القديم أو الحديث حضارة نقية أنجزها أبناؤها دون
ثقافية مطلبا ضروريا في إيجاد مكان لها كشيء لها مع الحضارات الأخرى علاقات تأثير وتأثر، من هذا المنطلق بدا لنا البحث في جذور هوّيتنا ال

ها من الاعتراف، محاولة منا لتذويب تلك الفواصل ضمن حوار ينطلق من استعداد كل حضارة لفهم الأخرى اعتبارا من بنيتها الثقافية و متخيّل
: الإجابة عن  السؤال  ي يشكل الهاجس الحقيقي  هوالاجتماعي ، فإذا كانت بنيتنا الثقافية والاجتماعية تتسم بالتخلف والتبعية فإن الدور الذ

 ما السبيل نحو التقدم في ظل هيمنة الآخر؟

 الاخر-المجتمع-ثقافتنا العربية-الهوّية: الكلمات الدالة
Abstract: 

   Perhaps the major transformations that the Arab society is witnessing in its structures and 

cognitive systems push us to think loudly more than before to understand the civilization 

implications of its current in particular, based on the premise that there is no pure civilization in 

ancient or modern history that its children have achieved without having influence with other 

civilizations. And he was affected, from this point of view it seemed to us researching the roots of 

our cultural identity is a necessary requirement to find a place for it as a thing of recognition, an 

attempt to dissolve those breaks within a dialogue that stems from the willingness of each 

civilization to understand the other, starting from its cultural structure and social imagination. 

With backwardness and dependency, the role that constitutes the real obsession is the answer to 

the question: 

What is the way to progress under the domination of the other? 

 

Key words: Identity - Our Arab Culture - Society - The Other 

 

 
 abouhicham08@gmail.com: الايميل ، إبراهيم عبد الرحيم(1)*

 
 
 



 

7 

 

 : مقدمة
الذي يعتبر من الموضوعات الراهنة التي شغلت الكثير من اهتمامات  قبل البدء يجب أن ننوه بموضوع هذا الملتقى

 التاريخ القديم أو في التداعيات الحضارية بالخصوص انطلاقا من مسلمة أنه لا توجد لفهم المفكرين في حقول معرفية شتى
 .الحديث حضارة نقية، أنجزها أبناؤها دون أن تكون لها مع الحضارات الأخرى صلات وعلاقات تأثير وتأثر

وحضارة العرب في الماضي ومحاولات الانبعاث الحضاري في هذا العصر لاتخرج عن هذا الإطار الذي عرفته جميع 
حقيقة العلاقات الاجتماعية الذي تقوم عليها الحضارات ومدى تأثر الحضارات،على الرغم من بروز صعوبة في إدراك 

 .اتجاهاتها وتغير دلالاتها عبر الزمان والمكان، وبالتالي لابد من وجود حوار ينطلق من استعداد كل حضارة لفهم الأخرى

داعي في كافة مجالات الاحتلال من أشكال التخلف والتبي وما عاناه خلال عهود وإذا ما تصفحنا بنية المجتمع العر 
الحياة ، وفي كافة الأنشطة المجتمعية والحضارية، هذه المعاناة استمرت لفترات طويلة من الزمن، لم تتمكن الأمة من خلالها 
إحراز النهوض والتقدم اللذان يضعان حدا لمظاهر التخلف والانحطاط التي عمت الحياة كافة، وقتلت روح العمل والمثابرة 

الأفراد والجماعات، لهذا لم يستطع المجتمع العربي خلال هذه العهود مواكبة المجتمعات المتقدمة والراقية في  والنشاط عند
 .مضمار الحضارة والمدنية الحديثة فكان فريسة للتخلف

 وقد أدت القوى الكبرى الضالعة في سياسات الاستعمار والاستيطان دورها المؤثر في تكريس حالة التجزئة والتخلف"
 (611، صفحة 6891الياس، ) ."والتفتيت الاجتماعي والحضاري والسياسي التي سيطرت على الأقطار العربية لفترة طويلة

ولم تتمكن الأقطار العربية من التحرر من معاناتها ومشكلاتها إلا بعد الثورات العربية التحررية، وحركات الاستقلال 
 .دم التي اجتاحت معظم الأقطار العربيةوالتق

هذا ، بات سؤال النهضة حاضرا بقوة، حيث لا تزال الإجابات عليه تتوارد بأشكال وأنماط فكرية متنوعة  لقد
السؤال الذي طرحه المفكرون بإلحاح جاء بصيغة مشاريع تقدمية لا تخلو من صراع ليس فقط بين الماضي والحاضر ولكنه 

الذي يمثل الجديد، فهذا الأنا العربي يتحدد بماض نحاول أن نتجاوزه وبحاضر نا الذي يمثل الماضي القديم، والأ صراع بين الأنا
 . الاغترابضمن مشمول هوياتي أقرب إلى لم يعد بعد لنا، 

 :وعليه فإن الإشكال المحوري الذي تقوم عليه هذه المداخلة هو
قافية دون الانفتاح على الآخر؟ أم أنه لابد من تغريب العقل وتأطيره هل يمكننا تأسيس حداثة داخل سياج هويتنا الث

هل يمكن أن تسمح لنا شروطنا التاريخية والظروف  :بالنموذج الغربي الجاهز لكي ندخل في الحضارة مباشرة؟ بمعنى آخر 
، نحلم بها؟          يحق لنا أن الاجتماعية بتجاوز الخلفيات الحداثية وما بعدها ؟ أم أنها تظل في مستوى الممكنات التي 

هذه الأسئلة وغيرها كانت ولا تزال  هاجس أغلب المطارحات الفكرية العربية  التي تم المناداة بها عبر سياقها الثقافي ، والتي 
لتي في فما نريده ليس بالضرورة تقديم أجوبة بقدر ما نحاول طرح مجموعة من الأسئلة ا سنحاول مناقشتها عبر هذه المداخلة

 .حد ذاتها تحمل أجوبة متعددة 

 
 



 

8 

 

 :سؤال الهوية :أولا
 : مأزق التأسيس /الهوية سؤال1 

الهوية سؤال مفتوح وليس سؤالا تراثيا ، من بين أهم الأسئلة التي شكلت الهاجس لمحمولنا الفكري هو سؤال الهوّية، 
الهوية بدأ يطرح مع ظهور ما يعرف بالدولة وخاصة  سؤال.. سؤال الهوية بدأ مع سؤال الذات وسؤال الذات بدأ مع ديكارت

 .مع ظهور الفلسفة النسقية على المستوى الفلسفي
من جدل الدعوات  هذا المفهوم  أن نزيح ، لا بدقد تكون هذه الهوية إما مأزقا و إما أفقافموضوع الهوية موضوعا محوريا إن 

 .شق دروب الفكرالإيديولوجية والانفتاح أكثر على المساءلة والحوار ل
وعليه فقد اتخذت الهوّية من  الذات مساءلة تاريخية في عملية البحث عن مضامين التغيير الاجتماعي ومنطلقات 
التقدم الحضاري من خلال مفاهيم النهضة والإصلاح،  المحاور التي طالما شغلت بال الكثير من المؤرخين على اختلاف 

فهناك من النماذج التي انبهرت بالحاضر الذي لم تشارك في صنعه وفتحت عينها على ألم المرجعيات الفكرية التي يتبنونها ، 
الذات وماضي آفل لم تستطع السيطرة عليه فالتزمت بالمشاهدة، كالهوية المغلقة التي تزعم بناء الحضارة وهي مجرد صوت دون 

 . مت والحيادصدى لا تستطيع  مجابهة الحوادث لأنها في وقت من الأوقات التزمت الص
إن الحضارة العربية الإسلامية غير عاجزة عن التكيف مع العصر، وتملك خبرات وقيما رفيعة من التسامح والقدرة 
   على التفاعل والتعايش مع الآخرين، وإن اختلاف البناءات الفكرية الحضارية والخلاف بينها لا ينبغي إهدار حق 

من فهم عميق يحدد لنا مركزية الدائرة الحضارية التي يجب أن يتحدد بها هذا البناء  الشعوب، وعلى هذا الأساس كان لابد لنا
لحضاري الأصيل، الذي يتميز بالتنوع المعرفي وبالمقاربات العلمية الجديدة، المخزون التراثي ا  ، من خلال استيعابالحضاري

وضعية المزرية التي يعيشها ، فالل في حيز الصراع الحضاريلأن البناء الحضاري الجديد يتطلب التعبئة الثقافية والفكرية للدخو 
ولهذا  الفكر العربي بصفة عامة تنبئ بحالة التخلف بأبعادها السياسية والإقتصادية والثقافية تهدد البناء الحضاري بفناء حتمي،

مناخ فكري صحي للتفاعل  من دائرة التخلف، وذلك بخلق ولهويتنا بات من الضروري البحث عن ايجاد مخرج للفكر العربي
 .الثقافي دون الانصهار والذوبان في الحضارات الأخرى

فإن الدور الذي يشكل الهاجس الحقيقي  هو كيفية تحقيق التقدم العلمي بدخول الحضارة لتأسيس مجتمع وعليه 
يسية يختلف الدارسون في يرى حسن حنفي أن المفكرين العرب انقسموا إلى عدة تيارات رئ طلق من هذا المن؟، عربي متطور

فهناك تيار الإصلاح الديني الذي أسسه جمال الدين الأفغاني ونقطة البداية في هذا التيار هو " عددها طبقا لمقاييس التصنيف
 .إصلاح الدين هو الطريق إلى إصلاح المجتمع ..الدين لا يتغير شيء في الواقع إن لم يتغير تصورنا للدين 

تيار العلمي العلماني فرع ينحو نحو الاشتراكية مثل  سلامة موسى وشبلي شميل وآخر ينزع نحو الرأسمالية والتيار الثاني هو ال
والعلمانية، الطبيعة         مثل زكي نجيب محمود،وثالث نحو الليبرالية مثل فؤاد زكريا نقطة البداية في هذا التيار هما العلم 

ا لم يتغير مفهومنا للطبيعة والمجتمع ،فالطبيعة مصدر العلم والمجتمع هو المجتمع المدني والمجتمع المدني لايتغير شيء في الواقع م
 .وهما أساسا النهضة الحديثة في الغرب 



 

9 

 

التيار الثالث هو التيار الليبرالي التنويري الذي أسسه رفاعة رافع الطهطاوي في مصر وخير الدين التونسي في تونس ونقطة 
هو الدولة أي لا يتغير شيء في الواقع مالم نبني الدولة الحديثة اقتصاديا وسياسيا واقتصاديا واجتماعيا البداية في هذا التيار 

 (11، صفحة 6881حنفي، ). وثقافيا ،فالدولة عصب المجتمع وهي التي تمهد له رغد العيش

  :رهان التحدي/ الهوية  2
القوى التي لم تعترض أو تعرقل تحقيق رغبات  إرادة الإنسان والجماعة، وهو في حالة أخرى نعرف التحدي نقول هو 

فينظم إمكانيات خطط ...ذلك الهدف المنشود والبعيد المنال الذي يضعه الفرد أو الجماعة نصب عينيه في جميع المجالات "
 (61، صفحة 6811عايش، ) ".وطاقات توجه السلوك للتغلب على التحدي

ومن بين أهم التحديات التي يواجهها المجتمع العربي نجد مثلا تحدي البيئة الطبيعية العربية، حيث أن اتساع الرقعة 
ومن الطبيعية، لأن البيئة الطبيعية العربية بيئة غنية،  لتحدياتهالعربية وانخفاض الكثافة السكانية فيه أثر في ضعف استجابتنا 

 .هنا فالتحديات الطبيعية المحيطة بنا كثيرة وهي تحديات مستمرة ما استمرت الطبيعة والإنسان
والطائفية،      وهناك تحديات أخرى يواجهها الإنسان العربي، وهي تحديات اجتماعية كالتحديات القبلية والعشائرية 

 .وهذه الأخيرة قد تكون امتدادا لبعض أخلاقيات العصر
 (621، صفحة 6891شرابي، ) ".ضارب يشكل المحرك الاجتماعي الأقوى للنزعة السلبية التي تميز علاقاتنافهذا الت

إن هذه الهوة الاجتماعية إن صح هذا القول، والمتمثلة في كون الإنسان العربي يعيش تراثا اجتماعيا، انحدر إليه من 
ض للتأثر بمظاهر المدنية الوافدة إليه من الغرب ليكون لنا المعنى الحقيقي للتحدي الحضاري، فتاريخنا تاريخه بينما هو معر 

الحديث ابتداء مما نسميه بعصر النهضة، هو في صميمه عبارة عن حلقات من ردود أفعال متتالية على التحدي الغربي وذلك 
ي طرأ على مجتمعنا على كافة هذه المستويات، إلا إذا فهمنا من جهة على كافة المستويات، ولا يمكننا فهم طبيعة التطور الذ

 .حقيقة التحدي المستمر الذي يشكله الغرب بالنسبة إلى مجتمعنا، ومن جهة أخرى ردود أفعالنا في وجه هذا التحدي
العربي ومدى  ولعل أهم هذه الأشكال هي محاولة مفكرينا منذ بداية القرن العشرين أن يبرهنوا على عظمة التراث

 .تأثيره في الحضارة الغربية وتطورها، وما هذه المحاولات من الوجهة السيكولوجية إلا تعبيرا عن افتخارنا بالعطاء الحضاري
قد غلب عليها الطابع :" في كتابه مقدمات لدراسة المجتمع العربي" هشام شرابي"وهذه المجابهة لحقيقة الأمر كما يراها 

اتجاه نحو التحديث على نمط : لذي نجده خاصة عند الكثير من المفكرين العرب، كان رد فعل على نوعينالثقافي التجريدي ا
 (621، صفحة 6891شرابي، ) ".، واتجاه آخر نحو المحافظة على التقليد والعودة إلى التراث القديم(غربي)الغرب

محمود،     ا آخر يأخذ بالانتقاء والاختيار كما هو الحال بالنسبة للدكتور زكي نجيبوفي مقابل ذلك نجد هناك اتجاه
الذي سنحاول التركيز عليه من خلال فكره ورؤاه محاولين بذلك تسليط الضوء على أهم الآراء والأفكار التي جاء بها نقدا 

 .وتحليلا
 (متعددة ومصير مشترك مشاريع )التجديد سؤال : ثانيا

الهاجس الحقيقي الذي يتردد بأقلام المفكرين والباحثين العرب على اختلاف توجهاتهم لتجديد سؤال القد بات 
ولقد بحثوا في حل لغز التخلف وتدارك التأخر التاريخي الذي وقعت فيه الأمة العربية ،فتنوعت .واختلاف مرجعياتهم الفكرية 

ركز المفكرون العرب في البحث عن أسئلة الاستعادة تحت عناوين  وعليه فقد المشاريع الفكرية التي كانت تدعو للتجديد ،
ومسميات مختلفة مثل الحداثة ،النهضة ،الاصلاح ،التجديد كما شكل كل منهم نموذجا معرفيا مختلفا عن الآخر وبنية فكرية 



 

10 

 

عملت على استلهام وتحقيق التمدن ف النهضة،مشروع لقد بحث هؤلاء في اشكالية  التحديث انطلاقا من  مستقلة عنه،
 .النموذج الغربي وطريقة صعوده 

إذن إن إشكالية التقدم هذه واللحاق بالحضارة أو الدخول في التاريخ الحديث طرحت في إطار السؤال النهضوي 
 ما السبيل لتجاوز هذا التأخر؟: المحوري في الفكر العربي للإجابة عن السؤال 

ات التي نعرف تفاصيل عنها قد عبرت إيديولوجيا عن بداية انطلاقها إن جميع النهض:" يرى محمد عابد الجابري
بالدعوة إلى الانتظام في تراث وبالضبط إلى العودة إلى الأصول ولكن لا بوصفها كانت أساس نهضة مضت يجب بعثها كما  

لمسؤول عنه والقفز إلى كانت، بل من أجل الارتكاز عليها في هذا الحاضر وهذا الماضي القريب، الملتصق به المنتج له ا
 (61، صفحة 6898الجابري، )  ".المستقبل

إن طرح الجديد في المجتمع يضعه في الواجهة أمام القديم، وعند بلوغ الواجهة أو الصراع درجة معينة يصبح من 
ه للحصول على أصول تؤسس هذا الجديد ومضامين الواجب على معتنقي الجديد العودة إلى الماضي البعيد بإعادة قراءت

 .تدعمه، فيصبح الحاضر وكأنه قد حاد وانحرف عن الماضي البعيد وأصوله

 .لكن هل تجاوز العربي هذه المواجهة بين التراث وتكنولوجيا العصر؟ وهي إشكالية عصر النهضة

ت الراهن تدور حول وضع العرب الحاضر في قد تكون جملة القضايا النظرية التي يناقشها المثقف العربي في الوق
 .علاقته بالماضي العربي، والحاضر الغربي الأوروبي

بل هو صراع بين الأنا الذي يمثل الماضي القديم، والآخر الذي يمثل  إن هذا الصراع ليس بين الماضي والحاضر فقط
 ،الهوية    د له، وهذا يجعله يشعر بفراغ على مستوىالجديد، فهذا الأنا العربي يتحدد بماض يحاول تجاوزه وبحاضر لم يعد بع

 سميهن هذا هو السؤال الراهن أو كما ماذا نريد نحن الآن؟..ففي اللحظة التاريخية التي عرفت حملة نابليون حدثت الصدمة 
نبني نموذجا  ريد أنن..لا نريد أن نسحب نموذج تراثي إلى الحاضر ولا نجلب نموذج غربي إلى الحاضر فبالسؤال الحارق 
 .ونحن من يتحمل مسؤولية هذا النموذج (الإبداع)مخصوصا بنا 

وهي مشاريع وعلى هذا الأساس نحاول تسليط الضوء على بعض أهم المشاريع الفكرية التي عرفها الخطاب العربي 
كان من باب التنوع في   كمقاربة مسحية ضمن اختيارات متنوعة ، ولم يكن  اعتمادنا قصديا بلمرجعية في ثقافتنا العربية  

حسن حنفي ،هشام جعيط ، عبدالله : أقاليم الفكر العربي ،وقد اختصرنا دراستنا في هذا المبحث على مشاريع كل من 
 .، زكي نجيب محمود العروي ،مالك بن نبي

 (:فكرة إعادة البناءمشروع  ) حسن حنفي 1
الداعين إلى تحديث العقل  ها باعتباره أحدواحد من النماذج التي أردنا الوقوف عند( م6811)حسن حنفي

محاولة الإجابة على سؤال  مسألة الاهتمام بالنص التراثي في مشروع الدكتور حسن حنفي في إطار طرحت،حيث العربي
ويبدو أن حسن حنفي يرى أن التراث هو المرجع الذي يعود إليه في تجاوز إشكاليات الراهن ،ولكنه لا يستسيغ  ،النهضة
 .كما هو بل يريده في صورة أخرى تكون نتيجة لعملية إعادة البناء  التراث



 

11 

 

وهو النص الذي ينبغي أن يتخذ كمرجعية  ،رة حل مشكلات العصر في نص التراثيرى حسن حنفي ضرو 
لاهتمامات الواقع ،ولكنه في الوقت نفسه يعتبر أن التراث بالنمط الذي هو عليه يحتاج إلى عملية تجديد جذري اصطلح 

 .يتم بإعادة بناء النص التراثي  وتحقيقها" الثورة"يها حسن حنفي ب عل
، وإنما التراث يعني البداية بالأنا في مقابل الآخر ،وتطوير الثقافة سن حنفي لايعني التقليد بالضرورةإن التراث عند ح

 .وإلحاقا بها ، ومن ثم كان التقدم بالضرورة رجوعا للماضي وليس استبدالها وزرع آخر مكانها المحلية
ينتهي حسن حنفي إلى تبني موقف تنويري لا ريب فيه،فيدعو إلى الاحتذاء بفلاسفة التنوير في دراساتهم الجذرية حول الدين "

 (619، صفحة 6886طرابيشي، ) ."التي يمكن أن نأخذها كنموذج لدراسة تراثنا القديم
الذي يدعو فيه إلى " التراث والتجديد "بط بالتجديد بالدرجة الأولى وهو ما يمثله كتابه مشروع حسن حنفي يرت

تجديد العلوم بكل أشكالها ومظاهرها بدءا بتحديد المنهج وتجديد الألفاظ عن طريق تجديد اللغة باعتبارها آلة الفكر وإيجاد 
تجديد الدين والنهوض بالأمة من "راه السيد ولد أباه مستويات جديدة للتحليل، ويريد حسن حنفي من هذا المشروع كما ي

العلاقة بالتراث والعلاقة بالغرب والعلاقة بالواقع ،وباستخدام أدوات منهجية أربع هي :خلال العمل على جبهات ثلاث هي 
لديني ،وعلم الإستغراب التحليل الشعوري لإعادة بناء العلوم العقلية والنقلية، ولاهوت التحرير من أجل إعادة بناء الشعور ا:

، حيث يرى أن قراءتنا للتراث القديم (11، صفحة 2161ولد أباه، ) "لتحجيم الغرب وتحويله إلى موضوع القراءة والتجاوز 
 .هي قراءة فاشلة غايتها التمجيد، وعليه لابد من تثوير تلك القراءة فالحاضر هو ثمرة ماضينا 

   (:المصير العربي والشخصية العربية الإسلامية) هشام جعيط 2
مفكر ومؤرخ تونسي، تشبع بالفلسفة والعلوم الإنسانية المعاصرة، درس في فرنسا، ومارس التدريس في الجامعات 

سئلة العصر وتحدياته، وركز في إنتاجه على ، انشغل بأ(219، صفحة 2161ولد أباه، ) التونسية والأمريكية والكندية
 .التاريخ العربي الإسلامي في الصدر الأول، كما تطرق في أعماله إلى أزمة الفكر العربي الإسلامي

أزمة الثقافة "يحرص جعيط في أعماله على تأكيد وجود أزمة في الثقافة العربية الإسلامية، ويتجلى ذلك في كتبه 
 ".صدام الثقّافة والحداثة: أوروبا والإسلام"وكتاب "عربية الإسلامية والمصير العربيالشخصية ال"و"الإسلامية

سبر  -كما يقول-التي تناولت الوحي والنبوة وتاريخية الدعوة في مكة وقد حاول "في السيرة النبوية"اشتهر بثلاثيته 
إن هدفه إعادة كتابة السيرة النبوية : ومات، وقالأعماق هذه المعاني من وجهة نظر تاريخية وفكرية نقدية لمختلف مصادر المعل

جدليّة الدّين : الفتنة"و"في السيرة النبوية"أهم كتبه ثلاثية ، فمن السّير التي كُتبت قديما وحديثا بطريقة علمية مغايرة لكل
صدام الثقافة : مأوروبا والإسلا"و"الشخصية العربية الإسلامية والمصير العربي"، و"والسّياسة في الإسلام المبكّر

 ".أزمة الثقافة الإسلامية"و"نشأة المدينة العربية الإسلامية: الكوفة"و"والحضارة
 :(219، صفحة 2161ولد أباه، ) تتوزع أعمال جعيط على مجموعتين

وسيط التي أظهر فيها مهارة علمية واسعة، مجموعة أكاديمية تتمثل في الدراسات التاريخية المختصة حول الإسلام ال -/6
، وكتابه عن "نشأة المدينة العربية الإسلامية" كأطروحته المهمة حول الكوفة : وطبق فيها مناهج جديدة في البحث التاريخي

وخصص ثانيهما جدلية الدين والسياسة، وكتابه في السيرة النبوية الذي نشر منه جزأين أولهما للوحي والقرآن والنبوة، : الفتنة
 ......لتاريخية الدعوة في مكة



 

12 

 

مجموعة ثانية تتمحور حول الفكر السياسي الاجتماعي، هي أقرب إلى المعالجة التأملية الحرة التي تتردد بين الأبحاث  -/2
ة العربية الشخصي"النظرية المحكمة والمقالة الصحافية السريعة، ومن أبرز كتب هذه المجموعة كتباه الأول الذي اشتهر به 

الذي صدر " أوروبا والإسلام"،ـ وكتابه الثاني (بالفرنسية ثم ترجم إلى العربية 6811صدر سنة " )الإسلامية والمصير العربي
 .6819سنة 

المعالجات        اصحاب "، على غرار الكتاب الأوروبيين الذي يسمون (بالفرنسية)يكتب نصوصه بلغة أدبية أنيقة 
وصريح، يذهب في بعض نصوصه إلى حد النقد القاسي والهجوم المباشر، ويجمع في حيز واحد بين  ، كما انه مفكر قلق"

  (218، صفحة 2161ولد أباه، ).  التحليل النظري الرصين، والمواقف الإيديولوجية المتزنة
لفكرية والأيديولوجية يرى أنه وهم ولكي نحقق ذلك لا بد وفي دراسته النقدية للمشروع الحضاري العربي في نسختيه ا

 .من رفع المطمح الثقافي لكي لا نكون عابري سبيل 
مشروع جعيط في كتابه السيرة النبوية الذي صدر منه جزآن أثارا جدلا واسعا ،فقد قدمه بأنه "ويرى محمد ولد أباه أن 

اما للسيرة النبوية رجوعا إلى مصادر غير متداولة ،وتطبيقا للمناهج ووعد رؤية جديدة ومغايرة تم.مشروعه العلمي الكبير 
 (261، صفحة 2161ولد أباه، ) ."المعاصرة في سوسيولوجيا وتاريخ الدين

 (:في مشروع الحداثة للانخراطتبني التاريخانية منهجا  في)عبد الله العروي 3
الأيديولوجيا العربية :، درس الفلسفة والتاريخ  له العديد من المؤلفات نذكر منها6811سنة مفكر ومؤرخ مغربي ولد

يقول عنه الدكتور محمد ولد أباه .المعاصرة، العرب والفكر التاريخي،مفهوم الحرية ،مفهوم الدولة ،مفهوم العقل ،مفهوم التاريخ 
ا الدقيق الذي برز في السياق التنويري الغربي ،صحيح أنه كتب ،بمعناه"مفكر"من بين جميع الكتّاب العرب،تصدق عبارة :"

في الموضوعات الفلسفية الأكثر تعقيدا مبينا على اطّلاع كامل على الفكر الغربي ،كما أنه كتب في المباحث التراثية وتناول 
ولد ) ."رامة أن ينعت بالفيلسوف،ومع ذلك فإنه يأنف بص... الأدبيات الإصلاحية الحديثة ،ومارس الكتابة التاريخية الجادة

 (611، صفحة 2161أباه، 
يبرز المشروع الفكري للعروي  من خلال استيعاب فكر الحداثة انطلاقا من نقده للتراث  والتركيز على دراسة التاريخ 

في   ، وقدتجلى بوضوح في كتبه، وما يلفت النظر الحداثة القطيعة المعرفيّة مع التّراث من أجل تبنّي قيّم ذا من خلال ، وه
لقد اعتبر العرويّ أن الإشكال الثقافي في حاضر العرب والمسلمين "كتاباته هي تلك التي خصصها للثقافة ،وللمصير العربي ،

ة ،التي دخلت العقل ،هو حلقة من ضمن حلقات تاريخية سياسية ،ولا سبيل للنهوض الفكري إلا بإزاحة الأوهام الأيديولوجي
 (111، صفحة 2111الحاج، ) " .العربي الإسلامي 
إنّ وضوح المفاهيم المستعملة لا يوصل بالضّرورة إلى إدراك الواقع، لكن على الأقلّ تخلّص الباحث من : "يقول العروي 

 .(628، صفحة 2119العروي، )  "ة في ميدان نقد الذّهنياتوما أكثر التّساؤلات الزاّئف. التّساؤلات الزاّئفة
إنّ منطق الحداثة هو الذي دفع بي : "إنّ مفهوم الحداثة عند العروي يعدّ محورا أساسياّ استوعبته مجمل كتبه،فهو يقول 

، إذن فمشكل الحداثة يعد مركز اهتمام  العروي ( 61، صفحة 6881العروي، ) "إلى الشّروع في كتابة سلسلة المفاهيم
هو "أوروبا، و   الذي شغل فكره، ففي كتابه مفهوم العقل يرى العروي أنّ مفهوم الحداثة استنبط من التّطور الذي وقع في

ومكوّنات المفهوم بعد أن وقعت . حقّه، تدبيره لشؤونه، وهيمنته على الطبيعةسلطة الفرد، حريّته، : يدور حول المفاهيم التّالية
، صفحة 2119العروي، )  "الفرديةّ، العقلانيّة، الحريّة، الدّيمقراطية، العلميّة أو العلمانيّة بمعنى العلم الحديث: الحداثة هي



 

13 

 

كل الأطروحات المتداولة حول الحداثة في الخطابات الفلسفية العربية ،وذلك لافتقادها   وقد عمد العروي على نقد.(82
 . لمقومات الفكر التاريخي القادر على حسب رأيه في خلق وعي حداثي شامل

يخي بخضوع المثقّف العربي لمقوّمات الفكر التاّر "في مشروع الحداثة لن يكون كما يرى عبد الله إلا  الانخراطوعليه فإن 
مؤطرة له، فكر تاريخي يتيح له إمكانيّة تحرّره من أوهام النّزعة السّلفية وسلبيات الفكر الانتقائي  ومنطقه وتبنيّه رؤية تاريخانيّة

زة، إذن جاللاتاريخاني، ورؤية تاريخانيّة توفرّ له أدوات التّقييم والنّقد الذّاتيين في ضوء التّجربة التّاريخية والحضارة الإنسانيّة النّا
التّخلف الذي يعيشه العرب لا يكمن في طبيعة الأنظمة، ولا في الممارسات السّياسية، ولا في غياب الدّيمقراطية ومؤسّسات 
المجتمع المدني، بل يكمن فقط في ضعف النّخب التي لم تستطع أن تنتج أيديولوجيات تحارب بها الثقافة السّلفية المتخلّفة، 

مسألة ثقافية بالدّرجة الأولى فهذه مهمّة النّخبة، لكن كلّ ما استطاعت أن تفعله هذه النّخبة هو إنتاج  وطالما أنّ المسألة هي
 (18، صفحة 6889العروي، ) ".إيديولوجيا متخلّفة ضيّقة الأفق وضعيفة، مفتقرة للبعد التّاريخي والتاّريخانيّة

ريخانيّة كمنهج وإيديولوجيا للقطع مع التّراث والانخراط في مشروع الحداثة الضّخم يعد ضرورة ملحّة في إن تبنّي التاّ
قدّمه من خلال مؤلفّات و  الحديث عن الحداثة في فكر عبد الله العروي وكذا المشروع الفكري الذي أنتجهف ،رأي العروي

 المعاصر، حيث عبّر في كتاباته المتنوّعة عن إلمام واسع بالتّراث الإسلامي عديدة ومتنوّعة، يمثّل لحظة متميّزة في السّياق العربي
من جهة، وعن استيعاب للأسس التي قامت عليها الحداثة الغربية والفلسفات المعاصرة من جهة أخرى، ما جعله يسعى إلى 

 .أنتجتهاتوجيه العقل العربي نحو استيعاب أسس الحداثة الغربية والشّروط التاّريخية التي 
الماركسية باعتبارها :لقد اقترح في ذلك ثلاثة مفاتيح لتحقيق الحداثة وتدارك التأخر التاريخي نلخصها فيما يلي و 

نفي الأصالة والاستقلال التاريخي لصالح الوحدة الإنسانية والقطيعة المعرفية التي من شأنها تسهيل  –تجسيد للفكر التاريخي 
         .الاندماج في ثقافة الحداثة

 (:الفكرة الدينية تأسيسا لمفهوم الحضارة) مالك بن نبي 4
نشأ في أسرة فقيرة اهتم بالدراسات الاجتماعية  6811مالك بن نبي مفكر جزائري من مدينة قسنطينة ولد بها سنة

شروط : العربية من كتبه إنتاجاته الفكرية كانت باللغة الفرنسية وترجمت إلى ،موز الحركة الاصلاحية في الجزائروهو أحد ر "،
، 2161ولد أباه، ) ..."ميلاد مجتمع ،في مهب المعركة ،مشكلة الثقافة  الفكرة الافريقية الأسيوية، القرآنية، النهضة،الظاهرة

 .،وغيرها (611صفحة 
أي حضارة ما ،مرتبط دائما بوجود محفز بحث في مشكلة الحضارة حتى لقب بفيلسوف الحضارة ،إذ يرى أن قيام 

والمحفز في نظر المفكر مالك بن نبي  لايكون إلا .يحرك دواليب الفعل الحضاري ويهيء الأرضية المناسبة لتأسيس الانطلاق 
إنني أؤمن بالحضارة :"دافعا دينيا يتجاوز حاجز متاهات الجهل،في غياب منهج علمي واضح وصريح ،يقول محمد شاويش 

،غير أن مالك يؤسس لهذه الفكرة  (98شاويش، صفحة ) "أنها حماية للإنسان لأنها تضع حاجزا بينه وبين الهمجية على 
ضمن السياق الطبيعي لقانون الكون ،أو ماعرفّه بالدورة الحضارية ، فهناك حضارات تتهاوى وأخرى تقوم على أنقاضها 

 .عض الانتقادات بشأنها رغم وجود بعض الإشارات لها في كثير من الفلسفات قديما وحديثا وهكذا وقد لقيت ب
فكرة الدورة الحضارية هذه هي في غاية العمومية والتجريد شأن أفكار فلسفة الحضارة والتاريخ :"يقول محمد شاويش 

ولكن هذه الفكرة  كرة علمية بحصر المعنى،أو خطئها ومن هنا فهي ليست ف ولايمكن البرهان القاطع على صحتها، عموما ،
شروط "إلى تحليلات عميقة وخصبة لشروط النهضة الحضارية وهي متفرقة في كتبه ،وكرّس لها كتابا خاصا هو "بن نبي"قادت 



 

14 

 

إليه مالك بن نبي ، فكل  ومهما يكن من أمر نجد أن الواقع أثب صحة ما وصل   (98شاويش، صفحة ) "..."النهضة
الحضارات العالمية عرفت حقبا تميزت بالقوة ثم انتهت بالضعف والانحدار وخير شاهد عل ذلك الدولة العثمانية وغيرها من 

 .الدول الأخرى 
إن الطبيعة توجد :"إن الحضارة هي نتاج طبيعي لحركة اجتماعية يشكل البعد الإنساني هدفا لها يقول مالك بن نبي 

نوع ،ولكن التاريخ يصنع المجتمع ،وهدف الطبيعة هو مجرد المحافظة على البقاء ،بينما غاية التاريخ أن يسير بركب التقدم نحو ال
 (61، صفحة 6891بن نبي، ) ."شكل من أشكال الحياة الراقية وهو ما نطلق عليه اسم الحضارة

جملة العوامل المعنوية والمادية التي تتيح لمجتمع ما أن يوفر لكل عضو فيه جميع “الحضارة بأنها  يعرف مالك بن نبي
، ويؤكد كذلك بأن أية حضارة  هي فهم لحركة  (11، صفحة 6896بن نبي، ) ”الضمانات الاجتماعية اللازمة لتطوره

بن ) .“أن الحضارة هي التي تنقل الإنسان إلى شكل من أشكال الحياة الراقية“:ية مختلفة، إذ يقول المجتمع عبر مراحل تاريخ
 (68، صفحة 6891نبي، 

إن ميزة مدرسة مالك بن نبي التي تتميز بطابعها الخاص في مدارس الفكر الإسلامي المعاصر هي " يقول محمد شاوش 
، كان يرى أنه لا مشكل ولا خطر على الإسلام رغم " مشكلة الحضارة الإسلامية وليس على مشكلة السلطة السياسية  أنها

شاويش، صفحة ) .ابتعاد الدولة الحديثة عن الشريعة  وإنما الخطر هو في استمرار المسلمين في وضع الانحلال الحضاري
661) 

اس الذي تقوم عليه الحضارة في فكر مالك بن نبي ينطلق من ضرورة وجود إنسان قابل للتحريك،والمحاولة الأس إن
المستمرة للنجاح ، يضاف إليه وجود حدود أو وحدة ترابية أو إقليم يمكن تأسيس الفعل الحضاري ،إضافة إلى عامل الزمن 

الإنسان :ته ،فلكي نقيم حضارة لابد من توفر شروط ثلاثة هي بصفته عاملا مهما يحدد مدى نجاعة هذا الفعل ، واستمراري
الوقت ويقابل هذه الشروط محاور ثلاثة لا يمكن القفز عليها أو تجاوزها أو إحداث تقديم أو تأخير فيها، وهي –التراب –
  .تكوين عالم الأشياء -تكوين عالم الأفكار-تكوين عالم الأشخاص:

الثلاثة الأولى ، والمحاور المتممة للبناء هو الدين الذي يقوم بدور المزج والتفعيل  والعامل المهم في تركيب الشروط
الذي ليس في الإمكان تغييبه أو تهميش دوره فهو ثابت ، ومؤكد يقول محمد " مركب الحضارة"حسب بن نبي وهو ما عبّر عنه 

ختفاء هذا الدور يعني تحلل هذه العناصر إلى وضع دور الدين إذن في الحضارة هو دور العامل المركب لعناصرها ،وا:"شاويش
 (11شاويش، صفحة ) ."غير مركب ،أي تحلل الحضارة وابن نبي يرى أن هذه الفرضية تنطبق على جميع الحضارات 

رتباط أي بناء أو نهضة المهم أن الراهن الحضاري أثبت في أكثر من مناسبة صحّة فرضية مالك بن نبي مما يعني ا
ارتباطا وثيقا بالجانب الخفي الآخر للروح البشرية ، الجانب الديني للشعوب القائمة على تقديس الدين ، والجانب الميثولوجي 

 .للشعوب ذات الخاصية الدينية المحدودة ، والمعطيات المختلفة عن غيرها من الشعوب الأخرى

الملائمة لبلورة فكرته القائمة على وجود المركب الحضاري المتمثل في الفكرة لقد حاول مالك بن نبي إيجاد الصيغة 
 .الدينية التي توجد الفرصة المعززة للتفاعل 



 

15 

 

تطور الإنسانية هو ما يحدث من نمو في مشاعرها الدينية المسجلة في واقع الأحداث :"يقول مالك بن نبي 
 (11شاويش، صفحة ) ."لى وجه البسيطة الاجتماعية تلك التي تطبع حياة الإنسان، وعمله ع

حيث تتدرج الإنسانية من عالم الأشياء المحسوسة بداية، ومن ثم تتطور فتكون دائرة تأثيرها منوط بعالم الأشخاص 
ولقد قدم  .أو الأشخاص ومن ثم تبلغ رشدها فتصبح الفكرة ذات قيمة في حد ذاتها، دون أي تأييد من طرف عالم الأشياء

عالم الأفكار، وعالم الأشخاص، وعالم : إن الإنسان يعيش في ثلاثة عوالم: "مالك بن نبي في كتاباته تصوراً لثلاثيته بقوله
 (61، صفحة 2161سلطان ، ) ".ولكل حضارة عالم أفكارها، وعالم أشخاصها، وعالم أشيائها. الأشياء

حيث أن عالم الأفكار مرتبط بالمجرّدات من الأفكار والقيم التي لا تتأثرّ بالأشياء ولا بالأشخاص بقدر ما تؤثرّ فيها  
ويتمتّع هذا العالم بالرحابة وسعة الأفق؛ وهذا هو العالم الذي ينبغي على الإنسان أن يدخله فيرفع من مستواه الحضاري 

 .والإنساني
قصد به مجموعة العلاقات والنظم والاتصالات والقوانين التي تنظم حياة الأشخاص الذين يكونون هذا أما عالم الأشخاص في
 .المجتمع فيما بينهم 

أما عالم الأشياء فهو كل ما  .شكله، عشيرته، ماله. فعالم الأشخاص مرتبط بالشخص من حيث اسمهُ، نسبه، عرقه
اعة، وغيرها،ويعلمنا التاريخ أن عالم الأفكار هو الأساس في عملية النهوض ينتجه هذا المجتمع من مبانٍ وشوارع وزراعة وصن

ويشير إلى هذه المسألة . الحضاري لأي مجتمع، بمعنى أن بقاء نظام الأفكار سليما وفاعلا سوف ينقل المجتمع إلى الواقع المرجو
استطاعت لم أشيائها وعلى الرغم من ذلك فقد مالك بن نبي حول تاريخ ألمانيا الحديث، كيف أنها شهدت انهيارا كاملا لعا

 .الاحتفاظ بعالم أفكارها أن تبني كيانها من جديد بفضل

مايمكن أن نستخلصه بعجالة حول فكر مالك بن نبي وتأسيسه لمفهوم الحضارة وما مدى تأثير الفكرة الدينية  
،وهو يقوم بهذا الدور في حالته الناشئة حالة  إن الدين مركب القيم الاجتماعية:"كتأسيس حقيقي لها ،يقول مالك بن نبي

،إن المبدأ الأساسي التي تقوم عليه العقيدة يكمن في (12بن نبي، صفحة ) "وحركته عندما يعبر عن فكرة جماعةانتشاره ،
 .الإصرار على التغيير واستغلال القدرات العقلية التي أساسها الإنسان 

، الفكري   ،وهي ضرورة تجديد الرصيد  إن مالك بن نبي وقف على نقطة هامة وبنى عليها معالجته للأوضاع الراهنة
وبعث نفس جديدة وضخ دمائها حتى تمكنها من النهوض والانبعاث بمعطيات أخرى وفقا للعصر الذي  والحضاري للأمة،

 . تعيش فيه وترتبط به 

 :تقاء والاختيار ثنائية الانو  زكي نجيب محمود 1
هو مفكر وفيلسوف مصري، ورائد التيار العلمي في النهضة العربية في ( م1993 - 1905)زكي نجيب محمود    
التكلم حاول قد ترك زكي نجيب محمود أكثر من أربعين كتابا في ميادين مختلقة من الفكر والأدب والفلسفة ،و .القرن العشرين

ثقافتنا في مواجهة  ،المعقول واللّا معقول في تراثنا الفكري ،تجديد الفكر العربي : من أهمها" من خزانة أوراقي"كتابه   عنها في
 ...، حصاد السنين وغيرهاالعصر



 

16 

 

النزعة الصوفية التي من أهم الروافد الفكرية التي بلورت فكر الدكتور زكي نجيب محمود في بداية حياته الفكرية  نجد 
اتجه زكي نجيب محمود نحو التصوف و كثيراً ما ابتعد عن دنيا الناس ليحيا  حيث.الوطن العربي طبعت تفكيره و التي عايشها في

محمود، صفحة ) "أراد للإنسان أن تكون له نظرتان معاً، فبالنظرة العلمية للأشياء ينتفع والنظرة الفنية ينعم"" عالم الأفكار"في 
أن " زكي نجيب محمود"استطاع د الثاني الذي كان بارزا في أعمال زكي نجيب محمود هو ما يعرف بالنزعة الغربية حيث ، الراف(61

محللا البعد الاجتماعي ومستبعدا العواطف ومعتمدا على العقل،وهذا  يتخطى البعد الديني عابراً إلى اتجاه آخر وهو الاتجاه الغربي
مرحلة استيقظ فيها الوعي عندي حاداً قويا في "في كتابه قصة عقل بأنها  يقول يب محمود حيث الاتجاه الثاني عند زكي نجهو  

عدة اتجاهات وهي لم تنشأ من عدم،بل هي اتجاهات أحسست بها قبل ذلك بأعوام ولكنها كانت على شيء من الفتور 
 (11، صفحة 6899محمود ، ) . "...والتردد

بحيث يبتعد زكي نجيب محمود عن إلى استخدام العقل في شتى مجالات الحياة الاجتماعية "زكي نجيب محمود"ولقد دعا 
 .المتأزمإلى استخدام العقل في جميع مجالات الحياة والاسترشاد به، إزاء الواقع الاجتماعي  الاتجاه الأول المتمثل في العاطفة ويدعو

التراثية وهو يتخذ من التراث العربي عينة " زكي نجيب محمود"بين الأصالة والمعاصرة محور وجهة نظر تعتبر محاولة التوفيق 
يبرز من خلالها الأصالة التي  يتميز بها الواقع العربي، ويجعل في الوقت نفسه من ثقافة العصر التقنية عينة أخرى يتخذها نموذجا 

في مسألة التوفيق هذه ، وهذا من خلال السؤال الذي طرحه في كتابه تجديد فهو يحدد الإطار العام لوجهة نظره ،للمعاصرة
كيف السبيل إلى دمج التراث العربي القديم في حياتنا المعاصرة، لتكون لنا حياة عربية ومعاصرة في :" الفكر العربي حيث يقول

 (21، صفحة 6816محمود، ) ."آن
 .ء المزيد من الضوء على محاولته التوفيقية كان علينا إبراز مواقفه من التراث لتأتي لنا دراسة تلك المحاولةولإلقا

فخلال تصفحنا لأهم مواقفه التراثية، نجد أنه يرسم لنا خطا فاصلا يوضح من خلاله جانبين من التراث، يصلح 
ثل هذا الأمر، ويؤكد هذا في مواضع أخرى من كتبه الكثيرة، يصلح لم أحدهما ليكون جزءا من حاضرنا، في حين أن الآخر لا

إن من تراث الماضي ما يعرقل ومنه ما يحرك ويدفع، وأغبى الغباء، هو أن :"... فهو يقول في كتابه ثقافتنا في مواجهة العصر
 (611صفحة  ،6818محمود، ) ."نغمض العين عن هذه الحقيقة الصارخة

وفي المقابل يوجد هناك جانب آخر في التراث يحتوي على مجموعة من الوقفات العقلية التي تصلح أن تكون جزءا من 
 .يكون هذا إلا بعد تحقيق نوع من التوفيق بينها وبين ثقافة العصر حاضرنا ولا

كانت تطرح في حينها بشدة بالغة وأهمية كبيرة، لم يؤكد أن التراث العربي يحتوي على بعض المسائل التي  " فزكي نجيب محمود"
تعد تطرح اليوم أو أنها إذا طرحت لم تعد تتمتع بالأهمية نفسها، من تلك المسائل مثل مسألة خلق القرآن، ومسألة صفات 

 ذلك بأن الله، إضافة إلى مسائل أخرى، ومن ذلك يدعو إلى إحداث تغيير في الأسلوب اللغوي الذي كتب به التراث، وبيَن 
في عصرنا تصل بين كاتب وقارئ فيما يراد علمه :" الأسلوب اللغوي القديم الذي استخدمه الأسلاف لم يعد يصلح كأداة

 (221، صفحة 6818محمود، ) ."بالنسبة إلى أوضاع الحياة اليومية الجارية
لاكتشاف بعض الجوانب التي يجدها جديرة بالأخذ من التراث، " محمود زكي نجيب"وفي المقابل من ذلك يسعى 

ويرى أن تلك الجوانب هي إما من تلك السمات التي تسهم في تحديد أصالة الواقع العربي، وإما انها من تلك الوقفات العقلية 
كن ان تلتقيا معا عبر عملية التوفيق، التي وقفها الأسلاف إزاء مشكلاتهم، ولا تتعارض تعارضا سافرا مع ثقافة العصر، بل يم

   طرائق السلوك التي يمكن نقلها عن الأسلاف :ّ" فهو يؤكد مرة أخرى ان ما ينبغي أن نبحث فيه بغية أخذه من التراث هو



 

17 

 

، صفحة 6818محمود، ) ."العرب، بحيث لاتتعارض مع طرائق السلوك التي استلزمها العلم المعاصر والمشكلات المعاصرة
21) 

 ."على ضوء ما قد رآه أسلافنا إزاء مشكلاتهم" أنه يجب علينا أن نفكر في مشكلاتنا الراهنة  أخرىويرى مرة 
 (91، صفحة 6816محمود، )

 (612، صفحة 6816محمود، ) ."نهأن ما نأخذه من تراثنا هو الشكل دون مضمو :"كما يرى مرة أخرى
إذن من خلال هذا نلاحظ أن الدكتور زكي نجيب محمود يرى أنه لايمكننا أخذ ذلك الجزء الكبير من التراث لنقف 

 .تناعند مضمونه وفحواه، بل لنستخلص منه الشكل لكي نملأ ذلك الشكل بمضمون عصرنا ومن حياتنا وخبر 
وعلى ضوء هذا يمكننا من خلال هذه الوجهة الوصول إلى وجهة نظره حول التوفيق بين الأصالة والمعاصرة، فعن 

لست :" ما يلي" ثقافتنا في مواجهة العصر"مسألة التوفيق بين الأصالة والمعاصرة يقول في إحدى صفحات كتابه 
 ."، ولكنها على كل حال مشكلة تستحق منا النظر الطويل والعميقبأن مشكلة التوفيق بين الأصالة والمعاصرة هينة....أدعي
ومن أجل هذا فهو يحاول جاهدا بشأن مسألة التوفيق هذه، وبالتالي البحث عن طرائق ، (91، صفحة 6818محمود، )

مع طرائق السلوك التي استلزمها العلم المعاصر والمشكلات  تتعارض لا:" السلوك التي يمكننا نقلها عن الأسلاف العرب والتي
 (21، صفحة 6816محمود، ) ."المعاصرة

في أحضان التراث  الارتماءإلا من خلال محاولة المزاوجة بين المحور العقلي والمحور السلفي، فهو يرفض  يتأتى وهذا لا
 .دون ثقافة العصر

بثقافة العصر وحدها، ويستهجن عملية وضع التراث إلى جانب ثقافة العصر من دون أية  الاكتفاءا انه يرفض كم
محاولة للتوفيق بينهما، فهو يقترح اعتماد مبدأ الثنائية كحل لمسألة التوفيق بين الأصالة والمعاصرة، كما يرى ضرورة أن يكون 

الثنائية، وثقافة العصر هي الطرف الثاني، على الرغم من انه يدرك ان عملية التراث العربي الإسلامي هو الطرف الأول من 
محمود، ) ."ثنائية تضع الإنسان على قدميه فوق الأرض وترفه رأسه إلى السماء"التوفيق هذه صعبة فيقترح من أجل انجازها 

 (291، صفحة 6816
ف من خلالها التوفيق بين السمة الثانية من سمات الشخصية العربية التي تتجسد في الرغبة وينتقل مرة أخرى يهد

السمة الثالثة التي تبين اعتماد الثقافة العربية  أماالشديدة لدى الإنسان العربي في الخلود وتحدي الفناء، وبين ثقافة العصر، 
ولهذا فهو يدعو إلى اتخاذ الحل نفسه من قبلنا كوسيلة لتحقيق على الوجدان في إدراك الحقائق إلى جانب العقل والحواس، 
ليس منا واحدا لم يمس في نفسه القلق الشديد إذا طولب ببتر :" التوفيق بين التراث وثقافة العصر وذلك تبعا لوجهة نظره

 (21، صفحة 6818محمود، ) ."الطرفين من مجال النظر
بين "وجهة نظره يعتقد أنها توفيق " زكي نجيب محمود"رغبة منه في ايجاد نقاط التلاقي بين الماضي والحاضر يقترح وك

، وتؤكد وجهة النظر هذه على ضرورة الجمع بين الإرادة (11، صفحة 6818محمود، ) "أصيل موروث وجديد معاصر
 .أن يقوم العقل برسم الطريق، وتقوم الإرادة بتنفيذ ما رآه العقل والعقل، على أساس

تبدأ من كونه يتكلم لغة :" أصالة العربي أنإنها من أهم السمات وذلك لأنه يعتبر :السمة الأخيرة فيقول عنها  أما
 (11، صفحة 6818محمود، ) ."عربية



 

18 

 

وهي " العقل والوجدان"، بين "الأصالة والمعاصرة"الجمع والتوفيق بين في تمثل ود فلسفة جديدة يقترح زكي نجيب محم
 .حالة الإيضاحعبارة عن اظهار مكنونات الثقافة العربية من أفكار ومعتقدات وسلوك، وذلك من حالة الجمود إلى 

تفق عليها الجميع الخالق والمخلوق، الروح ة لاتقوم هذه الفلسفة على الثنائية أي لو طرحنا الثنائية بلغة سهلة وواضح
هذه الثنائية التي تجعل الإنسان يضع "والمادة، العقل والجسم، المطلق والمتغير الأزلي والحادث بمعنى آخر الأرض والسماء، 
ملا وفي فعلى الأرض يسعى علما وع قدميه على الأرض وترفع رأسه إلى السماء ، أي أنها تتيح له أن يعيش لهما معا،

السماء يهتدي بالمثل التي ترسم أمامه لتكون له على الطريق أهدافا وغايات ،فالثنائية المقترحة تجعل العلم نباتا ينبثق من 
 (291، صفحة 6816محمود، ) ."الأرض وتجعل القيم غيثا تنزل من السماء
. العربية تتميز بربط القديم والحديث بالفلسفةلآيات القرآنية هذه الثنائية التي تختص ويستند في ذلك إلى الكثير من ا

فقد تميزت رؤية الإنسان العربي القديم بنظرته العقلية للفعل ومعالجة قضاياه، فإن كلن لا بدّ لنا التقدم وجب علينا أن نحافظ 
ليس بين : "بين صفة الشعر الغالبة والنظرة العقلية، أجاب مفكرناوعندما تم السؤال عن كيفية التوفيق . ونسير في هذه الرؤية

الأمرين تناقض يحول دون أن يجتمعا معاً، فكم وقع لنا في خبرتنا الشخصية المحدودة من أمثلة لرجال جمعوا بين العقل 
وإذا صدق هذا على ! اةالعلمي، إذا ما كان المجال مجال عقل وعلم، ووجدان الأديب كلما استثارت وجدانهم أحداث الحي

 . أفراد من الناس، فماذا تكون الأمم إلّا مجموعات من أفراد؟ وهو أصدق في الأمة العربية منه في أي أمة أخرى مما نعرف
 

 :خاتمة
 بطرس البستانيةوالملحّة، فهذا رقسؤال الهوّية و الإعتراف قائما أمام أسئلة مفكرينا الحا قىبختاما لورقتنا البحثية ي    

مالك  و لماذا تقدم الغرب  وتأخرنا نحن؟: كتب أين كان العرب وأين أصبحوا؟، أما شكيب أرسلان فقال يتساءل حينما  
تلك هي الأسئلة  من أنا الآن وما هو مصيري؟:فقالأما عابد الجابري ، بن نبي أعاد صياغة السؤال كيف نصنع الحضارة؟

ملحة وضرورية لإحداث يقظة للوعي العربي ومع ذلك للأسف لم تحدث أصبحت من خلالها فكرة التحديث التي الضاغطة 
  .نسمع صوت الآخر فينا النهضة بالسرعة التي كان يتوقعها هؤلاء وحدثت الهوة في البحث عن سبيل للاعتراف كي

ك بن مال ،عبد الله العروي ،هشام جعيط ،حسن حنفي :لقد جاز لنا القول بأن  المشاريع التنويرية عند كل من 
والقائمة طويلة كانت في مجملها تخضع للثقافة العلمية الفلسفية السائدة وأنها عجزت عن بلورة وعي ..زكي نجيب محمود ،نبي

ذاتي لشخصيتنا الثقافية العربية الإسلامية وعجزت عن إيجاد الآليات المؤسسة لهذا الوعي، ولهذا فنحن الآن بحاجة إلى تواصل 
العربي وكذا بين الثقافات الأخرى، وعدم المغالاة في استخدام  –الهوّيات الثقافية بين العربي فكري وثقافي تحترم فيه 

المصطلحات التي تتقاذف في دنيا الإعلام وهي غالبا ما تمثل حمولة إيديولوجية كما أنه لابد لنا من التحرر من قبضة السياسة 
جوهر التواصل وهو هو انفتاح الذات على الآخر النهضة، و حيث كانت من أهم المعضلات التي شكّلت عائقا في تحقيق 

مطلب ملح في ظل راهنية الواقع لتجاوز العزلة والانغلاق ، حيث مطلبنا اليوم يستدعي التعايش القائم على احترام الآخر 
 .صل الاجتماعيواحترام التنوع الثقافي لأن إمكانية التواصل تبدو متاحة أكثر من ذي قبل بفضل الترجمة ووسائل التوا

 
 
 



 

19 

 

 
 

 المراجع
 .الشبكة العربيةللأبحاث والنشر: بيروت(. 2المجلد ( )مدخل إلى خارطة الفكر العربي الراهنة) -أعلام الفكر العربي (. 2161. )السيد ولد أباه
 .مجلة وراق . من الصحوة إلى اليقظة(. 2161. )جاسم سلطان 
 .رياض الراسي المكتب والنشر(. 6المجلد )فون العرب والتراث المثق(. 6886. )جورج طرابيشي
 (.6)جريدة الشروق القسم الثقافي . تعريف المصطلح وتصنيف التيارات:الفكر العربي الحديث (. 6881. )حسن حنفي
 .مجلة الشورى . التحدي والتحديات التي يواجهها المجتمع العربي(. 6811. )حسن عايش

 .دار الشروق: بيروت(. 6المجلد )قصة عقل (. 6899. )زكي نجيب محمود 
 .دار القلم ،: القاهرة . الشرق الفنان. زكي نجيب محمود
 .دار الشروق: بيروت(. 6المجلد )تجديد الفكر العربي (. 6816. )زكي نجيب محمود
 .دار الشروق: بيروت(. 2المجلد )ثقافتنا في مواجهة العصر (. 6818. )زكي نجيب محمود

 .المركز الثقافي العربي،: الدار البيضاء، المغرب(. 1المجلد )العرب والفكر التاريخي (. 6889. ) العرويعبد الله
 .الدار البيضاء: بيروت(. 1المجلد )مفهوم الإيديولوجيا، المركز الثقافي العربي (. 2119. )عبد الله العروي
 .لمركز الثقافي العربي: البيضاء الدار(. 2المجلد )مفهوم العقل (. 6881. )عبد الله العروي

 .دار الشؤون الثقافية، وزارة الإعلام: بغداد. مقدمة في دراسة المجتمع العربي والحضارة العربية(. 6891. )فرح الياس
 .مكتبة لبنان: بيروت(. 6المجلد )الموسوعة الميسرة في الفكر الفلسفي والاجتماعي (. 2111. )كميل الحاج
 .دار الفكر: دمشق. في مهب المعركة (. 6896. )مالك بن نبي
 .دار الفكر: دمشق . ميلاد مجتمع(. 6891. )مالك بن نبي
 .دار الفكر( عبدالصبور شاهين، المترجمون. )وجهة العالم الإسلامي. مالك بن نبي
 .التبنين: الجاحظية(. 68الإصدار )مالك بن نبي وشروط النهضة . محمد شاويش

 .المركز الثقافي العربي: الدار البيضاء، المغرب. إشكاليات الفكر العربي المعاصر(. 6898. )محمد عابد الجابري
 .الدار المتحدة للنشر: بيروت(. 1المجلد )مقدمة لدراسة المجتمع العربي (. 6891. )هشام شرابي

 

 
 
 
 
 

 

 

 



 

20 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين والعقل بنيةالمجتمع
 0202جوان  29امعة زيان عاشور الجلفة ج

 
 الموروث الثقافي والتفكير العلمي في علم الاجتماع مثالا : جدليّة الهويةّ الثقافيّة وكونيّة العلم

The dialectic of cultural identity and the universality of science: cultural heritage 

s an example.and scientific thinking in sociology a 

 *هيام التركي .د
 hoyem.turki77@yahoo.fr( تونس)كليّة العلوم الانسانيّة والاجتماعيّة بتونس 

 

 : ملخص
اصّة بالموروث الثقافي، تحكم يعتبر التفكير العلمي من أبرز رهانات الحداثة ولكن للتفكير العلمي في اختصاص علم الاجتماع علاقة خ       

، ثّم أنّ التفكير السوسيولوجي هو تفكير وسيولوجي وكونيّة المعرفة والعلمهذه العلاقة جدليّة خصوصيّة الهويةّ الثقافيّة للمجتمع موضوع البحث الس
لأسئلة دون كلل، ما يجعل للفكر أهدافا علميّ من نوع خاصّ، هو تفكير يخوض في كلّ القضايا والإشكاليات المجتمعيّة، يطرح  فيه الباحث ا

 .بناء استجابة لحاجيّات المجتمعوغائيّة تطوّره وتساهم في بقائه وطابعا أداتيّا لل
ماعيّ يندرج إنّ ما يميز تجربة المفكّر السوسيولوجي هو أنّ الموضوع والميدان سابقان في الوجود للعلم ذاته، وإنّ البحث العلمي هو أيضا نشاط اجت

المساهمة  من أجلبالآخر ضمن الجماعة العلميّة و  في علاقة بالقارئ... الباحث في المجتمع وقيمه وإكراهاته والمخيال الجمعي ومعيقاته ودعائمه فيه
 .في تحقيق التراكم المعرفي سعيا إلى أن نكون في التّاريخ

 .، حاجيات المجتمعتّفكير السّوسيولوجيال لهويةّ الثقّافيّة،الموروث الثقافي، التفكير العلمي، ا :الدالةكلمات ال
Abstract: 

Scientific thinking is one of the most important concerns of modernity, but scientific 

thinking in the field of sociology has a special relationship with cultural heritage. This 

relationship is governed by the dialectic of the cultural identity of the society that is the 

subject of sociological research and the cosmology of knowledge and science. 

The experience of the sociological thinker is characterized by the fact that the subject and 

field are predestined for science itself, and that scientific research is also a social activity 

in which the researcher of society, his values and proverbs, his collective imagination, his 

handicaps and his pillars are included. In relation to the reader and the other within the 

scientific community and the extent to which it contributes to the realization of the 

accumulation of knowledge in pursuit of being in history. 

, sociological thinking, ic thinking, cultural identityCultural heritage, scientifKeywords: 

ciety.the needs of so 
 hoyem.turki77@yahoo.fr : ، الايميلهيام التركي.د: المؤلف المرسل)*(

 

 
 

mailto:hoyem.turki77@yahoo.fr
mailto:hoyem.turki77@yahoo.fr
mailto:hoyem.turki77@yahoo.fr


 

21 

 

 : مقدمة
إنّ ما يهمّنا من الحداثة وما بعد الحداثة وعلاقتها بالعولمة وما بعد العولمة التي تخترقها شبكات التواصل الاجتماعي في       

هذا يعني ...وهذا أيضا بمثابة هرمنيوطيقيا -يعيد استثمار أسلافه"فكل جيل  ،ميّة هو أن نكون في التاّريخسياق الكتابة العل
 -نعيد تملكه في حقيقة الأمر –ببساطة أننّا قد استدمجنا بعض افتراضات وقيم ما بعد الحداثة، وأننّا نعيد الآن قراءة الماضي 

ضمن براغماتيّة علميّة ترنو لبناء وإعادة بناء الواقع استجابة لحاجياّته ( 11، ص 2169إيهاب حسن، ." )وفقا لشروطها
وأهدافه وانتظاراته وخصوصيات هويتّه الثقافيّة التي لا تنفصل عن جوهر معاني ودلالات المخزون الثقافي وما يرسخ في 

 . المخيال الجمعي
لقد اتّسم الواقع العربي " الذي يبحث عن المبررّات والذّرائع فـكما أنّ من أكبر الإشكاليات التي تعيقنا على التقدّم هو التفكير

علي حسين الجابري، " )بالانفعال تارة، وبالتّقليد تارة أخرى، أو بالتّقوقع والانغلاق على الذّات تارة ثالثة" الفكري"
فلسفة "لفعل برؤية واقعيّة، ، أي أننّا نسعى إلى تأسيس حداثة تحمل خلفيّة فلسفيّة تسعى إلى التغيير وا(621، ص6881

ما بالفلسفة البرغماتيّة  ، ما يذكّرنا إلى حدّ (621، ص 6881حسام محي الدين الآلوسي، " )مفتوحة لا تضع حلولا نهائيّة
عند وليم جيمس التي تؤمن بأنّ العالم قابل للتغيير في المستقبل وتأكيدها على الجانب العملي، لكنّنا نسعى إلى تغيير دون 

 .  قوع في اللّاهويةّالو 
إنّ العلاقة بين موضوع المعرفة السوسيولوجيّة والمختصّ في علم الاجتماع هي علاقة معقّدة لا تنفصل عن مسألة تمثّل 

، (62، ص6891ملي، الشّ منجي " )حياة الفكر انعكاس لحياة المجتمع"صاحب المعرفة للواقع باعتباره الموضوع والإطار، فـ 
لى مفهوم الحقل العلمي عند بورديو، فيه نسجّل أهميّة الرأس المال الرمزي من تحصيل معرفي ورأسمال اجتماعي وهذا ما يحيلنا إ

، هذا الاندماج (61، ص 6886المي، السّ عادل )علائقي ورأسمال اقتصادي، باعتبارها عوامل محقّقة للاندماج من عدمه 
 .اضي وافتراضي واقعيالذي هو في حقيقة الأمر يشمل فضاءين فضاء واقعي افتر 

وقد تضاعفت أزمة علم الاجتماع العربي اليوم مع تعقّد أزمة المجتمعات العربيّة وجملة التحوّلات التي يعيشها، فقد تفكّكت 
العلاقة بين المفهوم والواقع لفائدة ما هو افتراضي الذي تحرّر من قيود الواقع الماديةّ، هذا الافتراضي الذي يكشف عن ملامحه  

واقع ثان يتوفّر فيه الفضاء والزمان والفواعل في علاقة غريبة بالواقع المادي ضمن جدليّة الفعل وقوّة الفعل للتغيير ضمن ك
استراتيجيات الفواعل، كما يبرز الموروث الثقافي كمحرّك لسلوك الفواعل ورؤاهم للعالم واستراتيجياتهم للتموقع وتحديد الأدوار 

، وذلك من خلال إعادة إنتاجه في المخيال الجمعي من جيل (الافتراضي والمادي)غايات في العالمين والمكانات والأهداف وال
بحثا في  ،إلى جيل، فنحدّد من خلاله لأنفسنا مكانا في التّاريخ أو خارجه وأن يكون لنا رؤية خاصّة للحداثة كقيم وثقافة

ومعاني بعض الأمثال والأغاني والحكايات الشعبيّة التونسيّة، النموذج الإرشادي الموجّه للسلوك من خلال رموز ودلالات 
فيتحوّل بذلك الموروث الثقافي موضوعا وأداة للفهم وسبيلا للتغيير والبناء من أجل التحديث الذي يتجاوز المعاصرة وما تقترن 

 .ة وما تحمله من قيم الحداثةبه من مظاهر استهلاكيّة إلى الفعل والإنتاج وكيفيّة بناء الشّخصيّة المنتجة والنّاجع



 

22 

 

ففيما تتمثّل طبيعة العلاقة بين الموروث الثقّافي والتّفكير العلمي في اختصاص علم الاجتماع؟ وهل أنّ المسألة مقترنة بشروط 
ية غائيتّه وصفته الأدات التفكير السوسيولوجي؟ خاصّة وأنهّ كلّما كانت هذه العلاقات وهذه الشروط واضحة حقّق هذا العلم

، ولقد تّم اعتماد المنهج الكيفي للإجابة على هذه الفرضيّة، عبر السّعى إلى تفكيك المدلولات والمعاني القيميةّ للتغيير
وجدلياّتها في المخزون الثقافي التّونسي ضمن أمثلة مختارة ذات علاقة بقيم الحداثة، باعتبارها قيما انسانيّة تسعى لتحقيق 

أنّ الحداثة كمشروع ثقافي لم يكتمل "ل كلّ شيء ومن منطلق فكرة مركزيةّ تذكّرنا بهابرماس وهي مصلحة الإنسان أوّلا وقب
 ".بعد

 :يرين وهماكب  عنصرينلذا تّم تقسيم الورقة إلى 

 شروط التحقّق وعلاقته بمأزق التعريف: التفكير العلمي رهان الحداثة -

 ات والدعائم فهما للمخزون والهويةّ الثقافيّة قراءة في المعيق: التفكير السوسيولوجي والمخيال الجمعي -
 

 العنوان الرئيسي الأول:أولا
 شروط التحقّق وعلاقته بمأزق التعريف: التّفكير العلمي رهان الحداثة

 
 التفكير السوسيولوجي مثالا :التفكير العلمي و علاقة المفكّر بمجتمعه: العنوان الفرعي الأول 1

باعتباره كائنا عاقلا للعلاقة المتينة بين العقل وعمليّة التفكير، إذن فإنّ المشكل " مفكّر"ان هو يمكن أن نعتبر كل إنس       
وظيفي وأداتي، ورغم أهميّة المؤسّسة التعليميّة في صنع المفكّرين، إلّا أنّ هذا لا يمنع حقيقة أهميّة التّجربة الشخصيّة وما 

، إضافة إلى وجود خصائص في شخصيّة المفكّر، فدراسة "المثقّف العصامي"نجد يكتسبه الإنسان من الحياة اليوميّة ومن هنا 
الظاهرة الإبداعية معقّدة لتشابك الموضوعي بالذاتي والشعوري بالّاشعوري، إذ يشير علم النفس الحديث إلى وجود أربع 

، هذا (81، ص 2111لذوّادي، امحمود )مراحل قبل الاكتشاف وهي الخمول ثّم الحضانة فالإضافة وصولا إلى الاختبار
البعد الّاشعوري التمهيدي وشخصيّة المفكّر التي تتميّز عادة بالفضول والحدس ودقّة الملاحظة العلميّة وقوّتها ، بالإضافة إلى 

العلمي مغامرة  المنهج العقلي والرؤية الواقعيّة والتجريبيّة التي عادة ما يتبنّاها المفكّر، تجعل من محاولة تشخيص عمليّة التفكير
فهل أنّها عمليّة بيولوجيّة؟ أم أنّها مقترنة بالذكاء؟ رغم : جدّ معقّدة، إذن فإنّ البحث في عمليّة التفكير هو مأزق في حدّ ذاته

أنّ درجة الذكّاء والقدرة على الاستيعاب وسرعة الحافظة ليست بالضرورة الكفيلة للكتابة العلميّة والإبداع والابتكار، إذ قد 
 .تساعد على التلقين والنسخ

إنّ التفكير العلمي هو تفكير من نوع خاص يتميّز بالتنظيم والدقةّ والوضوح والعقلانيّة والتسلسل المنطقي المنسجم، هو 
تفكير يخوض في كلّ القضايا والإشكاليات فيطرح الأسئلة دون كلل، من أهمّ خصائصه التراكم المعرفي التوليدي السقراطي 

ما يجعل للفكر أهدافا وغائيّة تساعد على تطويره وتقدّمه في اتجاه نظرة منظمة وواضحة لمستقبل تمثّل فيه المعرفة  للأفكار،



 

23 

 

العلميّة ركيزة للبناء، ثّم أنّ للباحث أثناء عمليّة التفكير العلمي يسعى إلى تطوير مهاراته في الفهم والتشخيص والتحليل 
كلّها تلخّص مهاراته في الكتابة ...لمي ومراحل البحث المتعارف عليها في كل اختصاصوالاستنتاج والالتزام بالمنهج الع

 . العلميّة
إنّ التفكير عموما ذو علاقة ما بالمناخ الثقافي والفكري الوطني والعالمي والافتراضي بالإضافة إلى الاعتراف بأهميّة المفكّر 

تابة والتراكم، ما يجعل الجانب العلائقي محوريّا بالإضافة إلى الظرّوف والقيمة العلميّة لكتاباته كعنصر مشجّع للنشر والك
فيها  النفسيّة والاجتماعيّة والتاّريخيّة والاقتصاديةّ والثقافيّة والمعرفيّة التي يعيشها المفكّر داخل مجتمعه وضمن تجربته التي تتدخّل

 .والذهنيّة أدقّ تفاصيل الحياة اليوميّة ومكتسباته ومميّزاته الشّخصيّة
ونظرا لأنّ عمليّة التفكير هي خاصيّة إنسانيّة قبل كلّ شيء، لذا فإنّ التمييز يتمّ بين تفكير الإنسان العادي وتفكير الإنسان  

المبدع أو المنتج للمعرفة، ويتدخّل في التصنيف الاختصاص الأكاديمي والميول العلمي ودرجة العمق والدقةّ ووضوح الأفكار 
ضعف الإنتاج الفكري، دون إغفال لأهميّة الإيديولوجية والموضات المعرفيّة في تحديد التوجّهات والنماذج الإرشادية وكثافة أو 

، 6891العربي، البشير ")أنّ عمليّة التفكير عمليّة جبريةّ أم اختيارية؟"المعرفيّة، ولعلّ هذا ما جعل البعض يتساءل هل 
والنفسيّة لتجاوز معيقات التفكير والإنتاج المعرفي، فنجد المفكّر المتحرّر والمفكّر  ، وبذلك تبرز المؤهّلات الشخصيّة(66ص

السلبي وإن كان هذا التصنيف غير حتمي وقطعي، لأنّ المفكّر هو إنسان متبدّل ومتغيّر لا يمكن أن نتكهّن بشكل حتمي في 
وضوعي والزمان والمكان كمحدّدات غير ثابتة، بالإضافة انفعالاته وردود أفعاله وقوّة وضعف نسق تفكيره، لتداخل الذاتي والم

لأهميّة الآخر كمتقبّل ومستهلك وقارئ للإنتاج الفكري، هذا الآخر هو في نهاية المطاف المحدّد الأساسي للنجاح أو فشل 
ة الإقصاء والتهميش ويوضع إذ قد يقع المفكّر تحت طائل"المفكّر ذاته خاصّة أمام أهميّة الاستفادة والاطلاع المعرفي من عدمه 

كما لوضوح الفكرة والرؤية أهميّة كبرى، فالسّقوط في الغموض واللّامعقول . إنتاجه الفكري والمعرفي ضمن دائرة التّهميش
 (.19، ص2162كي، الترّ هيام " )يجعل التفكير فريسة سهلة للتفاهة والتتّفيه والضحالة والالتباس

معنى أن نعرف هو أن نفعل، أي أن نناضل لأنهّ بالنّسبة للمثقّف فإنّ العمل هو المجتمع معنى أن نفكّر هو أن نعرف، و "فـ
يتأثرّ الفكر بالمعطيات الاقتصاديةّ والاجتماعيّة، ثمّ، يؤثرّ فيها فيغيّرها، ثمّ يتأثرّ "، كما (12، ص6881مرسي، فؤاد ") نفسه

، خاصّة (62، ص6891ملي، الشّ منجي " )نعكاس لحياة المجتمعحياة الفكر ا"فـ ..." بها مغيّرة من جديد، وهكذا دواليك
أنّ ما يميز تجربة المفكّر السوسيولوجي هو أنّ الموضوع والميدان سابقان في الوجود للعلم ذاته وإنتاجاته الفكريةّ وهذا الموضوع 

لثقافي من ضمن موضوعات وأدوات الفهم والميدان هما محدّدان لنشأة العلم وفروعه وبراديغماته ومناهجه، لذا يعتبر الموروث ا
السوسيولوجي من أجل تشخيص الواقع الذي لا ينفصل عن الفرد وهويتّه الثقافيّة من جهة ومخياله الجمعي وعلاقته بالنموذج 

باعتبارها بنا  ،الإرشادي الموجّه للسلوك من جهة ثانية والرموز الثقافيّة وعلاقتها بالمحدّدات المعياريةّ والقيميّة من جهة ثالثة
في إطار السعي للبحث عن المعيقات والدعائم الثقافيّة والقيميةّ  ،تحتيّة نحاول البحث في هندستها وحفرا في دلالاتها ومعانيها



 

24 

 

لتحقيق الحداثة وتجسيد قيم الحداثة من إعلاء لقيمة العقل وسعيا لتطوير التفكير العلمي والطموح وتحقيق النجاعة من خلال 
 ... والفعل والمبادرة الإنتاج 
وإن كان يتميّز عن بقيّة ...يعتبر البحث العلمي نشاطا اجتماعياّ نظرا لأنّ الباحث يندرج في المجتمع وقيمه وإكراهاته عموما 

 الأنشطة الاجتماعيّة بأنواع أخرى من المعاقبة والمكافأة أكثر تعقيدا، إذ يحتوي على أوجه عدّة يمكن أن نذكر النجاح العلمي
ويقوم البحث العلمي عموما على ، ساهمات في تحقيق التراكم المعرفيوتطبيقاته المنهجية وإشعاعه في علاقة بالقارئ ومدى الم

أنول )المستوى الأول نظري والمستوى الثاني تجريبي، ما يجعل من النظريّات والملاحظات ركنان أساسيّان للعلم : مستويين
 .(68، ص2161باتشيرج، 
 : بحوث السوسيولوجيّة إلىوتنقسم ال

وأهدافها يمكن تلخيصها في توضيح المشكل أو الظاهرة وتوليد بعض الأفكار الأوّليّة : بحوث استكشافيّة أو استطلاعيّة_
 .واختبار إمكانيات القيام بالبحث من عدمه، وقد يكون هذا البحث مفيدا لإعداد بحوث دقيقة

علي تجميع الملاحظات الدقيقة للخصائص العامّة لوضع اجتماعي ما، ولا تعتمد هذه البحوث أساسا : بحوث وصفيّة_
تقف حدود البحوث الوصفيّة على مجرّد تجميع البيانات، بلْ أيضا تسجيل الدّلالات مع الأخذ بعين الاعتبار أهداف 

 . البحث
أنول باتشيرج،  ")سبب والكيفيّةإجابات لأنماط الأسئلة المتعلّقة بال"وتسعى هذه البحوث إلى إيجاد :بحوث تفسيريةّ_

 (.21، ص 2161
كما توزعّ البحوث السوسيولوجيّة حسب مختلف فروع علم الاجتماع والبراديغمات والمواضيع والمناهج، وهي ليست في معزل 

ونتائج، أي عن مقولتْي الزماكان والفواعل كمحدّدين أساسيّين للواقع، ويقيّم البحث العلمي عموما داخلياّ وخارجيّا وبنية 
شكلا ومضمونا وأبعادا وآفاقا تراكميّة توليديةّ للمعرفة السوسيولوجيّة، كما تتنوعّ وتتعدّد الموضوعات السّوسيولوجيّة وترتبط 

قد فهمها  ،أساسا بدراسة المجتمع وأفراده، ولا نستثني هنا الموروث الثقافي وما يحتوي عليه من رموز ذات دلالات ومعاني
ات هم المخيال الجمعي والهويةّ الثقافية وكيفيّة بناء الشخصيّة القاعديةّ ذات الميزات الثقافيّة المحدّدة للخصوصييساعدنا على ف

اختلاف الظروف والوضعياّت، إذن يمكننا من خلال الدراسات السوسيولوجيّة أن نستثمر في المجتمعيّة في علاقة بالآخر 
ن خلال الفهم وتعديل المعيقات الثقافيّة ذات البعد القيمي المعياري الجمعي، الموروث الثقافي كدعامة لتحقيق الحداثة م

ومحاولة الكشف عن علاقة ما يحتويه المخيال الجمعي من رموز ودلالات ومعاني بالنّموذج الإرشادي الموجّه للسلوك، سلوك 
درس الأمثال والأغاني والحكايات الشعبيّة كأدوات الفرد في علاقته بالآخر ورؤيته للعالم وموقعه من التّاريخ، لذا يمكننا أن ن

 . للبحث السوسيولوجي من أجل الفهم أولا كبنية تحتيّة للبناء والتغيير
 
 



 

25 

 

 غير مكتمل الحداثة مشروع ثقافيّ  :عنوان فرعي ثاني 2
قة الذّات بالآخر سعيا منه يمكن أن نبدأ بنظرية هابرماس حول الحداثة التي يعتبرها موضوعا مركزيّا وذلك في إطار علا       

يمتلك بمفرده الحقيقة داخل الفضاء  اإلى بناء فلسفة تسعى إلى أن تؤسّس لأخلاق ولعقلانيّة تواصليّة تعترف بالآخر، فلا أحد
لا أحد فوق النّقد، وبذلك فإنّ الحداثة هو ذاك المشروع الذي لم لذا وأنّ الخطأ هو من مبادئ النّقاش العمومي المشترك 

كتمل وبذلك هو لم يعلن القطيعة معها كما فعل فلاسفة ما بعد الحداثة ويثمّن النّقاشات العموميّة التي من شأنها أن توصلنا ي
 .إلى الحقيقة بصفتها الاجتماعيّة ضمن فضاء عمومي حرّ دون ضغوطات أو إكراهات

حال ناتج عن تهافت منظومة القيم التي كانت هو على كل "ولقد تحدّث فتحي التريكي على أنّ ما نعيشه اليوم من عولمة 
فتحي ")تسود العالم في عصر الحداثة، وتعويضها بمنطق الربح والهيمنة وفوضى السوق التي تسود الآن في عصر ما بعد الحداثة

نساني ، ولعلّ هذا ما دفع البعض إلى اعتبار أنّ الحداثة هو فعل لم ينتهي بعد وكأنّ العقل الإ(691، ص2111التريكي، 
   .(692، ص2111التريكي، فتحي (")الرحمة والعناية)عالم العولمة والهيمنة المطلقة وعالم "مقسّم إلى عالمين 

فمن بين رهانات الحداثة البحث في الإمكانيّات المتاحة لتكوين الشخصيّة المنتجة والنّاجعة النابعة من الذّات دون تنكّر أو 
، فيكون الإصلاح داخلي بالاستثمار في الذات يبدأ من أعماق دلالات ومعاني الرموز الثقافيّة نكران لخصائص الهويةّ الثقافيّة

التي لازالت تحقق حضورا بارزا في المخيال الجمعي الذي يعتبر من ضمن النماذج الإرشادية للسلوك وبناء شخصيّة الفرد محور 
 .  ةالحداثة فاعلا وهدفا وهنا يكمن التفاعل وهنا تكمن الجدليّ 

لاستجابة لحاجياّت المجتمع هي بمعني أو آخخر أن نكون علاقة العلم بشكل عام وعلم الاجتماع بشكل خاص باعموما إنّ 
من الواقعيّة إلى الاستجابة في التاريخ ضمن علاقة استعماليّة ونفعيّة مع التفكير السوسيولوجي في إطار مبررّات وجوده، 

حقّق ذلك إلاّ عبر فهم واقعي للمجتمع المدروس ضمن خصوصيّاته ومعيقات ودعائم الهويةّ ولا يمكن أن يت، لحاجيات المجتمع
الثقافيّة، وهذا يعتبر من ضمن شروط المصداقيّة والأمانة العلميّة باعتبارهما رافدين أساسيين لتحقيق الموضوعيّة، لذا يمكن أن 

القيم والمعايير المتعارف عليها ضمن جماعة علميّة ذات ننطلق في هذا العنصر من أخلاقياّت البحث العلمي وهي جملة 
في تحديد العلاقة ... ة والوضوحاختصاص معيّن أو حقل معرفي معيّن، وقد تشمل المصداقيّة والأمانة العلميّة والموضوعيّة والدّقّ 
أي السّعي أن تكون الدراسات بالواقع وفي تحديد العلاقة بالمعرفة، لذا من الضّروري الربّط بين البحث وحاجات المجتمع 

السوسيولوجيّة ذات منفعة معرفيّة وواقعيّة، ما يضمن النجاة من معضلة التبعيّة العلميّة وهو دليل على بداية نضج الجماعة 
 :ثلاث وتنقسم البحوث السّوسيولوجيّة بخاصيتّها الأداتيّة باعتبارها أداة فهم وقوّة اقتراح إلى أنماط. العلميّة واستقلاليتّها

 أداة للتنمية  -

 ..أداة لإدارة المشكلات والأزمات  -

 (.11، ص2111الكنز، علي )أداة بحث نقدي نظري  -



 

26 

 

فقد انتبه أقوست كونت منذ كتاباته التأسيسيّة في علم الاجتماع، أنّ هناك ثنائيّة هامّة وهي الستاتيكي والديناميكي، سعيا 
ائيّة لهذا العلم الجديد استجابة لطموح تغيير الواقع الفرنسي إثر الثّورة الفرنسيةّ منه لفهم تطور العلوم والدول، كما أنهّ بنى غ

من أجل إحلال النظام وتحقيق التقدّم في آن، إذن هناك علاقة قويةّ بين التفكير السّوسيولوجي والمجتمع الذي ينشأ فيه، أي 
 .قة وخصوصيّات علميّة والمجتمع الذي يدرسههناك علاقة قويةّ بين علم الاجتماع المحكوم بقوانين بحثيّة دقي

بمشكلات بنائيّة واسعة النّطاق، الثورات السياسيّة والاقتصاديةّ في القرن "ولعلّ ارتباط المراحل الكبرى لتطوّر علم الاجتماع 
اية الستينات، وأزمة ما بعد التاسع عشر، والأزمة الاقتصاديةّ في ثلاثينات القرن العشرين وأزمة الديمقراطيّة والاشتراكيّة في نه

 ".علم الأزمة"، ما جعل البعض يطلق عليه بـ(611، ص6881زايد، أحمد " )الحداثة اليوم
وخوفا من الوقوع في الاغتراب، اغتراب السوسيولوجيا، اغتراب فهم الواقع، فإنّ المفكّر السوسيولوجي العربي المتشبّع والمتمرّس 

عبد " )فلا يدري من أي مكان يتكلّم من أين تنبع المشكلات التي تقلقه"، قد يفقد بوصلته بالمعرفة السوسيولوجية الغربيّة
بركات، حليم )، فالاغتراب ينقل الإنسان من القدرة إلى العجز ومن الإبداع إلي التقليد (66، ص6811الخطيبي، الكبير 
كدافع ومبررّ ،سألة تأسيسيّة وأساسيّة في العلموس م، لذا فإنّ الواقعيّة والاستجابة لحاجيّات المجتمع المدر (211، ص6891

لوجوده وحافز للتغيير والبناء عبر توفير الشروط الموضوعيّة والواقعيّة ولا سيّما في الكتابة السوسيولوجيّة، أيضا إذا ما أردنا أن 
ن نبدأ بالتفكير في الدّاخل ومن تكون الحداثة واقعا معاشا نضمن لها الديمومة والتطور لا مشروعا مسقطا بلا روح علينا أ

 . الدّاخل نحو العالم، إذ من الواضح أنّ البنية التّحتيّة للحداثة هو السند القيمي الثقافي
 

 العنوان الرئيسي الثاني: ثانيا
 :قراءة في المعيقات والدعائم فهما للمخزون والهويةّ الثقافيّة: التفكير السوسيولوجي والمخيال الجمعي

 
 :دلالات ومعاني الأمثال الشعبيّة جدليّات لا متناهية: أهميّة دراسة المخزون الثقافي الشعبي: ن الفرعي الأولالعنوا 1

ترسم ملامح الهويةّ الثقافيّة من ....العقل والعمل والفعل :نذكر منها ،تخوض الأمثال الشّعبيّة في مواضيع كثيرة      
التّعبير اللّغوي ذو الإيقاعيّة تجعله سريع الانتقال والتوارث بين الأفراد  فهو نوع من...خصائص وصفات وأدوار وسلوكات 

والأجيال والأماكن والأزمنة، ويعتبر فهم دلالاتها ومعانيها وتمثّلاتها وما بقي منها في المخزون الثقافي ورسخ في المخيال الجمعي 
من أمثال وأغاني وحكايات لسّلوكات، فالثقافة الشّعبيّة من ضمن الموضوعات الهامّة لفهم الآراء والمواقف والتّصوّرات وا

عموما هو المنطوق المعاش وعلاقة هذا السلوك اللّغوي ودلالاته ورموزه بالفرد وبالمعيش لصيقة إلى حدّ التّماهي ...وخرافات
 .التّمظهرات المباشرة، فهي عميقة في التّمثّلات هحتّى وإن غابت عن

 عيقات لقيم الحداثة من خلال محاولة فهم الرّموز والدّلالات القيميّة في المخزون الثقافي؟فما هي أوجه الدعائم والم



 

27 

 

تعتبر دراسة الموروث الثقّافي دعامة لفهم المجتمع في إطار خصوصيّاته والرّموز والدّلالات القيميّة، لذا من خلال هذا البحث 
يةّ الموجّهة لسلوك الأفراد من خلال بعض من الأمثلة عن الموروث سنحاول فهم الجدليّات التي تقوم عليها الهندسة المعيار 

لا تعطى "باعتبارها دعائم قيميّة لرهانات الحداثة، حيث ... الثقافي ومحاولة فهم حضور قيم العمل والعلم والطّموح والانفتاح
، ويتدخّل المخزون الثقافي في (19ص ،2161المناصرة، عز الدّين " )الهويةّ دفعة واحدة فهي تبنى وتتحوّل على مدى الحياة

رسم ملامح المخيال الجمعي الذي يترجم في شكل سلوكات وعلاقات عبر التواصل البين جيلي والجيلي في إطار إعادة انتاج 
ة واستعادة الرموز ودلالاتها، ويمكن ان نلاحظ ذلك من خلال محاولة تقصّي دور ومكانة الأمثال والأغاني والحكايات الشّعبيّ 

أهميّة المقاربات الإمبريقيّة لظواهر "التّونسيّة كأمثلة عن التّواصل اللّغوي الاجتماعي بين الأفراد داخل الفضاءات العامة وذلك لـ
اللّسانياّت الاجتماعيّة، محاولات تصنيف أفعال اللّغة، تحليل التّفاعلات اللّغويةّ وقواعدها : التّواصل الاجتماعي

، وذلك من أجل البحث في القيم الحداثيّة التي قد نجد لها دعائم ومعيقات في (82، ص2162ابر، هستيفان ...")المضمرة
 .المخزون الثقافي الشّعبي التّونسي ضمن جدلياّت لا متناهية

واضحة، يحتوي المخزون الثقافي التّونسي على العديد من القيم ذات الدلالات والمعاني وذات الرسائل التوجيهيّة والتعليميّة الو 
هذه الرّموز تّم توارثها من جيل إلى آخر ضمن جدليّات وثنائيّات لا تخفي ملامح التناقض التي يمكن أن نتبيّنها من خلال 

 :العرض التاّلي الذي نقدّم فيه بعض الأمثال الشعبيّة التّونسيّة
" العقول في راحة، وكلامهم معقولأهل " "العقل يطلعك من واد، والجهل يغرقك في شبر" "ربي عرفوه بالعقل: "العقل_
ظنّ العاقل، خير من يقين ( 12، ص2111خريف، محي الدّين ") أعطيني عاقل نخلص معاه ولا مهبول ناكل رزقه"

محي الدّين " ) ارتحت من عقلي"وفي المقابل نجد ( 11، ص2111خريف، محي الدّين ) "العقل فات الزّين برتبة" "الجاهل
 .(12، ص2111خريف، 

الحركة بركة، "( 11، ص2111خريف، محي الدّين ) "اخدم القرداش، ولو بلاش" "اخدم تتقدّم، اقعد تندم: "عملال_
محي ) "سبع صنايع في ايده، والهم جاير عليه" "اخدم يا تاعس على الراقد الناعس"وفي المقابل نجد " والبطالة هلكة

 .(11، ص2111خريف، الدّين 
خريف، محي الدّين )"بيع واشر، وشارك الناس في أموالها"" البيع والشرا يقطع سلاسل الفقر": أهميّة التجارة والمشاركة_

حر يخدم حر، كان من "( 11، ص2111خريف، محي الدّين ) "الشركة ما فيها بركة"وفي المقابل نجد ( 11، ص2111
جا "( 11، ص2111خريف،  محي الدّين) "بعد راسي، لا شمس ولا قمرة"( 11، ص2111خريف، محي الدّين ) "المر

 .(611، ص2111خريف، محي الدّين " )كناية على الخسارة: بو ربيح" يربح، صاده بوربيح
محي الدّين ) " إذا بنيت غرّق الساس يجيك البنا شغل قوّة" "قالوا الناس، البني على السّاس: "البناء وحسن التعمير_

محي الدّين ) ""بناو وعلاو، ومشاو وخلاو" "يا من مات وخلّى يا من بنى وعلاّ،"وفي المقابل ( 611، ص2111خريف، 



 

28 

 

لا شبعة في " لا دار لا حانوت، لا جبّانة فين يموت."لا عندو لا حرثة لا ورثة"وأيضا ( 611، ص2111خريف، 
 (.661، ص2161بن رمضان، ياسين )" الكرش، لا رقدة في الفرش

بن ياسين )" الليلة السّعيدة، تبان من مغربها" " سبّق الخير تلقاه": الطموح والتفاؤل والرؤية إلى الزمن والمستقبل_
( 19، ص2111خريف، محي الدّين " )أي أعطها العمل والجهد. الدّنيا أعطيها تعطيك"( 612، ص2161رمضان، 

، 2111خريف، محي الدّين )" أي أن الذي لا يدخر لدهره لا بدّ أن ينال عقابه. المخبّاش لدهرو، العصا لظهرو"
يقال في " أيام الشتا جات، اللّي ما غزلت عريانة باتت" "اليوم وراه غدوة" "أكبر منك بيوم، أعقل منك بسنة"( 11ص

بيضه " "احييني اليوم، واقتلني غدوة"وفي المقابل يقال ( 11، ص2111خريف، محي الدّين )."الحث على الاستعداد للآتي
" الدنيا سعود" .حظوظ: بخوت. الدنيا بخوت"( 11، ص2111ف، خريمحي الدّين )"اليوم أحسن من دجاجة غدوة

خريف، محي الدّين )"ما ثّم في الدنيا ما يعجب" "ما تملاش ايدك من الدنيا"( 11، ص2111خريف، )"الدنيا أكتاف"
 (.18، ص2111

خلاق تزينّ الإنسان يضرب في الأ. ملابسه: خروقو. أخلاقه: خلوقو. إلّّ ما تزينو خلوقو، ما تزينو خروقو: "الأخلاق_
يضرب لطبع الإنسان لا " تتبدل الحبال من مراسيها، وما تتبدلش الطبايع من ماليها"في المقابل " وتحبّب الآخرين فيه

بن رمضان، ياسين . )الكرومة هي الرقبة" البومة بومة ولو يغطسوها في الذّهب للكرومة"ولنفس المعنى يقال أيضا ." يتغيرّ 
 (.611، ص2161

يدعو الإنسان للتكيّف مع الزّمان ومستجداته والتأقلم . إذا طاعك الزّمان طيعو: "كمة وحسن التكيف مع المعيشالح_
إن كان الأمر لا يفيدك . منفعة وفائدة: نفيعة" الشّهر إلّّ ما عندك فيه نفيعة، ما تسئلو على أيّام"" مع تطوراته وأحدثه
 (.619، ص2161بن رمضان، ياسين ")بشيء فلا تبالي به

الحق يعمر، والباطل "." يضرب في الحثّ على الصّدق. الشهادة من الدّين والقبر عرضو شبرين: "الصدق والمصداقيّة_
. إلّّ يقول الحق، ما يسكنش دوّارنا"وفي المقابل ( 282، ص2161بن رمضان، ياسين )" قد النيّة، قد العمل." يدمّر

 (.681، ص2161بن رمضان، ياسين )" إلّّ يقول الحق، راسو يتشق"" يضرب في الحثّ على الكذب وترك الصدق
يضرب للناّس . كل بلاد وأرطالها، وكل عدّة وحبالها، وكل دولة ورجالها: "الهويةّ الثقافيّة في علاقة بالعادات والتقاليد_

إلّّ دامت عادتو، " ."الوطا، الأرض. كل ذيب على لون وطاتو" "كل عود ودخّانو"" مختلفون في طباعهم وعاداتهم
إلّّ خالف العادة، " عادة بوك لا يسبّوك"مع الحثّ على ضرورة التمسّك بالعادات والتقاليد فيقال" دامت سعادتو

 (.112، ص2161بن رمضان، ياسين )" يتعادى
ة، نجد المعنى نلاحظ إجمالا أنّ هذه القيم الحداثيّة هي في الأصل ذات بعد إنساني كوني متعدّد وذات جدليّات لا متناهي

ونقيضه نظرا لأنّ الأمثال الشّعبيّة تسعى إلى تحقيق الشموليّة في خطابها الذي يميل إلى الحكمة في صغتها المتعدّدة والمتنوّعة 



 

29 

 

بتنوع الأفراد والوضعيّات الاجتماعيّة في رؤية تسعى أن تكون لا متناهية زمنيّا، أي أن تكون صالحة لكلّ زمان ومكان، لذا 
 .عتماد الانتقائيّة في تحقيق مصلحة الفرد والمجتمعيمكن ا

 
 :دلالات ومعاني ذات علاقة بالقيم الحداثيّة في الأغاني والحكايات الشعبيّة التّونسيّة: عنوان فرعي ثاني 2

رّوحيّة والماديةّ التي بالإمكانياّت ال" وعي ممكن"تساعد على بناء "تسعى الأشعار الشّعبيّة المغناّة إلى رسم رؤية للعالم قد        
، لذا نجد بعضها ما يحثّ على (621، ص6889خواجة،  أحمد" )تمتلكها المجموعة أو المجموعات التي يتّجه لها الأثر الفنّي 

 :إعمال العقل وتثمين أهميتّه وقيمته يمكن أن نذكر
 (621، ص6889خواجة،  أحمد" )خوذ حكاية في العقل وأرويها     تتصنت منها كلام يفيد"

أهل العقول يكنزوا : "ومن ضمن الأشعار التي تدعو إلى إعمال العقل من أجل البناء والتّعمير في مقابل الحياة الطائشة نذكر
 ويعمروا     وأهل الطيش يغنيوا ويزمروا

 (211، ص 6889خواجة،  أحمد"" )النمالة تدخر وتعمر           الفرزيط يغني ويزمر
 .لمغناة دورا كبيرا في مقاومة الاستعمار وفي تشكيل رؤية مقاومة للظلم والاستبداد والقهرلذا لعبت هذه الأشعار ا

كما تحتوي بعض الأغاني الشعبيّة على معاني تحث فيه على أهميّة التعلّم ومن ضمن ذلك تعلّم الصناعات التقليديةّ، وفي هذا 
 :السياق تغني الأم مخاطبة معلّمة ابنتها

 وابدالها ووريها  يا معلّمة علمها "
 من حفظ بنتي     في الصنعة وواريها

 (626، ص6889خواجة، أحمد ..." )يا معلمة علمها   حل باب دارك بكري
 :وفي أغنية أخرى تخاطب فيها الأمّ معلّم ابنها

 يا مدبو يا سيدو        قريه سوره سوره
 على يمينك حطو      حطو على السبورة

 ويتم السورة ما تضربشي وليدي    يقرا
 (.626، ص6889خواجة،  أحمد"" )كبر واعطاني ربي     يولي في الخارجية

من الملاحظ أنّ المعاني المغناة فيها إشارة هامة لضرورة تنشئة الأبناء على إتقان العمل والعلم وان كان ضمن سياقات 
 .اجتماعيّة تحمل الكثير من التّمييز الجنسي في تحديد الأدوار والمكانات

يمكن أن ...كما تدعو الخرافات والحكايات التونسية القديمة إلى ضرورة إعمال العقل واللجوء للحيلة لإنقاذ النّفس وللكسب  
دبر علينا من " "يا بير اعطيني كرموصتي" سبعة صبايا في قصباية""أمي الحادة" "المعيزة المعزوزية"نذكر من ضمن هذه الخرافات 

 ,Bouhdiba" )يا عيشة آش لقيت بوك الغول يعمل" "طاروا" "سي البقوري" "نصيف السردوك" "دبر، دبر علينا معلمنا



 

30 

 

1994, p 4-21)  حيث أنّ هذه ...كلّها حكايات تروى للأطفال من أجل تنشئتهم على جملة من القيم والسلوكات
 .ا أداتيّا، أي أنّ لها طابع(Bouhdiba , 1994, p166)الحكايات تلعب وظيفة علاجيّة وبيداغوجيّة 

عموما هذه الأمثلة والأغاني والحكايات الشعبيّة تتميّز بطابعها الجمعي عميق الحضور في التّاريخ الاجتماعي، تجعل من اللّغة 
أداة أساسيّة في عمليّة التواصل والتفاعل لها قواعد ترسم فعل الفرد وتعطيه صبغة جمعيّة مشتركة، حاضرة بعمق في المخيال 

تفادي السقوط في "ضروري ق القيمي وخصوصياّت الهويةّ الثقافيّة المميّزة لكلّ مجتمع عن غيره، لكن من الالجمعي والنّس
الفلكلوريةّ أو الثقافويةّ التي قد تؤدّي إما إلى التمجيد والنرجسية الفارغة أو إلى التعصب والعنصريةّ،وفي كلتا الحالتين ستكون 

، لذا لا بد من أن (681، ص2111التريكي، فتحي ")ة والتطرّف فكرا وثقافة واجتماعالنتيجة هي التقهقر الهووي والتراجعيّ 
ننظر إلى مفهوم الهوية في إطار راهنيّة الفكر العالمي سواءا في المجالات والتمظهرات، هذا العالم الذي يراهن على العولمة 

 .(681ص ،2111التريكي، فتحي )والكونيّة
عن البلدان التي طورت "ة ومحاولة فهم المفهوم نلاحظ أنّ العالم قد أفرز موقفين، فالموقف الصادر وعند النظر إلى قضيّة الهويّ  

ثقافتها واعطتها صبغة عالمية وكونية وقد يتمظهر هذا الموقف في إرادة الهيمنة والاستغلال والتمركز اقتصادا وسياسة وثقافة، 
فتحي ")ا ما تأخذ صبغة الدفاع عن الذات فتنظم نفسها للصمودوموقف صادر عن الثقافات الأخرى العرقية التي كثير 

تعدّ الشّخصيّة المنتجة امتدادا لمجتمع منظمّ "، كما ، لذا هناك علاقة لصيقة بين الهويةّ والعقل(211، ص2111التريكي، 
، إذن من المهمّ أن (216، ص2161ونّاس، المنصف " )وناجح يؤمن بالعقل والتّخطيط بل ثمةّ ترابط وتفاعل كبيرين بينهما

نستثمر في المخزون الثقافي لأهميّة المخيال الجمعي في تحفيز الأفراد لإعمال العقل والعمل والبناء والتعاون والمشاركة وإعلاء 
أن فقيم الحداثة انسانيّة والغاية المثلى مصلحة الإنسان والعقل والتفكير العلمي كوني، لذا من الممكن  ....المصلحة العامّة

نستثمر في مخزوننا الثقافي الذي يتميّز بالثراء والتنّوعّ ولعلم الاجتماع القدرة عبر شروط تفكيره الذي تميّزه عن غيره من 
وبالتالي نتبيّن صحّة فرضيتّنا الرئيسيّة التي تؤمن في جوهرها بالقيمة الاختصاصات العلميّة أن يكون أداة للتغيير أداة للفعل 

لاجتماع، ولكن تبقى  محكومة بالإيمان بقدرة هذا العلم على بناء الاستراتيجياّت وهندسة النماذج الارشاديةّ الأداتيّة لعلم ا
 .للفعل والبناء والتّغيير نحو الحداثة والتحديث لكي نكون في التّاريخ

 
 تحليل النتائج: ثالثا

ورائه تحقيق مصلحة الإنسان، وما العلاقة بالموروث الثقافي إنّ الحداثة عموما هي مشروع إنسانّي قيميّ ثقافّي الغاية من        
إلّا علاقة جدليّة متعدّدة الأوجه خاصّة بالنسبة لاختصاص علم الاجتماع وللتفكير السوسيولوجي وشروطه وعلاقته بالمخزون 

ات الأفراد وعلاقاتهم في الثقافي ودلالاته ورموزه ومستوى حضوره في المخيال الجمعي وعلاقته بالنماذج الإرشادية لسلوك
الفضاءات العامّة والخاصّة ونظرتهم للذات وللآخر، وذلك إذا ما نظرنا إلى الحداثة من منطلق العقل والعمل والحريةّ وإعطاء 

 ...قيمة للفرد والابداع والابتكار



 

31 

 

دون انتقائيّة،  في البداية ولوجيفالموروث الثقافي باعتباره موضوعا من موضوعات علم الاجتماع علينا تناوله بالبحث السوسي
أي كما هو في إطار السعي إلى تحقيق الواقعيّة في فهم المجتمع والأفراد والعلاقات والسلوكات، فهذا الموروث يحتوي على جملة 

قد نجهل بداياتها خاصّة بالنسبة للأمثال والأغاني  ،خبرات وحكم الأجيال السابقة ضمن تراكميّة من جيل إلى جيل
تسليط الضوء عليها، لحضورها العميق في المخيال الجمعي وعلاقتها  ه الورقةتونسيّة التي حاولنا في هذكايات الشعبيّة الوالح

 .مجتمع عن غيرهأي بخصوصيّات الهويةّ الثقافيّة التي تميّز 
راء يحمل رؤية جمعيّة للعالم وللآخر أنهّ يتميّز بالتنّوعّ والث ،ونتبيّن من خلال البحث في دلالات ومعاني هذا المخزون الثقافي

، أي نلاحظ وجود القيمة والحثّ كونيّ   إنسانيّ  وللذات، ما يجعلها حاملة لدعائم ومعيقات تحقيق الحداثة بما هو مشروع ثقافيّ 
مة وتعديل أو أي بعد الفهم لاستثمار العناصر الدّاع ،عليها ونقيضها ما يدعونا إلى ضرورة اعتماد الانتقائيّة في هذه المرحلة

إضعاف تأثير المعيقات، هذا الإضعاف لا يمكن أن يتمّ إلّا عبر فهمها والوعي بعمق تأثيرها، نظرا لأنّ المخيال الجمعي يؤثرّ 
يتمّ  بعمق في تحديد النماذج الإرشاديةّ لسلوك الأفراد والجماعات في مجتمع ما، خاصّة وأنّ الحداثة هو مشروع عقليّ 

أي له شروط تبدأ بالفرد، لذا فإنّ .... هو مشروع له استراتيجياّت ومراحل تحقّق وفواعل وأهداف التخطيط له مسبقا،
لتزام بممارسة قيم الحداثة، بل المهم هو اعتماد قطيعة ير قادرة على تحفيز الفرد على الإالقطيعة المطلقة مع المخزون الثقافي غ

عند عبد الله العروي، فالموروث الثقافي " القطيعة المنهجيّة"إلى حدّ ما تذكّرنا بـ إبستمولوجيّة عقليّة تمييزيةّ غير قطعيّة، قطيعة
ليس كتلة واحدة بل من الضروري اعتماد الانتقائيّة في التّعامل معه، فالأزمة هي أزمة عقل أزمة تجديد وإبداع وابتكار عبر 

لنّخبويةّ إلى أن يتحوّل إلى فعل اجتماعي معمّم، يبرز من قطيعة معرفيّة انتقائية، وذلك لأنّ الحداثة فعل يجب أن يتجاوز ا
خلال القيم وأشكال التّواصل والعلاقات في الفضاءات العامة، لذا من الضروري اعتماد نماذج إرشاديةّ سلوكيّة تعيد تشكيل 

في عمقها الثقافي  بل... الواقع ليس في شكل الحداثة ومختلف مظاهرها من أدوات ولباس وتسريحات شعر وهواتف جوّالة
بية بتعديل السّلوك وإعادة البناء وفتح مجالات نشئة والترّ لوكي المعيش، وذلك عبر إعادة تشكيل استراتيجياّت التّ القيمي السّ 

فلا جدوى من استيراد الحداثة، بل أن نعيشها وأن تكون حاضرة في  ،الابتكار والإبداع بعقل منفتح حرّ ذو هويةّ مستقلّة
زءا من رؤيتنا للعالم، فإذا أخذت القيم الحداثيّة صفتها المعمّمة أصبح من الممكن أن تكون حاضرة في مخيالنا حياتنا وج

الجمعي وتكون من ضمن عناصر النموذج الإرشادي الموجّه لسلوك الأفراد وعلاقاتهم وأهدافهم وأفعالهم، وبذلك يمكن أن 
تحتيّة قيميّة تبني لقيم الحداثة بما هي قيم إنسانية كونيّة في جدليّات لا متناهية مع نخلق التراكم الجيلي في البناء والتعمير ببنية 

فالقطيعة في حدّ ذاتها .... التعديلو الفهم  /المعيقات و الدعائم : ثنائيّاتالخصوصيّات والهويّات الثقافيّة، جدليّات تحكمها 
 .عدون عقلنة وانتقائيّة لا يمكن أن تكون الحلّ الأنسب والأنج

فمن خلال كلّ ما سبق من محاولة لفهم وتفكيك المدلولات القيميّة الحداثيّة لبعض الأمثال والأغاني والحكايات الشّعبيةّ 
نتبيّن قيامها على جدلياّت لا متناهية تقوم أساسا على ثنائياّت تحمل الكثير من المعاني المتناقضة، سعيا منها  التّونسيّة،

ضمن التّعدّد في الوضعيّات الاجتماعيّة والاختلاف في الطباع البشريةّ، فالمخزون الثقافي التّونسي يتميّز لتحقيق شموليّة المعنى 



 

32 

 

بثراء يمكن أن يعتمد في التّعامل معها بعقلانيّة إعادة انتاج اللّفظ باعتباره موجها للفعل والسلوكات والعلاقات الاجتماعيةّ 
ضمن استراتيجياّت الفعل الفردي ضمن منطق المصلحة العامّة، فقيم الحداثة بمعناها خاصّة إذا ما تّم عقلانة الأهداف ... 

الانساني هي قيم انسانيّة تسعى لتحقيق مصلحة الإنسان أوّلا وقبل كلّ شيء، وما الحداثة إلاّ مشروع ثقافّي ذو أبعاد تعليميّة 
فهل من سبيل لاستكمال مشروعنا الثقّافي ... لام والفن قد توجّه عمليّة التنشئة الاجتماعيّة في الأسرة والمدرسة والاع

" نحن"الانساني وأن نبني ذواتنا من ذواتنا ورؤيتنا العقليّة الانتقائيّة المتوازنة لمخزوننا الثقافي؟ فأن نكون في التاّريخ هو أن نكون 
فطموحنا مصلحة الإنسان مكتمل الإنسانيّة في  باعتزازنا بهويتّنا وخصوصيّاتنا الثقافيّة، لا أن نكون شبيها أو نسخة مقلّدة،

 .قبوله للآخر المتعدّد والمتنوعّ والمختلف
 

 :خاتمة
جدليّة بين خصوصيّة الهويةّ الثقافيّة وكونيّة العلم، خاصّة بالنسبة لاختصاص علم الاجتماع أي بين الموروث إذن هناك        

ره من أبرز رهانات الحداثة، فالثقافة والمخزون الثقافي من ابرز اهتمامات هذا الثقافي والتفكير العلمي في علم الاجتماع باعتبا
الاختصاص خاصّة أنّ الثقافة هي بشكل أو آخخر تؤثرّ بعمق في شكل ومضمون العلاقات المتبادلة بين الأفراد وبين الفرد 

حدهما يجب أن تسجّل أسلوب الحياة في هي في أ"، فالثقافة (11، ص2111بن نبي، مالك )والمجتمع عبر عمليّة التثّقيف 
بن نبي، مالك " )ات اتصال وتعاون بين المجتمعات المختلفةمجتمع معيّن وسلوك أفراده، وهي في الآخر ينبغي أن تختلق إمكانيّ 

يدرك دوره الخاص "، فلعلّ مشكلة ثقافتنا تكمن في وجود مشكل اتصالي تواصلي، ومعضلة المثقف أن (661، ص2111
 .، من أجل أن يكون في التاريخ(661، ص2111بن نبي، مالك " )قافته في هذا الإطار العالميودور ث

إذن يمكن أن نستنتج أنّ مسألة الهويةّ الثقافيّة في علاقتها بالحداثة وقيمها ورهاناتها، لا تنفصل عن رؤيتنا للآخر وطبيعة 
ة التي تتدخّل في تشكلها وهيكلتها وتنظيمها شبكات التواصل علاقتنا به وبثقافته في إطار كونيّة المعرفة وعولمة الثقاف

وكلاهما يقع ...الهويةّ وهم، الهويةّ مقدّسة: تياّران متعاليان"الاجتماعي، ما يجعل المشكل هو أساسا مشكل تواصلي يحكمه 
ذلك السوسيولوجيّة يعيش الباحث  ، وفي تجربة الكتابة العلميّة بما في(12، ص2161المناصرة، عز الدّين " )في منطقة المثاليّة

الوقت "معاناة شديدة في سبيل ملازمة الواقع، ولكننّا لم نتعلّم بعد كيف نتلقّى، ثّم نبحث، ثّم نكتب، ثّم ننشر في "
" من أجل ذلك فإنهّ ينبغي للقارئ أن يوجّه اهتمامه أكثر فأكثر إلى الفكرة الرئيسيّة دون التفصيلات الصغيرة". الحقيقي

مسألة مهمّة تجعل من علم الاجتماع علما ينطلق " الوقت الحقيقي"، فأن نكتب وننشر في (1، ص6811فين توفلر، أل)
من دراسة الواقع استجابة لحاجياّت الواقع، قد يحافظ بذلك على براغماتية البناء وأداتيّة الاستفادة من أجل توجيه الفعل 

ودة، خاصة وأنّ هناك فرقا جوهريّا بين الموضوعيّة والواقعيّة يجب أن يحسم واستراتيجيّات الأفراد ضمن الموضوعيّة المنش
الباحث أمره في تحقيق معادلة فيها نصرة للعلم والعلميّة، فالموضوعيّة هو البحث العقلي المجرّد أي أن نفهم الواقع دون أحكام 

الواقع في حدّ ذاته هو واقعين واقع افتراضي وواقع والواقع الذي هو ليس بالضرورة مستقلا عن الذات والموقف الذاتي، أمّا 



 

33 

 

حقيقي، والواقعية لا تعني أبدا الوقوعيّة والاستكانة والارتكان إلى ردّ الفعل وافتقاد الفاعليّة، لذا من الضروري السعي إلى 
ا، أن يكون لنا علم ومكاسب علم الاجتماع المتطور إعلاميا وتقنيّ " علم الاجتماع الكلاسيكي " الربط بين الفائدة من

 .اجتماع يؤسس للحداثة يكون دعامة لكي نكون في التّاريخ
فالحداثة بالنسبة إلينا مشروعا لم يكتمل لأنّها هي أيضا حركة ثقافيّة لا حقبة تاريخيّة وعدم اكتمال المشروع راجع لعدم حلّ 

شروع غير المكتمل تبرز أهميّة التّواصل لتنسيق الأفعال ما يذكّرنا بهابرماس الذي يرى أنّ في هذا الم ،المشكلات التي يتناولها
وخلق نظام اجتماعي وحلّ المشكلات ومنح الفاعلين القدرة على التّكيّف مع تعقيدات وصراعات الحياة الاجتماعيّة الحديثة 

داثي يعني إيجاد سبل ووسائل أنّ استكمال المشروع الح"أي  ،"على أساس المبادئ الأخلاقيّة العامّة والقوانين المشروعة"وذلك 
، فقيم الحداثة هي العلم (91، ص 2161جيميس جوردن فيليسون، " )لتيسير الانتقال إلى مجتمع ما بعد تقليدي

هي قيم تؤمن بقدرة الإنسان على التسيير والتغيير هذه القيم هي ...والتكنولوجيا والتصنيع وحقوق الإنسان السياسية والمدنية 
فهل هناك حداثة واحدة يمكن اعتبارها النموذج المثالي الوحيد أم هناك حداثات؟ هل أنّ ... الفعل والحريةّالذات والعقل و 

أهميّة الحداثة في أن تحافظ على إنسانية الإنسان في اختلافه وتعدّد الهويّات والثقافات، فالحداثة في بعض معانيها هي 
ضمن تشاركيّة لبناء ...قدّم الاقتصادي وحداثة المجتمع المدني وحداثة التّ ة ياسيّ التسامح والاختلاف، حداثة المشاركة السّ 

الإنسان وسياقات تواصليّة منفتحة لا تقصي الآخر، بل تناقشه وتتفاوض معه في إطار تقبّل مختلف الهويّات الثقافيّة والدّعوة 
لى حداثة الفكر والقيم، حداثة الهويّات الثقافيّة في لاستثمار المخيال الجمعي للبناء والتغيير والتّعديل والإصلاح، أي نرنو إ

 .إطار سعي للربط بين قيم الحداثة وطابعها الاجتماعي المتعدّد في إطار المشترك الإنساني
 :لذا يمكننا أن ننتهي إلى الأفكار التالية

ئيّة عاقلة في تعاملنا مع المخزون أهميّة علم الاجتماع كقوّة فهم واقتراح من أجل توفير بنية تحتيّة للحداثة ضمن انتقا -
 .الثقافي

 .ضرورة توفير الظروف الملائمة للاستفادة من نتائجه ومقترحاته -

أن نعتمد هذه الانتقائيّة القيميّة في التنّشئة الأسريةّ والتّعليم وما يحتويه من نصوص بيداغوجيّة وفي الإعلام  -
ة جمعيّة تعلي من شأن المصلحة العامّة في إطار علاقاتنا وشبكات التواصل الاجتماعي، عبر تحديد أهداف رئيسيّ 

 .وموقعنا من التّاريخ

تحدّد الأهداف الرئيسيّة الجمعيّة ويتمّ تعديلها وتوجيهها في إطار مخرجات نقاشات عامّة في الفضاءات العموميّة يتمّ  -
 .فيها ضبط الاتجاهات العامّة

 .مي لمعنى الخصوصيّة الثقافيّة المنفتحةتجذير الهويةّ الثقافيّة في إطار توضيح مفهو  -



 

34 

 

التّعريف بالمخزون الثقافي والاستعانة ببعض المختصين برؤية عصريةّ وتوجيه هذه المعلومات ليس للأجواء الاحتفاليةّ  -
س الفلكلوريةّ، على الرّغم من أهميتّها، بل من أجل توظيفها للبناء والتّعمير ضمن الانتماء، فتتحوّل الحداثة إلى در 

 .في المعيش يمكن تعلّمه واكتسابه وتطبيقه دون اقصاء للخصوصياّت والهويّات الثقافيّة
فعلم الاجتماع قادر من خلال كونيتّه وكونيّة شروط علميتّه أن يدرس الهويةّ الثقافيّة وعلاقتها بالمخزون الثقافي وتمثلاته 

تصنيفاته وجدليّاته ويعيدها إلى التّاريخ برؤية عقليّة وعلميّة عبر وتمظهراته والمخيال الجمعي في خصوصيّاته ورموزه ودلالاته و 
 . العودة إلى الذّات والعودة إلى التّاريخ في التّاريخ

 
 :قائمة المراجع

  :باللغة العربيّة الكتب
ت البحر ، الذاكرة الجماعيّة والتحوّلات الاجتماعيّة من مرآة الأغنية الشعبيّة، أليف منشورا(6889)أحمد خواجة،  -

 .الأبيض المتوسّط، كليّة العلوم الإنسانية والاجتماعيّة، تونس

، صدمة المستقبل المتغيّرات في عالم الغد، دار النهضة للطباعة والنشر، مؤسسة فرانكلين (6811)ألفين توفلر،  -
 .للطباعة والنشر، القاهرة، نيويورك

، دار اليازوري العلميةّ 2ئ والمناهج والممارسات، ط، بحوث العلوم الاجتماعيّة المباد(2161)أنول باتشيرج،  -
 . للنشر والتوزيع، الأردن

 .، دار شهريار، العراق6، تحوّلات الخطاب النّقدي لما بعد الحداثة، ط(2169)إيهاب حسن،  -

 .، مؤسّسة هنداي للتعليم والثقّافة، مصر6، يورجن هابرماس، ط(2161)جيميس جوردن فيليسون،  -

، مركز 6، الثقافة العربيّة والتّحدّي، ط(6881)، (وآخرون)الآلوسي، علي حسين الجابري،  حسام محي الدين -
 . دراسات الوحدة العربيّة

 ، المجتمع العربي المعاصر بحث استطلاعي اجتماعي، مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت،(6891)حليم بركات،  -

منشورات ضفاف، لبنان، دار الأمان، الرّباط،  ،6، هابرماس والسوسيولوجيا، ط(2162)ستيفان هابر،  -
 .منشورات الاختلاف، الجزائر

 .، الهويّات والتّعدّديةّ اللّغويةّ، الصّايل للنّشر والتّوزيع، الأردن(2161)عز الدّين المناصرة،  -

 .، الحداثة وما بعد الحداثة، دار الفكر، دمشق(2111)فتحي التريكي، عبد الوهاب المسيري،  -

 .، المؤسّسة العربيّة للدّراسات والنّشر، عمّان6، أزمة المجتمع هي أزمة المثقفين، ط(6881)سي، فؤاد مر  -

 .، دار الفكر، دمشق، دار الفكر المعاصر، بيروت2، مشكلة الثقافة، ط(2111)مالك بن نبي،  -



 

35 

 

 .شر الجامعي، تونس، أضواء جديدة على محدّدات العقل العمراني الخلدوني،  مركز الن(2111)محمود الذوّادي،  -

 .، الأمثال الشّعبيّة التّونسيّة، دار المعارف للطباعة والنّشر، تونس(2111) ف،محي الدين خريّ  -

 . ، دار الغرب الإسلامي، بيروت6، في الثقافة التونسيّة، ط(6891)ملي، منجي الشّ  -

 .ر، تونس، الدّار المتوسّطيّة للنّش1الشّخصيّة التّونسيّة، ط ،(2161)المنصف ونّاس،  -

 .، دار سحر للنّشر، تونس2، الموسوعة الجليّة للأمثال الشّعبيّة التّونسيّة، ط(2161)ياسين بن رمضان،  -

 :الكتب باللغة الفرنسيّة -
_  Abdelwahab Bouhdiba, (1994), L’imaginaire maghrébin: Etude de dix contes pour 

enfants, CERES, Tunis. 

 :المقالات
مركز دراسات  ،611 ، العددالمستقبل العربي ،"علم الاجتماع ومشاكل المجتمع العربي" ،(6881) ،أحمد زايد -

 .لبنان ،الوحدة العربيّة

 .16-11 ، العدد(1السلسلة )مجلّة مواقف  ،"نحو علم الاجتماع للعالم العربي" ،(6811) ،عبد الكبير الخطيبي  -

، إضافات، المجلّة العربيّة لعلم الاجتماع، -إطار بحث-: لم العربيالعلوم الاجتماعيّة في العا"، (2111)علي الكنز،  -
 .، لبنان1العدد 
 :الرسائل الجامعيّة

، "11الدور الاجتماعي لمثقّفي المجتمع التونسي في فترة الاحتلال الفرنسي حتّى "، (6891)البشير العربي،  -
 .كليّة الآداب والعلوم الانسانيّة، تونس  شهادة الكفاءة في البحث في علم الاجتماع، الجامعة التّونسيّة،

 ،قسم علم الاجتماع ،شهادة الكفاءة في البحث ،"الإنتاج السوسيولوجي في تونس" ،(6886) ،الميعادل السّ  -
 .تونس ،كليّة العلوم الإنسانية والاجتماعيّة

كليّة العلوم الانسانيّة   ،شهادة الدكتوراه ،"علم الاجتماع والنخبة المثقفة في تونس" ،(2162)، كيهيام الترّ  -
 .تونس ،قسم علم الاجتماع ،والاجتماعيّة

 
 

 

 

 



 

36 

 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 "نالرحما عبد طه" فكر في الإبداع مجتمع لبناء الإتباع من التخلص سبل

Ways to get rid of imitation to build a community of creation in Taha Abd al-

Rahman's thought 

 * حسن أحمد. د
 msila.dz-ahmed.hassane@univ، المسيلة –جامعة محمد بوضياف 

  عيسى معيلبي. د
 aissa.mailbi@univ-msila.dz، المسيلة –جامعة محمد بوضياف 

 
 :ملخص

 التراث وهاجموا أوطانهم، في قدم موطئ عن لها ويبحثون عنها يدافعون فانبروا العرب، المفكرين من الكثير لُبَ  الغربية الحداثة استلبت
 استخدم "نأركو  محمد"ل مث مفكرا فنجد .التراث لهذا الأوائل تفسيرات جهة من والثانية مضمونه حيث من الأولى ناحيتين من والإسلامي العربي
 للحداثة الداعي الاتجاه نفس لترسيخ "يالإبستمولوج العائق" مثل غربية لمفاهيم استعماله في "يالجابر  عابد محمد"ذا وكث، الترا لنقد الغربية المناهج
 موروثه على يحافظ عربي عقل لبناء يدعو حيث الأول للاتجاه مخالفة فلسفية تصورات يملك آخر عربيا مفكرا نجد هؤلاء نقيض وعلى. الغربية
 .ةإسلامي حداثة لبناء ودعا أساسها في الغربية الحداثة انتقد الذي " الرحمان عبد طه " المغربير المفك وهو ألا حضارية، حداثة ويوافق الهوياتي

 .المجتمع ،التراث ،طه عبد الرحمان، الحداثة :الدالةكلمات ال
Abstract: 

Western modernity has captured the core of many Arab thinkers, they sought to defend it. 

They attacked the Arab and Islamic heritage in two aspects, the first in terms of its content and the 

second in terms of early interpretations of this heritage. We find thinkers like “Muhammad 

Arkoun” who used Western approaches to critique heritage, as well as “Muhammad Abed Al-

Jabri” in his use of Western concepts such as “epistemological obstacle” to establish the same 

trend calling for Western modernity. On the contrary to these, we find another Arab thinker 

conception contrary to the first trend. He calls for building an Arab mind that preserves its identity 

heritage and agrees with a civilized modernity. He is the Moroccan thinker "Taha Abdel Rahman" 

who criticized Western modernity in its foundation and called for building Islamic modernity. 

Keywords: Taha Abdel Rahman; modernity; Heritage; the society. 

 msila.dz-ahmed.hassane@univ: ، الايميلأحمد حسن: المؤلف المرسل )*(

 
 

mailto:ahmed.hassane@univ-msila.dz
mailto:ahmed.hassane@univ-msila.dz


 

37 

 

 :مقدمة
 ره أو حتّي بمصطلحاته التي نحتهاأن يلُِمّ بفكره أو بأفكا "طه عبد الرحمان"ليس من اليسير على كل من يتطرق لفكر 

احب مدرسة فكرية، كما أنه جدير بحيازة قاموس بالمصطلحات التي أنشأها أو أعاد تعريفها فالرجل أقل ما يقال عنه أنه ص
ولهذا سنحاول قدر استطاعتنا الإلمام بالخطوط الرئيسية في فكره وترتبط بموضوعنا  ها أو حتى أعاد توظيفها وتداولها،وشرح

 .دون إخلال او تقصير
فالنسبة للتراث . ن إلى البحث في بنية المجتمع والعقل العربي بين التراث والحداثةكغيره من المفكري  "طه عبد الرحمان"سعى لقد 

لاحظ أنه لا يمتاز كله بالإبداع بل أنّ هنالك فكرا منقولا حرفيا على الغير، أما بخصوص من قاموا بدراسة تقويمية للتراث فقد 
بين أخطائهم أنهم نظروا للتراث نظرة تجزيئية في حين أنّ وقعوا في أخطاء كثيرة جعلت نتائج دراساتهم مجانبة للصواب، فمن 
 .التراث يجب أن ينظر إليه بنظرة تكاملية ويدرس على هذا الأساس

ذلك لا يمكن فهم التراث بعدم فهم المجال التداولي واللغوي والمنطقي الذي نشأ فيه، وأغلب دارسي التراث هم خلو من ك
البنيوية : يعقل استعمال المناهج الغربية الحديثة التي أنجبتها المذاهب الفلسفية مثل هذه الإمكانيات، إضافة إلى أنهّ لا

 .والتفكيكية وغيرها لتطبيقها على التراث العربي الإسلامي لاختلاف بيئة الإنتاج وبيئة التطبيق
ق حداثة زائفة خالية من كل روح أمّا بالنسبة للحداثة فإنه لاحظ اختلالات كبيرة في تطبيقها بالنسبة للغرب، لأن الغرب طبّ 

جعلت منها حداثة مادية مجرّدة، بل هي في أحسن حالاتها حداثة عقلية بائسة تجرّد الإنسان من إنسانيته، وما العالم العربي 
 .والإسلامي إلا مقلّد لهذه الحداثة الغربية البعيدة عن الحداثة الحقة

د الحداثة الغربية في تطبيقاتها، وأعاد تعريف الحداثة لإعادة بنائها على أصولها لهذا دعا لتجديد المنهج في تقويم التراث، ونق
 .دالحقّة ورسم الطريق إلى الإبداع من جدي

 ؟منهجه في النقد والتقويم وإعادة البناء" طه عبد الرحمان"فماهي الأسس التي بنى عليها 
يتمحور في مجالين  "طه عبد الرحمان"عمل عربي المعاصر يرون أن ينبغي التنويه منذ البداية أن الكثير من الدارسين للفكر ال

 :اأساسيين هم
 الإبداع تحقيق لكي نستطيع الفلسفي القول بغية تحرير والتقليد التبعية إلى التخلص من فيه دعا الذيو  الفلسفة فقه أولا

 .أصيلة نابعة من قيمنا عربية فلسفة نكوّنو  ،الفلسفي
تقديم الحلول البديلة التي يطرحها يوب الحداثة الغربية اللاأخلاقية، و انطلاقا من إبراز ع ،إسلامية ثةحدا لتأسيس ثانيا السعي

 .الإسلام لمشكلات العصر
 نظرته للتراث :أولا

محمد عابد  كان ، فإذااء كان عند المحدثين أو الأقدمينمن بين أهمّ الأمور التي حاربها طه عبد الرحمان التقليد سو 
عكس من ذلك أن ابن رشد يرى على ال الرحمن عبد طه فإن ،وفكره رشد حاجتنا اليوم لابن ن أشد المدافعين علىم الجابري



 

38 

 

 رشد فعلا لابن كان إذا هذا ومدرسته، رشد أننا في غنى تام عن ابنإلا التقليد الأعمى في أبشع صوره، و لا يمثل لا يعني و 
 .(9-1، الصفحات 2161عبد النبي، ) مدرسة، كما أنّ كل ما كتبه كان لغيرنا

، إذ ارتأى أن الذين تنكروا لهذا التراث بكليتهلدعوة إلى تقويم التراث بطريقة تخالف معاصريه من الحداثيين أدى به هذا ما 
 :تمثل فيذلك وفق دعاوي عدة تن نقوّم مناهجنا في تجديد التراث، و علينا أ

إلا قية لهذا التراث إنتاجا وتبليغا، و والمنط اللغوية الوسائل ، عليه أن ينظر فيالتراثي النص بمضامين يشتغل الذي التقويم -6
الفعل سواء في النظرة إلى التراث أو الآليات التي قوم بتجزئة للتراث تقضي على روحه، فضلا عن عدم التعارض ين القول و ي

 التي المنقولة الآليات في دراسته للتراث لم يقف على دقائقعلى سبيل المثال ابري الجالتراثي، حيث إن  الخطاب تخص مضامين
 .التقويمي مما جعله يجزئ التراث تجزئة مخلة بالمقصود نموذجه في استعملها

قده  فها في نتوظياث وتفرعاته بعد ذلك في مجالها، و دراسة التراث التي تقوم على استكشاف الآليات التي بدا منها التر  -2
 .التراث إلى التكاملية بتحقيق النظرة ةكفيل
 .بناء على تداخل إنتاجهم بقوة مع أقرب العلوم داخل مجال التداول الإسلامي العربي المسلمين علماء إنتاج تقويم -1
 تداولال داخل في مجال مع العلم الأصلي ومفيدا للفقه، و تقويمه إلا إذا كان متداخلا يصح لا الأصول علماء انتاج -1

 .واستدلالا استشكالا في الالهيات لا يقوّم إلا بإثبات مناسبته للإلهيات الإسلام حكماء إنتاجالعربي، و  الإسلامي
 ومنضبط خاصة، بأوصاف الثقافية المجالات من غيره عن متميز تداولي مجال لا يتم إلا خلال التراثية الممارسة تقويم  -1

ب من لا تتم إلا بالاقترا التراثية الممارسة معرفة، كما أن الممارسة بهذه تضر آفات إلى بها الإخلال يؤدي محددة بقواعد
 .؛ لأنها تستند إلى شروط خاصة إذا لم تستوفى تضر بوظيفة المجال التداوليتطبيقها التداولي في مجالها

لهذا وجب تغطية التجريد ، لتجريدبسبب مغالاته في االعربي  الإسلامي التداول تمت معارضة المنطق المنقول إلى مجال -1
 الأخلاق عناية خاصة بعلمكانت لهم علماء الإسلام  بالتسديد، لأن التسديد يمنحه سند عملي، وعلاوة على ذلك فإن 

 اللغوي جانبه يمد تسديدي وصف إلى التجريدي وصفه عن بإخراجه الأخلاقي المنقول تقريب صورة اتخذت العناية هذه"و
طه عبد الرحمن، تجديد المنهج في تقويم التراث، الصفحات ) "المعرفي بالإعمال وجانبه بالاشتغال العقدي هوجانب بالاستعمال

61-61). 
 الحداثة: ثانيا
 :نشفه من خلال، وهذا ما نستطبيقا للحداثة مخالف لما هو مألوفينبغي التنويه منذ البدايى إلى أن لطه عبد الرحمان فهما و 

  :مبادئهاو  تعريفه للحداثة 1 
بواجبات  إن الحداثة عبارة عن نهوض الأمة، كائنة من كانت: "تعريفا عاما للحداثة فيقول "طه عبد الرحمان"يقدم حيث 

 تكميل فيتتحمل مسؤولية المضي به إلى غايته تختص بهذا الزمن من دون غيرها و  واحد من أزمنة التاريخ الإنساني بما يجعلها



 

39 

 

، صفحة 2111طه عبد الرحمن، الحداثة والمقاومة، ) "ثة هي نهوض الأمة بواجبات زمنهاإن الحدا: أو قل بإيجاز. الإنسانية
 . بالتالي فلكل أمة حداثة خاصة بهااثة بهذا المعنى مرتبطة بزمان ومكان خاصين، و د، فالح(21

 :ا عبارة عن ثلاث مبادئ أساسية هيداثة روح تتميز بخصائص معينة، أو لنقل إنهللح ويقرّ طه أن
 .مقتضى هذا المبدأ أن الأصل في الحداثة هو الانتقال من حال القصور إلى حال الرشد: مبدأ الرشد -6
 .الانتقاد مقتضى هذا المبدأ هو أن الأصل في الحداثة هو الانتقال من حال الاعتقاد إلى حال: مبدأ النقد -2
طه ) مقتضى هذا المبدأ الأخير هو أن الأصل في الحداثة الانتقال من حال الخصوص إلى حال الشمول: مبدأ الشمول -1

 .(21-21، الصفحات 2111عبد الرحمن، الحداثة والمقاومة، 
 :إصلاح عيوب تطبيق الحداثة 2

الرشد  مبدأ، فبالنسبة إلى شاب تطبيقها الكثير من العيوبتلك، غربية عندما طبقت المبادئ الثلاثة الحداثة الأن " طه"يرى 
، في حين أن ل بمعنى التخلص من الدين نهائيا، فإن الغرب فهم الاستقلاالذي يقتضي الاستقلالية والتحقق بالإبداع

لرشد يستوجب التوجه إلى المطلق والذي تحققه اقوقه، و كرامة الإنسان ويسلبه ح  الإستقلال المقصود هو التحرر مما يهين
بمعنى الانفصال التام عن التراث، فلا يمكن القول  ، أما بالنسبة لمفهوم الإبداع فقد فهمه الغرب"الإخلاص"القيمة الإسلامية 
لقدرة على الارتقاء يقاس با، كما أن الإبداع الحقيقي لا يقاس بالقدرة على الانفصال عن أصولنا بقدر ما إن كل التراث سيئا

 .، فكلما طلب المؤمن الكمال في عمله زاد ابداعا" الكمال " هذا ما تحققه القيمة الإسلامية بالإنسان، و 
العمل بالفصل التقني؛ إلا أن الغرب في تطبيقه لمفهوم الاستدلال تلزم التوسل بالاستدلال العقلي و أما مبدأ النقد فإنه يس
لعقل الأداتي حيث لا يهتم إلا بالوسيلة في حين أن عقلانية الوسائل تحتاج إلى الاسترشاد بعقلانية اختزله في ممارسة ا

حيث أن العقلانية الإيمانية هي الوحيدة التي تستطيع أن تقي " الإيمان" هذا الاسترشاد تحققه القيمة الإسلامية . المقاصد
الحداثة الغربية في التفريق بين بنيات الأشياء بما يجعل هذه الأشياء أشبه  أما مفهوم الفصل فقد اختزلته. الحداثة آفة الأداتية

 ".التكامل"بالقيمة الإسلامية  الاتصال لا يتحقق إلاواهر أو ماهيات قائمة بذاتها، و بج
ربطت التأثير في  جميع المجتمعات؛ لكن الحداثة الغربيةلتأثير جميع المجالات و أما بالنسبة لمبدأ الشمول فإنه يقتضي أن يشمل ا

وازنة عجيبة بين الجانب الروحي لكي تحدث م" الروحانية " هنا تأتي القيمة الإسلامية الات الحياة بالجانب المادي فقط، و مج
 . المادي لكي لا تطغى المادية على الإنسان فتسلبه إنسانيتهو 

، بل ذهبت إلى أن غاية كل ى التأثير الفردي فقطالغربية عل قد قصرته الحداثةوفضلا عن ذلك فإن التأثير في المجتمعات، 
لهذا تأتي القيمة  لي جعلت من مفهوم الفرد مقابلا ومساويا لمفهوم الإنسان ككل،بالتامع إنساني هو تحقيق مصالح الفرد، و تج

 يعتني بنفسه ا، كمهفيلة بتحقيق عناية الإنسان بغير ، لأن الرحمة هي الكفردية والذاتيةللقضاء على ال" الرحمة " الإسلامية 
 .(16-21، الصفحات 2111طه عبد الرحمن، الحداثة والمقاومة، )

 :التطبيق الحداثي لا يكون تطبيقا لروح الحداثة حتى يستوفي شرطين أساسيينإن 



 

40 

 

ها وتجتهد في أن تجتهد في استقلالها عن غير  ، أي على الأمةالالتزام بالاجتهاد: الانبعاث من الداخل، والثاني: أحدهما
مم تأثيرها ليشمل مختلف أن تعبين هذه الأشياء، وأخيرا عليها الفصل ثم تجتهد في استدلالها على الأشياء، إبداعها، كما 
 . تعمّ مبدعاتها كل الأمم والشعوبأن تسعى لكي المجالات، و 

الالتزام )و (الانبعاث من الداخل)باستيفاء الشرطين العامين السابقين أي أما بالنسبة للحداثة الإسلامية ينبغي ألا تكتفي 
 :استيفاء شرطين خاصين مكملين لهمابل يجب أن تتعداهما إلى ( بالاجتهاد

 .(ليس العكسصاعدة من القاعدة إلى القمة و )ة الانبعاث من القاعدة الشعبيالأول يتمثل في 
إنما ة، و ، لا حداثة ابتداء، قاطعة صلتها بتاريخ الأمنبغي أن تكون الحداثة الإسلاميةحيث يالالتزام بالاستئناف  والثاني في

 .(11، صفحة 2111طه عبد الرحمن، الحداثة والمقاومة، ) تكون حداثة استئناف
يأخذ بها الإنسان دون أن  التي وهي ،"المقلدة لحداثةا": نا أن نعرف أن الحداثة نوعين هماعلي هأن" طه عبد الرحمان"ويرى 

ينظر الإنسان في  التي الحداثة وهي ،"المبدعة الحداثة" هي والأخرى ،النتائج التي تترتب على تطبيقهايعرف أصولها وظروفها و 
، إذ إن "ثالترا تقليد"شبه ي" ةالحداث تقليد"، لأن المأصول في مجاله التداولي ، ثم يعيد إنتاجهاالموضوعية أسبابها أصولها لمعرفة

يتسم  كلاهما لأن ،"الأصالة إبداع" فإنه شبيه بـــ" ةالحداث إبداع"أما  ؛فيهما الاجتهاد لا وجود لروحو  واتباع، قليدت كلاهما
 .(219-211، الصفحات 2111طه عبد الرحمن، روح الحداثة، ) الابداعو  لابتكاربا

أهم آلية أقامت عليها  نّ حيث إ، ى الحضارة الغربية وكذا مقلديهافالحداثة الغربية في تطبيقاتها جلبت الكثير من البلاء عل
 الحياة، مجالات وهذا يعني فصل الدين عن كل ؛"المتصل فصل آلية" أو" المجموع تفريق آلية"هو  الدنيوي مشروعها الحداثة
 السياسةوالقانون و  الفنالحداثة عن الدين كلا من العلم و ففصلت  .وتقديرا تدبيرا بنفسها، المجالات تلك تستقل لكي

 الدين صورته عن السياسة ؛ فمثلا فصل؛ وتتخذ الدنيانية صورا عدة"الدنيانية"، وهذا ما دعاه طه عبد الرحمان بـــ والأخلاق
 فصل"إلا أن أشد أنواع الفصل خطرا هو . هي العِلمانية الدنيانية الدين فصورته عن العلم أما فصل ،العَلمانية الدنيانية هي
ت جديدة لا ، حتى أصبحنا نسمع بروحانيابالإيمان الدين وصلة بالإيمان، الأخلاق مما أثر في صلة ،"الدين عن الأخلاق

هو ما أطلق عليه و  "نإيما بلا روحانيات" أو" دين بلا روحانيات" أو" إله بلا روحانيات" :الدين مثللا علاقة لها لا بالله و 
، 2161طه عبد الرحمن، بؤس الدهرانية النقد الائتماني لفصل الأخلاق عن الدين، ) "الدهرانية  "طه عبد الرحمان اسم 

 .(62-66الصفحات 
، ماهي حقيقة كل منهما؟ وأيهما أخصّ خلاقيةالأالعقلانية و تكمن كبرى مشاكل الحداثة الغربية في عدم فهم العلاقة بين 

 ى تأثير كل منهما حضورا وغيابا؟ما مدسان من الأخرى، و أعلق بالإنو 
العقل إله العصر الحديث أو كادت، غير مبالية لا بالأخلاق ولا  قامت الحداثة الغربية على إعلاء قيمة العقل حتى جعلت

، إلا أن هذا خطأ  ن المخلوقاتيختص بها الإنسان وحده دون غيره مو  حدة،وا العقلانية أن ظنوا، لأن هؤلاء العقلانيين الدين
 فهي أما الثانية ،يوانالح مع الإنسان فيها يشترك الأخلاقية، من مجردة عقلانية؛ الأولى ير لأن هنالك نوعين من العقلانيةكب



 

41 

 

هو العقل فعُرِّف  يميز الإنسان عن غيره قد شاع أن ماو  ؛غيره الإنسان دون بها يختص التي، بالأخلاق المسددة العقلانية
 في انغرس كما العقلانية وليست إنسانا، الإنسان يكون به ما هي الأخلاقية أن الصواب"لأن هذا خطأ بكونه عاقلا و 

 .(61-61، الصفحات 2111طه عبد الرحمن، سؤال الأخلاق، ) "بعيدة قرون منذ النفوس
 الطريق إلى الإبداع: ثالثا

التجربة الايمانية الحية : أنها تحتاج إلى شيئين مهمين هما بعد متابعة طه عبد الرحمان للحركات الناشطة في العالم الإسلامي رأى
ية ليضمن ثانيا الفكر الحرّ الذي يوظف العقل و يعتمد المعايير العلمعلى التكامل و تنفي عنها التنازع، و التي تعطيها القدرة 

 يضمو  التجريد أولها مستوى: رسات الموجودة إلى ثلاثة مستوياتلها التجدد و ينفي عنها التحجر، كما قام بتصنيف المما
 التأييد ومستوى السلفية، والممارسة الفقهية الممارسة و يشمل التسديد ومستوى الإسلامية، النظرية والممارسة العلمية الممارسة
 حدوده على بالتغلب للبعض بعضها وتكميل العقلانية المستويات هذه تفاوت الصوفية كما بيّن  رسةالمما نجده عند الذي

، صفحة مقدمة 6881الديني وتجديد العقل،  طه عبد الرحمن، العمل) آفات بعضها الآخر من بالتخلص بعضها أو
 .(الكتاب

لا يكون ابداع من دون أن يتجاوز الباحث عقدة النقص التي تجعله ينبهر  كما أنّ الإبداع لا يتأتّى إلا بإزالة معوّقاته لأنهّ
 من إبداع لا"ما أنه ء، كالعطا استئناف علىبالآخر فيجلد ذاته، حيث يتوجب عليه استرجاع ثقته بنفسه، ويؤمن بقدرته 

 بالمضامين الإحاطة تجاوز غير من إبداع لا )...( به يختص الذي التداولي المجال مقتضيات على أفكاره الباحث يبني أن غير
 هو المنقول في الأصل أن فمعلوم المضامين؛ هذه بها وضعت التي الإنتاج آليات من التمكن إلى المنقولة والفكرية المعرفية
 آليات فتستلزم استدلالات وإما التمثيل، آليات فتوجب تعريفات وإما التأثيل، آليات فتقتضي مفاهيم إما النص وهذا النص،
 التخيلية والقوة المنقول على الاعتراضية القوة تنمية يوجب مما البدائل، تصور على القدرة تحصيل غير من إبداع لا .التخييل
 .(619-611، الصفحات 2161طه عبد الرحمن، من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، ) "الباحث لدى

 :دعونا إلى نوع من الفقه يتمثل فيكل هذا ي
 :"الإبداع منهجية" فقه 1

 على درةالق تحصيل هو لفكرنا المحررة" عالإبدا  منهجية" فقه في الأصل إن: "يلخص طه عبد الرحمان الإبداع بقولهحيث 
" التداولية المنهجية"و الإسلامي، للتراث المميزة "التكاملية المنهجية" :المنهجيات من ثلاثة أنواع بمقتضيات الإحاطة

نهج في أفق طه عبد الرحمن، سؤال الم) "ةالمنطقي الصناعة في المتضمنة" ةالحجاجي المنهجية"و الفلسفية، الصنعة في المستخدمة
 .(61، صفحة 2161التأسيس لأنموذج فكري جديد، 

 :فقه الترجمة 2
 الفلسفة إلى ةبالنسب الترجمة ، لهذا يعتبر طه عبد الرحمان أنعربي والإسلامي عن طريق الترجمةوصلت الفلسفة إلى العالم ال

أن طريقة الترجمة لا  السبب هوة العربية ميتة، و جمة إلا أن الفلسففعلى الرغم من وجود التر  موت، أو حياة مسألة هي العربية



 

42 

 

يتمثل بكمها في أنها تريد أن تنطق نطقا أجنبيا في فهي ترجمة بكماء وعمياء، ولا إبداع من غير نطق ولا بصر، و  ،إبداع فيها
فة إلا ، فلا حياة للفلسإسلامييا أجنبيا في مجال تداولي عربي و لغة عربية أم عماها فيتمثل في أنها تريد أن تبصر مجالا تداول

لا يكون ذلك إلا باستعمال البيان العربي في نقل المضامين الحقيقية للغة الأجنبية حتى لو استدعى بترجمة ناطقة ومبصرة ، و 
 المفاهيم وترسيخ تقريب في العربي التداولي بالمجال ذلك التصرف في هذه الألفاظ ، كذلك تحتاج الترجمة المبصرة إلى التوصل

 في والمبصر الناطق الطريق هذا أن يخفى ولا"  الأصلية، والقيم المعاني لباس إلباسها ، حتى لو اضطرنا ذلك المنقولة قائقوالح
 هذه تعاطي على يقدر لن بحيث مترجما، يكون ما بقدر مبدعا يكون أن سالكه من يتطلب سوف الفلسفي النص ترجمة
طه عبد الرحمن، حوارات من ) "التفلسف وفعل الترجمة فعل عنده استوى حتى التفلسف، في قدمه رسخت من إلا الترجمة

 .(611-611، الصفحات 2166أجل المستقبل، 
 :الفلسفة فقه 3

يقية الأصول الحق، لأن التفقّه في الفلسفة بعني أكثر من الفهم المجرد لأنه فهم ينصب على معرفة اهتم طه كثيرا بفقه الفلسفة
بهذا يصبح صورات معينة وأحكام فلسفية خاصة، و ما هي الأسباب التي أوصلت إلى بناء تلنشأة فلسفة ما داخل إطارها، و 

أحكام تنافس المنقول ه التداولي، لإنشاء تصورات و سهلا على المتفلسف العربي أن يستثمر الأسباب المقابلة الخاصة في مجال
 .الاستشكال أو الاستدلال الأجنبي سواء في مجال

بهذا يحقق لنا فقه الفلسفة القدرة على إخراج المتفلسف العربي من الجمود المرتبط بالاكتفاء بالمنقول الفلسفي بحرفيته إلى 
طه ) ةالفلسف إنتاج إلى الموصلة بالأسباب العلم في يفيد الفلسفة فقهفه، الاجتهاد في وضع ما يقابله دون اللجوء إلى تقليد

 .(21، صفحة 6881الفلسفة والترجمة،  6عبد الرحمن، فقه الفلسفة 
، فإن علينا إبداع علم كلام والمفاعلة الفعل مبدا، التي تقوم على الحديث يتسم بالعقلانية الكلاميةالعصر  أن بناء علىو 

التقني الهائل  مفاهيمه نتيجة التقدم العلمي و تغييرات عميقة في رية،العالم الإسلامي من نزعات فك جديد لتقويم ما ظهر في
التي يقوم فيها ديد من مواجهة أطروحات الخصم، و الذي تغلغل في قلب العالم الإسلامي، كما يمكّننا علم الكلام الج

 .قوتها الاقناعيةها و والرفع من مستوا التنظيريةتعمال أقوى أساليب الاستدلال، لكي نحدّث أدواتنا الحجاجية و باس
فالانفتاح الكلامي بهذه الطريقة مع الخصم هو مناسبة لنا لبناء خيار إسلامي يواكب مستوى التحولات الحاصلة في بنية 

الذي يرفضه بعض العلمانيين ظنا منهم أنهم نفوا كل القيم أنماط الحياة و  كما أن التوجيه القيمي لكل. الفكر العالمي
جملة من القيم عند الغرب ، تقابلها التي جاءت بها الشريعة الإسلامية، في حين أن القيم مجالات الحياة الأخلاقية من جميع

 أخرى جملة غيره عند فإنها الإسلامية، الشريعة بها جاءت التي المعاني هي المتكلم عند الأسانيد هذه كانت فإذا: "يقول طه
طه عبد الرحمن، في أصول الحوار و تجديد ) "همصير  في وتحكما لحياته وتوجيها هلاختيار  تديينا تقل لا التي المطلقة المعاني من

 .(619-611، الصفحات 2111علم الكلام، 
 



 

43 

 

 :صحيحة ما يلي إسلامية ما يشترط لبناء معرفةك
 .معهودة غير جديدة مفاهيم وضع :أولا
 .ذلك باستعمال التبديل والتعديللكي تستطيع أن تواكب العصر و  جديدة، بمضامين ولكن ،معهودة مفاهيم استعمال :ثانيا

أما التعديل فيكون إنتاجية تضاهي المفاهيم المعاصرة، فالتبديل يكون بوضع مفهوم جديد مكان القديم على أن يكون ذا قوة 
 .(622-621، الصفحات 2161النقاري، ) .ييقأو التض أو التوسيع أو الإبدال في المضمون الأصلي سواء كان بالإضافة

 نظرياته: رابعا
 :نظرية جديدة في العقد الاجتماعي هي النظرية الميثاقية 1

 الميثاقية ية، لأن النظر في بناء المجتمع وليس نظرية العقد الإجتماعي الميثاقية النظريةالرحمان إلى اللجوء لتطبيق  دعا طه عبد
 :لات وهذه أوجه الاختلاف بينهماتحقق جميع الغايات عكس نظرية العقد الإجتماعي التي تعرف الكثير من الاختلا

، وليست الحالة الأولى وجوده في عالم الملك أي في عالم الملكوت أي مرحلة الروح الحالة الأولى التي وجد فيها الإنسان هي  -
 .العالم الطبيعي

 العقد نظرية في كما والإنسان الإنسان بين وليس وخالقه، الإنسان بين حصلت الملكوت عالم في تمت التي ثقةالموا  -
 وميثاق الإشهاد ميثاق: تشمل ميثاقين هما الروحية المواثقة هذه اجتماعي؛ يثاقم وليست روحي،ميثاق  فهي ،الاجتماعي

 .بحمل الأمانةالثاني يختص و  يختص الأول بإقرار الربوبية تمانئالا
، حيث تعتبرها أن موقفهما من هذه الحالة مختلف ، إلالحالة الثانية أي الحالة المدنيةتشتبه النظريتان في الإقرار بوجود ا -

فتعتبرها حالة  الميثاقية النظرية، أما فيها الدخول ينبغي مدنية قيم أو حقوق تحصيل أو سلم حالة نظرية العقد الاجتماعي
 .روج منها للرجوع إلى الحالة الأصلية الأولىممات يجب الخ

 وقع النكث وهذا الملكوت،في عالم  منه ربه أخذهما الذي الميثاقين نكث الإنسان أن نفهم منه الأولى الحالة إلى العودة مبدأ -
 أما الاختيانية؛ الحالة لخيانة أوحالة ا هي الثانية الحالة فهذه المدنية؛ الحالة في أي الملك، عالم إلى نزل عندما الثانية الحالة في

 .الائتمانية الحالة أو الأمانة حالة فهي الأولى الحالة
، أما النظرية ينتقل إلى حالة التأنس أو التمدنلهذا احتاج أن لاجتماعي أن الإنسان متوحش بطبعه، و ترى نظرية العقد ا -

 .خيانته لميثاق ربه إنما جاء نتيجةالإنسان ليس أصليا، و  الميثاقية فترى أن توحّش
 النظرية في الإنسانية الحقيقة، لأن كي يعيش الإنسان في كنف المواثقةمقصد ليثاق في النظرية الميثاقية سبب ووسيلة و الم -

لة  في حايمكنها العودة إلى الحالة الأولىبدأت بالمواثقة في عالم الملكوت، و  بمعنى أنها وعودا، بدءا تواثقية، حقيقة هي الميثاقية
 .فقط بدءا تواثقية، العقدية النظرية في الإنسانية الحقيقة بينما أرادت أن تعود إلى عهدها،ما إذا خانت ميثاقها و 

أما النظرية الميثاقية فترى أنه  ،لكي لا يقع الصراع والتقاتلترى نظرية العقد الاجتماعي أن الميثاق يهدف لتنظيم الملكية  -
 .أجله من الدماء وتسفك عليه، يتنازع ما يبقى لي لابهدف توريث الائتمان و بالتا



 

44 

 

 النظرية في، أما المواطنين بين المصالح تبادل علاقات سياسي يحكمقد الاجتماعي هو تعاهد اجتماعي و في نظرية الع التواثق -
 الوعدعاني روحية كلأنه يتأسس على م وخالقهم؛ المؤمنين بين التعامل علاقات يضبط وروحي أخلاقي فإنه تعاهد الميثاقية
 .وهذا ما لا يوجد في تواثق يحكمه العقل المادي والوفاء؛ والثقة والصدق

 النظرية في، أما القانون على سابقة بجسمه الإنسان لتصرفات وهمية حالةفي نظرية العقد الاجتماعي مبني على  التواثق -
أن تخالط الجسد في عالم الملك  ذه الروح التي تستطيع، هبروحه الإنسان لتصرفات حقيقية حالةفهو مبني على  الميثاقية

 .تنفصل عنه في عالم الملكوتو 
 .ارشادهميتم بنصح أهل العلم و  الميثاقية النظرية في الائتمان حالة إلى لاختيانا حالة من الانتقال -
 تسلط أو الدولة تسلط كان سواءسلط، ينقلنا من التوحش إلى الت الائتمانية الحالة إلى الانتقالفي نظرية العقد الاجتماعي  -

 يعيد فإنه ينقل الإنسان إلى مرحلة التخلص من كل عبودية لغير خالقه الذي واثقه، مما الميثاقية النظرية في ؛ أماالعامة الإرادة
 .لأن حريته الحقة لا تتأتى إلا في ظل عبوديته لربه إرادته، استقلال إليه
ذوا عناصرها الأساسية من ن أصحاب نظرية العقد الاجتماعي حرفّوها ، و ذك بأن أخالنظرية الميثاقية هي الأصل لك -

 ؛ هذه العناصر التي تتكلم عن المواثيق التي تمت بين الله سبحانه و الإنسان في العالمين التوراة
ُ
ثم أضافوا   الملكوتي، و لكيالم

ن ، نافية عنها العنصر الالهي أو الدين واصفين إياها إليها عناصر أخرى تدور حول مبدأ التواثق بين الإنسان و الإنسا
، 2161أصول النظر الائتماري،  -6طه عبد الرحمن، دين الحياء من الفقه الائتماري إلى الفقه الائتماني ) العلمية بمصطلح

 .(21-61الصفحات 
 :نظريتة في التربية الإسلامية 2

الإسلامي في الوطن العربي و  الإسلامية للتربية الفلسفي لتأسيسالذين يحق لهم أن يقوموا باحول نظرية التربية، و  وفي رؤيته
 مكنته في ليس بأنه يسلم عقل وهو بمقاصده، والمسدد بالشرع الموصول أهل العقل أي الواسع، العقل أهل :"يقول أنهم 
 له يسمح مما القرآن، آي إلى سمعه ويلقي المنزل، الوحي من أصولها فيستمد الملكوت؛ وعالم الغيب حقائق بإدراك الاستقلال
  النظر بتجاوز

ُ
 عليها ينطوي التي كموالحِ  الآيات معنى يستشف يقف به عند حدود الظواهر، إلى نظر ملكوتي الذي لكيالم

 .(61، صفحة 2161الأبتر إلى الإنسان الكوثر،  طه عبد الرحمن، من الإنسان) "الظواهر هذه إحداث
ال التداولي العربي كما أن هؤلاء إضافة لالتزامهم بأحكام الدين عليهم أن يراعوا الأصول المعرفية التي تدور في فلك المج

 .العربي المسلم العالمِ العقيدة في عقل ما ينتج عنها يشمل تفاعلا خاصا وخالصا للغة و ، لأن والإسلامي
ويم ، دون أن تبدأ بمرحلة التقن تكتسب الأساس الديني لوجودها ولا الأساس العقلي لبنائهافهذه النظرية التربوية الإسلامية ل
لقد تعرّض "، عادة ربطه بالحقيقة الدينيةلا تقبل نقل أي عنصر حداثي في التربية ما لم يتم إللخطاب التربوي السائد برمته، و 

حتى أصبح الإنسان المعاصر  ،ةبوية للتحريف كما لحق التحوير بمجموعة من الأحكام الدينية الأساسيالكثير من المفاهيم التر 
والفصل بين ، (العِلمانية)، والفصل بين العلم والدين (لعَلمانيةا)غير وعي، بالفصل بين السياسة والدين  يُسلّم عن وعي أو



 

45 

 

رر الخروج من الأخلاق بدعوى تح، و (الدهرانية)ين بدعوى مواكبة الحداثة من الدالخروج ، و (العقلانية المجرّدة)العقل والدين 
طه عبد الرحمن، من ) "لكوتيتأسيس خطابنا التربوي على النظر الم ةهو أمر يلزم معه إعاد، و (ما بعد الدهرانية)الإنسانية 

 .(61-61الصفحات ، 2161الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، 
  :خاتمة       

، دة يحارب كذلك العقلانية المجردةكما يحارب المادية المجر   "طه عبد الرحمان"نخلص في الأخير إلى أنّ المشروع الذي أتى به 
 ؛ بل لا يكتفي بقطع صلته بماضيه حتّى إلى مجتمع براّق وخادع في مظهره، لا يحقق إنسانية الإنسانلأنّ كلاهما يوصلان 

من  لا حلّ لمشاكل الإنسان المعاصر لإحيائه من موته إلّا بإعادة وصل ما انقطعطع صلته بأخيه الإنسان في الحاضر، و يق
 .ققه العقلانية المسددة بالأخلاقهذا ما تحو ، علاقته بربه وبأخيه الإنسان

المشكلة من أصولها فدعا لقيام نظرية في  "لرحمانطه عبد ا"؛ لهذا تتبع يبدأ من القاعدة، والقاعدة تعني الإنسان فبناء المجتمع
زاوج بين القيم العليا والمصالح التربية لبناء الإنسان المسلم كما دعا للأخذ بالنظرية الميثاقية في قيام المجتمعات علي أساس الت

 .ليس على أساس المصالح الذاتية الفردية الأنانية فقطوالمنافع الذاتية، و 
خير مثال على بل ذهب أبعد من ذلك فانتقد رجال التراث أنفسهم بسبب التقليد و  ،لتراث نظرا لتقليدهمنتقد دارسي اقد او 

من ثّم السير إلى حداثة مبدعة في الأصيل والمأصول والأخذ بصالحه، و ، فرأيه يقوم على فهم التراث ذلك نقده لابن رشد
 .رحاب القيم الأخلاقية

 وهو .الفلسفيةوالاجتماعية و  السياسة: تجلياتها بجميع الفكرية الممارسة في والاتباعية لتقليدا مقاومة مشروع"فمشروع طه يُـعَدّ 
 وهو والفروع، في الأصول الحديث الغربي الفكر محاورة طريق عن والكونية العولمة زمن في وفاعليتها الذات إثبات مشروع
، 2162عدي، ) "والاجتهاد التجديد إلى والتبعية، التقليد من الطبيعي للانتقال أمامنا المجال يفسح الذي الأساس الشرط
 .(262صفحة 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

46 

 

 :المراجعالمصادر و قائمة  
الشبكة : بيروت(. 6 ط)طه عبد الرحمن ومحمد عابد الجابري صراع المشروعين على أرض الحكمة الرشدية (. 2161. )الحري عبد النبي .6
 .ربية للأبحاث والنشرالع
 .الشبكة العربية للأبحاث والنشر: بيروت. منطق تدبير الاختلاف من خلال أعمال طه عبد الرحمن(. 2161. )حمو النقاري .2
 .المركز الثقافي العربي: الدار البيضاء .الفلسفة والترجمة 6فقه الفلسفة  .(1995) .طه عبد الرحمن .1
 .العربي الثقافي المركز: بيروت. (2ط ) العقل وتجديد الديني العمل .(1997) .الرحمن عبد طه .1
 .العربي الثقافي المركز: المغرب .الأخلاق سؤال .(2000) .طه عبد الرحمن .1
 .العربي الثقافي المركز: البيضاء الدار .تجديد علم الكلام أصول الحوار و في .(2000) .الرحمن عبد طه .1
 .المركز الثقافي العربي: بالمغر  .روح الحداثة .(2006) .طه عبد الرحمن .1
 .معهد المعارف الحكمية للدراسات الدينية والفلسفية: لبنان .الحداثة والمقاومة .(2007) .طه عبد الرحمن .9
 .الشبكة العربية للأبحاث والنشر: بيروت .حوارات من أجل المستقبل .(2011) .طه عبد الرحمن .8
 .والنشرالشبكة العربية للأبحاث : بيروت .تماني لفصل الأخلاق عن الدينبؤس الدهرانية النقد الائ .(2014) .طه عبد الرحمن .61
 .والإبداع للفكر العربية المؤسسة: بيروت .(6ط ) جديد فكري لأنموذج التأسيس أفق في المنهج سؤال .(2015) .الرحمن عبد طه .66
 .لمؤسسة العربية للفكر والإبداعا: بيروت(. 2ط )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر (. 2161. )طه عبد الرحمن .62
المؤسسة العربية للفكر : بيروت. أصول النظر الائتماري -6دين الحياء من الفقه الائتماري إلى الفقه الائتماني (. 2161. )طه عبد الرحمن .61

 .والإبداع
 .العربي الثقافي المركز: بيروت .التراث تقويم في المنهج تجديد .(د ت) .الرحمن عبد طه .61
الشبكة العربية للأبحاث : بيروت. طه عبد الرحمان. مشروع الإبداع الفلسفي العربي قراءة في أعمال د(. 2162. )ن عدييوسف ب .61

 .والنشر
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

47 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين والعقل المجتمع بنية
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
- المجتمع المغربي نموذجا-ين سيرورة التحديث ومقاومة التغير الاجتماعيالمجتمع العربي ب

La Société Arabe Entre Processus De Modernisation Et Résistance Au Changement 

Social - La Société Marocaine comme modèle – 

 .المغرب_جامعة شعيب الدكالّ، الجديدة/1نافع أبوعبدالله

Nafiae Abouabdellah/Université Chouaib Doukkali, El Jadida_Maroc 

Nafiae12abouabdellah@yahoo.fr 

 : ملخص
يشكل التغير الاجتماعي السمة البارزة في المجتمعات الإنسانية، وهو مسألة لا مفر منها تبين بجلاء على أن ذات المجتمعات تندرج في 

تبعا لذلك يعتمد قبول المجتمع البشري للتغيرات على عدد كبير من المكاسب التي يمكن أن  .رجهاإطار حركية تاريخية ودينامية معينة تسهم في تد
 .تنتج عنها، وسواء كان التغير الاجتماعي يتجه نحو التقدم أم لا، فإنه يخضع في كثير من الأحيان لمقاومة الفاعلين الاجتماعيين

كبر قدر ممكن من الوضوح، بعض عوامل ومصادر مقاومة التغير الاجتماعي في سنركز في هذه الورقة العلمية على محاولة تفسير، بأ
ثقافية المميزة له، والتي توضح لنا في أحيان كثيرة بأنه مجتمع مركب من  -المجتمع المغربي، في سعي منا إلى استكناه طبيعة الخصوصيات السوسيو

كنموذج للعقل العربي، يحافظ على الموروث الهوياتي وينشد في ذات " عقل مغربي"مجتمعين مختلفين بينهما حدود مرسومة بدقة، مما ينتج عنه 
 . الوقت حداثة حضارية

تستند هذه الورقة إلى مجموعة من المعطيات النظرية وبعض الأمثلة الواقعية، وذلك للكشف عن وجود أزمة تكوين عقل نقدي في ظل 
ة، وسعيها للحفاظ على الموروث والبناء الاجتماعي القائم، خوفا من الخسائر أو التهديدات مساومة بعض الفئات الاجتماعية للتغيرات الاجتماعي

 .مصالحها ومكانتها الاجتماعيةالتي قد تطال 

 .، السياق الحداثيالتغير الاجتماعي، المقاومة، المجتمع المغربي، كلفة التغير :الدالةكلمات ال
Résumé: 

Le changement social est le trait le plus marquant les sociétés humaines, il est la question 

clairement montré que les sociétés s’inscrivent dans le cadre d’une mobilité historique et 

dynamique qui contribue sa progression. Par conséquent, l’acceptation des changements par la 

société dépend d'un grand nombre des profits qui peuvent en résulter. Et si le changement social 

évolue vers le progrès ou non, il est souvent soumis à la résistance des acteurs sociaux. 

 Dans cet article, nous nous attacherons à essayer d'expliquer, aussi clairement que possible, 

certains des facteurs et sources de résistance au changement social dans la société marocaine, en 

cherchons à découvrir la nature de ses particularités socioculturelles, Ce qui nous explique 

                                                           
 nafia12tinghir@gmail.com: ، الايميلنافع أبوعبدالله: المؤلف المرسل)*( 1

 

mailto:author@mail.dz


 

48 

 

souvent qu'il s'agit d'une société composite de deux différentes sociétés avec des frontières bien 

tracées. cela résulte un «esprit marocain» comme modèle de l'esprit arabe, qui préserve un 

héritage identitaire et recherche en même temps une modernité civilisée. 

Cette recherche est basé sur un ensemble de données théoriques et quelques exemples réels, 

pour  révéler l'existence d'une crise de formation d'un esprit critique, en tant que certains groupes 

sociaux compromettent les changements sociaux, et s’efforcent de préserver le patrimoine et la 

structure social existant, par crainte de pertes ou de menaces qui pourraient affecter ses intérêts et 

son statut social. 

Mots clés: Changement social; Résistance; Société Marocaine; Coût du changement; Le 

contexte moderniste. 

 

 : مقدمة
تشكل السمة البارزة للمجتمعات الإنسانية مند وجودها إلى  بمثابة ظاهرة اجتماعية عامة، يعتبر التغير الاجتماعي

سمة حيوية للتغير على ( uriah)أساسياً يحكم حياتها في مختلف المجالات والأصعدة، وقد ركز يوريا دأمعها مب تدرجة أصبح
، وعليه فالتغير يمكن اعتباره (uriah, 2005, p 48")ية ومستمرة ومنتشرة في المجتمعبمثابة ظاهرة طبيع"عندما قال أنه 

قانوناً طبيعياً واجتماعياً يتحكم في جميع أوجه وعناصر الحياة المادية والمعنوية، وتبعا لذلك تجد تلك المجتمعات ذاتها في وضعية 
ة تاريخية تؤثر في بنية نظامها الاجتماعي بهدف تغيير ذاتها، منخرطة بشكل جزئي أو كلي في عملية انتقال أو في إطار حركي

عرفت وتعرف تغيرات وتبدلات قد تتناغم أو تنسجم أو ربما تتعارض وتتصادم ا أفرادها ومحيطها، كما يمكن القول كذلك بأنه
اعيين على اختلاف ثقافي جانبا كبيراً من اهتمامات المفكرين الاجتم_ولقد أخذت فكرة التغير السوسيو. مع ماضيها

منابعهم الفكرية، حيث حاولوا أن يفهموا ويفسروا ذات الظاهرة وعوائقها، ملامحها أو مظاهرها ثم انعكاساتها ونتائجها، وفي 
ثقافية تغيرات واسعة النطاق من حيث عمقها، اتجاهاتها _ذات السياق شهد المجتمع المغربي بطبيعته وخصوصيته السوسيو

 . وكذا نتائجها

لتلك  انسجاما مع ما سبق يلاحظ بأن هناك ردود فعل عنيفة أحيانا وأحيانا متطرفة لبعض الفئات الاجتماعيةو  
التغيرات حيث تحاول مساومتها ومقاومتها معبرة بذلك بشكل أو بأخر عن ردود الفعل الرافضة للتغير الاجتماعي والمضادة 

در عديدة من أبرزها أن العقل المغربي عقل وجداني بامتياز، يرتكز على له باعتبارها تساوم نجاحه وبلورته ، والتي لها مصا
 .تقديس الموروث والماضي رغم تغير الظروف السياقية المجتمعية نتيجة العولمة والتكنولوجيات الحديثة

ات قطاعية لم وعلى الرغم من أن المجتمع المغربي بعد الاستقلال الغير متبلور لحد الآن قد عرف ديناميات داخلية وتغير 
تتغلغل لعمق وجوهر البناء الاجتماعي، إلا أن هناك استمرارا لمقاومات تلك التغيرات من قبل قوي معينة داخله بذهنيات 

ثقافية معينة تنفر من التغير وتخاف من فقدان مصالحها ومكانتها الاجتماعية التي تحتلها، وبمعني أخر إن ما يمكن أن -إديو
ماعي من نتائج قد تنعكس سلبا على الفاعلين الاجتماعين يصدر عنها نوع من الاستجابة السلبية من يفرزه التغير الاجت

 .طرفهم وردود فعل رافضة بالبث والمطلق لبعض التغيرات الاجتماعية التي تطرأ في البناء الاجتماعي للمجتمع



 

49 

 

وهما التغير الاجتماعي والمقاومة  أساسينواعتبارا لما سلف، يبرز إشكال موضوعنا الأساسي الذي يتجاذبه مفهومين 
ما طبيعة مصادر : دون نسيان مفهوم أخر له من الأهمية الكثير وهو كلفة التغير كمفهوم وسيط بين التغير والمقاومة فيما يلي
 الاستجابة السلبية أو المقاومة التي تصدر عند بعض الفاعلين الاجتماعين إزاء التغيرات الاجتماعية بالمغرب؟

 : وقد انبثقت من هذا السؤال المحوري بعض الأسئلة الفرعية والتي يمكن إجمالها فيما يلي

 إلى أي مدي يمكن من خلاله القول بأن المجتمع المغربي يتداخل فيه التقليد والتحديث في ذات الوقت؟ (6
 لمادية أكثر من المعنوية؟كيف يمكن تفسير الهوة الثقافية في المجتمع المغربي وتبيان أن التغير يطال الثقافة ا (2
 ما مصادر مقاومة التغيرات الاجتماعية الحاصلة في البناء الاجتماعي عند بعض الفئات الاجتماعية؟ (1
ثقافية دوراً أساسياً في إعاقة مسار التغير وإبطاء وثيرته ومنه إلى أزمة في _كيف تلعب بعض العوائق السوسيو (1

 تكوين عقل نقدي؟ 

 ميطار المفاهيالإ  :أولا
 :مفهوم التغير الاجتماعي .1

يعتبر التغير الاجتماعي من الخصائص التي لزمت المجتمعات الإنسانية مند فجرها إلى عصرنا الحاضر، وتتعدد 
التعاريف المقدمة له من قبل الباحثين في العلوم الاجتماعية، هذا وقد أشار أنتوني غدنز إلى أنه من الصعب تعريف التغير 

، 2111أنتوني غدنز بمساعدة كارين بيردسال، )أن كل شيء في حياتنا عرضة للتغير المستمر على الدوام  الاجتماعي باعتبار
وقد عرفه بكونه تحول في البني الأساسية للجماعة الاجتماعية ولقد كان التغير الاجتماعي ظاهرة ملازمة على (. 611ص 

أنتوني غدنز بمساعدة كارين بيردسال، )العصور الحديثة خاصة الدوام على الحياة الاجتماعية ولكنها أصبحت أكثر حدة في 
 (.111، ص 2111

يرى الباحث السوسيولوجي الكندي غي روشي من جهته أن مفهوم التغير الاجتماعي ليس ظاهرة  خارجية منا 
 بكونه فه، ويعر (Guy Rocher, 1957, p 7)تحدث في الأشياء أو في بيئتنا، بل هو أيديولوجية وهو تصور للعالم 

 لجماعة الاجتماعي التنظيم وظيفة أو بنية في الزوال، سريعة أو مرحلية غير بطريقة يؤثر والذي الزمن، في ملحوظ تبدل كل
 للتغير الأساسية الخصائص يشمل التعريف وهذا ،((Guy Rocher, 1968, p 17 تاريخها مجرى بتعديل ويقوم معينة

 .الاجتماعي

 :مفهوم المقاومة .2
س المعاني الجامع هي من فعل قاومَ يقاوم، مُقاومةً وقِوامًا، فهو مُقاوِم، والمفعول مُقاوَم أي معارضٌ، ولغةً حسب قامو 

هي الممانعة وعدم الرضوخ لتغيرات وقوي مفروضة من الخارج، كما يمكن اعتبارها تعبيرا ظاهريا أو باطنيا لردود الفعل الرافضة 
وسيولوجيا الحركات الاحتجاجية حيث يمكن اعتبارها ردة فعل مجتمعية واعية ضد واقع للتغير، ومفهوم المقاومة شائع في س

 وحسب فيليب برنو فالتغير هو بمثابة ظاهرة صعبة التحقق. مرفوض أو غير مشروع أو مواجهة استبداد، إخضاع أو استبعاد
(Philippe Bernoux 1985, P 193) هذا وقد وضحت آن ماري دوكلوس ،Anne-Marie Duclos 



 

50 

 

في معرض انتقادها لمفهوم مقاومة التغير على أن هذا الأخير يحمل دلالة سلبية، حيث أنه غير عقلاني لأنه لا يأخذ بعين 
 Frédéric) إنه يأتي بنتائج عكسية، لأنه يؤخر تنفيذ التغير. الاعتبار تطور الأسواق والمنافسة الاقتصادية في العالم

Duriez, 2015 .)لكل مقاومة خصوصيتها الوطنية والتاريخية والتي تنبع من واقع اجتماعي معين وبطبيعة الحال. 

 :تكلفة التغير الاجتماعيمفهوم  .3
 على وتداعيات مخرجات بمثابة هي نتائج له الآن ذات وفي مدخلات، أو عوامل و مسببات اجتماعي تغير لكل

 مشكلات عنه وتنتج تظهر المجتمع له يتعرض اجتماعي تغير كل فخلال. كتكلفة اعتبارها ويمكن الاجتماعي الواقع مستوى
 .المقاومة تفرز التي هي فيها المرغوب غير الاجتماعي التغير نواتج كون نفهم أن يمكننا المفهوم هذا خلال ومن أخرى،

 .جدلية التقليد والتحديث في المجتمع المغربي وعلاقتها بإشكالية التغير الاجتماعي: ثانيا
المغربي كغيره من المجتمعات العربية في العقود الأخيرة بحركية محسوسة عبرت في جوانب كثيرة منها عن المجتمع تميز 

ملامح التغير الاجتماعي الذي مس جميع القطاعات ومختلف الفئات الاجتماعية، ولا مناص من القول بأن هناك عوامل 
نظر الباحثين هو الصدمة الكولونيالية بأبعادها الحضارية داخلية  أسهمت فيها بشكل أو بأخر، لكن يبقي أن أهم عامل في 

تّمت بفعل قصري والثقافية والاقتصادية والعسكرية والنفسية كعامل خارجي لعب دورا مركزيا في حدوث تلك التغيرات التي 
ئمة وفكك البنيات نظرا لوجود فارق ثقافي وحضاري واقتصادي وعلمي وتكنولوجي مثل زلزالا عنيفا حرك مجمل الأوضاع القا

، وقد أوضح (612، ص 2168عبد الهادي أعراب، )والقيم والأنساق الاجتماعية والثقافية آخثار لا زالت ممتدة إلى اليوم 
المختار الهراس أثر تلك التغيرات في البناء الاجتماعي حينما اعتبر أنها سرعان ما أفرزت لاحقا ثنائية إشكالية بين مضامين 

وتبعا لذلك فقد بين عبد الهادي أعراب في مقاله حول التغير  ،(9، ص 6898مختار الهراس، )يث التقليد والتحد
الاجتماعي بالمغرب أن كل المجتمعات تتغير وإن كانت تختلف في طرق التعامل والتعايش مع فكرة التغير ومدى احتضانه 

ستمرار ترتبط بالماضي، وقد أقر بكون أن مجريات حيث أن داخل مجتمعنا نجد مستويات مختلفة من أشكال مقاومة التغير با
 (.1، ص 2161عبد الهادي أعراب، )التغير الاجتماعي بالمغرب تسمح لنا بالوقوف عند عناصر الثبات والاستمرارية 

ل عن كيف يمكن تصور العلاقة التناقضية بين سيرورة التحديث واستمرارية التقليد؟ وبشكل اءوموازاة مع ذلك نتس
أنتربولوجية التي تفسر لنا مفارقات التنمية _ما هي العوامل والمحددات السوسيو: كما تساءل بعض السوسيولوجينأدق و 

 المتعثرة بالمغرب عامة كنموذج للمجتمعات العربية؟

ت قبل محاولة الإجابة عن هذه الأسئلة المطروحة انطلاقا من تحديد طبيعة المجتمع المغربي عبر التطرق لبعض الإسهاما
السوسيولوجية بالمغرب ينبغي التوقف ولو باقتضاب عند مفهومي التحديث والحداثة على الأقل من أجل فهم علاقتهما 

 .بمفهومي التقليد والتقليدانية
فهو مجموعة من التغيرات المعقدة جدا والمؤثرة في جميع المجتمعات ( (Modernisationبالنسبة للتحديث  
، ص 2111محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي، ) اوتة وبناء على آليات انتشار جد متنوعةالإنسانية، وإن بطريقة متف

عملية معقدة تستهدف إحداث تغيرات في جوانب الحياة الاقتصادية والسياسية والثقافية والأيديولوجية، ؛ بمعني أنه (99
فالتحديث من جهة يشير إلى . الهيكلية والوظيفية إضافة إلى ذلك فالتنمية والتحديث يتقاطعان في العديد من التمفصلات



 

51 

 

أوجه التنمية أو مرحلة من مراحلها و من جهة ثانية يعتبر عاملا حاسما و مهما في التغير الاجتماعي، فمن خلاله ينتقل 
 ومن أشكال التحديث المؤدية للتغير الاجتماعي نجد( Modernité)إلى الحداثة ( Classique)المجتمع من التقليد

 (.11، ص 2161يزيد عباسي، )التحديث الصناعي والتحديث الزراعي والتحديث الاجتماعي والثقافي 
أما مفهوم الحداثة فمن الصعوبة بمكان الإمساك بهذا المصطلح وتحديده أو محاولة التماس ضـبط محتـواه ووضع صورة 

مـا بينهـا لتزيد من حدة هذه الصعوبة، فاختلاف دقيقة له، هذه الصعوبة مردها لأسباب كثيرة وعوامل عديدة تتشابك في
الرؤى والآراء بين الفلاسفة والمفكـرين فـي تحديـد تاريخ معين للحداثة وضبط مضمون محدد لدلالتها هو من بين عناصر 

محمد سبيلا، )ريـف الصعوبة يضاف إلـى هذا المواقف التأويلية والإيديولوجية والحضارية التي غالبا ما تزيد من تعقيد مسألة التع
: ويتجسد معنى الحداثة بالنسبة للمفكرين محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي في اتجاهين مترابطين(. 9، ص 2111

والحديث هو الجديد والطلائعي، بمعنى المغامرة نحو المستقبل والانفلات من قيود الحاضر وماضيه، غير أن الحديث ليس هربا 
 (.26، ص 2111محمد سبيلا، عبد السلام بنعبد العالي، )له  من الحاضر بل تأكيدا

خطا فاصلا بين الحداثة والتحديث، فالمفهوم الأول يتخذ طابع بنية فكرية ( محمد سبيلا)هذا ويخط المفكر المغربي
ديث جامعة شاملة في حين يتخذ مفهوم التحديث مدلول جدلي تاريخي؛ فالحداثة تظل فكرة نظرية تتمظهر في شكل تح

: يتفاعل مع واقع يتعدد ويتنوع، وينتقي الباحث مستويين من مستويات التحولات الفكرية التي عبرت عنها الحداثة هما
 (.1، ص 2161حاتم زكي، )المستوى الابستمولوجي والمستوى الفلسفي 

الحداثة في تقديره بمثابة  هي علاقة صراع، حيث أن( جان بودريار)إن علاقة الحداثة بالتقليد كما بين المفكر الفرنسي 
تتعارض مع الأخلاقية المقننة " أخلاقية مقننة"نمط حضاري خاص يتعارض بشكل دائم مع نمط التقليد، ولهذا فهي في نظره 

محمد "، وهو ذات الشيء الذي اتجه إليه مفكر الحداثة وما بعد الحداثة ( 28، ص 2111يعقوب ولد القاسم، )للتقليد 
ضح بشكل جلي على أن الحداثة هي حركة انفصال للقطع مع التراث والماضي تتوسل باستراتيجيات ، والذي أو "سبيلا
تصطدم بمنظومة تقليدية ومن ثمة فإنـها تولد تمزقات وتخلق تشوهات ذهنية ومعرفية وسلوكية ومؤسسية كبيرة، وتخلق قهرية، 

ة المنظومتين معا، فللتقليد صلابته، وأساليبه في حالة فصام وجداني ومعرفي ووجودي معمم، وذلك بسبب اختلاف وصلاب
المقاومة والصمود أمام الانتشار الكاسح للحداثة، وطرائقه في التكيف معها ومحاولة احتوائها؛ كما أن للحداثة قدراتـها 

ماجه أو إفراغه من الخاصة على اكتساح وتفكيك المنظومات التقليدية، وأساليبها في ترويض التقليد، ومحاولة احتوائه أو استد
، وبذلك يمكن القول بأن الحداثة (62، ص 6881محمد سبيلا، )فالصراع بين المنظومتين صراع معقد وشرس بل قاتل . محتواه

هي نمط يتعارض مع النمط التقليدي والثقافة التقليدانية، لكن من جهة أخرى نجد أن الباحث السوسيولوجي عبد الهادي 
د ليس هو انفصال عن الحداثة، أو الابتعاد عن مضامينها الفكرية، لأنه يمكننا أن نعثر باستمرار على أعراب يعتبر بأن التقلي

أشكال غريبة من المزواجة بينهما، فهما يتعايشان جنبا إلى جنب، وعليه يمكننا القول انطلاقا مما سبق بأن العلاقة بين التقليد 
نتساءل من جديد عن كيف يمكن تفسير مفارقات التحديث واستمرارية لنا ما يجع. والحداثة تتأرجح بين الصراع والتعايش

 .التقليد داخل المجتمع المغربي؟ باعتبار الإجابة عن هذا السؤال سيساعدنا أيضا على تحديد طبيعته

ة الحال نحن لاشك أن التأمل في الثقافة المغربية يؤكد لدينا حقيقة أساسية مفادها أنها غير متبلورة أو مكتملة، وبطبيع
نتبنى في هذا الإطار طروحات سوسيولوجية، والتي تعتبر بأن المجتمع المغربي على غرار باقي المجتمعات العربية مبني على قاعدة 



 

52 

 

قيم أصلية تقليدية يتم صياغتها وبنائها بما يتوافق والحداثة، الشيء الذي أفرز لنا داخل المجتمع ذوات مركبة، تعيش ازدواجية 
ب وفي الممارسة، وتتبني المبادئ العصرية فكريًا ولكن لا تطبقها على مستوى الممارسة الفعلية، وتفتقد لعقل نقدي في الخطا

فعال وذات عقل متشبث بالأعراف والتقاليد لا يستوعب جوهر خطاب وتحولات الحاضر، وذلك مرده إلى عدم وضع قطيعة 
 .داثةمع الماضي، وهو ما يشكل عائقا أمام انتشار فكر الح

ومن الضرورة بمكان تبيان كون أن المنظومة التقليدية المغربية قاومت وتقاوم كل أشكال التحديث، خاصة في بداية 
الذي اعتبر فيها أن المجتمع المغربي مركب مما نتج عنه ذوات مركبة، على أساس الاستعمار، وقد استعنا بأطروحة بول باسكون 

فية تقليدية وثقافة غربية خلقت نوع من الازدواجية لدى الذات العربية المعاصرة وأنها معادلة أن واقعنا تتداخل فيه منظومة ثقا
معقدة في غاية التعقيد، ومن ثم فمنظومتنا الثقافية مازالت تحتفظ بجانب كبير من بنائها التقليدي، إضافة لذلك يعتبر بول 

تمعات عديدة تتعايش بل أحيانا في نفس اللحظة والمكان، باسكون بأننا لسنا مجتمع معين بل أمام مظاهر جزئية من مج
هكذا ينتمي فرد معين بحسب سلوكاته المختلفة إلى عدة مجتمعات والدلائل على ذلك بسيطة ويومية، يعطي مثال مجموعة 

ائل على لسلوك يومي بسيط لمجموعة من الفلاحين لهم الحق في الأراضي الجماعية تذهب نساؤهم يوم العنصرة لسكب السو 
قبور الأجداد، يطلبون من خماسيهم أن يأتوهم بالبغلة صباحا ثم يتمنطقون بالحناجر ويذهبون إلى المكتب ليطلبوا القرض 

 (.11، ص 2161محمد سبيلا، ) الفلاحي جماعة 

عبر السن  تحديدا تقريبيا( الأفراد)تبعا لذلك يتساءل بول باسكون عن سؤال مفاده؛ ألا يمكن لنا بدلا من تحديدهم  
حيث يعين بول باسكون : والسلالة والمنطقة ردهم إلى تعايش نماذج اجتماعية متعددة؟ وهي خمس نماذج قد أبرزها فيما يلي

في مقام أخر النماذج الخمس التي تعتمل داخل المجتمع المغربي والتي تتسم تارة بالصراع وأخري بالتعايش؛ هنالك نموذج 
القرابة العصبية وهو ما يعرف بالمجتمع البطريركي أو الأبوي، ثم نموذج المجتمع المبني على التضامن  المجتمع المغربي المبني على

السياسي الإقليمي وهو مجتمع القواد، وبعد ذلك نموذج المجتمع المبني على التضامن السياسي الإقليمي وهو مجتمع القبيلة 
وفي ذات (. 19نور الدين الزاهي، ص )لصناعي وهو مجتمع الرأسمال وأخيرا نموذج المجتمع المبني على التضامن التقني وا

المضمار نجد داخل المجتمع المغربي بعض الأشكال من المقاومة المتسربة لكل ما له علاقة بما هو جديد من خلال تغليفه بما 
قد أشار إلى ما أسماه " ونبول باسك"هو قديم، والذي يكتسي خصوصية هوياتية محلية خالصة، وفي هذا الصدد نجد الراحل 

، وهي تحيل في العمق، على مقاومة الكلمات للتطور وللتغير ...كحالة تؤشر على الحياد أمام الجديد" ديمومة المصطلح"ب
 (.611، ص 2168عبد الهادي أعراب، )الاجتماعي 

" رة المغربي المشخصةصو "انسجاما مع ذلك، وفي إحدى الدراسات التي احتضنها كتاب تفكير المغرب حملت عنوان 
لعبد الكبير الخطيبي حيث ترسم هاته المقالة صورة لأهم سلوكيات أبنائه، فبعد أن كانوا ينعمون بعلاقة هادئة مع الزمن 
والوقت سيكتشفون ظاهرة السرعة، هكذا أصبح المغربي يجري لكن لكي يصل متأخراً وحينما يصل متأخراً يكون تعليله 

، وفي حديثه كذلك عن سلوكيات المغاربة بين بأن احترام (91، ص 2168عبد الهادي أعراب، ) بذلك هو مسؤولية الأخر
ومتشابكان مع ذات النظرة والسلوك، وما يتضح لنا هنا هو أن الفرد المغربي  نالمغربي للقانون وانتهاكه له سلوكان متداخلا

الذي خلص إلى أن المجتمع المغربي يأخذ من التقليد  ي يعاني من ازدواجية في الشخصية، ومنه نؤيد طرح عبد الرحمان فضل
 (.2161عبد الرحمان فضلي، )كما يأخذ من الحداثة والتحديث، لذلك نجد أنفسنا أمام مواقف وسلوكات غريبة ومتناقضة 



 

53 

 

ربي قد ورث لتعزيز الأطروحة السابقة، نجد كذلك الباحثة المغربية في علم الاجتماع رحمة بورقية تعتبر أن المجتمع المغ
خزان ثقافي والوسط القروي هو الحامي له، حيث يعتبر الدين والعرق ثم التقليد والقيم الأخلاقية هي الموجهة لحكم الفرد 

 (,Rahma Bouriqia(les rapports à la communauté)والعلاقات مع الجماعة وروابط الجماعوية 
2010, p 106)وره النقدي قد اهتم ببعض المشاكل وتبعاتها خاصة ما يعيشه ، ثم لا ننسي كذلك أن محمد جسوس في تص

مجتمعنا من تفكك أو تضارب بين المجالات ومنظومة القيم والمسلكيات، وانفصام الخطاب عن الواقع ومن هيمنة متفاقمة في 
تنافي مع ثقافة ومستلزمات جل مؤسساتنا الإنتاجية لظواهر وممارسات السلطة والفساد تم الزبونية والقيم واللاعقلانية التي ت

 .الحداثة ومقومات المجتمع العصري

إن ما يتضح لنا من خلال ما سبق هو أن هناك مستويات متداخلة يبدو فيها المجتمع المغربي ليس خالص الحداثة أو 
داثة والتلفيق خالص التقليد، فحتى على مستوي قيمنا وسلوكيتنا نجد فيها مستويات متراكبة ومتعايشة من التقليد إلى الح

، وإن ما يمكن أن بينهما بتعبير رحمة بورقية، ومن ذلك نستنتج أن ثنائية التقليد والتحديث يحملها المجتمع المغربي في جوفه
حسب ريمي لوفو، هو المحطات الانتخابية، حيث أن معايير ومقاييس النجاح يؤكد سيادة التقليد على التحديث واستمراريته 

ق أبدا بالبرامج والاختيارات السياسية، بل إن ما يحسم الأمور في نهاية المطاف هي الروابط القبلية المحلية السياسي لا تتعل
 (.662، ص 2166ريمي لوفو، )والولاءات الروحية وشبكات العلاقات الزبونية 

ث أنه نجد فيه وفي ذات السياق نجد الباحث عبد الهادي أعراب يوضح أن المجتمع المغربي متشبث بالتقليد، حي
مستويات مختلفة من التقليد، بل له مناصرون ومكافحون، حيث هناك قوى تدافع عنه كاختيار واع من داخل التقليد نفسه، 
أو فقط ضد قوى أخرى حداثية أو شبه حداثية تتبنى مواقف وخيارات مغايرة؛ ما يمكن من خلاله التحدث على سبيل المثال 

، بل عن بداوة الأحزاب نظرا لغياب الديموقراطية الداخلية (1، ص 2161الهادي أعراب، عبد )عن تقليدانية الأحزاب 
؛ وتقليدانية الأفراد لأن التقليد نمط تنشئة وقيم يتم ..وهيمنة الشيوخ على الشباب وسيادة العلاقات الزبونية والقرابية والعائلية

عبد الهادي أعراب، )طر مرجعية للتفكير والفعل والاستجابة تصريفها عبر الأسرة والمؤسسات الاجتماعية لتصبح بمثابة أ
وعليه فنحن في واقع الحال أمام صراع بين نمط متجذر في الماضي وبين تجليات نمط حضاري (. 611، ص 2168

 .وحداثي، تشكل سيرورة التحديث التي يعرفها المجتمع المغربي

فهم عوائق ومفارقات التحديث بالمجتمع المغربي، بغية  إن وراء عرض كل هذه التصورات والأطروحات هو محاولة 
الخروج بتركيب جدلي لأهم خلاصة، وهي تبيان قوة التقليد كمصدر أساسي في مساومة التغير الاجتماعي ولكل ما هو 

ج تنموي جديد داخل البناء الاجتماعي الذي يتميز بأزمة متعددة الأبعاد والمستويات، تقوض مما لاشك فيه في تحقيق نموذ 
حداثي بعقل مغربي نقدي ومبدع غير مأزوم متحررً من قيود القيم والمعتقدات البالية، لأنه ببساطة العقول المغلقة على إرث 

 .الماضي والرافضة للتجديد لا يمكنها أن تصنع المستقبل الأفضل لأجيالها

يتشكل من  مثلما( حداثة/تقليد)ين نمطينوفي المحصلة يبدو لنا بأن المجتمع المغربي الذي نعيش بداخله يتأرجح ب
مجتمعان؛ فالأول يمثل في ثقافته ثقافة أصيلة وعريقة أصلية، مرصعة بمجموعة من العادات والتقاليد، تجعل أسلوب الحياة 
 بسيطا، وهو مجتمع مفتوح على الحاضر لكنه مشدود بقوة الموروث وبواسطة التراث والتاريخ إلى الماضي الذي يعتبر دليلا



 

54 

 

يمكن الاهتداء به من أجل اتخاذ قرارات موضوعية تجاه وقائع الحاضر، بينما الثاني فهو يجسد ثقافة دخيلة ومتغربة أثرت عليها 
وما . الثقافة الأوربية بامتياز، والتي تتجلي فيها مظاهر الحداثة والتقدم وروح الديمقراطية المبهرة لعدد من الفئات الاجتماعية

الأخير هو أنه ينبغي أن يسود بين المجتمعان تعايشا سلميا من أجل تجاوز الإشكالات التي يتخبط فيها  يمكن أن نقوله في
المجتمع المغربي من خلال حلول واقعية تتم تبيئتها وفق الخصوصيات المحلية من أجل الانتقال نحو المجتمع الديموقراطي المنفتح 

 .ثقافيا_وسيوعلى قيم ومعايير الحداثة اقتصاديا، سياسيا وس

 .ثنائية المادي واللامادي في علاقتها بإشكالية التغير الاجتماعي بالمجتمع المغربي: ثالثا
 أو المادية الغير العناصر من المعنوي التغير في أسرع هي المادية العناصر أن نقول حينما بأنه القول ينبغي البداية في
 البحث في لها أساسيا مدخلا الثقافة تشكل والتي الاجتماعية، لومالع في بها مسلم حقيقة على نؤكد فإننا الفكرية،

 التغير مقاومة بموضوع هذا علاقة ما هو الصدد هذا في يطرح الذي السؤال ولكن ،..السوسيولوجيا و كالأنثروبولوجيا
 .المجتمعي؟ التنموي الشرط وإنجاز التغير مسار بإعاقة ذلك علاقة ما أخر بتعبير أو الاجتماعي؟،
 في يتغلغل الماضوي الثقافي الموروث أن كيف توضيح نبتغي فإننا الأسئلة تلك عن الإجابة محاولتنا وفي هنا طبعا

 أن على نعتقد إننا بل جديد، هو ما لكل المقاومة مصادر من مصدراً  يعد آخخري أو بطريقة وربما الاجتماعية؟ تركيبتنا
 يندرج الذي التنموي النموذج أزمة عمق تفسر المغربي المجتمع في والمؤسسات كما والممارسات والذهنيات البنيات تقليدانية
 قلنا ما إذا القول نخطئ ولن. المختلفة أبعادها في المجتمعية للتنمية قاطرة بمثابة يكون أن ينتظر والذي الماضي مع القطع ضمن
 مدن في خاصة المتطورة التحتية البنيات في بطيئة بيةنس وتطورات داخلية ديناميات يعرف المغربي الاجتماعي المشهد بأن اليوم

 المغربية، المملكة جهات باقي لدى التي الإمكانيات بنفس يحظى لا الذي بالخصوص الشرقي الجنوب دون والجنوب الشمال
 يديةحد سكة خط وجود عن فضلا المتوسط، طنجة وميناء الرئيسية، المدن من مجموعة تربط سريعة طرق بها تتواجد حيث
 أن على قادرة غير المغربية العقلية أن على جلي بشكل نلحظ ذلك مع ولكن الخ،..البراق المسمى السرعة فائق للقطار
 أرقى يشهد مجتمعنا بأن نلاحظ إننا بل فقط هذا ليس التحتية، البنية مشاريع مستوى على المحققة التطورات تلك تواكب
 اللامادية الحداثة أن نجد وبالمقابل حين في المعلوماتية، والأجهزة الحديثة بالتكنولوجيات يتعلق فيما خاصة المادية الحداثة أنواع
 مستويات الاجتماعي للتغير بأن يوضح هذا إذن مستوى، على خاصة والأمريكية الأوروبية الغربية نظيرتها عن متأخرة
 الملامح تهم التي كتلك قريب، مدى ذات تغيرات هناك بأن اعتبر لما أعراب الهادي عبد الباحث وضح كما مختلفة ومديات
 مدى ذات وأخرى متوسط مدى ذات تغيرات وهناك ،...ولباس ومعمار سكن من الفردي للسلوك الخارجية المادية والمظاهر
 تؤشر التي وهي قصير، أو مؤقت مدى ذات تغيرات نجد أن يمكن كما لتتحقق، وأشواطا ومراحل طويلا زمنا تستلزم بعيد،
 (.1 ص ،2161 أعراب، الهادي عبد) السريعة التغيرات مستوى لىع

 عملية خلال من المجتمع في تحدث التي الاجتماعي التغير ظاهرة دراسة العلماء بعض حاول فقد أيضا، سوسيولوجيا
 من التغير ظاهرة دراسة حاول عندما فيبر ألفريد العالم التيار هذا مثل من أبرز أن حيث واللامادية، المادية الجوانب بين الربط
 التمييز أسس على اعتمد والذي التقليدي، الماركسي التفسير إلى بالإضافة هذا المجتمع، في والحضارة الثقافة بين التفرقة خلال
( جتماعيالا النظام) اللامادية والجوانب( الإنتاج نظم) المادية الجوانب إلى فيه وأشار الفوقي والبناء التحتي البناء أسماه ما بين
 سبق ما عن فضلا ،(612 ص وآخرون، على محمد) الاجتماعي التغير عملية في منهما كل وتأثرات الإنسانية الحضارة في
 المعنون مؤلفه في الاجتماعي والتقدم التطور مفاهيم مناقشته عند اللامادية و المادية الثقافة بين ميز قد أوجبورن وليام نجد



 

55 

 

 ،2111 عماد، الغني عبد) الاجتماعي التغير قضايا حول العلمية الأبحاث لتقدم الطريق سن يوالذ" الاجتماعي التغير"ب
 المادي الجانب بين الموجودة الثقافية الهوة نظريته في يفسر علمي كإسهام الثقافي التخلف حول نظرية له حيث ،(698 ص
 لوضعية تشير الثقافي التخلف مشكلة إن لسياقا هذا وفي ،(1، ص2161عبد الرحمن ضامر وليد، ) الثقافة في مادي ولا
 ضغط تحرك بأنها اللامادي الجانب في التغيرات تتصف حيث التقليدية، القيم مع السلوك من جديد نوع يتصارع عندما تغير

 وعلى بساطة،ب الجديد فكرة يستقبل لا الذي القديم المجتمع بناء من ثقافي نموذج على تعتمد كونها اللامادية للثقافة بالنسبة
 هوة عنه ينتج ما اللامادي الجانب في التغيير دائما يسبق للثقافة المادي الجانب في التغير أن على يقر أجبرون إن العموم
 تتسم الفترة ذات وفي الاجتماعي للتغير ينتقل أن إلى التكنولوجي التقدم فيها يتم الأولى، المرحلة بين تقع زمنية كفترة ثقافية
 طريقة على يقتصر لا الجديدة الأدوات استعمال إن أوجبرون وحسب الصراع، ثم الاضطراب بينها من التي هرالمظا ببعض

 وليد، ضامر الرحمان عبد) القيم تمس التي والتعديلات الممارسات من مجموعة ذلك يستتبع إنما وصيانتها، استخدامها
 لامادية الثقافة تغيير في تصبح المادية التغيرات أن: هما ملاحظتين عنها تنتج الثقافي التخلف ونظرية ،(1و 1 ص ،2161

 ضروري أنه أجبورن وليام يري الصدد هذا وفي(. الياباني المجتمع نموذج)  لامادية من تراكمها في أسرع المادية التغيرات أن ثم
 (.1 ص ،2161 وليد، ضامر الرحمان عبد) اللامادية الثقافة مع التكيف من

 يجب وهنا التغير ملاحقة من تتمكن لا والأعراف كالعادات الأساسية بعناصرها اللامادية الثقافة إن الحال، وبطبيعة
 توافقها وعدم اللامادية الثقافة تغير طبيعة أجبورن ويرجع ،(111 ص ،6891 تيماشيف، نيقولا) التكيف عدم سوء قياس
 أفراد مقاومة والمعنوية، المادية العناصر بين المتكافئة غير السرعة :منها أسباب لعدة الأوربي المجتمع داخل الثقافية العناصر مع

 عليه درجوا ما في المجتمع لأفراد الجمعية العقلية التصورات تغيير صعوبة عن فضلا القديم، على حرصهم ثم للجديد المجتمع
 المغربي للمجتمع الجمعي المخيال في مترسبة مازالت التي الغذائية العادات بعض عن مثالا نعطى أن ويمكن عليه، واعتادوا
 الدخيلة الأغذية بعض أن ثم الجبلية، المناطق من مجموعة في أساسية أغذية تعتبر  مازالت والتي الخضروات، وطبق كالفول
 التي المحلية ثقافية-السوسيو الخصوصيات عن ناتج وهذا المجتمع، داخل وترفض تقاوم الصغيرة كالطماطم المغربية الثقافة على
 .  حديث هو ما تساوم

 أن إذن فلنا الغربية، الأوربية الدول في الثقافي التخلف وهوة عمق طرح أوجبرن وليام أن اختزالي وبشكل الإشارة تجدر
 المنتوجات ويستهلك يستقبل الذي( المغرب نموذج)العربية مجتمعاتنا في ستحدث التي التخلف ودرجة حجم نتصور

 مولوع ينفع، و يفيد لا فيما أوربية بدول يقتدي أمره على مغلوب التحديث، في يشارك لا أنه يعني ام التقنية، والاختراعات
 وذلك الحداثة، ذات واكتنفت واكبت التي القيم جل تاركا شكلي هو فيما حداثتها ماديات وأخذ أمريكية،-الأورو بالثقافة
 بالتبعية مسجونا وظل نسبيا، المتقدمة الدول تلك من والتقدم الحداثة معاويل أو مفاتيح يأخذ لم لكونه راجع

 .الفرنسي للمجتمع والسياسية ثقافية_السوسيو

 .ثنائية المادي واللامادي في علاقتها بإشكالية التغير الاجتماعي بالمجتمع المغربي: ثالثا
 أو المادية الغير العناصر من ويالمعن التغير في أسرع هي المادية العناصر أن نقول حينما بأنه القول ينبغي البداية في
 البحث في لها أساسيا مدخلا الثقافة تشكل والتي الاجتماعية، العلوم في بها مسلم حقيقة على نؤكد فإننا الفكرية،

 التغير مقاومة بموضوع هذا علاقة ما هو الصدد هذا في يطرح الذي السؤال ولكن ،..السوسيولوجيا و كالأنثروبولوجيا
 .المجتمعي؟ التنموي الشرط وإنجاز التغير مسار بإعاقة ذلك علاقة ما أخر بتعبير وأ الاجتماعي؟،



 

56 

 

 في يتغلغل الماضوي الثقافي الموروث أن كيف توضيح نبتغي فإننا الأسئلة تلك عن الإجابة محاولتنا وفي هنا طبعا
 أن على نعتقد إننا بل جديد، هو ما لكل المقاومة مصادر من مصدراً  يعد آخخري أو بطريقة وربما الاجتماعية؟ تركيبتنا
 يندرج الذي التنموي النموذج أزمة عمق تفسر المغربي المجتمع في والمؤسسات كما والممارسات والذهنيات البنيات تقليدانية
 قلنا ما اإذ القول نخطئ ولن. المختلفة أبعادها في المجتمعية للتنمية قاطرة بمثابة يكون أن ينتظر والذي الماضي مع القطع ضمن
 مدن في خاصة المتطورة التحتية البنيات في بطيئة نسبية وتطورات داخلية ديناميات يعرف المغربي الاجتماعي المشهد بأن اليوم

 المغربية، المملكة جهات باقي لدى التي الإمكانيات بنفس يحظى لا الذي بالخصوص الشرقي الجنوب دون والجنوب الشمال
 حديدية سكة خط وجود عن فضلا المتوسط، طنجة وميناء الرئيسية، المدن من مجموعة تربط ةسريع طرق بها تتواجد حيث
 أن على قادرة غير المغربية العقلية أن على جلي بشكل نلحظ ذلك مع ولكن الخ،..البراق المسمى السرعة فائق للقطار
 أرقى يشهد مجتمعنا بأن نلاحظ إننا بل قطف هذا ليس التحتية، البنية مشاريع مستوى على المحققة التطورات تلك تواكب
 اللامادية الحداثة أن نجد وبالمقابل حين في المعلوماتية، والأجهزة الحديثة بالتكنولوجيات يتعلق فيما خاصة المادية الحداثة أنواع
 مستويات اعيالاجتم للتغير بأن يوضح هذا إذن مستوى، على خاصة والأمريكية الأوروبية الغربية نظيرتها عن متأخرة
 الملامح تهم التي كتلك قريب، مدى ذات تغيرات هناك بأن اعتبر لما أعراب الهادي عبد الباحث وضح كما مختلفة ومديات
 مدى ذات وأخرى متوسط مدى ذات تغيرات وهناك ،...ولباس ومعمار سكن من الفردي للسلوك الخارجية المادية والمظاهر
 تؤشر التي وهي قصير، أو مؤقت مدى ذات تغيرات نجد أن يمكن كما لتتحقق، وأشواطا ومراحل طويلا زمنا تستلزم بعيد،
 (.1 ص ،2161 أعراب، الهادي عبد) السريعة التغيرات مستوى على

 عملية خلال من المجتمع في تحدث التي الاجتماعي التغير ظاهرة دراسة العلماء بعض حاول فقد أيضا، سوسيولوجيا
 من التغير ظاهرة دراسة حاول عندما فيبر ألفريد العالم التيار هذا مثل من أبرز أن حيث واللامادية، اديةالم الجوانب بين الربط
 التمييز أسس على اعتمد والذي التقليدي، الماركسي التفسير إلى بالإضافة هذا المجتمع، في والحضارة الثقافة بين التفرقة خلال
( الاجتماعي النظام) اللامادية والجوانب( الإنتاج نظم) المادية الجوانب إلى فيه وأشار قيالفو  والبناء التحتي البناء أسماه ما بين
 سبق ما عن فضلا ،(612 ص وآخرون، على محمد) الاجتماعي التغير عملية في منهما كل وتأثرات الإنسانية الحضارة في
 المعنون مؤلفه في الاجتماعي والتقدم التطور مفاهيم تهمناقش عند اللامادية و المادية الثقافة بين ميز قد أوجبورن وليام نجد
 ،2111 عماد، الغني عبد) الاجتماعي التغير قضايا حول العلمية الأبحاث لتقدم الطريق سن والذي" الاجتماعي التغير"ب
 المادي لجانبا بين الموجودة الثقافية الهوة نظريته في يفسر علمي كإسهام الثقافي التخلف حول نظرية له حيث ،(698 ص
 لوضعية تشير الثقافي التخلف مشكلة إن السياق هذا وفي ،(1، ص2161عبد الرحمن ضامر وليد، ) الثقافة في مادي ولا
 ضغط تحرك بأنها اللامادي الجانب في التغيرات تتصف حيث التقليدية، القيم مع السلوك من جديد نوع يتصارع عندما تغير

 وعلى ببساطة، الجديد فكرة يستقبل لا الذي القديم المجتمع بناء من ثقافي نموذج على تعتمد اكونه اللامادية للثقافة بالنسبة
 هوة عنه ينتج ما اللامادي الجانب في التغيير دائما يسبق للثقافة المادي الجانب في التغير أن على يقر أجبرون إن العموم
 تتسم الفترة ذات وفي الاجتماعي للتغير ينتقل أن إلى التكنولوجي تقدمال فيها يتم الأولى، المرحلة بين تقع زمنية كفترة ثقافية
 طريقة على يقتصر لا الجديدة الأدوات استعمال إن أوجبرون وحسب الصراع، ثم الاضطراب بينها من التي المظاهر ببعض

 وليد، ضامر الرحمان بدع) القيم تمس التي والتعديلات الممارسات من مجموعة ذلك يستتبع إنما وصيانتها، استخدامها
 لامادية الثقافة تغيير في تصبح المادية التغيرات أن: هما ملاحظتين عنها تنتج الثقافي التخلف ونظرية ،(1و 1 ص ،2161



 

57 

 

 من ضروري أنه أجبورن وليام يري الصدد هذا وفي(. الياباني المجتمع نموذج)لامادية من تراكمها في أسرع المادية التغيرات أن ثم
 (.1 ص ،2161 وليد، ضامر الرحمان عبد) اللامادية الثقافة مع يفالتك

 يجب وهنا التغير ملاحقة من تتمكن لا والأعراف كالعادات الأساسية بعناصرها اللامادية الثقافة إن الحال، وبطبيعة
 توافقها وعدم ديةاللاما الثقافة تغير طبيعة أجبورن ويرجع ،(111 ص ،6891 تيماشيف، نيقولا) التكيف عدم سوء قياس
 أفراد مقاومة والمعنوية، المادية العناصر بين المتكافئة غير السرعة: منها أسباب لعدة الأوربي المجتمع داخل الثقافية العناصر مع

 عليه درجوا ما في المجتمع لأفراد الجمعية العقلية التصورات تغيير صعوبة عن فضلا القديم، على حرصهم ثم للجديد المجتمع
 المغربي للمجتمع الجمعي المخيال في مترسبة مازالت التي الغذائية العادات بعض عن مثالا نعطى أن ويمكن عليه، تادواواع

 الدخيلة الأغذية بعض أن ثم الجبلية، المناطق من مجموعة في أساسية أغذية تعتبر  مازالت والتي الخضروات، وطبق كالفول
 التي المحلية ثقافية-السوسيو الخصوصيات عن ناتج وهذا المجتمع، داخل وترفض تقاوم ةالصغير  كالطماطم المغربية الثقافة على
 .  حديث هو ما تساوم

 أن إذن فلنا الغربية، الأوربية الدول في الثقافي التخلف وهوة عمق طرح أوجبرن وليام أن اختزالي وبشكل الإشارة تجدر
 المنتوجات ويستهلك يستقبل الذي( المغرب نموذج)العربية مجتمعاتنا في ستحدث التي التخلف ودرجة حجم نتصور

 مولوع ينفع، و يفيد لا فيما أوربية بدول يقتدي أمره على مغلوب التحديث، في يشارك لا أنه يعني ما التقنية، والاختراعات
 وذلك الحداثة، ذات تواكتنف واكبت التي القيم جل تاركا شكلي هو فيما حداثتها ماديات وأخذ أمريكية،-الأورو بالثقافة
 بالتبعية مسجونا وظل نسبيا، المتقدمة الدول تلك من والتقدم الحداثة معاويل أو مفاتيح يأخذ لم لكونه راجع

 .الفرنسي للمجتمع والسياسية ثقافية_السوسيو
 .أسباب مقاومة التغير وطبيعة القوي التي تقف ورائها: رابعا

 المغربي المجتمع داخل ونجد للتغيير، رافضة فعل لردود وباطني ظاهري وتعبير تصريح هي الاجتماعي التغير مساومة إن
 أن بينت وقد التغيرات، تلك تجاه المرء حساسية لنا تكشف كما التغير، تقبل درجة عن النقاب تكشف للتغير شرسة مقاومة
 يمر التي الإجراءات هو الأفراد يرفضه ما وأن اليومية الحياة في طبيعي كأمر التغير تقبل البشر طبيعة أن على الدراسات بعض
 في تحدث أن الممكن من التي التغيرات باختلاف تختلف المقاومة أشكال بأن أوضحت مثلما بهم، المحيطة والظروف التغير بها
 .الاجتماعي البناء أجزاء من جزء أي

 من مجموعة في الاجتماعي غيرالت مقاومة وراء تقف التي والأسباب العوامل بعض عند الوقوف سنحاول وعليه،
 :يلي ما منها ونذكر المختلفة، الاجتماعية المجالات
 :المحلية ثقافية-والخصوصيات التقليدية الثقافة .1

 والقيم العادات على القائمة التقليدية الثقافة أن وذلك السائدة، المجتمع بثقافة كبير لحد الاجتماعي التغير يرتبط
 سادت وكلما التغير، وتقاوم للثبات تحيل والأعراف العادات أن حيث بيسر، التغير عملية حدوث على تساعد لا عام بوجه
 لمقاومة تؤدي القديم تقديس فلسفة تتبنى التي المحافظة فالإيديولوجية. قوية وتكون بل معها المقاومة وتنتشر ألا الثقافة هذه

 للجهل يؤدي ما الحالية، الأوضاع عن مختلفة أوضاعا اشواع الذين السن كبار عند خاصة المعتقد هذا مثل ويسود الجديد،
 تنشئة إنه والقيم، بالعادات الاحتفاظ مجرد من أعمق فكري نمط التقليد فإن أعراب الهادي عبد أكد وكما بالتجديد،
 صلبة أشكال في ريتبلو  أن استطاع بعدما ثابتة مقاومة قوة تمنحه الأجيال، عبر نقلها يتم الأركان قائمة وثقافة اجتماعية



 

58 

 

 بأن أوجبرن وليام بين وقد ،(1 ص ،2161 أعراب، الهادي عبد) والسلوك الفعل أشكال كل في تمتد ذهنية فصار عنيدة،
 تقاوم متغيرات كلها والتقاليد العادات تبات أو واستاتيكية القديم، على للمحافظة والميل السن كبار عند المحافظة النزعة

 على والمحافظة المعتقدات العلمي، بالتغير الأمر يتعلق حين بأخر أو بشكل مقاومة وتظهر عام بوجه يروالتغ المادي، التجديد
 le")المحافظة" بطابع يسمي ما أو الاجتماعي التغير عملية يعيق أن شأنه من وهذا الممتدة بالأسر المتعلقة الأسري البناء

conservatisme( )ى سبيل المثال نجد أن بعض الهنود يعيشون تحت خط ، وعل(1 ص ،2161 أعراب، الهادي عبد
الفقر المدقع والهشاشة والجوع رغم أنهم يمتلكون الأبقار وهذا يعود لتقديسهم إياها وحمايتها من وجهة نظر دينية، وهو ما 

 .أدي إلى تقليل دخل المزارعين والدباغين وأثرت على الصادرات وأخلت بالنظام العام

 :التغير من والخوف القيم على المحافظة .2
 ضياع من خوفا التقليدية أوضاعها على حرصا الاجتماعي التغير إحداث أمام عقبة المجتمع في المحافظة الفئات تقف ما غالبا

 المجال في خاصة التقليدية بالثقافة والمتمسكة المحافظة الاجتماعية الأوساط بعض تميز التي المحافظة فالنزعة المكتسبة، حقوقها
 في المحافظة الجماعات تأثيرات وتتضح التغير، نحو اتجاهها وتحديد الجماعات توجيه في كبيرا تأثيرا بدورها تمارس وي،القر 
 التراث على المحافظة ضرورة على إصرارهم ذلك وفي إليه، الموجهة الانتقادات من بالرغم القديم على والمحافظة الجديد رفض
 في ساري وهذا ،( 91 ص ،2161 عباسي، يزيد) السابقة الأجيال من الحالي عالمجتم ميراث رأيهم حسب يعتبر الذي
 .كبير بشكل مجتمعنا

 :الخوف من المجهول .3
يفضل الكثير من الفاعلين الاجتماعين داخل المجتمع الاستقرار كعامل تنتج عنه المقاومة الأولية لأي تجديد، ويهدد 

 .حرية الأفراد ودخلهم وسلطتهم
سجل مثلا على أن المجتمع المغربي بذهنيته الثقافية لم يكن متعودا على حالة الطوارئ التي فرضتها في هذا الإطار ن

الظروف السياقية التي كانت موازية لجائحة كورونا، ولذلك نجده في أحيان كثيرة لا يحسن التعامل مع الإجراءات المترتبة عنها، 
ون بدورهم نفسيا كل تغير يصدمهم بخيارات جديدة يبدو فيها التغير مقلقا وقد أشار عبد الهادي أعراب إلى أن الأفراد يقاوم

عبد )إنه تعبير عن الخوف مما هو مجهول، خوف من مجابهة الفشل لنمط حياة لم يألفوها أو لم يستعدوا لها كفاية. ومزعجا
 (.611، ص 2168الهادي أعراب، 

 :مصالح المكانة والمزايا المكتسبة .4
 في مكانتهم تصبح عندما أنه نلحظ لذلك المجتمع، في الأفراد بعض مكانة على مؤثرا الأحيان ضبع في التغير يشكل

 المجتمع داخل مكانته بترقية الفرد يقود الزمان مر وعلى المجتمعات أغلب في أنه حيث التغير، ذلك لمقاومة تحركهم يبدأ خطر
 الحديثة، والابتكارات الأفكار في التجديد لهذا مقاومة يفرز الأفراد قيمة تهديد ومنه معين، اجتماعي لرقي يصل حتى

 .الحديثة بالآلات التقليدية المهارات واستبدال عاليا، تعليما المتعلمين الشباب استخدام على تقوم الحديثة فالأعمال

 تحدث لتيا للتغيرات معينة سلط يمتلكون الذين الاجتماعيين الفاعلين لبعض شرسة معارضة المثال سبيل على نلمس
 اتخاذ حرية أو تأثير، قوة أو مثلا، كالسلطة معينة قيمة لها أشياء فقدان من خوفهم جراء وذلك والمقاولات، المنظمات داخل



 

59 

 

هذا وتجدر الإشارة إلى وجود استمرارية للعقليات القديمة الممانعة للتغيير في الإدارة المغربية مثلا فيما يتعلق بمنع  .الخ..القرار
 الشخصية ذات المرجعية الأمازيغية من طرف بعض الموظفين وضباط الحالة المدنية إلى اليوم في مختلف جهات المغربالأسماء 
 :المصالح الذاتية .5

 زوالها يخافون الذين والجماعات الأفراد مصالح تهددت كلما بالمعارضة الاجتماعي والتغير التجديد تجابه نجدها حيث
 أوجبرن وليام أكده ما وهذا الاجتماعية، أو الاقتصادية الامتيازات بعض أو الاجتماعية بالمكانة أغلبها يتعلق والتي وتلاشيها،
 .امتيازاتهم على حرصا وذلك للتغير، الذاتية المصالح أصحاب مقاومة هناك بأن اعتبر حينما

 :تضامن الجماعة وطبيعة علاقاتها .6
على الجديد ومقاومة التغير الاجتماعي، ومثال ذلك أن  حيث أن تضامن الجماعة هو أيضا من بين عوائق الانفتاح

جماعات المهاجرين الوافدين للمجال الحضري نجدهم يفضلون الانتماء للجماعات التي لديها نفس الانتماء الثقافي، وهذا 
عب أن تتحقق وتحدث الانتماء عائق أمام انفتاحهم على الثقافة الحضرية واستيعابها أو الاندماج معها، وهذا ما يجعل من الص

عملية التغير الاجتماعي، وذلك راجع لأن أنماط التفاعل في داخل الطبقة تكون محدودة وقليلة بسبب الانغلاق داخل 
 .الجماعويات المحلية

وبالتالي فطبيعة بناء جماعات المهاجرين تلك لها دور هام وتأثير كبير من ناحية قبولها ورفضها لعملية التغير 
حيث أن لطبيعة البناء الطبقي ونفس الانتماء الهوياتي في المجتمع أثر في قبول أو رفض التغير الاجتماعي لأن  الاجتماعي،

 .أنماط التفاعل فيها تكون محدودة نتيجة الانغلاق الطبقي

 :العادات والتقاليد .7
ثقافية وموروث ثقافي،  يعتبر الإنسان كائنا اجتماعيا يعيش وسط جماعات تكتنفه عادات وتقاليد متوارثة كرواسب

فتترسخ لديه مجموعة من القناعات والتمثلات التي لا تسعف في تشكيل وبناء عقل نقدي، وهي في تقديرنا كذلك تمثل 
عوائق دون الابتكار وتحقيق التغير الاجتماعي المنشود، وهي جزء من هوية الأشخاص،  ومنه فالخروج عن تلك العادات 

وفي نفس السياق يتضح لنا بجلاء على أن هناك سيادة للإيديولوجية المحافظة خاصة بالوسط . ازفةوالتقاليد يصبح بمثابة مج
القروي التي تنبني على تقديس القديم والتقليد كنمط فكري أعمق من مجرد الاحتفاظ بالعادات والقيم، إذ أنه تنشئة اجتماعية 

مقاومة ثابتة بعدما استطاع أن يتبلور في أشكال صلبة عنيدة، فصار  وثقافة قائمة الأركان يتم نقلها عبر الأجيال، تمنحه قوة
، ص 2168عبد الهادي أعراب، )ذهنية تمتد في كل أشكال الفعل والسلوك حسب تعبير السوسيولوجي عبد الهادي أعراب 

611.) 
لحركية الكفيلة للتعامل يتضح لنا كذلك بالموازاة مع سبق على أن العقلية المغربية مهجنة وتفتقر في أحيان كثيرة ل

بشكل واعي وعقلاني مع الأحداث المستجدة بداعي مرجعيتها الماضوية وتشكيكها في العلم وتبجل التقاليد الموروثة وتميل 
للطب الشعبي في الغالب، وكأننا وكما أشار إليه عبد الهادي أعراب نرزح تحت ثقل التاريخ ويجثم هذا الأخير بقوة على 

، ص 2168عبد الهادي أعراب، )عب الطقوس والتقاليد دورا حاسما في تقديس الماضي وتمجيده وتأبيده الحاضر، حيث تل
619.) 



 

60 

 

 :خاتمة
 في حدوثه عند ينتج كان، كيفما مجتمع أي في منها مفر ولا مصاحبة مسألة الاجتماعي التغير إن الختم، سبيل على

 في ولكن ويقبلونها، الاجتماعيين الفاعلين يتبناها التي فوائده كبير حد إلى يفسر ما وهذا التقدم، من نوع الأحيان بعض
 تغير بين وثقافية والحديث، القديم بين بتناقض يتعلق ما مشكلات اجتماعية خاصة بروز إلى يؤدي الأحيان من كثير

 التغير، بتكلفة عليها نصطلح أن يمكن معينة ومخرجات مختلفة نتائج له أن نستنتج ومنه المعنوية، العناصر وتغير المادية العناصر
 تغير فأي حال كل وعلى اللايقين، يسبب التغير أن بدعوي عليه تبدو مما بكثير أعمق شديدة مقاومة ثنايها في تخفي والتي
 أخر بتعبير أو وكاسبون خاسرون تغير لأي مثلما سلبية، أو ايجابية تكون قد نتائج عنه ينتج الاجتماعي البناء في يقع

 .وضحايا جلادين
نؤكد كذلك على ضرورة الرجوع للتراث الماضوي، لكن من دون الوصل معه بشكل تام وقطعي، وذلك لأن النظر 
بعين الماضي إلى الحاضر يجعل الحلول التي يمكن تقديمها لمختلف الإشكالات مشوهة وربما متجاوزة ولا تنسجم مع الظروف 

ة الحصول على طريق واضح ونير في الحاضر والمستقبل، لا يمر إلا بزيارة متفحصة هكذا إذاً فضرور . السياقية المتغيرة المعاشة
والتواصل مع هذا الأخير من شأنه تشكيل أسس صحيحة لجعل التراث (. 92، ص 2161عبد الرحيم خالص، )للماضي 

 .اضي والحاضرالماضوي يكتسي روحا معاصرة، في سبيل بناء مغرب حضاري معاصر وعقل حداثي يربط ويصل بين الم

إننا نزعم بأن العقل المغربي خاصة والعربي عامة يحتاج إلى أن يتحرر من أغلال الماضي، ويمارس فعل التحرر من قيود 
الواقع المتأزم والقيم البالية التي تحد من حريته في التعبير الحر المفتوح على نقد معتقداته ومقداسته، ومن ثمة استغلال فرص 

، وبالتالي صناعة (ثقافية، الفكرية، الاقتصادية والسياسية-السوسيو)من أجل بلوغ الحداثة في أبعادها المختلفةالتنمية المتاحة 
مستقبل مزدهر للأجيال المقبلة، والذي يكون عن طريق التحرر من إرث الماضي وقبول التجديد، هذا وتجدر الإشارة إلى 

على الحداثة مع استلهام التراث وليس إعادة إنتاجه، مع توجيه نقد مزدوج القول بأنه من الضروري أن يكون رهاننا التاريخي 
لكل من التراث والحداثة، وإبداع حاضر ينسجم في التاريخ الكوني للإنسانية، وعليه يمكن آنذاك بناء ذوات تسهم في تغيير 

والاحترام في مخيلة المواطنين الأوروبيين ونزع  المجتمع نحو الأفضل، وبالتالي تقديم صورة إيجابية للذات العربية جديرة بالتقدير
 .صورة أنها ذات مستهلكة لإنتاجهم

اقتصادية والسياسية في المجتمع -في المحصلة ينبغي الإشارة إلى أن التخلف في البنيات الذهنية والفكرية والسوسيو
ة وغياب النقد وعدم وضوح الرؤى المستقبلية التي المغربي كنموذج للعالم العربي، فضلا عن سيادة الأنظمة التقليدية شبه القمعي

تنشد التحديث والتغيير ومن ثمة التنمية المستدامة، بالإضافة إلى عوامل أخرى أدت إلى فشل مشروع تكوين عقل نقدي 
 .وحداثة حضارية بفكر تقدمي

  :قائمة المراجع
ستنتاجات حول المغرب، مقاربات للنشر والصناعات الثقافية، تساؤلات وا-، سوسيولوجيا التغير الاجتماعي2168أعراب عبد الهادي،  .6

 .المغرب-فاس
 .2126أبريل  61، حول التغير الاجتماعي بالمغرب، موقع مؤسسة مؤمنون بلا حدود، 2161أعراب عبد الهادي،  .2
تبر التاريخ والعلم والمجتمع،  تساؤلات واستنتاجات أولية، منشورات مخ_، إشكالية التغير الاجتماعي بالمغرب2161أعراب عبد الهادي،  .1

 .الجديدة-كلية الآداب والعلوم الإنسانية



 

61 

 

التاريخ ": أهمية استحضار السوسيولوجيا للتاريخ وللأنثروبولوجيا في دراسة التغير الاجتماعي بالمغرب"، 2161أعراب عبد الهادي،  .1
والمجال بالمغرب، ملاحظات منهجية، منشورات مختبر التاريخ والعلم  اسهامات العلوم الانسانية في دراسة المجتمع. والسوسيولوجيا والجغرافيا

 .والمجتمع، جامعة شعيب الدكالي، الجديدة، دار أبي رقراق للطباعة والنشر، الرباط
 .الزاهي نور الدين، مدخل لعلم الاجتماع المغربي، دفاتر وجهة نظر، بدون تاريخ .1
  .11، عدد 1لتغير في المجتمعات العربية، مجلة الوحدة، السنة ، ملاحظات حول التقليد وا6898الهراس مختار،  .1
 .، نظرية علم الاجتماع، طبيعتها وتطورها، ترجمة الجوهري محمد وآخرون، الطبعة السادسة، دار المعارف، القاهرة6891تيماشيف نيقولا،  .1
 .ي المعاصر،  رؤى استراتيجيةبحث في سبل نهضة الفكر العربي والإسلام: ، عقل الحداثة2161خالص عبد الرحيم،  .9
 .الأولـى الطبعـة ،(المغرب)البيضاء الدار للنشر، توبقال دار الحداثة، بعد وما الحداثة ،2111 محمد، سبيلا .8
 العدد – 6 السنة – ونقد فكر -الفلسفية ودلالتها الإبستيمولوجية مساراتـها-للحداثة الكبرى الفكرية التحولات ،6881 محمد، سبيلا .61

2 . 
 .، الطبعة الأولى(المغرب)، في تحولات المجتمع المغربي، ، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء2161يلا محمد، سب .66
 .الثانية الطبعة البيضاء، الدار للنشر، توبقال دار( 1) فلسفية دفاتر سلسلة الحداثة، ،2111 السلام، عبد العالي بنعبد محمد، سبيلا .62
الية التغيير الاجتماعي المعاصر من خلال مقاربة لنظرية التخلف الثقافي لوليام اوكبرن، الأكاديمية ، إشك2161ضامر وليد عبد الرحمن،  .61

 .66قسم العلوم الاجتماعية، العدد  /للدراسات الاجتماعية والإنسانية، ج
 .محمد علي محمد وآخرون، دراسات في التغير الاجتماعي، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، بدون تاريخ .61
 .من الحداثة إلى العولمة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت_المفاهيم والإشكاليات: ، سوسيولوجيا الثقافة2111عماد عبد الغني،  .61
 جامعة في منشورة دكتورة أطروحة الجزائر، في الراهنة الاجتماعية التغيرات ضوء في الاجتماعية الشباب ، مشكلات2161عباسي يزيد،  .61

 .الجزائر كرة،بس-خيضر محمد
، الطبعة الرابعة، المنظمة العربية (مع مدخلات عربية)علم الاجتماع: ، ترجمة فايز الصياغ2111غدنز أنتوني بمساعدة بيردسال كارين،  .61

 .للترجمة، بيروت
 .المجتمع المغربي نموذجا: ، سوسيولوجيا التقليد والتحديث بالمجتمعات العربية2161فضلي عبد الرحمان،  .69
 نظر، وجهة منشورات اللطيف، عبد حسني: مراجعة ، محمد الشيخ بن: ترجمة العرش، عن المدافع المغربي الفلاح ،2166 ي،ريم لوفو .68

 .الأولى الطبعة ،(2)جامعية وبحوث أطروحات سلسلة
 .، الحداثة في فلسفة هيجل، مركز الكتاب للنشر، الطبعة الأولى2111ولد القاسم يعقوب،  .21

21. Bourqia Rahma, 2010 : ‘’Valeurs et changement social au Maroc’’, Quaderns de la 
Mediterrània 13, 105-115. 

22. Bernoux Philippe (1985) : la sociologie des organisations-initiation théorique suivie 
de douze cas pratiques, éditions du seuil.  

23. Rocher Guy, 1968: Introduction à la sociologie générale : Le changement social. 
Edition HMH. Ltée. 

24. Roche Guy, 1957 : ‘‘L’idéologie du changement comme facteur de mutation 
sociale’’, c’est une article publié dans l’ouvrage de Rocher Guy, Le Québec en 
mutation, chapitre VIII, pp. 207-221. Montréal Editions Hurtubise HMH Ltée, 
1973. 

25. Uriah, O.A. 2005. Education and social change. In Elechi, G.E. and Ogbondah, L. 
(Eds). Sociological foundation of education. Port Harcourt: Harey Publications 
Company. 



 

62 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث بينالعربي  والعقل بنيةالمجتمع
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 (محمد عابد الجابري فكر في من حيث البنية والتكوينالعقل العقل العربي  خصوصية) العربيةالعـنـوان باللغة 
particularity of the structure and composition of the Arab Reason in  The( Title in English

) ljabiri' Intellect.Abed A 

 *1أحمد لشعل   . أ
 a.lachaal@lagh-univ.dzجامعة عمار ثليجي بالأغواط، الجزائر،  1

 *2شويرب هنية. أ
 h.chouireb@lagh-univ.dzجامعة عمار ثليجي بالأغواط،الجزائر، 2

 : ملخص
من حيث زمانية تشكله وتكوينه وطبيعة ص لبنية العقل العربي تصور المفكر محمد عابد الجابري الخاالكشف عن هذه الدراسة إلى  نسعى من خلال

أن الجابري من  الدراسة إلى توصلت نتائج الدراسةوقد  .العربية والإسلامية فضاء الثقافة داخلالبنى المعرفية الثلاث  المساهمة في هذا التركيب 
 –الذي جسد من خلاله العقل  هذا مهدت لتشكل أولى بداية تاريخيةكعصر التدوين      اعتبر قد " البنية والتكوين" خلال كتابيه الشهيرين 

النظم طبيعة وعلاقة تحديد طبيعة تفكير الثقافة العربية وخصوصيتها التي  تفصل الترابط التزاوج بين ماهو عربي وماهو إسلامي، بغية  -الجابري
والذي كان سبابا رئيسيا ( النظام العرفاني)وأيضا ( النظام البرهاني )و( لنظام البيانيا)والمتمثلة حصرا في؛ ، التي شاركت في هذا البناءالثلاث  المعرفية

قلي، عن في تعطل العقل العلمي واستقالة في الإسلام، مما دفع الجابري إلى ضرورة إقامة قطيعة تفصل الفلسفة المشرقية التي جسدت اللامعقول الع
 .العقلي في الإسلامالفلسفة المغربية التي جسدت مبدأ  المعقول 

 محمد عابد الجابري        لنظم المعرفية       ا                 العقل العربي                        التكوين                 البنية       :الكلمات المفتاحية

Abstract: 
This study aims to explore Al Jabiri's unique perception of the structure of the Arabe reason 

through the time of its composition, in addition to the three epistemological structures which 

contribute to its composition into Arab and Islamic contexts. In this study, it was found that 

Aljabiri, through his two known books, The Structure and the Composition, considered the age of 

registration a historical start that pavex the way to the composition of this reason, which Aljabiri 

exemplified the nature of the thinking of the Arab culture and its features that distinguish between 

what is Arabic and Islamic in order to figure out the nature and the relationship between the three 

epistemological structures that are: the rhetorical system, the evincive system , in addition to the 

mystical system , which was a main cause to disrupt the scientific reason in Islam. This led Al 

Jabiri to create a disruption that separates the Eastern philosophy from the Western one. 

Keywords: structure, composition, Arab reason, epistemological systems.  

 

 
 
 



 

63 

 

 : مقدمة
شكل موضوع العقل العربي من حيث بنيته وتكوينه وطبيعة النظم المعرفية المؤسسة له  قضية جوهرية هامة في فضاء الفكر 
العربي المعاصر، تجلت ملامحها في أعمال العديد من المفكرين النهضوييين على رأسهم المفكر المغربي الراحل محمد عابد الجابري 

خصوصية  -حسبه -يحددالذي ة الشهيرة التي حملت اسم مشروعه الفكري في نقد العقل العربي، و من خلال سلسلته النقدي
صنعتها ثقافة معينة لها خصوصيتها، هي الثقافة  أي الفكر بوصفه أداة لإنتاج النظري الخاص، الثقافة العربية وجوهر تفكيرها

كما   ،ي العام، وتعكس واقعهم أو تعبر عن طموحاتهم المستقبليةالثقافة التي تحمل معها تاريخ العرب الحضار  ،العربية بالذات
 . تحمل وتعكس وتعبر في ذات الوقت عن عوائق تقدمهم وأسباب تخلفهم الراهن

 "عابد الجابري" أهم النقاط التي تطرق فيها الكشف عن في –بإذن الله  –ومن وجهة النظر الموضوعية هذه سنخوض 
الإطار الزمني الذي يرسم معالم بدايات  بغية تحديد أجزائه تفكيكو  عناصرهبتحليل  لذي قاما العربي، بنية العقلدراسة ل

المؤسسة والمساهمة في هذا البناء، المعرفية النظم أهم وإلى  ،ة للأمة العربية  والإسلاميةيثقافداخل الساحة  ال تشكله وتكوينه
الذي أرسى قواعده الفلاسفة المسلمين بدءً من ( النظام البرهاني )يولوجية السنية، و الذي مثلته الإيد( النظام البياني)والمتمثلة حصرا في؛ 

الإديولوجية الشيعية، والذي كان سبابا رئيسيا في تعطل العقل العلمي واستقالة في الذي مثلته ( النظام العرفاني) كذا، و "الفارابي"و" الكندي"
طيعة تفصل الفلسفة المشرقية التي جسدت اللامعقول العقلي، عن الفلسفة المغربية التي جسدت الإسلام، الأمر الذي دفع الجابري إلى إقامة ق

 :لذلك ارتأينا أن تطرح إشكالية موضوع بحثنا على النحو التالي .مبدأ  المعقول العقلي في الإسلام
 :الإشكالية الرئيسية -
 ؟ التي ساهمت في تكوينههي أهم النظم المعرفية ؟ وما كيف كان تصور محمد عابد الجابري لبنية العقل العربي  -
 :التساؤلات الفرعية -

 : هذا كإشكال محوري تفرعت عنه عدة تساؤلات نجملها فيما يلي
  ؟ تصنيفاته أهم ؟ وماهي مقصود الجابري بالعقل العربيما  -
بالعقل العربي دون العقل  شتغالهلماذا قرر الجابري فصل التزاوج بين العقل العربي والعقل الإسلامي؟ وكيف فسر ا -

 الإسلامي؟ 
 ماهو الإطار الزمني الذي حددة الجابري كبداية أولى لتشكل العقل العربي؟  -
 ؟ناقد العقل العربي وماهي أهم النظم المعرفية المؤسسة للعقل العربي في تصور -
لتراث ؟ ولماذا شدد على ضرورة تطبيقها في الفصل بين مانوع القطيعة الإبستمولوجية التي دعا إليها الجابري في تعامله مع ا -

 الفلسفة المشرقية والفلسفة المغربية ؟ 
 تأثيل مصطلحات الدراسة

لكل المؤلف في اللغة هي البنيان، أو هيئة البناء،وبنية الرجل فطرته،وللبنية معنى خاص تطلق  على ا :structure:البنية
-26، ص 6892جميل، صليبا (.ظاهرة منها تابعة للظواهر الأخرى، ومتعلقة بهابحيث تكون كل  من الظواهر المتضامنة 

269 ( 



 

64 

 

تكوين الشيء هو الفعل الذي أحدث به ذلك الشيء حتى وصل إلى حالته الحاضرة، أو مجموع  Genése: التكوين
جودات، وتكوين الوظائف، الصور التي تعاقبت على الشيء من جهة علاقتها بالشروط المؤثرة في النموه، ومنه تكوين المو 

 ) 111-333، ص 6892صليبا جميل، (.وتكوين المؤسسات وغيرها
جملة المفاهيم والفعاليات الذهنية التي تحكم بهذه الدرجة من القوة الصارمة،رؤية الإنسان العربي إلى الأشياء : العقل العربي

 70) .        ، ص2118الجابري محمد عابد، (.ة انتاجهاوبطريقة تعامله معها في مجال اكتساب المعرفة مجال انتاجها واعاد
م بقصر الزناكة، في قرية 6811ديسمبر  29مفكر مغربي معاصر، من عائلة أمازيغية، ولد في يوم  :محمد عابد الجابري

  م6811سات العليا في الفلسفة سنة حصل الجابري على دبلوم الدرا .فجيج التي تقع في الجنوب الشرقي من المغرب 
كما عمل الجابري مراقبا وموجها .م من كلية الآداب بجامعة محمد الخامس بالرباط6811ودكتوراه الدولة في الفلسفة عام 

وأستاذ للفلسفة والفكر الاسلامي بكلية الآداب بالرباط منذ ( 6811-6811)تربويا لأساتذة الفلسفة بالتعليم الثانوي 
 (19، ص2166، الشيخ محمد) .م2161م،توفي عام 6811

 :أهمية الدراسة -

تكمن أهمية هذه الدراسة من حيث قيمة أفكار محمد عابد الجابري، ومكانة فكره داخل الساحة العربية المعاصرة، باعتباره 
تعرض فيه لأسباب تخلف العقل العربي في مواكبة ركب التحضر والتقدم ضمن سلسلة نقدية    شهيرفكري  مشروعصاحب 

 (.نقد العقل العربي)كاملة حملت عنوان 
 أهداف الدراسة  -

تهدف هذه الدراسة إلى التعرف على شخصية محمد عابد الجابري من خلال الكشف عن مفهوم الجابري الخاص للعقل 
 .العربي، من خلال تحديده بنية العقل العربي وتشكيله داخل فضاء الساحة العربية الإسلامية 

لجابري لمصطلح العقل العربي عوضا عن العقل الإسلامي، وإلى السبب الذي أدى الكشف عن أسباب ودوافع  استخدام ا -
 إلى استقالة العقل العربي في الإسلام

 .في تصور الجابري أبرز النظم المعرفية المؤسسة لهإلى و ، تشكل العقل العربيل ت الأولىبداياال على الإطلاعمحاولة  -

 
   ربيالعقل العو تحديد مفهوم الجابري : اأولا

 القصود بالعقل العربي عند محمد عابد الجابري 1

بالعقل العربي  ليس الثقافة العربية وليس الفكر العربي وما أنتجه من معرفة  وإنما المقصود به الأداة والطريقة " الجابري"صود قم
" الجابري "لى لسان ، وهذه الفكرة نجدها أكثر دقة ووضوح ع( 1ص ، 2161 ،عدي محمد ) التي أنتجت هذه المعرفة 

إنه ليس شيئا آخر غير هذا الفكر الذي نتحدث عنه أي الفكر بوصفه أداة لإنتاج النظري، صنعتها ثقافة ... »حيث يقول 
الثقافة التي تحمل معها تاريخ العرب الحضاري العام، وتعكس واقعهم أو  ،معينة لها خصوصيتها، هي الثقافة العربية بالذات



 

65 

 

     .«..المستقبلية، كما تحمل وتعكس وتعبر في ذات الوقت عن عوائق تقدمهم وأسباب تخلفهم الراهن تعبر عن طموحاتهم
 (61ص 2118الجابري محمد عابد،)

وهو بهذا يحاول الانطلاق  ،ونهج في التفكير له خصوصية عربية كما أن الجابري ينظر إلى العقل العربي على أنه كيان فكري،
 الذي وفقا لقاعدة عرفية تتحدد بموجبها الجنسية الثقافية لكل مفكر،وهو أن المثقف الاستقصاءفي نوع جديد من البحث و 

 (186-181ص  ،2161 ،الشيخ شبر الفقيه) .ذا ما فكر بواسطتهاإينتمي إلى ثقافة معينة 
جملة المفاهيم والفعاليات »  تكوين العقل العربي مفهوم العقل العربي باعتباره" في الجزء الأول من كتابه " وقد حدد الجابري 

الذهنية التي تحكم بهذه الدرجة من القوة الصارمة،رؤية الإنسان العربي إلى الأشياء وبطريقة تعامله معها في مجال اكتساب 
 (11، ص 2118الجابري محمد عابد،) .«المعرفة مجال انتاجها واعادة انتاجها 

 إسلاميقل عوالعربي العقل الجابري وفصل الترابط بين ال 2
لطالما كان هناك ترابط حميم بين ما هو عربي  وما هو إسلامي، بين اللغة والدين  كون النص المقدس ذاته نص عربي  وثقافة 

اختار فصل هذا التزاوج والاشتغال على العقل العربي دون العقل " محمد عابد الجابري " العرب في أغلبها ثقافة إسلامية، لكن 
أن سبب اختياره للعقل العربي هو الركود في الفكر العربي، وهو خيار استراتيجي مبدئي ومنهجي  الإسلامي،فقد أوضح

 حسبه 
أن العقل : ؟ فيرجع صاحب ذلك المشروع إلى اعتبارين؛ أولهما" العقل الإسلامي" وليس " العقل العربي " أما لماذا     

ى أيضا، كالفارسية مثلا وجهله الفارسية ثقافة ولغة، يقف حائلا الإسلامي يضم كل ما كتبه المسلمون بالعربية وبلغات أخر 
 .بينه وبين هذا الاختبار 

أن عبارة نقد العقل الإسلامي لا يمكن تجريدها من المضمون اللاهوتي، فالجابري يرمي إلى إقامة نقد : ثانيهما- 
 .يس العقيدة ومذاهبها إبستمولوجي، لا إلى إحياء علم كلام جديد، نقد يتناول أدوات المعرفة ول

 (126-121، ص 6886،لجابري محمد عابدا) 
اخترنا القيام بالنقد »:إلى استعمال مفهوم العقل العربي عوض العقل الإسلامي مبررا ذلك بقوله"الجابري"لهذا عمد 

سبب ذلك نفضل عبارة أسسها، وليس النقد اللاهوتي الذي يتعرض لقضايا الدين،وإننا بو الابستمولوجي  نقد آليات المعرفة 
لأن هناك علماء ( العقل الإسلامي)فهو يستبعد (  616ص،6886،الجابري محمد عابد).«العقل العربي عن العقل الإسلامي

مسلمين غير عرب لهم نتاج ضخم مكتوب بلغتهم  أي داخل ثقافتهم وعقلهم هم، وليس من داخل العقل العربي الذي 
سياته ويستبعد كتابات المستشرقين عن التراثالعربي لأنهم كتبوها وفق مفاهيم وعقل غربي  تشكل اللغة العربية إحدى أهم أسا

 (.www.rabitat-alwaha السيد أحمد)ر غير غربية في الثقافة العربية ويصفها بأنها ليست أكثر من وجهة نظ



 

66 

 

ه على النحو الذي يبدو به سائدا، وفي بالعقل العربي من جانب ولكنه ينتقده في تكويناته التي شكلت" الجابري"هذا ويشيد 
إننا عندما نتحدث عن العقل العربي، فنحن نميزه في الوقت » :جانب آخر يقارنه بالعقل اليوناني والعقل الأوروبي حيث يقول

 (61ص ، 2118،الجابري محمد عابد . )«نفسه عن العقل اليوناني والعقل الأوروبي الحديث
هي مايحسب لها السبق المعرفي بطريقة علمية فلسفية تشريعية، لأن ثقافتها لم تفكر بالعقل فقط  –هذه العقول بالنسبة إليه  

صحيح أنه كان بكل »: لأنها تعقل الذات لذاتها، يقول –حسبه -ولكن في العقل أيضا، وتلك الدرجة من المعقولية أسمى 
أنتجته  :عوب هذه الحضارات قد مارست العلممن مصر والهند والصين وبابل وغيرها حضارات عظيمةوصحيح كذلك أن ش

وطبقته ولكن صحيح كذلك أن البنية العامة لثقافات هذه البلدان، مهد الحضارات القديمة، هي حسب معلوماتنا الراهنة 
 (61، ص 2118،الجابري محمد عابد).«يشكل السحر أو في ما معناه، وليس العلم، العنصر الفاعل و الأساسي فيها 

إن الحضارات الثلاث  هي »:تعليقه على خصوصية الحضارات اليونانية والعربيةوالأوروبية بالقول" الجابري"تم ومن ثم يخ
وحدها التي أنتجت ليس فقط العلم، بل أيضا نظريات في العلم، إنها وحدها في حدود ما نعلم التي مارست ليس فقط 

 (11، ص  (س.د: )غصيب هشام) .«التفكير بالعقل بل التفكير في العقل
وعقلنا العربي داخلته بعض هذه الأنماط من التفكير اللاعقلانية زمن عصر التدوين، لهذا فهو يرى أن الحاجة تدعو إلى  

 .نقد السلاح، نقد العقل العربي : جديد، تكون نقطة البداية فيه( عصر تدوين)تدشين 

 تشكل العقل العربي وبداية  الجابري: ثانيا

 «تكون ووضعت أسسه الأولى النهائية والمستمرة خلال عصرالتدوين» أن العقل العربي قد "الجابري عابد محمد" يعتقد المغربي
ذا العصر الذي جمعت فيه الأحاديث وتفاسير القرآن الكريم، وبداية كتابة التاريخ الإسلامي، وأسس علم النحو ويقصد به

وهو نقطة البداية لتكوين النظام المعرفي في الثقافة العربية الإسلامية   ،وقواعد الفقه، وتشكلت فيه الفرق والمذاهب الإسلامية
وفي هذا العصر اكتمل تكون العقل العربي ولم يتغير منذ ذلك الوقت وما زال سائدا في ثقافتنا حتى اليوم، وهو الإطار 

 (111، ص 2161: جباب محمد نور الدين وآخرون). المرجعي للعقل العربي
، يعيشه الإنسان العربي اليوم مثلما عاشه أجداده في القرون (زمن راكد)بنية الثقافة العربية ذات زمان واحد وعلى هذا فإن 

 .الماضية، وبالتالي فإن العقل العربي، إنما تشكل ككيان و تثبتت أركانه وتعينت حدوده و اتجاهاته خلال عصر التدوين 
، يوضح الجابري أن المرجعية الأكاديمية للغويين في تأسيسهم لعلوم اللغة "ربيالأعرابي صانع العالم الع" وفي فصل تحت عنوان 

لقد جمعت اللغة العربية من البدو العرب الذين كانوا يعيشون منا ممتدا، زمن » يقول الجابري  . والنحو والبلاغة  هو الأعرابي 
سية بصرية أو سمعية  فهذا العلم هو كل ما تنقله التكرار والرتابة، ومكانا بل وفضاء فارغا وهادئ  كل شيء فيه صورة ح

                           .«اللغة العربية لأصحابها اليوم وقبل اليوم، وسيظل هو ما دامت اللغة خاضعة لمقاييس عصر التدوين 
 (91، ص 2118،الجابري محمد عابد)
وكذلك المفاهيم التي استعملوها والآليات الذهنية التي   -بري حسب الجا -فالمنهجية التي اتبعها اللغويون والنحاة الأوائل    

اعتمدوها عند جمع اللغة العربية وتقعيدها تقوم على الاستماع إلى الأعراب، حيث اتجه جامعوا اللغة إلى البادية حيث 
 (11ص ، 2118،الجابري محمد عابد).الأعراب الأقحاح، وأصبح هؤلاء الحفاة العراة مطلوبين بإلحاح



 

67 

 

هي تحكم القديم وهيمنة عالم الأعرابي على الفكر العربي عموما  وهذا ما ليس بالطبيعي، إذ " الجابري "والنتيجة حسب  
أن يظل الذهن العربي مشدودا إلى اليوم،إلى ذلك العالم الحسي اللاتاريخي الذي يشده عصر التدوين »:يقول بهذا الصدد

ية عبر التاريخ، حضارة البدو الرحل اتخذت كأصل، ففرضت على العقل العربي اعتمادا على أدنى درجات الحضارة التاريخ
 ( 91، ص 2118،الجابري محمد عابد) .«الحكم على الجديد مما يراه القديم: طريقة معينة في الحكم على الأشياء قوامها

ملية جمع اللغة العربية أو صناعتها في قد رصد النقاط المهمة والضرورية في الآلية التي احتكت بها ع" الجابري"وبهذا يكون 
الذي أسس لعلم العروض بمنهجية جمعت ( العين)من خلال كتابه  " الخليل ابن أحمد الفراهيدي " عصر التدوين على أيدي 

ة انطلقت من أسس رياضية تعتمد أصل الكلمات المجرد" الخليل"شتات اللغة العربية لأهلها عبر التاريخ حتى اليوم  فمنهجية 
المكونة من ثمانية وعشرين حرفا والتي تتكون منها الكلمات، ولم يكن متداولا بين العرب أو الأعرابي الذي لم تخالطه شوائب 

 .(91-96، ص 2118الجابري محمد عابد،.)المدينة
تلك التي جمعها وصنفها  في نقده للعقل العربي يرى أنه عقل يأبى أن يخرج بإطاره المرجعي للغة العربية عن" فالجابري"وبالتالي 

وتابعيه من ذات الفترة، أما التطورات اللاحقة فيتم اعتبارها دخيلة على لغة الأعراب، وهذا ما قاد طبيعيا إلى " الفراهيدي "
جمود اللغة العربية ونشوء لهجات عامية  أصبحتبمرور الوقت أكثر استعمالا من اللغة العربية الفصيحة، مما شكل معضلة 

 .في الفكر العربي ووعي المثقف والانسان العربي، وعقليته وفكره رئيسية 
 (waha.netal-http://www.rabitatعيد عبد الرزاق)

 المؤسسة للعقل العربي النظم المعرفيةالجابري وخصوصية . ثالثا
 النظام البيانيخصوصية   1

الفصل : تكشف عن أمرين هما  أنهاوجد ن المعرفي محمد عابد الجابري في قاموس" بيان"مة معنى  كل عن البحث عند
والانفصال من جهة ، والظهور و الإظهار من جهة أخرى، لذلك يعتبر الجابري أن اللبيان يستخدم كمنهج يفيد الفصل 

 (22، ص 2118،الجابري محمد عابد) .البيان كرؤية يفيد الانفصال و الظهورالإظهار ، و و 

ويقصدبه تلك الممارسة العلمية التي تتأسس على  ،(المعقول الديني العربي")الجابري"يطلق عليه أو كما والنظام البياني 
الحقل : "علوم اللغة وما يتفرع عنه من آليات أهمها القياس الذي نجده عند الأصوليين والنحويين والمتكلّمين، فيكون البيان هو

، 2161: عدي محمد)"ه علوم اللغة العربية الاستدلالية الخالصة، ونعني بها النحو والفقه والكلام والبلاغة المعرفي الذي بلورت
 .(1ص 
لـها منهج خاص بها يعتمد على القياس الغائب على الشاهد ، و ذلك ضمن علوم النحو والفقه والكلام والبلاغة و يت  وهو

              .يطلق الجابري على هاته العلوم اسم الـمعقول الدينيو  غة العربيةضمن إطار المجال التداولي الأصلي بالنسبة لل
 (61، ص 2118،الجابري محمد عابد)

http://www.rabitat-alwaha.net/


 

68 

 

اتبعته العلوم البيانية قد وقع تحت وطأة الإشكالية واحدة تكمن في تبرير  منهجالاستدلال ككما إن استخدام القياس و 
إشكالية واحدة و هي إشكالية اللفظ أو المعنى ، يوجد على صعيد  الأحكام ، فكما يوجد على صعيد الموضوع توجد 

، فالعلة ليست فقط ركنا من أركان القياس إنها محور التفكير القياسي ، و احدة و هي إشكالية التعليلالمنهج إشكالية و 
 .(121ص  ،2119،نايلي أبي نادر ) بالتالي إشكاليته  الرئيسية

النحو بالقياس كان بهدف التأكيد على أنهم يقيسون الفروع على أن تمسك علماء الفقه و د الجابري لذلك يرى محمد عاب 
الأصول ، أي أنهم يعيدون الفرع غلى أصله، و كذلك الأمر بالنسبة لعلماء الكلام عند استخدامهم بالاستدلال كمنهج 

د على أنهم ضمن إنما من أجل تأكي بدلا من استخدام القياس فذلك يعود غلى أسباب دينية أو إبستمولوجية فحسب، و
 .  التي هي الشاهد على الخالق الذي هو الغائب  هو الاستدلال بالمخلوقاتالديني المطلوب و 

حسب  –مرتبطا بعلماء البلاغة وحدهم، كفرع من فروع هذا العلم  فهو يضم  أن يكون البيان" الجابري"كما ينفي 
نحاة و بلاغيين وعلماء أصول الفقهوعلماء الكلام سواء كانوا معتزلة أو جميع علماء البيان  من لغويين و » -قوله

أشاعرة أو حنابلة أو من الظاهرية أو من السلفيين قدماءومحدثين، إن هؤلاء جميعا ينتمون إلى حقل معرفي واحد 
بستيمولوجية للنظم إلى تحديد الأزواج الإ، ومن جهة أخرى يذهب«البياني سؤسسه نظام معرفي واحد هو النظام المعرفي

 .القياس، و هي المفاهيم الأساسية الأولية للنظام البياني/ الفرع، الخير / المعنى الأصل / اللفظ : المعرفية،وهذه الأزواج هي
 ( 61، ص2118: عابدالجابري محمد)

ربي، إلاأنّها في نظره لغة لا تاريخية من دراسته لدائرة البيان إلى اعتباره اللغة العربية محددا أساسيا للعقل الع"الجابري"ويخلص 
وغير متجددة بقيت جامدة ومحدودة على حالها منذ عصر التدوين،ويكون الأعرابي بهذا هو صانع العقل العربي على حد 

لف تعبيره   وما حافظ على هذا الجمود هو آلية القياس التي تجعل اللاحق تابعاللسابق، هذه الآلية التي انتقلت بعدها إلى مخت
 (8، ص2161: عدي محمد).الميادين البيانية من بلاغة وكلاموأصول فقه

 النظام العرفاني خصوصية  2

 اللغة العربية من أصل  الكلمة ، فالعرفان مشتقة فيأي بتحديد معنى و  ،هو في البيانالعرفان يبدأ كما  مصطلح إن البحث في
يعود أصل الكلمة إلى اللغة اليونانية والتي تعني و  gnoseة يسمى هو المعرفة ، والعرفان في اللغة الأجنبيو " عرف"مصدر 

       وف والفكر الشيعي المعرفة كما استخدمت هاته الكلمة بمعن العلم والحكمة، ويشمل هذا النظام حسب الجابري علوم التص
على الكشف والوصال والتجاذب  منهج خاص بها يعتمد لهاو  ،والكيمياء والتنجيم والسحرعلوم التفسير الباطني الفلسفة و و 
 (112ص  ،2119،نايلي أبي نادر ).إلى العصر الهلنستي لىتعود أصوله الأو لجابري إسم اللامعقول العقلي، و يطلق عليها او 



 

69 

 

الكشف والالهام والنور الذي يقذف بالقلب، فهو معرفة ذوقية وهو يقع عند الصوفية في :بأنه يعرف العام هبشكل"العرفان"و
لبيان عند أرباب اللغة والبلاغيين، وفي مقابل البرهان عند الحكماء يأخذ طابع المنهج عند الصوفية وهو أدنى درجات مقابل ا
 (619ص 2162، بن سماعين موسى)المعرفة
ة علما دخيل تسرب إلى الثقافة العربي»فيعتبره  (باللامعقول العقلي)" الجابري"ما يسميه حسب " العرفاني"ام أما النظ      

الإسلامية مع الفتوحات من الموروث القديم، ويمثل جملة الأفكار، وثقافة العقائد التي سبقت الإسلام، والتي تبلورت وتجلت 
: ويشمل ذلك حسب قوله( 211، ص 2118: الجابري محمد عابد).«مع عصر التدوين في شكل موروث فلسفي علمي

وفلسفة إسماعيلية ونفسير باطني للقرآن الكريم وفلسفة اشراقية كل تجليات الغنوصية والهرمسيةمن تصوف وفكر شيعي »
الكشف "الخ، ويؤسسها نظام معرفي يقوم على ...الباطنية وكيمياء وتطبب وفلاحة نجومية وسحر وطلسمات وعلم التنجيم

( 216ص   2118: الجابري محمد عابد).  «كمنهاج، وعلى ما يسمى باللامعقول العقلي" التجاذب والتدافع"و"والوصال
 .صفة العقل المستقيل، كونه اللامعقول الذي يمثلإيديولوجية الآخر الذي تسرب إلى الثقافة العربية" الجابري"الذي يطلق عليه 

 النظام البرهاني خصوصية  3
          تجربة الهج خاص بها يعتمد على الملاحظة و الطبيعيات والإلهيات والميتافيزيقا ولها منالمنطق والرياضيات و  ضم هو يو 

 .، وأطلق الجابري على هذا النوع من العلوم اسم الـمعقول العقلي الـمستمدة من الـمنطق الأرسطيوالاستنتاج العقلي
العمليات الذهنية التي تقرر صدق قضية ما بواسطة » البرهان بالمعنى الضيق للكلمة على أنه إلى تعريف" الجابري"يذهب و 

أما في المعنى الاصطلاحي فالبرهان هو كل عملية ذهنية تقرر صدق ،ا ضروريا بقضايا أخرى بديهية ربط الاستنتاج، أي ربطها
  (191، ص 2118:لجابري محمد عابدا).«قضية ما
يأتي على رأس التقسيم الثلاثي للنظم المعرفية المؤسسة للعقل العربي بمثابة تجلي " الجابري "كما عبر عنه " البرهاني"فالنظام 
التي أسسها " الأرسطية "العلمي الذي تم نقله إلى الثقافة العربية وتوظيفه، و الذي يرجع أساسا إلى الفلسفة للعقل 

يحدد " التحليلات الأولى" في مستهل كتابه  الذي نجده(   1، ص 2161: عدي محمد) " أرسطو" الفيلسوف اليوناني 
هنا، والغرض الذي  هنبغي أن  نذكر هو الشيء الذي عنه فحصناإن أول ما ي»:ذي يرمي إليه منهجه إذ نجده يقولالهدف ال
، ص 2118:لجابري محمد عابدا).« غرضنا منه هو العلم البرهانـيو ، فأما الشيء الذي عنه نفحص فهو البرهان إليه قصدنا

لطبيعية من حس قوى الإنسان المعرفية ا -حسب قوله –يعتمد»المنهج العلمي والبرهاني الذي " الجابري"ويعتبره  (191
، لا بل لتشييد رؤية للعالم يكون فيها من وتجربة ومحاكمة عقلية وحدها دون غيرها، في اكتساب معرفة بالكون ككل وكأجزاء

التماسك والانسجام ما يلبي طموح العقل إلى إضفاء الوحدة والنظام على شتات الظواهر ويرضي نزوعه الملُح إلى طلب 
 ( 191، ص 2118:ابدالجابري محمد ع)  «اليقين

هدف من النظام البرهانـي يكمن في طلب اليقين عن طريق التجربة الحسية والمـحاكمة العقلية  وهو  فإن "الجابري"وحسب 
كونه   -انـيفالنظام العر  وأي النظام البيانـي  –رؤية عن سابقيه و يرى في هذا الإطار أن النظام البرهانـي بقي متميزا منهجا 



 

70 

 

مـما جعل منه عالما معرفيا )...( يوظف جهازه المفاهمـي والهيكل العام للرؤية التي شيّده العالم و نهج الأرسطي يعتمد على الم
 (116ص  ،2119،نايلي أبي نادر )  والعرفان ويدخل معهما البيان خاصا يختلف عن

 عابد الجابري في استعمال محمدالقطيعة الإبستيمولوجية : رابعا
 بستيمولوجية عند الجابريمفهوم القطيعة الإ 1

ومعناها علم،   Epistémè:مصطلح جديد صيغ من كلمتين يونانيتين هما" Epistémologie"الإبستيمولوجيا      
، 6889الجابري محمد عابد،)".ومعناها علم، نقد نظرية، ومن حيث الاشتقاق اللغوي هي الدراسة النقدية للعلوم  logosو

الإبستيمولوجية الذي استعمله الجابري في التعامل مع التراث، فهو استعمال إجرائي لا غير أما مفهوم القطيعة  ،(11ص 
: القطيعة الإبستيمولوجية تتناول الفعل العقلي، أي التعامل مع التراث بطرقة عقلية، يقول الجابري »على حد تعبيره، كون 

 (61ص6811 ،ري محمد عابدالجاب) .«أردت أن أدرس الإبستيمولوجيا كي أستعملها في التراث»
  ويصرح الجابري، بأن القطيعة التي يدعو إليها ليست قطيعة مع التراث، بل قطيعة مع نوع من العلاقة مع التراث      

إننا لا ندعوا إلى القطيعة مع التراث بمعناه اللغوي، بل »)...( القطيعة التي تحولنا من كائنات تراثية،إلى كائنات لها تراث 
 .«عن الفهم التراثي للتراث، والتحرر من الرواسب التراثية في عملية فهمنا للتراث   التخلي

لم يخض في جوهر هذا المفهوم، وإنما استفاد من فتح " وهذا يعني أن الجابري  ،(22-26ص ، 6889 ،محمد عابدالجابري  )
أن الفلسفة العربية الإسلامية لا تاريخ لها  حيث هذا المفهوم لعدة آفاق بل وأراد الوصول به إلى عدة نتائج معينة، أهمها 
 ".يصف عمله هذا على أنه  توظيف لهذا المفهوم توظيفا جديدا في مجال آخر

فالقطيعة التي أكد الجابري ضرورتها ليست على التراث العربي الإسلامي، بل تناول بالنقد والتحليل الفعل العقلي من أجل 
 (211ص  ،2119،نايلي أبي نادر )  .دة إبداع اشكالية مفاهيم ورؤى جدي

 القطيعة بين الفلسفة المشرقية والفلسفة المغربية طبيعة  2
الخ  وقد كانت إشكالياتها "....ابن سينا " و" الغزالي" ثم " الكندي" فلسفة المشارقة، فلسفة تبدأ من " يعتبر الجابري      

غربية أي الفلسفة العربية الإسلامية في بلاد الأندلس والمغرب العربي عموما الجوهرية هي التوفيق بين الدين والفلسفة، أما الم
إلى حدودها " ابن رشد "فقد فعلت العكس، أي أن إشكالياتها كانت في كيفية الفصل بين الدين والفلسفة، وقد وصل بها 

، ولحظته الثانية هي "ابن سينا " اشها كما ع" الفارابي"اللحظة الأولى هي لحظة حلم ":"القصوى يقول الأستاذ عابد الجابري
 (119،ص 2161 ،جباب محمد نور الدين وآخرون) . "ابن رشد "كما طوره " ابن باجة" لحظة حلم 

ابن طفيل " وقد أقر الجابري بالقطيعة بين المدرسة الفلسفية بالمغرب والأندلس، والمدرسة الفلسفية بالمشرق  الأولى بقيادة    
يوجد نظامان فكريان في تراثنا الثقافي،  »:حيث يقول" اخوان الصفا " وكذا " ابن سينا" الثانية بزعامة ، و "ابن رشد "و" 

أنه داخل الاتصال الظاهري بينهما، كان هناك انفصال نرفعه إلى درجة القطيعة و )...( السينوية والروح الرشدية الروح 
  (  619، ص 2111 ،بن صالح نعيمة) « هج والمفاهيم والإشكاليةالإبستيمولوجية بين الاثنين  قطيعة في آن واحد، المن



 

71 

 

مقاما رفيعا في فكر الجابري، حيث قاطعه مع الفكر السينوي الظلامي الغنوصي اللاعقلاني على " ابن رشد " ولقد اتخذ     
أبعد الأثر في ردة الفعل العربي لقد كرس ابن سينا بفلسفته المشرقية اتجاها روحانيا غنوصيا كان له » : حد تعبيره بحيث يقول

 ،  (11ص ،6889الجابري محمد عابد، . )«الإسلامي وارتداده من عقلانيته المنفتحة إلى لا عقلانية ظلامية قاتلة 
إذا فلسفة قتلت العقل والمنطق في الوعي العربي لقرون  كانت  -حسب تعبير الجابري  –وبهذا فإن الفلسفة المشرقية السينوية 

 .طويلة
، بل "ابن خلدون"و"   بابن رشد"بموقع مميز من خلال مساواته في المرتبة البرهانية " الشاطبي" كما أن الجابري يخص       

يؤكد بأن الشاطبي لم يكن أرسطو عصره في علم أصول الفقه فحسب، بل كان رائدا لفلاسفة العلم المعاصرين في فتوحاتهم في 
 (118، ص 2118: الجابري محمد عابد. )المعرفة العلمية مجال الإبستيمولوجيا، أي علم أصول

وهو يستثني التجربة الأندلسية من هذا الفكر الظلامي، خاصة وأنها فتحت آفاقا جديدة، لأنها قاطعت علم الكلام     
سينا إلى فما دامت الفلسفة قد أوصلها ابن »:وإشكالياته، وقاطعت الفلسفة السينوية وبعض المذاهب الفقهية حيث يقول

قمة اللاعقلانية أو زج بها في قاع الظلامية، قد فشلت في تحقيق حلمها في المشرق  فقد بات عليها الآن أن تبدأ من الصفر 
 (1، ص2162، طرابيشي جورج. )«...في المغرب 

مية حيث أطاح باستقلال مسؤولية أزمة عانتها وتعانيها الثقافة العربية السلا" الجابري"في مشروع " الغزالي"هذا ويتحمل     
الأنظمة المعرفية الثلاث، وشرع الباب وسيعا أمام التداخل التلفيقي بين أجزاء النظم المعرفية تداخل حصل بين البيان والعرفان 

ابن " مسؤولا عن الأزمة التي تجد امتدادها عند" الغزالي"كما بين العرفان والبرهان، ليخرج البرهان منهزما في الأخير وإذا كان 
هناك بالمغرب يجسم لحظة ليدشن مرحلة أخرى في الفكر العربي الإسلامي بالمشرق خاصة، مرحلة " ، فإن ابن رشد"سينا

 (198 - 199 صص ، 2118: الجابري محمد عابد) ".التراجع والانحطاط التي سرعان ما ستعم باقي أرجاء الوطن العربي 
" ابن رشد"و" ابن باجة"و" ابن حزم"وفلاسفة الأندلس والمغرب، بدءً من يثني على علماء " وبالتالي فإن الجابري   
حضور البرهان، وواجهوا استقالة العقل من خلال العرفان الذي هيمن على  -حسبه–الذين مثلوا "ابن طفيل"و "الشاطبي"و

 (611، ص 2162،بن سماعين موسى. )الثقافة العربية فكان زمن الانحطاط
 عابد الجابريتصور  فيالعقل المستقيل  3
جميع تلك الهمجيات الدينية والفلسفية التي يشحنها معه الموروث القديم   »يقصد بالعقل المستقيل اللامعقول العقلي، أي   

قية من ركام الهرمسية والغنوصية والمانوية والصابئة والمجوسية والمزدكية والفيثاغورية والأفلاطونية المحدثة، لاسيما في صبغتها المشر 
.  «ثم أصبحت عناصر منتشرة بعد الإسلام  ،بالإضافة إلى الإسرائيليات وسائر المعتقدات القديمة والسابقة  على الإسلام 

والذي " العقل المستقيل"سيشكل الأرضية التي ينبت فيها الذي هذا اللامعقول هو  (91، ص2162، طرابيشي جورج)
موقع الصدارة في الثقافة العربية الإسلامية، ويمكن متابعة حضور العقل المستقيل  الذي احتل" بالعقل العرفاني"سماه الجابري 

ودعوته إلى الحلول والعامل المشترك بين هذه " الحلاج" ، وفي التصوف مع "والباطنية" والاسماعلية""اخوان الصفا"مع 



 

72 

 

بل تزج بالعقل في متاهات الأسطورة والخرافة،  الاطياف الفكرية هو هيمنة النزعة اللاعقلية التي لا تربط الظواهر بأسبابها
 (  611، ص 2162،بن سماعين موسى.  )وتصبح معه المعرفة نور يقذفه الله في القلب

بحكم أنه هو الذي نقل منتجات العقل " جابر بن حيان " أما أول فلاسفة اللاعقل في الإسلام حسب الجابري، هو      
إن العقل المستقيل أول ما انتقل إلى الثقافة العربية الإسلامية من عناصر »:سلامية يقول الجابريالمستقيل إلى الثقافة العربية الإ

 (86، ص2162، طرابيشي جورج) .«الموروث القديم، وذلك عبر التنجيم والكيمياء ورسائل جابر بن حيان
ل عليه انتقل خاصة عندما بدأت ميزةالعقل العربي، وهو دخي -حسب الجابري-إذن فالعقل المستقيل بهذا أصبح     

الشروحات والترجمات لعدة فلسفات، ولاتصال فلاسفتنا العرب ببعض الديانات والفلسفات الأخرى الغريبة عنه، ويستثني 
على اعتبار أنه أول فيلسوف عربي  وأول فيلسوف عقلي في الإسلام، ولأنه نصر المعقول " الكندي " في ذلك " الجابري"

 (8، ص 2161،محمد عدي ". )غنوص المانويالديني على ال
 

 :ةــــــخاتم
 صاحبإشكالية العقل العربي من حيث البنية والتكوين في فكر في خاتمة هذه الدراسة التي تناولنا من خلالها وفي الأخير و 

ن نخلص إلى جملة من ، المتمثل في شخصية محمد عابد الجابري، يمكن أ(بنقد العقل العربي)المشروع الفكري الشهير المتعلق 
ونهج في التفكير له خصوصية عربية  ينظر إلى العقل العربي على أنه كيان فكري،كان  أن الجابري    :يلي النتائج نجملها فيما

وإنما المقصود به الأداة فكر العربي وما أنتجه من معرفة، بالعقل العربي  ليس الثقافة العربية، وليس ال" الجابري"صود قمف
وفقا لقاعدة عرفية تتحدد  وهو بهذا يحاول الانطلاق في نوع جديد من البحث والاستقصاء قة التي أنتجت هذه المعرفةوالطري

لأن هناك علماء  في مقابل العقل العربي، (العقل الإسلامي)يستبعد فكرة القول بـــ، كما بموجبها الجنسية الثقافية لكل مفكر
أي داخل ثقافتهم وعقلهم هم، وليس من داخل العقل العربي الذي   ،بلغتهممسلمين غير عرب لهم نتاج ضخم مكتوب 

 .تشكل اللغة العربية إحدى أهم أساسياته
بنية الثقافة العربية  ولهذا يعتبر ،تكون ووضعت أسسه الأولى النهائية والمستمرة خلال عصرالتدوين أن العقل العربي قد      

    نسان العربي اليوم مثلما عاشه أجداده في القرون الماضية، وبالتالي فإن العقل العربي، يعيشه الإ(زمن راكد)ذات زمان واحد 
إنما تشكل ككيان وتثبتت أركانه وتعينت حدوده واتجاهاته خلال عصر التدوين،الذي انتهى بانتصار النظام  -حسب رأيه -

 ثلا  في التصوف الذي اكتسح الساحة السنية خاصةالمعرفي العرفاني الذي أدى بدوره بدوره إلى انتصار خطاب اللاعقل مم
فنقل الخطاب اللاعقل ليس فقط إلى مملكة البيان والبرهان، مملكة النقل ومملكة العقل، بل أيضا إلى المملكة العامة مملكة 

 .التقليد والتسليم، ذلك هو عصر الإنحطاط الذي سجل إستقالة العقل العربي البياني و منه والبرهاني
الذي مثلته الإيديولوجية ( النظام البياني: )اعتبر أن العقل العربي قد شاركت في تكوينه ثلاث بنى معرفية مختلفة هيكما       

ابن "ويستثني من الفلاسفة " الفارابي"و" الكندي"الذي أرسى قواعده الفلاسفة المسلمين بدءً من ( النظام البرهاني )السنية و



 

73 

 

دائرة العرفان باعتبارها أدنى مراتب العقلانية  فإن "الجابري"وبحسب  ،الذي مثلته الإيديولوجية الشيعية( النظام العرفاني)و "سينا
 .فإنّها أفضت بذلك إلى تعطل العقل العلمي واستقالته ،تغترف من الأساطير الهرمسية كونها
نتقل خاصة عندما بدأت الشروحات العقل العربي، وهو دخيل عليه ا أصبح ميزة -حسب الجابري-أن العقل المستقيل     

يثني على في المقابل " والترجمات لعدة فلسفات، ولاتصال فلاسفتنا العرب ببعض الديانات والفلسفات الأخرى الغريبة عنه، 
       الذين مثلوا "ابن طفيل"و "الشاطبي"و "ابن رشد"و" ابن باجة"و" ابن حزم"علماء وفلاسفة الأندلس والمغرب، بدءً من 

 .حضور البرهان، وواجهوا استقالة العقل من خلال العرفان الذي هيمن على الثقافة العربية فكان زمن الانحطاط -حسبه–

 :عــــــــقائمة المراج
 الكتب -1
  6811 ،(لبنان)بيروت  ،مركز دراسات الوحدة العربية ،، طمدخل إلى فلسفة العلوم: الجابري محمد عابد -6

 1998، (المغرب)، دار البيضاء1،المركز الثقافي العربي، ط"قراءة معاصرة في تاريخنا الفلسفي " ن والتراث نحالجابري محمد عابد، 
، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت 8ط، "دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية"بنية العقل العربي: الجابري محمد عابد-2
  2118 ، (لبنان)
 .  2118،(لبنان)، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت 61،طتكوين العقل العربي: ي محمد عابد الجابر  -1
 6886،(لبنان)، مركز دراسات الوحدة العربية،بيروت 6ط" دراسات وناقشات" التراث والحداثة  :الجابري محمد عابد -1
 .6881(   لبنان)الوحدة العربية،  بيروت ،مركز دراسات 6، طحفريات في الذاكرة من بعيد: الجابري محمد عابد-1
  2119 ،(لبنان)بيروت  ،الشبكة العربية للأبحاث والنشر ،دط ،التراث والمنهج بين أركون والجابري:أبي نادر نايلة -1
 .2161ر الهدى، دا ،د ط ،"بين اشكالية المنهج وازدواجية التراث" الخطاب الفلسفي العربي الاسلامي المعاصر : الشيخ شبر الفقيه  -7

دار  ،6ط "تحولات الخطاب من الجمود التاريخي إلى مآزق الثقافة والإيديولوجيا" الفلسفة العربية المعاصرة : جباب محمد نور الدين وآخرون8-
 .2161(المغرب) الأمان، الرباط 

 .2162، (بنانل)، دار ساقي، بيروت 2، طمذبحة التراث في الثقافة العربية المعاصرةطرابيشي جورج،  -9

،د ط، دار التنوير العلمي للنشر والتوزيع، عمان قراءة نقدية لمشروع محمد عابد الجابري" هل هناك عقل عربي؟ : غصيب هشام -61
 (.د س)،(الأردن)

 الأطروحات والمذكرات -2
رسالة مقدمة لنيل ) ،"للتراث العربي الإسلامي مفهوم الإبستمولوجية عند محمد عابد الجابري في قراته التحليلية والنقدية  : "بن صالح نعيمة

 2112/2111جامعة الجزائر  ،(درجة ماجيستير في الفلسفة 
 المجلات والدوريات  -3
 .2162، (الجزائر)،جامعة باتنة 61العدد مجلة الإحياء،،النقد ونقد النقد في الفكر العربي المعاصر،دس، بن سماعين موسى -6
مؤمنون بلا حدود للدراسات " طه عبد الرحمان –محمد عابد الجابري " عقل في الفكر الفلسفي المغربي المعاصر اشكالية ال: عدي محمد  -2

 2161والأبحاث، 
 المواقع الإكترونية -4
   www.rabitat-alwaha.netنقد العقل العربي قضية للنقاش،: السيد أحمد -2

    alwaha.net-http://www.rabitat(قضية للنقاش)نقد نقد العقل العربي:عيد عبد الرزاق -3

 

http://www.rabitat-alwaha.net/


 

74 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
قراءة -ومالك بن نبي   ند فكري محمد عابد الجابريع( التراث والحداثة)تكامل صورة الهوية العربية  "بـمداخلة موسومة 

 "-سوسيولوجية
  أسماء لعموري

قسم العلوم : مؤسسة الانتماء ،(الجزائر)علم الاجتماع التنظيم والعمل : أستاذ محاضر أ، تخصص: الرتبـة أستاذ جامعي
 -تبسة -الاجتماعية، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية، جامعة العربي التبسي

asma.lamouri@univ-tebessa.dz
 

  عبايدية  لندة
علم الاجتماع التنظيم والعمل قسم العلوم الاجتماعية، كلية العلوم : د، تخصص.م.طالبة سنة أولى دكتوراه ل

 ،(الجزائر)الاجتماعية والانسانية، جامعة محمد البشير الابراهيمي، برج بوعريريج 
 linda.abaidia@univ-bba.dz

 

 
( العقل العربي)فإنه سيكون علينا أن نلاحظ أولًا أن ما يميز ( العقل العربي) ا أردنا أن نبدأ الحديث عنإذ: ملخص

عتبر واحدة من المواضيع الأكثر والتي ت ;عن الهوية العربية إذ يمكن الإشارة هنا بوصفه عقل الثقافة العربية الاسلامية،
 أو نفسية أو اجتماعية أو فلسفية سواء) التخصصات من العديد دهاعن تتقاطع التيتداولا بين المفكرين والعلماء و 

 إحساسا تعطيه الإنسان، عمر من مبكرة مراحل في جذورها لها إنما به; نولد معطى ليست فهي (.غيرها أو أنثربولوجية
 على بطابعها الجماعة وتطبع عناصرها تتجمع التي الخصائص من مجموعة فهي; والانتماء والانسجام بالوحدة داخليا

 مثل شائعة خارجية وتغيرات (الاجتماعي الواقع) حياتها وطابع (الثقافي) الإبداعي تراثها خلال من الجماعة تاريخ مدار
 .غيرها في واللهجة والتقاليد والعادات الرموز

 من لعربيا للعقل "نبي بن مالك"و "الجابري عابد" من كل  قراءات على الوقوف الدراسة هذه خلال من وسنحاول
 .العربية للهوية المختلفة القراءات خلال

 .الثقافة ;الحضارة ;التراث ;الهوية العربية: الكلمات الدالة

Abstract: 

 If we want to talk about (the Arab mind), we will have to note first that what 

distinguishes (the Arab mind) as the mind of Arab Islamic culture, as it can be noted here 

about the Arab identity; Which is one of the most traded topics between thinkers and 

scientists, with many disciplines (both philosophical, social, psychological, feminist or 

other). They are not given to it; It has its roots in early stages of human life, giving it an 



 

75 

 

internal sense of unity, harmony and belonging; It is a set of characteristics that collect its 

elements and print the group throughout the group's history through its creative heritage 

(cultural) and its nature (social reality) and common external changes such as symbols, 

customs, traditions and tones in others. Through this study, we will try to stand on the 

readings of "Abed Al-Jabri" and "Malik Ben Nabi" of the Arab mind through the various 

readings of Arab identity. 

.Keywords: Arabic identity; heritage; civilization; culture. 

 

 

 

  : مقدمة
إن للهوية الإنسانية بدون شك أهمية عميقة وتاريخا طويلا حافلا بالتناقضات والصراعات والنزاعات ذات الطابع المتحرك 

باستمرار والمتجدد والمتطور على الدوام، بالرغم من الأسس والمكونات الأصلية التي تعتبر من بين الثوابت الأساسية المحافظة 
 . ذاتية الإنسانيةعلى هذه الهوية أو ال

إن مفهوم الهوية يمثل جملة من العناصر المتداخلة والمتشعبة ويكشف عن المغزى الحقيقي للشخصية الإنسانية عبر 
 ..المسارات التاريخية والتحولات الاجتماعية والتغيرات والتطورات الفكرية والثقافية والاقتصادية

من جهة، وللتمييز بين العناصر التي تتكون منها .. ثا قائما للتوضيح والبرهنةحدي  من هنا يصبح الحديث عن الهوية العربية، 
الهوية العربية، وللمشاكل التي تعاني منها هذه الأخيرة من جهة أخرى، وبتعبير آخر، يصبح الحديث عن الهوية العربية حديثا 

مة مرجعية معينة ومحددة، وبحسب ما تمليه الحياة عن الشخصية الإنسانية في إطارها الثابت والمتحول بحسب ما تمليه كل منظو 
العامة، وبهذه الطريقة الواعية والهادفة، تتحدد غاية البحث في مسألة الهوية العربية التي تقوم في ثباتها على الحقيقة الأنطولوجية 

في إطار هذا الحديث عن مسألة  ..وفي تغييرها على الحركة الاجتماعية والفكرية والثقافية والاقتصادية والسياسية( الوجودية)
.. الهوية العربية بين كل عابد الجابري مالك بن نبي تتحدد العلاقة بين الثابت والمتحول بكونها علاقة مسار إنساني اجتماعي

 .تكون فيه الشخصية الإنسانية القاعدة الأساسية في كل شيء.. فكري وثقافي.. حضاري وتاريخي
ثابتة وقيم ناظمة لها، بحكم التشبث المتواصل بها عبر العصور والأجيال وهي في ثباتها، ثبات الهوية متمثلة في مقومات 

عناصرها الجوهرية ومكوناتها الأساسية قد تتعرض لبعض عوامل التطوير، إن لم نقل التغيير الذي تحتّمه طبيعة الكون المتعدد 
قق البعد الانساني الذي لا شك يغني تجارب الهوية ويتيح لها والمتنوع، ويفرضه تفاعل الذات مع نفسها ومع الآخر، مما يح

  .مجالات حيوية خلاقة تقوي فيها دوافع التفتح والإنفتاح، وإمكانيات تبادل التأثير والتأثر

ت وهي في هذا شأنها شأن ثقافات وحضارا. إن الثقافة العربية الإسلامية تتعرض لمحن تحتاج إلى جهود كثيرة للمحافظة عليها
 .أخرى

فلذا لزم السعي إلى معالجة هذا الخلل والبحث في الهوية والتمسك بالقيم النبيلة في الثقافة عامة، وبالمبادئ والقيم والعادات 
  .الحضارات والثقافات)التي هي معلم رئيس من معالم 

ه المرحلة، هي محو الهويات ومحاربة التنوع إن الغاية التي يسعى إليها القابضون على صنع القرار في أزمة السياسة الدولية في هذ



 

76 

 

الثقافي والعمل على إنسلاخ الأمم والشعوب عن مقوماتها، لتندمج جميعها في إطار النموذج الغربي الأقوى إبهاراً والأشد 
 .دين إسلاميافتنانًا في هذا العصر، فالمواطن العربي هنا لابد أن يكون متمسكا بقيمه وثقافته العربية من حضارة وثقافة، و 

 بن ومالك الجابري عابد بين المختلفة القراءات على بناءً  العربية الهوية تكامل موضوع تناول الحالية دراستنا خلال سنحاول
 :الآتية المحاور على معتمدين نبي

 .رؤية تحليلية لصورة الهوية العربية بين الأنا والآخر -11
 .نماذج تصورية حول الهوية العربية -12
 .مقومات الهوية العربية -13
 .إشكالات الهوية العربية ضمن سياقات عابد الجابري ومالك بن نبي -14

 :رؤية تحليلية لصورة الهوية العربية بين الأنا والآخر :أولا
بعمق الحياة وتعتبر من أكثر المفاهيم تغلغلا فللهوية أهمية كبيرة فنجد بروزها في عدة مجالات علمية ولا سيما العلوم الإنسانية، 

الثقافية والاجتماعية والعقائدية، وعلى الرغم من البساطة الظاهرة فيها إلا أنها تتضمن درجة عالية من الصعوبة والتعقيد 
 .والخصوصية

وهذا راجع الى بلوغ التنوع، وتؤكد الدراسات السوسيولوجية أن لكل جماعة أو أمة مجموعة من الخصائص والمميزات 
سية والمعيشية والتاريخية التي تميزها عن غيرها والتي تعبر عن كيان ينصهر فيه قوم منسجمون ومتشابهون بتأثير الاجتماعية والنف

  .هذه الخصائص والمميزات التي تجمعهم على الهوية
أكبر من ومن هذا الشعور ذاته، يستمد الفرد إحساسه بهويته وانتمائه؛ لأنه ليس مجرد فرد نكرة تائه، وإنما يشترك مع عدد 

أفراد الجماعة في المعطيات والمكونات والأهداف، والذين ينتمون إلى ثقافة مركبة من جملة من المعايير والرموز والصور داخل 
 .المجتمع ليعطي وينتج ويفكر

 الهوية خاصة بالإنسان والمجتمع، الفرد والجماعة، هي موضوع إنساني خالص، فالإنسان هو الذي ينقسم على نفسه، وهو
الذي يشعر بالمفارقة أو التعالي أو القسمة بين ما هو كائن وما ينبغي أن يكون، بين الواقع والمثال، بين الحاضر والماضي، بين 

 .(66، ص2162حسن حنفي حسنين، ) .الحاضر والمستقبل

، ص 6881ا، جميل صلي".الشيء عينيتّه وتشخصه وخصوصيته، ووجوده المنفرد له"على أنها " الفرابي"حيث عرفها 
111.     *محمد عابد الجابري"الدكتور  هو الهوية كتاباتهم علىالمفكرين العرب الذين اهتموا في   ومن أشهر" 

و وطنية  -وجمعوية -فردية  -": الهوية "، تتحرك من خلالهم أن هناك ثلاثة مستويات "الجابري عابد"والذي أشار إليه 
 :قومية

" أنا"ة، قبيلة كانت أم طائفة أم جماعة معينة، هو عبارة عن هوية متميزة ومستقلة عبارة عن فالفرد داخل الجماعة الواحد -
 ".الآخر"تضع نفسها في مركز الدائرة عندما تكون في مواجهة مع هذا النوع من " أنا: "داخل الجماعة نفسها" آخر"لها 



 

77 

 

" أنا"يميزها داخل الهوية الثقافية المشتركة، ولكل منها  والجماعات، داخل الأمة، هي كالأفراد داخل الجماعة، لكل منها ما -
 .من خلاله وعبره تتعرف على نفسها بوصفها ليست إياه" آخر"خاصة بها و

والشيء نفسه يقال بالنسبة للأمة الواحدة إزاء الأمم الأخرى،غير أنها أكثر تجريداً وأوسع نطاقاً وأكثر قابلية للتعدد والتنوع  -
 .والاختلاف

الذي تواجهه، وهذه الدوائر غير ثابتة تتغير، وتتسع وتضيق حسب " الآخر"المستويات الثلاث تتحدد أساسا بنوع  هذه
 .11، ص2161/2161 بريجـة شريفـة، .الظروف و المصالح

المنهج يسير بقارئه من البسيط إلى المعقد والمتشعب، معتمدا في ذلك على " مسألة الهوية" أما عابد الجابري في كتابه 
مستدلا .. معتمدا في ذلك على المقارنة والأمثلة المعيشة" الهوية"التعليمي، وذلك من خلال محاولة تبسيط مصطلح أو مفهوم 

في التحليل والتفسير والنقد  كطريقة لمعالجة " الحكم"بنماذج مستوحاة من الواقع المعيشي الموضوعي الذي جعل منه .. ومبرهنا
 .61، ص 2162محمد عابد الجابري،  .المرتبطة بمسألة الهوية العربية الإسلامية.. بة والمعقدةهذه الإشكالية المتشع

فالعربي ليس وجوداً جامداً، إنه هوية تشكل ومصير، ولذلك فأن يكون الإنسان " حالة نزوع عند هدف" إذ اعتبرها أنها
ية العربية القائمة، بوحدة اقتصادية، ونوع ما من الوحدة عربياً، هو أن يكون عروبياً أي نزوعاً نحو تعزيز الوحدة الثقاف

  ."السياسية
 حسن عجاج، .أن يشعر بأنه عربي فعلاً عندما يتعرض شعب أو فرد عربي لعدوان أجنبي: "كما أن هوية العربي عنده هي

 .، د ص2126
إنها هوية تتشكل . و ماهية ثابتة جاهزةليس وجودا جامدا ولا ه" العربي"فـ : "حيث يقول الجابري مثلا عن هوية العربي

بل إن هذا النزوع ليس شيئا آخر سوى التعبير الإيجابي عن ذلك الشعور خارج أوقات الأزمات، : "ويضيف قائلا". وتصير
محمد عابد الجابري،  ".بصورة أقوى وأرحب" الأنا"ونزوع حالم لتأكيد " الآخر"وهل الهوية شيء آخر غير رد الفعل ضد 

 .61، ص 2162
 :نماذج تصورية حول الهوية العربية -12

عرفت الساحة الفكرية والثقافية العربية عموما والجزائرية خصوصا حراكا واسعا تجاه التراث الفكري لمالك بن نبي وضرورة تبني 
وقد تبلورت أفكار  أفكاره و إنتهاج منهجه لا سيما بعد ما عرف تطبيق منهجه في كل من أندونسيا و ماليزيا نجاحا بارزا،

 :ومن محاوره الكبرى مايلي مالك بن نبي في مصطلحات علمية معدودة تعتبر مفاتيح كل إنتاجه الأدبي
 لقد شاع استعمال مفهوم الحضارة، وعندما يوصف بها شعب أو أمة فمعنى ذلك أنه :  الحضارة عند مالك بن نبي

خر جاء ذلك في العصر الحديث نتيجة الدراسات التي أجراها متقدم وراق، وعندما يوصف بنقيضها ذلك فمعنى أنه متأ
، 6899التوبة غازي،  .توينبي و شينغلر و سوروكين و التي قسمت التاريخ و المجتمعات على أساس وحدات حضارية

 . 21ص 
تيح لمجتمع معين أن يقدم نابع من دراسة دقيقة للواقع، فالحضارة هي مجموع الأخلاقية والمادية التي ت" مالك بن نبي"و تحديد 

لكل فرد من أفراده، في كل طور من أطوار وجوده المساعدة الضروريةـ أن الحضارة هي انتاج فكرة حية تطبع على مجتمع في 
مرحلة ما قبل التحضر، الدفعة التي تجعله يدخل التاريخ، فيبني هذا المجتمع نظامه الفكري، طبقا للنموذج المثالي الذي اختاره، 



 

78 

 

لى هذا النحو تتأصل جذوره في محيط ثقافي أصيل يتحكم بدوره في جميع خصائصه التي تميزه عن الثقافات الأخرى، إن و ع
الفكرة المسيحية قد أخرجت أوروبا الى مسرح التاريخ، و لقد بنت عالمها الفكري انطلاقا من ذلك، و مع عصر النهضة 

( أرسطو)المؤرخ لتلك الأفكار و( أفلاطون)باعث الأفكار و ( سقراط )استعادت اكتشافها العالم الاغريقي فتعرفت على 
صبغة ( توماس لاكويني)مشرعها، غير أن هذا العالم الذي التقت به ثانية وهي تقتفي أثر الحضارة الاسلامية قد اكتسى منذ 

 .12-16، ص ص 6881عمر مسقاوي،  .مسيحية

لوك وطريقة في العمل والبناء، إن مشكلة الثقافة التي يطرحها مالك بن نبي فالثقافة إذن نظرية في العرفة، ومنهج في الس-
 :يمكن تحديدها وفق مقاربتنا عبر ثلاثة مستويات

611، ص 6891، مالك بن نبي. 

والتي  المستوى المعرفي بتجاوز التكديس إلى البناء وهدم الأفكار المرسخة لما يسميه بالقابلية للاستعمار لدى الفرد، :أولا    
الفكرة الميتة وهي الفكرة التي خذلت أصولها وانحرفت عن نموذجها المثالي ولم يعد لها جذور في : تتحدد من خلال أنواع أهمها

محيط ثقافتها الأصلي وتعبر عن الجانب الذي يسميه بالاستعمار والجانب الذي يطلق عليه القابلية للاستعمار، والفكرة 
قدت شخصيتها وقيمتها الثقافية بعد أن فقدت جذورها التي ظلت في مكانها في عالمها الثقافي القاتلة هي الفكرة التي ف

 .628، ص 6896مالك بن نبي،  .أي تلك الأفكار التي نستعيرها من الغرب"الأصلي 

لواجبات على المستوى السلوكي ويحدده مالك بن نبي من خلال المنطق العملي والصناعة وتحقيق الفائض في ا: ثانيا -   
 .وتوجيه رأس المال، والفعالية حساب الحقوق

فالثقافة هي التي تحدد السلوك الفعال حيث يتحقق الانسجام بين سلوك الأفراد وأسلوب الحياة في المجتمع، وتنشأ رقابة بين 
يقاف الانحراف أو الخطأ في الطرفيين رقابة طبيعية إذا اختل شيء ما في سلوك الأفراد تنشأ ردود الأفعال في أسلوب الحياة لإ

 .وهذا التكوين ينشأ مع الطفل منذ اليوم الأول في المهد . السلوك والعكس بالعكس 

المستوى الوجداني وهو التوجيه الأخلاقي والعناية بالذوق الجمالي واستحضار الفكرة الدينية المركبة التي يمكن لها : ثالثا -   
ناء الحضارة، فالدين هو وحده الذي يستطيع أن يؤسس مجتمعا وليس العلم  كما أن المجتمع أن تبني الإنسان ليقوم بدوره في ب

. لا يقوم على غير المبدأ الأخلاقي الذي يقوم ببناء عالم الأشخاص الذي لا يتصور بدونه عالم الأشياء ولا عالم المفاهيم
ظهرا، يتطلب تنظيمه الشكلي من حيث ملبسه والمجتمع الذي تأسس وتكونت وحدته على أساس أخلافي يتطلب صورة وم

الأشياء التي تتصل بالقيم الجمالية، لذا لا بد من الثقافة أن تمدنا بالذوق الجمالي وتنمي فينا هذا . ومعاشه وترتيب أشياء بيته
 .الذوق

وإذا  . ت الحضارةومن هنا تتبين أن مشكلة الحضارة هي مشكلة الثقافة، وإصلاح المنظومة الثقافية أساس لحلول مشكلا
كانت شبكة العلاقات الاجتماعية سوية بين أفراد المجتمع، وإذا ما تكون للمجتمع عبر التاريخ قيم أخلاقية تحافظ على 

، ص 6899مالك بن نبي، تماسك وانسجام أفراده معاً، فسيعيش متسقاً ضمن جو محكم من النظام والجمال والذوق،
611.  



 

79 

 

اً أدبياً وعملياً يتفاعلون من خلاله بفاعلية ما يملكونه من طاقات ومواهب وإمكانيات فيبدعون بحيث تشكل لأفراده منطلق
أعلى وأقصى ما يمكن من الفوائد والوسائل المتاحة لهم، فيحولون كل هذه القيم النظرية والأخلاقية والجمالية الذوقية إلى 

لة الثقافة، ومن ثم حل مشكلة الحضارة، ومن ثم التوقيع صناعات ومهن وإنتاج سلعي، فإذا فعلوا ذلك أمكنهم حل مشك
 .على صفحات التاريخ وتأكيد الشهود الحضاري

 ،616، ص 6899مالك بن نبي. 
 :مقومات الهوية العربية -13

ارية للخفاظ على الهوية العربية بكامل خصوصياتها لابد من الحفاظ على أهم المقومات الأساسية التي تعتبر الأعمدة لاستمر 
الهوية العربية دون المساس بها وزعزعتها، فالحفاظ على التراث، الحضارة، الثقافة، خاصة الدين الإسلامي الذي يعد أقوى 

 .مقوم لكل شيء بصفة عامة والهوية العربية بصفة خاصة
كلّ ما هو حاضر 'رفّه بأنهّ التّراث كلّ ما خلّفه الماضي، لكنّه بقي حيًّا في الحاضر، وفي موضع آخر ع" عابد الجابري"عدّ 

الحضور والتّأثير " عابد الجابري"فاشترط  'فينا أو معنا من الماضي، ماضينا نحن أم ماضي غيرنا، القريب منه أو البعيد،
  .11، ص2161/2161 بريجـة شريفـة، . والفاعليّة في التّراث

حين نتحدث عن الوطن العربي، فالإسلام بالنسبة الى العرب ف ؛أيضا هنا نشير إلى أن الدين يعتبر أحد مقومات الهوية العربية
للهوية العربية، والاسلام في نظرنا أكثر " الاسلامية"ليس شبيها بأي دين آخر لقومية ما، حتى نذهب أحيانا الى إضافة نعت 

 .ربيةمن دين، بل إنه ثقافة وحضارة، وبهذا المعنى يعتبر عنصرا غالبا في  تشكيل وتطور الهوية الع

إن للعرب هوية قومية واحدة، ونقول إنه بقدر ما يتجلى عنصر وحدة هذه الهوية، يتجلى عنصر تنوعها، ويرجع هذا التنوع 
الى الطبيعة المنفتحة للهوية العربية، الأمر الذي يجعلها في تفاعل دائم مع غيرها، تستوعب الجديد المبدع، وتختزن الأصيل من 

 .هذا ما أعطاها طابعا عالميا. التقليد الأعمى الخصوصية القومية، وترفض

 :أما العلامة مالك بن نبي، فأخذ الحديث عن المقومات مرورا بالحضارة والثقافة على النحو التالي-

 :عناصر الحضارة في فكر مالك بن نبي*

ي خصوصا، يلمس مدى إن المحلل للمنهج الذي اعتمده مالك بن نبي في تركيب الحضارة عموما، وفي المجتمع الإسلام
استفادة مالك بن نبي من تكوينه الهندسي في تعامله مع الأسلاك ومع المادة، وفي تكوينه الإسلامي، في صقل عقله وقلبه، بما 

   .12، ص 6881عمر مسقاوي،  سماه بالظاهرة القرآنية، وما نتج عن ذلك لينعكس كله، في شكل منهج

تاريخية دينية جسدتها معادلته التي  عنه بالإبداع المنهجي، ممثلا في أول نظرية فلسفية، تحليلي تركيبي، وظيفي، وهو ما عرف
  :تعيد إشكالية الحضارة إلى وجوب البدء لحل ثلاث مشكلات أساسية هي

 .مشكلة الإنسان ومشكلة التراب ومشكلة الوقت

تخدمين التراب والوقت في بناء يجب أن نصنع رجالا في التاريخ مس»فحسب مالك بن نبي كي نقيم حضارة ما 
 .688، ص2112مالك بن نبي، .«أهدافهم



 

80 

 

إن الإنسان في هذه المعادلة هو مفتاح الإشكالية وهو أساس البناء فيها ويحتكم مالك بن نبي إلى ما يسميه بمختبر التاريخ 
 "قتالإنسان، التراب، الو : "ليدلنا على المركب الذي يتدخل في تركيب العناصر الثلاثة 

كي يكون بها حضارة ويؤكد مالك بن نبي  هنا بالخصوص على عامل الدين كمركب عام لجميع أنواع الحضارات الإنسانية،    
والحضارة الإسلامية في حياة محمد أو الحضارة البوذية وأثرها فكرة ( توينبي)كما هو الحال بالنسبة للمسحية في الحضارة الغربية 

 (.كوتاما)

إلى نتيجة مؤداها أن مشكلة الحضارة لا تحل باستيراد منتجات حضارية موجودة، ولكنها تتطلب  بن نبيوخلص مالك      
 :على النحو التالي حل ثلاث مشكلات جزئية

 .مشكلة الإنسان وتحديد الشروط لانسجامه مع سير التاريخ -6

 .مشكلة التراب وشروط استغلاله في العملية الاجتماعية -2

 .وبث معناه في روح المجتمع ونفسية الفردمشكلة الوقت  -1

وقت، من هنا يمكن القول أن هذه العناصر الثلاثة تتجلى في كونها عوامل ومقوات الهوية +تراب + إنسان = إذن فالحضارة 
 إضافة الى(+ التراب)ووجود حيز أو مكان لقيام هوية عربية (+  إنسان)العربية، فهي تحتاج الى خصوصية إنسانية بوجود 

 (.الوقت)توفر العامل الزماني 

 ينطلق تعريف مالك بن نبي للثقافة من نقد المنظور الرأسمالي القائم على الفردانية، ومن  :نبي بن مالك عند الثقافة
المنظور الشيوعي القائم على الجماعية، ثم يبرز خطأ تركيز بناء مفهوم الثقافة على الفرد  أو الجماعة فقط يبين مفهومها 

الأخلاق، الجمال والذوق، المنطق العلمي، الصناعة :  لإسلام القائم على تركيب أربعة عناصر أساسية هيفي ا
 .والتكنولوجية ، ومكمن العلاقة القائمة بين هاته العناصر الأربعة في زمن فاعل يصنعه الإنسان نحو التحضر هي الثقافة

اة الاجتماعية، وهي نظرية في السلوك الاجتماعي، وليست نظرية في فالثقافة هي علاقة عضوية في سلوك الفرد، وأسلوب الحي
 .86- 81، ص ص 6891مالك بن نبي،  .المعرفة

من الصفات الخلقية والقيم الاجتماعية التي تؤثر في الفرد منذ ولادته، وتصبح لاشعورياً العلاقة مجموعة :" فالثقافة هي 
 .11ص ،6891مالك بن نبي، ."ذي ولد فيهالتي تربط سلوكه بأسلوب الحياة في الوسط ال

نستشف من هذا الكلام، أن مالك بن نبي يرى أن الثقافة فلسفة وقيم خلقية فردية واجتماعية تؤثر في تكوين وتنشئة الفرد 
. شكل فيهمنذ الطفولة، بحيث تصبح نمطاً لصيقاً بحياته، ووشماً مميزاً لسلوكه، يصنع بها كل دقائق حياته، وفق النمط الذي ت

المحيط الذي تتشكل فيه كل جزئية من جزئياتنا، وهي تتمثل بوظيفة الدم في جسم الإنسان، فهو يتركب من : وبذلك فهي
الكريات الحمراء والبيضاء، وكلاهما يسبح في سائل واحد هو البلازما ليغذي الجسد، والثقافة في ذلك الدم، الذي في جسم 

وكل هذه الأفكار منسجم في سائل واحد . كار الصفوة، كما يحمل أفكار العامة والخاصةالمجتمع، يغذي حضارته، ويحمل أف
المحيط الفكري والنفسي والاجتماعي : فالثقافة إذن هي. من الاستعدادات المتشابهة والاتجاهات الموحدة والأذواق المناسبة



 

81 

 

لخبرة المعرفية والسلوكية والأخلاقية والجمالية، وفي والأخلاقي والروحي، الذي يحتضن الوجود الإنساني في المجتمع ويدعمه با
 .هذا المحيط تتشكل طباع  وشخصيه وذوق الفرد الثقافي محكومة بالسنن النفسية والآفاقية

 .86 ،6891مالك بن نبي،  .فالهوية العربية لها خصوصية ثقافية تختلف عن هويات الآخرين-

 :عابد الجابري ومالك بن نبيإشكالات الهوية العربية ضمن سياقات  -16

والخراب والدمار والاستغلال والاستعمار .. فكيف يمكن النظر إلى الإنسان كإنسان، بعيدا عن كل أنواع التسلط والعنف
من هنا كذلك تأتي أهمية عنوان كتاب الجابري مسألة .. ، التي أصبحت تنخر وتهدد الهوية الإنسانية..والوحشية والعدوان

وهكذا : "حيث يقول".. ما العربي؟"الذي قسمه إلى ثلاثة أقسام بالإضافة إلى المدخل " والغرب.. روبة والإسلامالهوية، الع
فإذا تعلق الأمر مثلا بالأوروبي العادي الذي يتشكل وعيه بواسطة وسائل الإعلام ويخضع بالتالي لتقلبات الظروف فإن 

 منطقة فيها بترول وجماعات إسلامية "لأقل، إما لشيء ينتمي إلى يحيل، عنده، في الظرف الراهن على ا" عربي"الوصف 

أما إذا توجهنا بالسؤال إلى شخص أصله من .. يزاحمه على العمل أو في المقهى والشارع والسكن" مهاجر"وإما إلى " متطرفة
أو مهاجرا سريا، فإنه سيجيب  تلك المنطقة الممتدة من المحيط الأطلسي إلى الخليج يعيش في أوروبا عاملا أو لاجئا سياسيا

محمد عابد الجابري،  ."رغوب فيه يتعرض لممارسات عنصريةالعربي شخص غير م: "بالفرنسية أو بالعربية أو بالأمازيغية قائلا
 .69، ص 2162

مضيفا الاستعمار  ..السياسية وإلى أزمة الديمقراطية"يرجع أصل مشكلة الهوية العربية إلى الإرادة " عابد الجابري"ن المفكر إ*
وهذا في رأيه سبب من الأسباب التي عرقلت تحقيق الوحدة العربية، مما مارس . على عكس الوحدة الأوروبية.. وسياسة التبعية

 .69، ص 2162محمد عابد الجابري،  ". .تأثيرا على مسألة الهوية

ك أن الحضارة هي الشروط اللازمة لأي اجتماع بدوره، أخذ مشكل الحضارة الحيز الكبير في تفكيره ذل" مالك بن نبي* "
حضاري مستقر، و هي حصانة لحياة الإنسان و فيها تأمين على مصيره و توفير لاحتياجاته، وحفاظ على شخصيته الوطنية 

 ".إنني أؤمن بالحضارة على أنها حماية للإنسان لأنها تضع حاجزا بينه وبين الهمجية "الدينية هذا يتجلى في مقولته 
 الصالح

 .11، ص6899عزيز محمد، 

حول الهوية العربية فيتضح أن هدفنا ليس " مالك بن نبي"و" محمد عابد الجابري"بإمكاننا أن ننطلق مما تم ذكره من سياقات *
المقارنة في ذاتها ولا تكريس نوع من التوجهات، إن ما نهدف إليه أساساً هو التعرف على خصوصيات الهوية العربية من 

ل القيام برحلة في نظر العرب والغرب للهوية في إنتاجها وتشكيلها، فالتعرف على الشيء من داخله أفضل بكثير من خلا
عن نظرة تحليلية ونقدية في " مالك بن نبي"و" عابد الجابري"الوقوف عند وصفه من خارجه، خصوصاً ما تم إصداره من قبل 

هذا ولا بد . ة غربية تحاول طمسها من خلال جعل العرب ضمن تبعية غربيةآن واحد لهوية المواطن العربي خاصة أمام هيمن
من التأكيد هنا من جديد على أن ما يهمنا أساساً ليس الهوية العربية كبنية ميتافيزيقية بل كيفية الحفاظ عليها بتكريس العقل 

 .المبين، القرآن الحكيم العربي كأداة ووسيلة للدفاع على أصالتها بالرجوع واللجوء إلى الكتاب العربي



 

82 

 

 :خاتمة

، نجد أن موضوع الهوية بصفة عامة "مالك بن نبي"و" عابد الجاري"في الأخير ومما سبق ذكره عن الهوية العربية بين سياقات 
العربي والهوية العربية خاصة، احتل ولا يزال يحتل حيزا واسعا في الفكر القومي العربي، نظرا لما شهدته قضية الهوية في الوطن 

 .من إشكاليات وتحديات فرضتها تعدد الانتماءات الإثنية والمذهبية والدينية والجهوية والوطنية

إن نجاح أي بلد من البلدان العربية في الحفاظ على الهوية والدفاع عن الخصوصية، مشروط بمدى الحفاظ على الثقافة العربية  
 الاسلامية،  

ميركيًّا أو فرنسيًّا، أو غير ذلك؛ بل يجب أن يحافظ على هويتيه وثقافته وعاداته وأخلاقه، فالفرد العربي ليس مجبر أن يكون أ
 .مع الاستفادة بالطفرة العلمية الناتجة عن الحداثة دون المساس بخصوصيات التراث

 
  :قائمة المراجع

  .2162لوحدة العربية، بيروت، لبنان، ، مركز دراسات اوالغرب.. مسألة الهوية والعروبة والإسلام :الجابري محمد عابد -16
عمر كامل مسقاوي، عبد الصبور شاهين، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، . ، تشروط النهضة: بن نبي مالك-12

 .6891دمشق، 
 .6896، دمشق، 11، دار الفكر المعاصر، ط في مهب المعركة: بن نبي مالك-11
 .6899، دمشق، 12ر الفكر المعاصر، ط ، دابين الرشاد والتيه: بن نبي مالك-11
 .2112، دار الفكر،6، طتأملات: بن نبي مالك-11
 .6891، دمشق، 11دار الفكر، ط عبد الصبور شاهين،  .، تمشكلة الثقافة: بن نبي مالك-11
 .2162، القاهرة، مصر، 16، المجلس الأعلى للثقافة، طالهوية: حسنين حسن حنفي-11
دراسة سوسيو ثقافية لبعض -ثقافية  وأثرها على  الهوية الثقافية للمجتمع الجزائري -غيرات  السوسيوالت :شريفـة بريجـة-19

 في العلوم ، للحصول على شهـادة أطروحـة دكتوراه2161/2161السنة  -مؤشرات التغير نموذجا عبر بعض المدن الجزائرية
 .، الجزائر12جامــعة وهـــران ، 2 في علـم الاجتماع

 .6881، الشركة العالمية للكتاب، الجزء الثاني، بيروت، لبنان، المعجم الفلسفي: ا جميلصلي-18
 .6881، بيروت دار الفكر المعاصر، مشكلات الحضارة مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي: عمر مسقاوي-61
، مارس 192الوعي الإسلامي، العدد ، أنموذج المقارنة، مفهوم الحضارة في القرآن الكريم و مالك بن نبي: غازي التوبة-66

6899. 
  .6899، مارس 192، مجلة الوعي الإسلامي، العدد مشكلة الحضارة في فكر مالك بن نبي: محمد الصالح عزيز-62
  . net/article/268742https://www.ammonnews.، الأمة العربية وفقدان الهوية: حسن عجاج-61

  .61:19على الساعة  2126ماي  11: تم استرداده من الموقع الإلكتروني يوم
 

 

https://www.ammonnews.net/article/268742


 

83 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 مكونات وخصائص العقل العربي 
Components and characteristics of the Arab mind 

 1آمال حواطي
 ahoo.frhaouatia@y ،جامعة غرداية، الجزائر1

 2أسامة بارود
 ghardaia.dz-baroud.oussama@univ ،، الجزائرالكبير بجامعة غرداية، مخبر الجنو 2

 :الملخص
نسقه الكامل  لعربي ضمنتعتبر التاريخانية العالمية والواقعية التي نعيشها اليوم نقطة انطلاق وتقييم لتمركز العقل ا

خاصة ضمن النسق السوسيوثقافي وذلك من خلال التطور والتنامي الذي يشهده النسق العالمي في وقتنا الراهن  والمتكامل
والذي يظهر من خلال جملة من مؤشرات القياس يثبت أن هناك عناصر للتأخر   والذي يقابله تباطؤ في الفكر العربي وتطوره

تسارعة في الفكر والمعرفة المتجددة تحديدا، فمعرفة عوامل التباطؤ والتخلف النسبي مرتبط بمعرفتنا النسبي وصعوبة المواكبة الم
لمكونات وخصائص العقل العربي ضمن بيئته وبنيته الاجتماعية والثقافية والتي تتشكل من خلالها أو بالتوازي مع البنية 

لي وهذا ما هدفنا إليه في ورقتنا البحثية هذه، إذ توصلنا إلى أن السياسية والاقتصادية وغيرها من الوظائف ضمن النسق الك
عوامل الضبط التي ينتجها الواقع الاجتماعي وكذا العناصر الثقافية التي يرتكز عليها المجتمع وبنياته سواء كانت عادات 

لعقل العربي ايجابيا من جهة وكذا وتقاليد، أعراف واعتقادات ، ممارسات، عصبية وقبلية وكذا انتماءات كلها تعبر عن هوية ا
في جوانبها السلبية من جهة أخرى والتي تعتبر من المعوقات الوظيفية الكابحة للتطور وإنشاء معرفة بخصائص القطيعة 

 .ابستمولوجية الحديثة والمعاصرة
 .المكونات_ العناصر _ السوسيوثقافي _ العقل العربي : الكلمات المفتاحية

Summary: 

The global and realistic historicalism that we live in today is considered a starting 

point and an evaluation of the centralization of the Arab mind within its complete and 

integrated pattern, especially within the sociotultural pattern, through the development 

and growth witnessed by the global order in our  present time, which is matched by a 

slowdown in Arab thought and its development, which appears through a number of 

measurement indicators that prove that there are elements of the relative delay and the 

difficulty of accelerated keeping pace with the renewed thought and knowledge in 

particular,  Knowing the factors of slowdown and relative backwardness is linked to our 

knowledge of the components and characteristics of the Arab mind within its environment 

and its social and cultural structure, through which it is formed or in parallel with the 

political, economic and other functions within the  overall pattern, and this is what our 

goal is.  In our research paper, as we concluded that the controlling factors produced by 

the social reality, as well as the cultural elements on which society is based and its 

mailto:haouatia@yahoo.fr
mailto:baroud.oussama@univ-ghardaia.dz


 

84 

 

structures, whether they are customs and traditions, norms and beliefs, neurological and 

tribal practices, as well as affiliations, all express the identity of the Arab mind positively 

on the one hand and in its negative aspects.  On the other hand, which is considered one of 

the functional impediments to development and the creation of knowledge of the 

characteristics of the quran Epistemological malleability of modern and contemporary. 

 Keywords:  The Arab mind _ Alsosiothagavi _ the elements _ the components. 

 

 : مــقــــدمــــــة

يعتبر المجتمع العربي من المجتمعات التي أثيرت حولها العديد من التساؤلات والإشكالات في مجالات عدة، خاصة 
نثروبولوجي وقبل ذلك ضمن الإطار الفلسفي للمعارف وذلك من اجل فهم بنيتها ضمن المجال السوسيولوجي وكذا الا

وتشكلها لما يعرف عليها من تعقيد وباعتبارها أرضية خصبة للدراسات منذ القدم حيث لم يكن الامر اعتباطيا إذ ظهرت 
بالتغيير والتغير المستمر على جميع هذه الاهتمامات كون أن المجتمعات العربية شأنها شأن باقي المجتمعات الأخرى تتميز 

الأصعدة سواء كان على الصعيد الثقافي أو الاجتماعي، السياسي أو الاقتصادي وغيرها من الأبنية الأخرى، ففي ظل 
التغيرات الحاصلة اليوم في عالمنا وفي ظل التطور الذي يشهده النسق العالمي، نلاحظ تراجع كبير في الفكر العربي وفي 

ت العربية من خلال  صعوبة المواكبة ومما تعانيه من مشاكل ضمن نسقها العام، وهذا التأخر لمس العديد من الجوانب المجتمعا
بما في ذلك النخب ضمن الاطار المعرفي، إذ أصبحت الذاتية اليوم تغلب على الفكر العربي والمفكر العربي أو ما يسمى 

لموضوعية للتحليلات والتفسيرات العلمية والمنطقية، التي من شأنها أن تفضي بالنخبة العربية، مبتعدين بذلك عن الجوانب ا
إلى عوامل المواكبة والانتقال من مرحلة الانحطاط والتخلف إلى مراحل التقدم والتطور، إلا أنها هذا الأمر مرتبط بالعديد من 

ية للبنية الفكرية والاجتماعية العربية عموما من المتغيرات، التي ترتبط هي الأخرى بامتدادات سوسيوتاريخية وكذا سوسوثقاف
 .خلال جملة من المحددات الموجهة والمشكلة للفكر وصولا إلى ما هو عليه اليوم

كما يتشكل المجتمع العربي من مجموعة من الأبنية الثقافية، الاجتماعية، السياسية، الاقتصادية والمؤسساتية، التي 
رى خاصة البناء الاجتماعي والثقافي واللذان يلعبان دورا كبيرا في تحديد سلوكات الافراد تميزها عن باقي المجتمعات الأخ

من وتوجهاتهم وبناء أفكارهم وذلك لما يحملانهما من سمات ومعارف ونقصد بذلك كل من الثقافة السائدة وما تتضمنه 
لتنشئة الاجتماعية وما إلى ذلك من عناصر وكذا الجانب الديني والضبط الاجتماعي وا عادات وتقاليد وقيم وممارسات 

الأساسية للمجتمعات، لذلك نحاول فهم هذه البنية وعلاقتها بمحددات الفكر العربي وخصائص من خلال طرحنا 
 : للتساؤلات التالية

 ماهي محددات الفكر العربي وخصائصه؟  -
 ما علاقة الثقافة بمحددات الفكر العربي؟  -
 ور في تحديد الفكر العربي وتخلفه؟  هل للسمات السوسيوثقافية د -

 



 

85 

 

 

 : منهج الدراسة

وللإجابة عن تساؤلاتنا المطروحة، تم الاعتماد على المنهج الوصفي، من أجل فهمنا للواقع كما موجود من خلال  -
 . تحديد المؤثرات والخصائص لتساؤلاتنا المطروحة

 : تــمـهيـــد

المفاهيم، وكذا التطرق إلى التنظيرات المختلفة التي تناولت موضوع يمكننا من خلال مدخلنا هذا عرض مجموعة من 
الثقافة والمجتمع ووسائل الضبط كأهم محددات ومشكلات للعقل البشري عموما وسلوكه ومحاولة تفسيرنا وإعطاء قراءة 

  .تنا ضمن ورقتنا البحثية هذههو عليه العقل العربي والبنية الاجتماعية فيه بوجه أخص والتي هي محور تساؤلا سوسيولوجية لما

 بعض المفاهيم المرتبطة بالخصائص السوسيوثقافية والمحددة للفكر العربي  -1
 ةـــــــــافـــــقــالث:  

إن الحديث عن مفهوم الثقافة ومحاولة فهمه ضمن موضوعنا المتعلق بمكونات وخصائص الفكر العربي، هو الحديث 
لتحليلات والتفسيرات للعديد من الظواهر الاجتماعية التي يحاول الباحثين التطرق عن مفهوم رئيسي وأساسي تبنى عليه ا

وهي المحددة لأبعاده والهويات التي تندرج ضمنه إن لم تكن هوية  إليها، كون أن الثقافة تشكل البعد الأساسي في كل مجتمع
قافة، لغة واصطلاحا لاستيعاب المفهوم واحدة شاملة، لذلك وجب علينا الاطناب نوعا ما في حديثنا حول مفهوم الث

 . واتساعه

أي تعلم الشيء  المهارة وأن فلان ثقفا'' أنها " الرائد " يشار إلى الثقافة من الناحية اللغوية وفقا للمعجم المصطلحات 
 .(211حة ، صف6882جبران، ) "وتثقيفا أي قوم الشيء وسواه، هذبه وعلمه  سريعا

أما معجم مختار الصحاح فقد جاء مصطلح الثقافة بمعنى ثَـقُف برفع القاف، ومنه ثقف الرجل أي ظرف وصار 
 .(11، صفحة 6891الرازي، ) "، وتثقيفها أي تسويتهاحاذقا، أما الثِقاف هو ما تسوى به الرماح

الفرنسية، وهي بالتالي مشتقة  cultureوهي مشتقة من  في اللغة الإنجليزية cultureفي حين جاءت الثقافة بمعنى 
وقد وردت أيضا بمعنى  tendingبمعنى الغرس والزراعة والإنماء والتعهد والمراقبة  cultivationاللاتينية  culturaمن 

worship (61، صفحة 2119اد، جو ) مالعبادة والخضوع والاحترا أي. 

نلاحظ من خلال التعريفات اللغوية سابقة الذكر أعلاه، أن هناك اختلافا واضحا ما بين الطرح الأول الذي قدم لنا 
المعنى اللغوي للثقافة باللغة العربية والآخر بلغات لاتينية، كون ذلك أن المعنى في حد ذاته مرتبطا بسيرورة تاريخية والتي كانت 

تها تطلق على الأرض المحروثة أو التي تم حرثها، ثم بعد ذلك اطلق على الزراعة والغرس، وهو ما أدى إلى المعاني في بدايا



 

86 

 

المرتبطة بالتهذيب والتحسين والتقويم كما جاء في المعاجم العربية، في حين نجد لمفهوم الثقافة محاور ومداخل أخرى ترتبط 
ي والتأصيل له، هذا ما يحيلنا الى طرح مفهوم الثقافة اصطلاحا، حيث تعددت بتنظيرات علمية ضمن المفهوم  الاصطلاح

المداخل النظرية والتي تناولت مفهوم الثقافة ومحاولة تفسير الواقع الاجتماعي وبنائه الوظيفي عبرها، وذلك باعتبارها  البعد 
العديدة التعريف الأنثروبولوجي للثقافة والذي يعتبر  إذ نجد من بين التعاريف تي لكل مجتمعالرئيسي للبناء الاجتماعي والهوياّ 

من أهم التعريفات الجامعة للمفهوم في عمقه العلمي والذي طرحه أدوار تايلور مجملا الابعاد القاعدية للثقافة إذ يرى أن 
يد والقانون والأخلاق هي ذلك الكل المعقد من المعارف والمعتقدات والفن والعادات والتقال"الثقافة بالمعنى الاثنوجرافي 

، 2162خواجة، ) "ن باعتباره عضوا داخل مجتمع ماوالتقاليد وكل القابليات والتطبيقات الأخرى التي يكتسبها الانسا
 .(211صفحة 

الأفكار والرموز التي تختلف  وسيلة لتجميع"كما تعرف الثقافة أيضا وفقا للأنثروبولوجيا الاجتماعية البريطانية بأنها 
عموما داخل إطار هذا العلم عن البناء الاجتماعي، ويعد هذا التمييز أساسيا كذلك في استخدام المصطلح بين علماء 

 (161، صفحة 2111جوردن، ) ".الاجتماع الأوروبيين والامريكيين

ول الثقافة، يتضح لنا انها محور السلوك الاجتماعي وهذا ما تؤكده تحليلات من خلال ما تم طرحه من تعاريف ح
 : مستويات 1الأنثروبولوجيا الثقافية حيث أنها تقسم الثقافة على 

 أنماط السلوك المكتسبة  -6
 العناصر الوظيفية  -2
 أنماط التفكير والادراك التي تتشكل ثقافيا  -1

مفاهيم مرتبطة بالثقافة والمجتمع، بحيث يمكننا التطرق إلى أهمها، وذلك ولفهمنا للثقافة أكثر فإنه يجب الوقوف على 
 : من أجل التمهيد لفهم واقع مكونات وخصائص الفكر العربي ضمن ورقتنا البحثية هذه وسنجملها فيما يلي

 القيم: 

اعية والمحددة لها تعتبر القيم من أهم مكونات الثقافة ومصادرها لمجتمع ما وهي العنصر الضابط للسلوكات الاجتم
والتي تعتبر المرجعية الحقيقية والمقياس الذي تقاس به الأفعال، حيث تعرف القيم وفقا للتوماس وزنانيكي في المؤلف الشهير 

أيُّ معنى ينطوي على مضمون واقعي، وتقبله جماعية اجتماعية معينة، كما أن لها معنى محدد " على أنها " الفلاح البولندي"
 .(111ت، صفحة .عاطف و آخرون، د) " ضوئه موضوعا معينا أو نشاطا خاصاحيث تصبح في

 الدين     : 
لقي موضوع الدين الكثير من النقاشات والجدل في مختلف الاختصاصات، كون أن الدين القاعدة المحددة لكل ما  

جتماعية، لذلك يعرف الدين وفقا للطرح الكلاسيكي ووفقا لإيميل هو مدنس ومقدس، وفقا للاعتقادات والقناعات الا



 

87 

 

نظاما متضامنا من المعتقدات والممارسات المرتبطة بالأشياء المقدسة أي المنفصلة والمحرمة، وهي معتقدات "دوركايم على أنه 
 .(616، صفحة 2166جيل، ) "وممارسات توحد ضمن تجمع أخلاقي واحد اسمه الكنيسة كل من ينضمون إليه 

، وإن كان ليس بالضرورة ان يكون التجمع بأبعادهويعتبر هذا التعريف من التعريفات التي شملت مفهوم الدين 
 . الأخلاقي مرتبط بالكنيسة فحسب وإنما يمكننا القول انه تجمع أخلاقي وممن ينضمون اليه وفقا للاعتقاد السائد

  الاجتماعيةالتنشئة: 

إن التنشئة الاجتماعية من الابعاد البنائية للمجتمع، وتعرف التنشئة الاجتماعية وفقا لقاموس مصطلحات علم 
عملية نقل ثقافة أو ثقافة فرعية إلى الفرد، كما أنها نسق اجتماعي يشتمل على جميع الأفعال اللازمة "الاجتماع على أنها 

لاجتماعية بين الناس ونظم الثقافة التي تتحقق عند مجموعة من الناس وهي عبارة عن جماعة لوجوده، وأنها مجموعة العلاقات ا
من الناس تجمعهم ثقافة مشتركة ومتميزة وتحتل حيزا إقليميا محددا وتتمتع بشعور الوحدة وتنظر إلى ذاتها ككيان متميز ويشبه 

مصلح، ) ".مترابطة وسولوك محدد تفرضه المعايير الاجتماعية المجتمع جميع الجماعات الأخرى في اشتماله على بناء من أدوار
 (261-118، الصفحات 6888

، ...كما تتوفر التنشئة الاجتماعية على العديد من المؤسسات ممثلة في كل من المجتمع والأسرة وكذا المدارس وغيرها
في المجتمع إلى الافراد، خاصة إذا تحدثنا عن النواة الأولى للمجتمع ألا وهي الأسرة التي  إذ تسعى إلى نقل الثقافة السائدة

تعمل على نقل القيم والمعايير السائدة إلى الأبناء من أجل الاندماج داخل هذا المجتمع وهذا ما سنتطرق إليه في تحليلنا 
 .لخصائص الفكر العربي ومحدداته

 الضبط الاجتماعي: 

ط الاجتماعي من أهم المفاهيم التي تتمحور عليها المجتمعات والتي تفسر بها الظواهر الاجتماعية عموما، يعتبر الضب
إذ يلعب الضبط وعناصره الدور البارز والاساسي في تحديد سلوك الفرد وتكوين شخصيته وفقا للمجتمع الذي ينتمي إليه، 

اءات المقصودة وغير المقصودة التي يتخذها مجتمع ما او جزء من العمليات والإجر " لذلك يعرف الضبط الاجتماعي على أنه 
هذا المجتمع لمراقبة سلوك الافراد فيه لضمان أنهم يتصرفون وفقا للمعايير والقيم والنظم التي رسمت لهم، ويرتبط الضبط 

التقليدية نجد أن الأنماط الاجتماعي في المجتمع الحديث بالرأي العام وبالحكومة عن طريق القانون، أما في المجتمعات 
لذلك . (12، صفحة 2169فياض، ) "الاجتماعية كالعادات والتقاليد الشعبية لها دور كبير في عملية الضبط الاجتماعي

 .تمعفي محاولة فهمنا لتشكل الفكر العربي ضمن متغيري الثقافة والمجا يشكل الضبط الاجتماعي محورا بالغ

  :تحليل محددات تكوين العقل العربي وخصائصه -2

من خلال عرضنا للبعض أهم المفاهيم لتي نراها عاملا مباشرا وغير مباشر في تكوين البنية الاجتماعية وكذا رسم معالم 
تم طرح من قبل العقل العربي وخصائصه، تم التطرق إلى مفهوم الثقافة وتوضيح أهم ابعاده وفقا للتعريف الأنثروبولوجي الذي 

م كأهم مفهوم يضم العديد من المتغيرات التي نعمل عليها من أجل توضيح المسار الذي كان أحد 6916ادوارد تايلور سنة 



 

88 

 

اهم المؤثرات في تشكل السمات الشخصية للفكر العربي والتي تفضي فيما بعد هذه الأخيرة إلى تشكيل ثقافة معينة سواء  
ي والسوسيوثقافي منتجا للثقافة والفكر عبر مراحل زمنية يخمع العربي يعتبر عبر المسار السوسيوتار كانت كلية أو فرعية، فالمجت

مختلفة، إلا أنه ووفقا لـجاك بيرك  حينما يتحدث عن الثقافة فإنه يتحدث بوصفها على انها بعد حيوي، أي يتصف 
في النسق العام سواء كان الداخلي للمجتمع أو  بالديناميكية إلا من بعض خصائصها الراسخة، وذلك للتغيرات الحاصلة

الخارجي، وهذا ما تتصف به الثقافة العربية، أو جل الثقافات العالمية، كونها تؤثر وتتأثر بما يحيط بها من متغيرات، فالمجتمع 
من العوامل الراسخة والتي لم  العربي اليوم وقبل قرون من الزمن تتشكل بنيته الفكرية على مجموعة من العوامل الثقافية التي تعتبر

يكد يلمسها هذا التغيير، فتحليلنا هنا يمكن وصفه بالتحليل الوصفي للظاهرة، ذلك فإن مسألة التخلف التي يعيشها عالمنا 
العربي اليوم والفكر العربي في حد ذاته هو حكم قيمي، فعلينا الوقوف  على هذا التخلف والتأخر الذي نعيشه بصفته ظاهرة 

المجتمعات والحضارات كما جاء في فكر ابن خلدون حول انتقال الحضارات ضمن مقياس الهرم الحضاري الذي يفسر  تمس
انتقال الحضارة من الضعف إلى القوة ثم العودة إلى مرحلة الضعف، وهو ما شهدته الحضارة العربية حينما طبعت بالخصائص 

هو حال النخبة في تلك الحضارة والمجتمع، فالنخبة العربية اليوم قد ارتبطت الإسلامية، فقياس التخلف والتقدم يكون وفقا لما 
ارتباطا وثيقا بالذاتية في التفكير خارج الاطار الموضوعي، لذلك إذا حاولنا تحليل حيثيات التعصب للرأي أو تغليب الذاتية 

تي هي من السمات الثقافية أو الحضارية والخصائص عن العلمية، علينا أن نعود إلى مفهوم القبيلة والانتماء وكذا العصبية وال
الاجتماعية التي عُرف بها المجتمع العربي قبل الإسلام أو كما يسميها جاك بيرك قبل الحضارة بدل الثقافة إذا ما تم طرح 

ء هي الغالبة  على مفهوم الحضارة على أنها شيء أعم من الثقافة والمرتبطة بمجتمع عموما لا بأفراد،  فعصبية الدم والانتما
فكر الفرد العربي حتى بعد الإسلام وإن كانت ليست بنفس الشدة رغم أن الدين الإسلامي في شرائعه وسننه نبذ العصبية 

نتاجه بعد الإسلام في صور أخرى متمثلة في إهذا التعصب القبلي أعيد والتعصب ونسبها إلى أنها أفعال جاهلية، حيث أنا 
ذهبي وتشكل طوائف سواء كان هذا التعصب بشكل شعوري أو غير شعوري، إرادي كان أو عفوي، التعصب الفكري أو الم

فانتشار الفكر التعصبي اليوم ومما نلاحظه من صراعات وتشكل اختلافات والتي افضت إلى تمزيق النسيج الاجتماعي هي 
 كان لها دور بارز في توجيه الجماعة أحد نتاجات الفكر العربي على مستوى الجماعات عموما وعلى مستوى النخب التي
 . والتأثير على المجتمع بأسره وذلك بتعدد المرجعيات وإعادة بروز فكر الانتماء والاقصاء

للإشارة فإن الفكر التعصبي ليس وليد اللحظة كما سبق وأشرنا ولكن حتى في زمن النهضة وتقدم العلوم في الحضارة 
وما قبلها كانت نزاعات فكرية ومذهبية قائمة بين النخب، إلا أن اختلاف شدة الإسلامية خاصة في العصور الوسطى 

وضعف هذا التعصب والقدرة على التحكم فيه والسيطرة عليه هو ما أحدث الفارق في مراحل التقدم الإسلامي، إلا أن 
ة فيه بشدة مختلفة عبر المجال ذلك يثبت أن العصبية هي سمة ثقافية متجذرة في ذات المجتمع العربي وهي السمة المتناقل

 .الكرونولوجي قبل الإسلام إلى يومنا هذا ناهيك عن الشق الإيجابي فيها

أما إذا تحدثنا عن الدين باعتباره احدد محددات الفكر العربي، حيث أنه وكما تم طرحه في مفهومنا، فإن الدين يلعب 
هو مقدس وتبيان  سلوكات الافراد وتعديلها، وذلك بطرح ماالدور الهام في المجتمع، حيث يشغل وظيفة الضبط، أي ضبط 

هو مدنس كما جاء في دراسة ايميل دوركايم حول أصل الدين، فالقيم والمعايير الاجتماعية التي جاء بها الدين الإسلامي في  ما
ما يجب فعله وما علينا  المجتمع العربي هذبت العديد وقومت وكذا دعمت العديد من السلوكات خاصة القيم الخلقية وتحديد



 

89 

 

تجنبه، فالملاحظ في الدين عموما كان سبب في تخلف المجتمع الأوروبي، ذلك لاستغلال المعتقدات والتسليم بكل ما هو ديني 
من قبل رجال الكنسية وغيرهم في توجيه الفكر والحد من التطور وكبح التفكير العلمي، وهذا ما لم يكن في الدين الإسلامي 

ك، فالدين الإسلامي وجه الفكر العربي وحثه على العلم، وذلك من خلال جملة من التعاليم والتشريعات وكذا بل عكس ذل
قبل كل ذلك جملة من الآيات القرءانية والاحاديث النبوية التي تدعوا إلى البحث والتجريب من اجل بلوغ مراتب العلم 

وجهات النظر وتضاربها وتعدد التفسيرات والتوجيهات أدت إلى التعصب راء و أنه وفي وقتنا الراهن وباختلاف الآوالعمل، إلا 
في الفكر الديني بطريقة تناوله وسوء فهمه ونقله، مما أثر ذلك على الخطاب الديني وتوجهه الذاتي الغير موضوعي، وهذا ما 

يا التطرف التي كانت شكل فكرا مناهضا للفكر الديني الإسلامي الصحيح، مما أدى إلى ظهور أفكار التعصب وقضا
ولازالت عائقا كبيرا في تقدم المجتمع العربي، في حين أن الدين ليس هو الضابط الكلي للمجتمع وإنما هو عنصر من عناصر 
الضبط التي يعتمدها المجتمع في تحديد سلوكات افراده وتوجيهها وهذا ما تعمله العادات والتقاليد التي يعرفها المجتمع العربي 

ي بمثابة المقدس في الحياة الاجتماعية للأفراد، فمسألة التقديس والإتباع، هي من الخصائص والسمات التي نجدها في والتي ه
الفكر العربي، بحيث أنه لا يمكن التشكيك في هذه العادات ولا التقاليد أو دحضها حتى على حساب الدين في الكثير من 

 .ي رغم الحداثة والديناميكية العالمية والتطورات الحاصلة فيهالأحيان، هذا ما ينقله لنا الواقع الاجتماع

في حين نجد للتنشئة الاجتماعية دورا بارزا في نقل الثقافة عبر مؤسساتها، إذ تعتبر الاسرة المكون الأول للفكر والمحدد 
ضوابطه وتحديد القيم  الرئيسي لشخصية الفرد العربي، حيث تتأثر بالوسط الاجتماعي الذي يسعى هذا الأخير إلى فرض

والمعايير التي تقاس وفقها السلوكات، فتنقل الأفكار وتحدد الأيديولوجيات والتوجهات قهرا بطرق غير مباشرة للأفراد، وهذا 
لا ينطبق على وظيفة الاسرة فقط بل  من شتى مؤسسات التنشئة الأخرى، مما يسمح بإعادة انتاج الثقافة في المجتمع، وهو ما 

لى الفكر العربي ووعيه عموما، مما نعجز على انتاج معرفة خارج الاطار الذاتي والأيديولوجي، وتكوين عقل علمي يتأثر ع
ناقد خارج المفهوم الانتمائي والعصبي، وخارج وسائل الضبط التي تشكل العائق الوظيفي للمعرفة والقضايا التي يتطرق إليها 

ت الفكرية والفلسفية التي من شأنها إيجاد تشخيص للواقع العربي ووصفه وصفا الباحثين في مختلف المجالات، خاصة المجالا
 . دقيقا

 : خـــاتـمـــــة

في الأخير يمكننا القول أن للفكر العربي عدة محددات وخصائص وكذا مؤثرات، فمنها ما يتم الاعتماد عليه في 
طقي والموضوعي الذي يقوم على أسس وقواعد تكوين معارف علمية صحيحة موضوعية ومنها ما يعرقل التفكير المن

من  مما يساهم في القضاء على الدوغمائية التي يعرفها المجتمع العربي ومفكريه، فطرحنا للثقافة وما يليها ومنهجيةابستمولوجية 
ر جزئية من البناء وكذا الدين والضبط والتنشئة على أنها محددات للفكر العربي  ماهي إلا عناص عادات وتقاليد  وقيم ومعايير

الاجتماعي ككل الذي يضم كل من النسق الاقتصادي والسياسي كأحد أهم الأنساق التي لها دور إقصائي في وظيفة النسق 
 . العام من اجل الحفاظ عليه واستمراريته وفقا لمتطلبات العصر والمواكبة

 
 



 

90 

 

 التوصيات 

 : صنا اليها عبر ورقتنا البحثية هذه وهي التاليتبعا لما قدم أعلاه، نطرح مجموعة من التوصيات التي خل

 محاولة الاهتمام أكثر بالدراسات السوسيو أنثروبولوجة ووضع قاعدة تشخيصية للمجتمع العربي. 
 الوقوف أكثر على مثل هذه الملتقيات بأصنافها، وتوسيع رقعة التساؤلات المتعلقة بتقدم وتخلف المجتمع العربي . 
 افة العربية، وتحديد معالمها ومفاهيمها بأكثر دقة من أجل التمهيد لدراسات بإشكالات محاولة فهم أكثر للثق

 . أخرى

 : قائمة المراجع

 .مختار الصحاح ، مكتبة لبنان، لبنان، (6891) محمد،,الرازي -
 . ، لبنان6دار العلم للملايين للتأليف و الترجمة و النشر، ط،  (6881)جبران مسعود، معجم الرائد،  -

 .نظرية الثقافة، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، (1009)جواد محمد،  -

 .موسوعة علم الاجتماع، المجلس الأعلى للثقافة، مصر ،(1000)جوردن ميشال،  -

 .لبنان ،معجم مصطلحات علم الاجتماع، دار وكتبة الهلال، بيروت، (1066)جيل فيريول،  -

 .الجزائر ،أساسيات علم الاجتماع، دار نزهة الألباب للنشر والتوزيع، غرداية، (1061)خواجة عبد العزيز،  -

 .المرجع في مصطلحات العلوم الاجتماعية، دار المعرفة العامة، الإسكندرية مصر ت،.دعاطف غيث وآخرون، -

 .، ب ب6الضبط الاجتماعي، مكتبة نحو علم اجتماع تنويري، ط ،(1069)فياض حسام الدين، -

، 6الشامل في قاموس مصلطحات العلوم الاجتماعية، دار عالم الكتب للطباعة و النشر ط، (6888)الصالح،  مصلح -
 .الرياض المملكة العربية السعودية،

 

 

 

 

 

 



 

91 

 

 

 : الملتقى الدولي الأول حول

 بنية المجتمع والعقل العربي بين الموروث والحداثة 
 2126جوان  28جامعة زيان عاشور الجلفة 

 وسرير محمدأ.د  

 أستاذ محاضر أ تخصص علم الاجتماع 

 الجزائر  -2-بجامعة لونيسي علي البليدة

m.ousrire@gmail.com 

 شعنان ربيعة :  الطالبة 

 طالبة دكتوراه السنة الثانية تخصص

 الجزائر -2-علم اجتماع التربية بجامعة لونيسي علي البليدة

Chananerabia09@gmail.com 

 أزمة الحداثة في المجتمعات العربية

  تمدد الصراع القيمي بين التراث ومشاريع الحداثة العربية
The crisis of modernity in Arab societies  

The expansion of the value struggle between heritage and Arab modernity 
projects 

 

 

 

 

mailto:m.ousrire@gmail.com
mailto:Chananerabia09@gmail.com


 

92 

 

 :ملخص

كبيرا في صميم التنظيرات العربية الكبيرة التي حاولت على   ايصراعتشكل الحداثة كمشروع اجتماعي غربي رافدا  
 .مدار عشريات طويلة من بناء مشروع اجتماعي يعيد الحيوية الحضارية والتطورية للمجتمعات العربية المعاصرة

داثي العربي ما فتئ يصطدم بواقع اجتماعي وفكري غير مستعد لتقبل الطرح الجديد ليس من غير أن الطرح الح 
القيمي والاجتماعي الكبير بين  الاختلافالحضاري والديني مع مصدره الغربي فقط، ولكن أيضا من باب  الاختلافباب 

الشعبية العربية وكثير من نخبها  ليامخع الحداثة في مشرو  لارتباطالبيئتين الاجتماعيتين المختلفتين الغربية والشرقية، وكذلك 
بحملات الاحتلال والغزو العسكري الغربي الذي همش الانسان العربي وإخراجه من حركية التاريخ،  كل هذه التوترات بين 

 .تراثها الحداثة والتراث ساهمت في تكوين بنية عربية هشة لم تستوعب الحداثة ولم تتمكن من تجديد قراءة وممارسة 

 .الأسريالنموذج  -الصراع -التقاليد -القيم -الحداثة: الكلمات الدالة

Abstract : 

 Modernity ,as a western social project constitutes a major conflict tributary at the core 

of the great Arab theorists that have tried over many decades to build a social project that 

restores the civilizational and evolutionary of contemporary Arab societies. 

 However, the Arab modernist dixcourse has been colliding with a social and intellectual 

reality that is not ready accept the new proposition, not only out of a cultural and religious 

difference with its western source, but also from the perspective of the great value and social 

difference between the two different western and eastern social environments, as well as the 

connection of the project of modernity in the imagination of Arab popular and many toast it with 

the campaigns of occupation and the western military invasion that marginalized the Arab man 

and excluded him from the dynamism of history. 

 All these tensions between modernity and heritage contributed to forming a fragile Arab 

structure that did not absorb modernity and was unable to renew the reading and practice of its 

heritage. 

Keywords : -Modernity –Value –Traditions –Conflict –The family model . 

 

  

  Chananerabia09@gmail.com:الطالبة شعنان ربيعة السنة الثانية دكتوراه تخصص علم اجتماع التربوي الايميل: المؤلف المرسل )*(

 

mailto:Chananerabia09@gmail.com


 

93 

 

   :مقدمة 

الساحة الفكرية  على ذلكعد الحداثة أحد أكبر المفاهيم تداولا في تاريخ الفكر الإنساني المعاصر سواء أكان ت 
معانيه وارتباطاته  حيث تحديدهذا التداول الغزير يبقى هذا المفهوم يثير الجدل والاختلاف من  لكن رغمالغربية أو العربية، 

بالحياة السياسية والاجتماعية وكذا تنوع عناصره ومكوناته والاختلاف الحاصل في قراءته وكيفية تبنيه خاصة بالنسبة 
 . افظة على غرار المجتمعات العربيةللمجتمعات المح

لذلك ستتناول هذه المداخلة جدلية الحداثة في إطار قراءتها للأسرة الإنسانية وما هو الخط المستقبلي الذي ترسمه  
 .والتقاليدفي خضم التجاذب المستمر بين الحداثة  الأسرة الجزائريةلهذه المؤسسة الاجتماعية الحيوية وكذا ما هو واقع 

 والرهان المستمرالأسرة الجزائرية  والتقاليدلية الحداثة جد -1
 الحداثة مفاهيم متعددة  -1-1 

كملاحظة أولية يجب الإشارة إلى أن مفهوم الحداثة يصعب ضبطه وحصره بدقة زمنيا ومفاهيميا، وذلك يرجع  
 .الحداثةأساسا إلى تعدد الاهتمامات والانشغالات العلمية والعملية لمفهوم 

فكل مرحلة تاريخية  المراحل العقلانية التي مرت بها الإنسانية مرتبط بكللناحية الزمنية الحداثة هي منتج فكري إبداعي فمن ا
وهناك من تحدث عن  أثينا،عن حداثة الديمقراطية في  من تحدثفهناك ( Habermas , 1988, P 3)تتميز بحداثتها 

وهنالك من تحدث عن الحداثة في ظهور الذاتية في القرن  بعد،وروبا فيما السفسطائيين وما يماثلون في الفكر التنويري لأ
النهضة وامتداداتها إلى غاية أواخر  مفكري عصروالتأثيرات التي أحدثتها انتاجات و كتابات فلاسفة و ( 61)السادس عشر 

 ( .68)القرن التاسع عشر 

ور وذلك في الفترات الأكثر تأزما في أوروبا والتي لكن بعد هذه المرحلة شهدت فكرة الحداثة بعض الضمور والفت 
أفضت إلى ظهور حركات فاشية ونازية عنصرية وما ترتب عنها من حربين عالميتين مدمرتين أثرت على مسار الاعمال 

تجلى على وت العالمية الثانيةلتعاود هذه الأخيرة الظهور والانبعاث من جديد بعد الحرب  الحداثة، المنظرة لفكرةالإبداعية 
 .التحديدمستوى الواقع الفكري العالمي والغربي على وجه 

 والاستعمال المكثفالمعلوماتية  تتراوح بين الثروةمفهوميات متعددة ومختلفة  فالحداثة تأخذأما من ناحية المفهوم  
الديمقراطية وهيمنتها على  المطلقة للمؤسساتوالشمولي لمختلف منتجات التكنولوجيا والآلية والتصنيع إضافة إلى السيطرة 

 .وشيوع منطق المواطنة والسياسية للأفرادجميع مناحي الحياة الاجتماعية وكذا تقديس الحقوق المدنية 



 

94 

 

والديمقراطية والفردانية  كالذاتية  استخداميةوفي ضمن هذه المفاهيم العامة للحداثة تتجلى للعيان مفاهيم  
الدولة عليا للمجتمع أو في المؤسسات الكبرى التي تسير  في دوائرلا تتموقع  فاهيموهذه الم التعبير،والاستقلالية وحرية 

 (.43 ، ص1993 مارشال برمان،) فحسب

مباشر  تأثرت بشكلوإنما هي في واقع الأمر ممارسة فعلية وفردية وحق ذاتي يتمتع به الفرد بداية من مستوى الأسرة التي  
  في»هنري سيدويك "ما يشير إليه المفكر  اوأخلاقيا، وهذت عدة بنائيا ووظيفيا وواضح بهذه المفاهيم وذلك على مستويا

معاني  وترتكز علىكانت تقوم ( القديمة)فالأخلاق الأولى " بين الأخلاق القديمة والأخلاق الحديثة  مناهج الأخلاق" كتابه 
إلى أن الأخلاق الحداثية  وهذا يشير. مثل العدالة عقلية منطقيةأما الأخلاق الحديثة فترتكز على معاني  الخيرية،روحية مثل 

داخل الأسرة وخارجها فالذات موجودة للسيطرة  الحياة الشخصيةتأخذ طابعا إلزاميا كما تعطي للذاتية مركز الريادة في قيادة 
 .وهذه هي إحدى أكبر وأوضح غايات الحداثة العقل،تحكيم  من خلالعلى الطبيعة والتحكم فيها 

ة بمفهوم الحداثة تعني قدرة العقل في فهم الطبيعة وتفكيك مكوناتها قصد كسب القدرة على التحكم في والذاتي 
أسبابها و السيطرة عليها لتحقيق الفائدة العلمية منها، كما تتوسع  قدرة العقل إلى فهم طبيعة التركيبة الاجتماعية استعدادا 

فيشير " الفارابي"أما ،مثلا يفيد الحكمة وصناعة  الفضيلة والمحافظة عليها " أفلاطون"فالعقل عند ، لدراستها وضبطها وتحليلها
أما العقل في الحداثة فصار يعني السيطرة ،إلى صناعة السعادة الفردية و الجماعية والتعرف على سبل المواصلة والمحافظة عليها 

ستغلالها في مصالح  الأفراد وتنمية المؤسسات على الموجودات والفعالية القصوى  في  التحكم  فيها وصناعة الآليات لا
الاجتماعية وعليه  فهو العنوان الأكثر دلالة على الذاتية التي يؤسس لها الفكر الحداثي، وعلى هذا يمكننا أن نحدد مفهوم 

من أجل تحقيق الديمقراطية الحداثة بكونها تعني الإيمان بقدرة والعقلانية والذاتية في قيادة سيرورة التاريخ وتغيير بنية المجتمع 
 ( .15،  ص1963هونري لوفيفر، ) وحماية الحقوق والحريات مرورا بالاستفادة من المعرفة والتوظيف المثالي للتكنولوجيا

حيث  تزول  بعض المعايير  العلمي،وبعث الحرية الفردية وتشييد بنايات اجتماعية تتناغم مع الوتيرة السريعة للتطور  
هيم الكلاسيكية القديمة لتحل محلها معايير وقيم جديدة تقوم على أساس المساواة و الحرية في جميع المجالات لا والقيم والمفا

 .فرق في ذلك بين الرجل والمرأة

من خلال التعريفات السابقة نصطدم بدلالات مختلفة تثير فينا الكثير من الأسئلة حول ماهية  :الحداثة بنية تناقضية 6-2
هل هناك حداثة واحدة كاملة ونموذجية صالحة لمختلف المجتمعات؟ أي هل هناك نموذج حداثي : اثة، ومن أهمهاوطبيعة الحد

 مثالي صالح لقيادة جميع المجتمعات الإنسانية؟ 

 أم هناك حداثات مختلفة ومتباينة أحيانا؟



 

95 

 

ية والحرية سنجدها تتميز ومعاني مختلفة عند فإذا تناولنا بعض المفاهيم الفرعية للحداثة مثل العقلانية والذاتية والفردان 
علماء الاجتماع، وإذا عدنا إلى الواقع العلمي يمكننا فعليا ترتيب وتصنيف حقب متعددة ومتنوعة من حيث التسلسل 

  (111ص  ،1991 محمد نور الدين أفاية،) المعاش والملموس حقيقة الواقعلحداثات مغايرة كانت تتناقض مفاهيمها مع 

أخذنا حداثة التسامح والتعايش وحرية الاختلاف التي أنتجها مفكري عصر التنوير نلاحظ أنها تزامنت مع  فإذا 
الأمر الذي يناقض  الشعوب،التوسع الرهيب للحملات الاستدمارية والاستيطانية وإبادة الثقافات المغايرة وسلب حريات 

 (Henri le febure.1962.P169-17)  زمانياتماما فلسفة الحداثة التي ارتبطت بها وسايرتها 

نلاحظ أنها تزامنت تاريخيا مع الإقصاء ( 68)وإذا أخذنا حداثة المشاركة السياسية في بدايات القرن التاسع عاشر   
بين المواطن السلبي والمواطن  والتميز الفاضحفي أوروبا نفسها بسبب وحشية الليبرالية  كبيرة وواسعةالواضح لشرائح اجتماعية  

 .المالك دون الأخذ بعين الاعتبار طبيعة الفرص المتاحة وطرق الملكية التي لا تراعي الجانب الأخلاقي

وإذا عدنا إلى حداثة الرفاه الاقتصادي كأحد أبرز الأهداف الإستراتيجية للرأسمالية نلاحظ أنها تزامنت مع الاغتراب 
 .وفي مجتمعات مختلفة اجتماعية واسعةمن دائرة التفقير لطبقات  ويوسع القيمة الرأسماليةوالاستغلال الذي يزيد في فائض 

وإذا أخذنا حداثة المجتمع المدني فنلاحظ أنها تزامنت مع تجريد مفهوم الدولة وانحصاره وطغيان النزعة الفردية  
تعالي الدولة عن  عنه مما ترتبوالذاتية والدفاع المستميت عن حقوق الفرد وذلك طبعا على حساب الضمير الجمعي للأمة 

 .الطبقات الاجتماعية الدنيا كما بتعبير ماركس

أما في إطار الواقع  القيم،وبالتالي فالحداثة في إطار المفاهيم تعني الايجابية والمثالية داخل نطاق الفكر ونظريات  
انتهازي وإقصائي، مما يشير  تغلاليوواقع اسوالممارسة فتترافق مع السلبية وانفصام المجتمع بين فكر مستنير عقلاني ديمقراطي 

 .تأخذ اتجاهات متعارضة ومستويات متباينة وسيرورة تاريخيةإلى أن مفهوم الحداثة يحمل في ذاته بنية تناقضية 

 :، التنظير والمآلاتوالخطاب الحداثيالأسرة  1-3

والفكرية اط السياسية حضاري إنساني شامل، دعوة صريحة إلى الاستقلال عن الأنم الحداثة، كمشروعتعتبر  
إذ  الحداثي، الأخيرة محورا أساسيا في الخطاب، و لا تبتعد الأسرة عن هذه الرؤية، فقد كانت هذه والاجتماعية التقليدية

والتلقين وتهيئة الأولاد نفسيا واجتماعيا  ومناهج التربيةبداخلها  وطرائق التعاملالتقليدية  شككت الحداثة في النماذج الأسرية
 ميا، و هنا يشير جان فرانسوا ليوتار إلى أنوعل



 

96 

 

الحداثة انطلقت من رفض كل الكلاسيكيات الكبرى السائدة في المجتمعات الإنسانية، فقد أتاح التطور العلمي فرصا كبيرة 
ة أهم بوجه خاص، إذ كانت هذه الأخير الفرعية والأسرة  فيها البنىلإحداث تغيرات جذرية على بنية المجتمع الكلية، بما 
 .المؤسسات الاجتماعية التي استفادت من التجربة الحداثية

و لو عدنا بشيء من التفصيل إلى المبادئ الأساسية للحداثة، المتمثلة في النزوع المثالي نحو الحرية و العدالة والمساواة  
لأسرة وهي تنشط داخلها بفاعلية كبيرة والإخاء والفردانية والعقلانية وغيرها، نلاحظ أن هذه المبادئ انتقلت بصفة كلية إلى ا

وتؤثر فيها تأثيرا واسعا، إذ أن الأسرة الإنسانية اليوم أصبحت تتجه نحو مزيد من التحرر والتفكك وتوفير المزيد من الحقوق 
ويتمتع الأفراد  الإضافية لأفرادها، خاصة  بالنسبة  للمرأة والأطفال، كما تتجه الأسرة الإنسانية نحو الفردانية والاستقلالية،

بخصوصية لا يتدخل فيها الآخرون إلا نادرا، أي أن الفردانية  داخل  الأسرة  الحداثية  تعني  إعادة ترتيب نسيج العلاقات 
الأسرية وفق حدود أو خطوط حمراء لا ينبغي تجاوزها، فحدود تدخل الأولياء في الحياة الشخصية لأولادهم ضيقة جدا، وهي 

عية ودستورية، حيث أصبحت هذه العلاقات تضبط بقوانين الدولة المدنية ودولة المواطنة بدلا من ضبطها مقيدة بقوانين وض
بقيم القرابة وروابط المصاهرة و الدم ومجمل القيم الأخلاقية العاطفية الإنسانية النبيلة، وقد وجدت هذه التوجهات من يؤيدها 

الحب "اهيرية وغيرها، خاصة في أمريكا وأوروبا، حيث نجد حركة ويدعمها من مفكرين و سياسيين ونشطاء و حركات جم
الذائعة " العودة إلى الطبيعة "و هو أستاذ الأنثروبولوجيا بجامعة أطلنطا، كما نجد حركة  ،"هارفد مارتن"التي يتزعمها " الحر

تماع وشخصيات عامة مؤثرة في الرأي الصيت قي بريطانيا وألمانيا ويتربع عليها أساتذة في القانون وعلم النفس و علم الاج
 .العام

، إلى أن التفكك في الوجدان الغربي يتمظهر طبيعيا داخل الأسرة "الضيافة" ، في كتابه الشهير"جـاك دريدا»ويشير  
غربية، الغربية الحديثة، فالعقلانية وفكرة الاختلاف والغيرية التي جاءت بها الحداثة قد زعزعت إلى حد بعيد أركان الأسرة ال

ورغم هذه الزعزعة العنيفة لازال الغرب الحداثي يحاول فرض نموذجه بطريقة فيها الكثير من الهيمنة، مما يخالف الرغبة الإنسانية 
 (jacques Derrida.paris2001 P52) .الهيمنةالحديثة التي تميل إلى مفهوم الضيافة بدلا من 

داثي، لكنها بدأت في التفكك، وأصبحت عملية إشباع اللذات تعتبر الأسرة النووية الزواجية نتيجة للمد الح 
وتحويلها إلى أفرادها  ومعايير الحداثةالجنسية غالبا ما تتم خارج حدودها المعرفية، أي أن الأسرة أصبحت الناقل الفعلي لقيم 

، كائنات لا تؤمن بالقيم "ما بعد الحداثة" في كتابهسامي أدهم ، كما يسميهم الدكتور "كائنات حداثية"وتحولهم إلى 
  وسيطرة الحياةالنمطية، مما أدى إلى ضمور الحياة الجماعية 

الخاصة ونمو إحساس الفرد بأنه قادر على التحكم في حياته ومصيره وفي صياغة بيئته وذاته واستمرار وهم  
ختفاء التدريجي للأسرة، فبدأت الخصوصية الذاتية، ولم يتوقف تفكك الأسرة عند هذا الحد بل بدأ يأخذ مسارات نحو الا



 

97 

 

تظهر في الغرب الليبرالي بدائل جديدة لها تشكل خلافا في الأوساط الاجتماعية المحافظة والدينية غير أنها فرضت وجودها 
بقوة القانون وقوة الواقع واستطاعت أن تجمع التأييد السياسي والحقوقي لها حتى أصبحت ظاهرة مقبولة، ومثال ذلك الأسرة 

، بالإضافة إلى أن الأسرة الحداثية تنظر إلى المرأة وكأنها كائن (إناث إناث  –ذكور ذكور ) ثلية المشكلة من نفس الجنس الم
في صراع دائم مع الرجل لذا يلاحظ انتشار الجمعيات الداعية إلى حماية حقوق المرأة و تحسين كفاءات إدارة هذا الصراع 

أن المجتمع الحداثي أصبح يعاني من " الاسرة و قيم ما بعد الحداثة "في دراسة بعنوان  "هالمان ليوتان " ويشير ، لصالحها
مما تولد عنه مظهر سلبي للغاية يتمثل في ارتفاع الشعار الجنسي ، اختفاء وظيفة الأسرة الأساسية وهي ضبط الأفراد والأبناء
 التي تحولت إلى المعيار الوحيد للحكم على الإنسان يةالاستهلاكوما يصحبه من هدم فضيع للقيم الأخلاقية وإشاعة القيم 

 (136ص  2112هلمان ليوتار، )

وما يشار إليه في هذا المقام هو أن عملية تقويض وظيفة الأسرة في المجتمعات الغربية عموما بدأت مع الرؤى  
يث دعي إلى فصل الإنسان كفرد عن الفكرية والفلسفية التي ظهرت في أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين ح

الأسرة أي أن الإنسان أصبح هدفا في حد ذاته ينظر إليه كوحدة مستقلة تستمد مرجعيتها من ذاتها، وهذا يعني فصل 
الإنسان عن واقعه والانتقال من الإنسان المركب إلى الإنسان الفرداني، وقد واكبت هذه الرؤية الجديدة تزايد معدلات 

  . أن تحول الاستهلاك من وسيلة الى غاية في حد ذاتهاالإستهلاك إلى

ومما يشار إليه هنا أيضا هو تزايد سرعة الحياة العامة وارتفاع إيقاعها اليومي حتى تغلغل هذا الإيقاع في يوميات  
لتقاء والاحتكاك وتفاقم الأسرة أين أصبح التعاقد نمط حياتي يتحكم في الأسرة الحداثية التي تتسم بسرعة وتيرة الحياة وقلة الا

البعد المادي وعلمنة العلاقات بداخلها وتغيير صور الحياة وانتشار الوجبات السريعة بدلا من الطعام العادي الذي يجمع أفراد 
الأسرة الحداثية في المجتمعات  أنأو كما نلاحظ ، وظهور التلفزيون والانترنت كبديل عن الترابط والحميمية الأسرية، الأسرة 

الأمر الذي أثر ، الغربية تتجه تدريجيا نحو علمنة التربية والرموز والقيم والأحلام، تماما كعلمنة السياسة والحكم والحياة الحزبية
فاذا أخذنا الأزياء على سبيل المثال وملابس السيدات خاصة نسجل أنها أصبحت تتوجه ، على كل المظاهر الأسرية جميعها
ن جسد المرأة بشكل متزايد، ويتنافس مصمموا الأزياء في الترويج للغريب والشاذ وفي اختراع عن قصد إلى القص والكشف ع

الأزياء التي تحطم الفوارق بين الجنسين بما أن  هذه الفوارق قد تحطمت في الأدوار والوظائف والمكانة داخل الأسرة و 
 .والسترخارجها وهذا ما يخالف النظرة الكلاسيكية التي تعتمد على الحشمة 

لكنها في مجملها تنسجم في غايات توافقية  ومتنوعة،إن رؤية الحداثة للأسرة في حقيقة الأمر هي رؤية مختلفة  
معروفة تنتهي كلها بتحطيم القواعد التفكيرية والأخلاقية والسلوكية التقليدية وإعادة تشكيل المخيال الاجتماعي بمنظورات 

نجده يحمل رؤية خاصة للأسرة وهي نابعة " ماركوز"تشراف المستقبل، فلو عدنا مثلا إلى جديدة تتوهم التحرر من الماضي واس
إليه بأنه مجرد عقل أداتي رشيد يوظف الوسائل الشرعية في خدمة الغايات النبيلة دون  والذي ينظرمن رؤيته للإنسان عموما 



 

98 

 

ة إلى الأسرة فهي وسيلة رشيدة لتحقيق غايات يحددها وكذلك الأمر بالنسب الأخلاقي، لفت الانتباه إلى جدواها أو مضمونها
 (.121، ص1979.ماركوز، العقل و الثورة) ل العق

لا يلغي الطابع العاطفي و النفسي للأسرة و يجعلها وسيلة تفرضها الحتميات العقلية و " ماركوز" ونسجل هنا أن  
أين يغرقان الأسرة الإنسانية " ماركس"أو " فرويد"هب إليه وهذا خلافا لما يذ ذلك،لا دخل للمجتمع والمعتقدات الدينية في 

فالأسرة هي وحدة جسمانية أو جنسية تعرف وظائفها في حدود غرائز الأفراد واحتياجاتهم  والجنسية،في الصراعات المادية 
 41، ص2114 بابل،عام محمد) فهي في نهاية الأمر حلقة من سلسلة الموجودات أو كائن طبيعي من الداخل ومن الخارج الجسدية،

) 

إن القارئ المتفحص لرؤية مفكري الحداثة للأسرة يلاحظ تلك الرؤية التفكيكية للأسرة، والتي تنظر إليها برؤية  
أحادية تفصلها عن محيطها الاجتماعي والأخلاقي والثقافي وتحصر وظائفها في زوايا محدودة تخدم عادة اتجاهات سياسية 

" و" نهاية التاريخ " في كتابهما على التوالي " صامويل هنتغتون"و " فوكوياما" هو الحال بالنسبة عند  وإيديولوجية سائدة كما
حيث يؤيدان الطابع الليبرالي للحياة الإنسانية بما في ذلك الأسرة، فكل الأنظمة الأخرى عاجزة عن " صراع الحضارات 

بقانون كوني وهو القانون الليبرالية الغربية التي تقصي البعد الروحي   وعليه فالأسرة تنظم، مواكبة احتياجات الانسان المعاصر
للانسان وتلغي الحدود الثقافية فليست هناك أسرة إسلامية أو عربية أو فارسية أو هندية بل هناك أسرة نمطية ليبرالية بقالب 

 .غربي كوني

ميقة للمسارات التي آلت إليها الأسرة الحداثية إن النسق الحداثي وتحليلاته للأسرة لم يلبث حتى أفرز تساؤلات ع 
 جنس، البعد،وجعلت من أفرادها أحاديي  والقوة،التي فقدت مركزيتها و تراجعت عن جوهرها الإنساني لصالح الآلة والسوق 

ثي في أي أن الأسرة أصبحت تتجه أكثر نحو العدمية والتلاشي وعليه بات من الضروري مراجعة الخطاب الحدا مادة، لذة،
وما مصير  الحداثة؟وبات من الضروري إعادة صياغة الأسئلة المصيرية حول ما مدى صدقية القيم التي تبنتها  الباب،هذا 

 الأنظمة الأسرية التي قامت عليها؟ وماهي البدائل السوسيولوجية التي يجب أن تطرح على الإنسانية مستقبلا؟ 

 : التقاليد والحداثةالأسرة الجزائرية وتجليات الصراع بين  1-4

شهدت الجزائر المستقلة حوارا ساخنا وصراعا سياسيا محتدما مازال مستمرا إلى اليوم حول رهانات المستقبل الخاصة  
وما يلاحظ من الوهلة الأولى أن  الإستدمار،بالأسرة الجزائرية وطبيعة النموذج الذي يجب أن تتبناه بعد التخلص من أغلال 

بعا إيديولوجيا أكثر منه صراعا فكريا علميا سوسيولوجيا، حيث تغلبت فيه القرارات السياسية والحملات هذا الصراع أخذ طا
 .الحاسمة والأطروحات العلميةالإعلامية على الدراسات الأكاديمية 



 

99 

 

مختلفة المشارب و  تثلاثة توجهاوعلى هذا الأساس دخلت الدولة الوطنية مرحلة الإستقلال بوعي منقسم إلى  
وثانيها دعاة العصرنة وحملة  التقليدية،لرؤى حول ما يجب أن تكون عليه الأسرة الجزائرية، أولها أنصار المحافظة على الأسرة ا

 .ولو أن هذا الاتجاه كانت تأثيراته محدودة وهناك من انتقده ووصفه بالسلبية الوسطية،المشروع التغريبي وثالثها دعاة التوفيق و 

حقيقة هذا الصراع بات من الضروري العودة إلى أدبيات الحركة الوطنية وخاصة إلى بيان أول نوفمبر  وحتى نستطيع فهم   
 (36، ص1994أبو القاسم سعد الله، ، ) الإسلاميةالذي فضل في طبيعة المشروع الاجتماعي الذي وضعه ضمن المبادئ 

لة للتقادم أي أن فكرة تطوير المجتمع بمختلف برامج وعليه يعتقد التيار المحافظ أن هذه المرجعية التاريخية غير قاب 
وقد ساهمت ، التحديث والتنمية الاجتماعية والثقافية لا تبرر المساس أبدا بهوية الأسرة الجزائرية ومصادر تشريعها الإسلامية

تشريعات القانونية التي الظروف السياسية والاقتصادية لما بعد الإستقلال إلى تثبيت مشروع الأسرة  المحافظة في مختلف ال
جيرار " ويشير  ، استندت في عمومها إلى الشريعة الإسلامية بما ينسجم مع  الملامح الكبرى للبنية الاجتماعية الجزائرية

إلى أن النظام السياسي في الجزائر وقع مباشرة بعد الإستقلال في أزمة " مصاعب الاشتراكية في الجزائر "في كتابه  "شاليان 
وذلك مرده إلى الغربة التي وقعت فيها النخبة المثقفة المفرنسة بسبب طبيعة الثقافة التي تشربتها والتي تتعارض ، اضحةهوية و 

أي ان المشروع الاجتماعي الذي حملته النخبة السياسية لم يجد ، في جوهرها و تفاصيلها مع طبيعة الهوياتية للمجتمع الجزائري
ه عملي وذلك على الرغم من سيطرة هذه النخبة على المراكز الحساسة في الدولة والتعليم المناخ المناسب لتنفيذه وتطبيق

 (1964جيرار شاليان، دار الطليعة بيروت، ) والإدارة و الإعلام

لكن طبيعة الصراع بين الحداثة والتقاليد حول الاسرة الجزائرية لم يبقى حبيس الجهات الرسمية والمراسيم القانونية بل  
فقد انطبعت مختلف الإبداعات الثقافية والفنية والكتابات الإعلامية  وطلابية،إلى فضاءات أخرى إعلامية وثقافية نزل 

فلو رجعنا إلى الأعمال الأدبية لمالك حداد أو مولود فرعون أو كاتب  معين،بإيديولوجيات متباينة مدافعة عن نموذج أسري 
من جهة أحرى نسجل الاختلاف الواضح في الرؤى للاسرة و المرأة و  ياسين من جهة وأعمال عبد الحميد بن هدوقة

 (112ص.2111عيسى مراح،) العلاقات الأسرية بين الجنسين وحدود التحرك بالنسبة لكل فرد

وقد ركز أنصار عصرنة الأسرة الجزائرية على المرأة كعامل حاسم في تحريك الأسرة نحو النموذج الحداثي و أيدوا خروجها عن  
الذي  6891لسيطرة الذكورية ومنحها مكانة اجتماعية إضافية جديدة وربما هذا ما يبرر رفضهم الصارخ لقانون الأسرة عام ا

رأوا فيه إجحافا و ظلما كبيرا للمرأة واضطهادا لها وترسيخا للهيمنة الذكورية التقليدية واستمرارا لحالة التخلف الاجتماعية 
، ن ذلك بأن المجتمع لا يستطيع أن يحقق أهداف التنمية المنشودة إلا إذا انطلقت من الأسرةمبرري، الذي عمرا قرونا حسبهم

 ولعل هذا، وتصوروا أن القيم التقليدية تشكل عائقا استراتيجيا يبقي المجتمع الجزائري في دائرة التخلف والتقهقر الحضاري
حيث أن " الإندماجيون الجدد "في كتابه  "محمد عباس "ستاذ التصور تأثر كثيرا بالأطروحات الكولونيالية كما أكد ذلك الأ



 

100 

 

دعاة الأسرة الحداثية في الجزائر يملكون تصورا ازدواجيا ويظهر في ربطهم لتطور الشعب الجزائري بضرورة ربط علاقات ثقافية 
لتامة مع فرنسا بل يجب فالنظام الجديد في الجزائر حسبهم لا يجب أن يؤسس على القطيعة ا، وحضارية مع فرنسا بالخصوص

 (121، ص1993محمد عباس،  ) السعي لبناء عهد جديد يقوم على التعاون والتبادل المشترك

إلى أن الغزو الثقافي امتد إلى الأسرة قصد طمس معالمها الثقافية والحضارية حيث يبنى هذا  "أحمد بن نعمان "ويشير الدكتور 
ل ربط عملية التطور والتنمية الاقتصادية بضرورة التخلي عن القيم الأخلاقية إذ تحاو  مفضوحة،الغزو على أساس مغالطات 
للنماذج الأسرية الغربية التي لا شك أنها وصلت إلى مستويات الإفلاس  والمحاكمات العمياءالتقليدية انطلاقا من الأسرة 

 (112 ص، 1991بن نعمان،  محمد) والانحطاط المعنويالأخلاقي 

ن العودة إلى أحضان الهوية لأنها هي الحصن الوحيد الذي يوسعه أن يضمن استقرار الأسرة الجزائرية و وعليه فلا مناص م
لكن من الضروري أن تكون عملية العودة إلى الذات ومصحوبة بالوعي والمعرفة وليست ، تمكينها من أداء أدوارها الأساسية

حات هذا الموقف من قاعدة التميز التي تميز كل المجتمعات وتنطلق أطرو ، عودة للهروب من تحديات المستقبل المفروضة
وعليه فالأسرة مطالبة بأن تنسجم ، الإنسانية بلا استثناء، فكل المجتمعات تبني أسرها انطلاقا من قواعدها الأخلاقية والثقافية

ة عريقة تتمتع بقواعد اجتماعية مع مقومات المجتمع، فالأسرة الجزائرية ليست وليدة صدفة تاريخية وإنما هي مؤسسة اجتماعي
مولود " راقية ومتجذرة في أعماق التاريخ ولايحق بأي حال حذف هذا الإرث بدعوى الحداثة والتطور كما يقول الأستاذ 

 (21ص، 1917قاسم نايت بالقاسم، مولود. )" قاسم نايت بالقاسم

فعلى  والاستمرارية،القدرة الذاتية على المقاومة وبإمكان هذه القيم أن تواكب طبيعة المرحلة الجديدة لأنها تمتلك  
الرغم من الخلافات التي اشتدت بين زعماء الثورة غداة الإستقلال وميل بعض الأوساط إلى إقصاء كل ما هو أصيل فان 

 (mohamed teguia.1988.P407) بغيرهاالمجتمع الجزائري استطاع الحفاظ على هويته سواء تعلق الأمر بالأسرة أو 

أن بناء تصور موحد وشامل للأسرة الجزائرية  "محمد الميلي " وبعيدا عن هذه الاختلافات وهذا التباين يؤكد الدكتور  
ممكن ومتاح إذا عرفنا كيف نستقرأ طبيعة التغيرات والتطورات وفق منظور عقلاني يعتمد على إعادة بث الاجتهاد الفقهي في 

 ( 2114، محمد الميلي) والتكيفخرى لأن التراث بمفهومه العلمي قابل للتطور والإضافة في باقي المسائل الأ الأسرة كمامسائل 

فعملية . أن الأسرة الجزائرية لا يمكن تطويرها بمعزل عن باقي البنى الاجتماعية الأخرى "عبد الله شريط "ويعتقد الأستاذ 
على المستوى  مطروحةليست فالرهانات الحقيقية  نية،الوطتطوير الأسرة ممكنة جدا لكن ذلك يجب أن يتم في إطار الثوابت 

 (2114عبد الله شريط، ) والتربويةالشكل أو بنية الأسرة وإنما في وظيفتها الاجتماعية 

 يفترض أن يسير في اتجاه تدعيم وظيفة الأسرة في التربية و التنشئة والوقاية من الانحراف وتحقيق  أي أن التطوير   
الإستراتيجية ومن  فالانغلاق السلبي لا يساهم في تحقيق هذه الغايات، ثال الاجتماعي ونقل القيممفهوم الضبط والامت



 

101 

 

الضروري الإستفادة من التجارب والنماذج الاجتماعية الناجحة، ذلك أن التطور هو سمة محورية في كل مناحي الحياة 
على الأسرة الجزائرية دون أن يحدث ذلك انقلابا في الاجتماعية، فان عدنا إلى التاريخ نسجل حدوث تغيرات كبيرة طرأت 

البناء الاجتماعي لأنه حدث بهدوء و بصورة عفوية وتوافقية، فالتغير الاجتماعي سنة كونية مثل سنن الطبيعة التي تخضع 
ائمة ولا يلتفت في حركية و سيرورة د  "مالك بن نبي"فالتاريخ كما يشير إلى ذلك الأستاذ ، لقوانين لا يمكن الإفلات منها
 (11، ص 1969مالك بن نبي، )ق أبد اللذين يغطون في نوم عمي

فالتقدم العلمي والإبداع ، كما أن متطلبات الأسرة في المراحل التاريخية السابقة تختلف عن متطلباتها اليوم 
يرت الكثير من الأنماط التكنولوجي المهول أعاد ترتيب سلم الأولويات وأنتج قيما جديدة فرضت نفسها على الأسرة وغ

الحياتية سواء كان ذلك في الأنماط الاستهلاكية أو تعلق الأمر بالأنماط الاتصالية التي أصبحت تميل إلى الفردانية و التفكك 
فالتغير يجب أن ، كل هذه التغيرات تحدث بصفة مرحلية تدريجية دون أن تلفت الانتباه إليها، عوضا عن الاجتماع والتضامن

 .صورته الطبيعية وهو لا يعني الانسلاخ والإلحاق بثقافة وحضارة أخرى يتم في

 :والتقاليدموقف الأسرة الجزائرية من الصراع بين الحداثة   -2
 :إشكالية الدراسة -أ 

شكلت خيارات التنمية الشاملة التي انتهجتها الدولة الجزائرية الفتية مباشرة بعد الاستقلال رافدا محوريا في عملية  
غير الاجتماعي التي طرأت على المجتمع الجزائري الحديث، فهذه الخيارات التنموية صنعت حالة من التثاقف التي جذبت الت

المجتمع نحو اكتساب نماذج ثقافية جديدة غير مألوفة لديه الأمر الذي قد أثار حفيظة البعض من المتمسكين بالأصالة 
عين اجتماعيين متباينين، يعتمد المشروع الأول على مرجعيات تقليدية من والتراث، فظهرت بذلك سيرورة صراعية بين مشرو 

خلال التمسك بالموروث بمختلف أبعاده الحضارية والدينية والعرفية، ويعتمد المشروع الثاني على مرجعيات غربية حداثية 
لجزائري من ازدواجية يقف طرفيها على بحمولتها الثقافية والقيمية والأخلاقية والعلائقية، وبهذا تشكل المشهد الاجتماعي ا

النقيض تماما، بحيث يتجه كل واحد منهما إلى فرض نفسه على المجتمع مستخدما في ذلك كل المتاحات السياسية 
والإعلامية والتربوية وغيرها، معتبرا نفسه هو الخيار الأمثل والمشروع الوحيد القادر على قيادة المجتمع الجزائري نحو الازدهار 

 .التطورو 

ومن هنا وجدت الأسرة الجزائرية نفسها في خضم هذا الصراع المحتدم خاصة وأنها تشكل موضوعا استراتيجيا من  
موضوعاته، ولا يمكننا أن نتجاوز مدى التأثير الذي لحق بها جراء حدة التناقض القائم بين الحداثة والتقاليد، خاصة وأن 

في بناء نموذج أسري جزائري متوازن وقادر على تحقيق الإشباعات المنتظرة منه، الأمر الدولة قد عجزت في الكثير من الأحيان 
الذي جعلها تتحمل نتائج هذا التناقض بحيث نجد أسرا جزائرية تتمسك بالماضي بما فيه وأسر أخرى تتنكر لهذا الماضي 

جة وغير مستقرة في بنيتها وغير ثابتة على نموذج محدد وتحاول مرارا التعلق بالحداثة الغربية، وعليه بقيت الأسرة الجزائرية متمو 



 

102 

 

وغير قادرة على الاستقرار عند متطلبات التقاليد والتراث ولا هي متماهية كليا مع متطلبات النموذج الغربي الحداثي، وكأنها 
 .تقاليدتعيش وضعية تفكيكية تستدعي منها البحث عن موقف حازم ونهائي من جدلية التناقض بين الحداثة وال

 :وقصد التعرف على توجهات الأسرة الجزائرية حيال هذه الوضعية الصدامية نطرح السؤال المحوري التالي

 ما هو الموقف الفعلي للأسرة الجزائرية حيال التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد؟

 :لفرعية التاليةوحتى نتمكن من استيعاب الموضوع من كل جوانبه والإحاطة به أكثر نطرح الأسئلة ا

 كيف تتعامل الأسرة الجزائرية مع التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد؟  – 6

 ماهي العوامل الأكثر تحكما في موقف الأسرية من التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد؟ – 2

 إلى أي مدى تستطيع الأسرة الجزائرية تحقيق التوافق بين الحداثة والتقاليد؟ – 1

 :فرضيات الدراسة –ب 

 .لا يتأسس موقف الأسرة الجزائرية من التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد على وعي مسبق به – 6

 .العامل الاقتصادي والثقافي الأكثر تأثير في موقف الأسرة الجزائرية من التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد – 2

 .وافق بين الحداثة والتقاليدتتجه الأسرة الجزائرية نحو تحقيق الت – 1

 :الميدان وحيثيات الدراسة –ج 

الدراسة التي بين أيدينا هي دراسة ميدانية أنجزت على مستوى بلديات ولاية الجزائر بغرض استشراف موقف عينة من الأسرة 
 .الجزائرية من حالة الصراع القائم حولها والقائم بين مشروعين اجتماعيين يقفان على طرفي نقيض

عائلة تتوفر فيها مواصفات محددة من أقدميه الزواج و وجود الأبناء والزوجين  111اعتمدت الدراسة على جمع المعطيات من 
 .معا

اعتمدت الدراسة على تقنية الاستمارة، والتي اشتملت على أربعة محاور، ضم المحور الأول أسئلة حول البيانات العامة 
 .الأخرى فتعلقت بفرضيات الدراسة الأساسية للمبحوثين، وأما المحاور الثلاثة



 

103 

 

أما عينة الدراسة فقد استخدمنا العينة العشوائية والتي تقوم أساسا على الصدفة في اختيار أفراد العينة، ومن ثم  
معينا تعطيهم نفس فرصة الاختيار والتمثيل، بحيث يتم دمج أفراد المجموعة الأم في جدول مرقم ليختبر الباحث عشوائيا رقما 

 .وتبدأ عملية السحب وفق معادلة محددة على أن تكون المسافة الفاصلة بين مفردة وأخرى متساوية

وهو عدد بلديات العاصمة، و أسفرت عملية  11إلى  16وتبعا لهذه العينة فقد رقمنا بلديات ولاية الجزائر من 
باختيار أفراد العينة عبر تقسيم بلدية الشراقة إلى أحياء السحب العشوائي على بلدية الشراقة، ثم قمنا في المرحلة الموالية 

رئيسية وذلك حسب المخطط العمراني للبلدية، ثم قمنا بعد ذلك بعملية السحب العشوائي التي أسفرت عن اختيار حي 
 .مسكن الذي أجريت فيه الدراسة الميدانية 112

 :النتائج والاستنتاجات -د 

لا يتأسس موقف الأسرة الجزائرية من التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد على ) قائلة وال :نتائج الفرضية الأولى – 1
 (وعي مسبق به 

من خلال البيانات والمعطيات التي أفضت بها جداول الفرضية الأولى يظهر أن الأسرة الجزائرية تتعامل مع التناقض  
وخلفيات وتوجهات هذا التناقض الحاصل في الساحة الاجتماعية الحاصل بين الحداثة والتقاليد دون وعي بتفاصيل وحيثيات 

والأسرية والجزائرية، بحيث أن أغلب المبحوثين من الذين يرفضون النموذج الأسري الحداثي لم يسبق لهم الإطلاع مطلقا على 
واجهون هذا التناقض ي %11، كما أن أغلب أفراد العينة وبنسبة % 12.12هذا النموذج الأسري الحداثي الغربي وبنسبة 

باللامبالاة، كما أن أغلب أفراد العينة يعتقدون أن التناقض بين الحداثة والتقاليد يتمظهر أساسا في محدد الحشمة والحياء 
من أفراد العين يختارون نموذجهم الأسري من خلال الخضوع للمجتمع  %11.11، ونسجل كذلك أن  %11وبنسبة 

م غير متأثرين بدوامة التناقض والصراع المحتدم بين الحداثة والتقاليد، وتؤكد معطيات الجداول أيضا وتقاليده وقيمه مما يعني أنه
من أفراد العينة لم يسبق لهم الإطلاع على مادة علمية أو إعلامية حول هذا الموضوع مما يشير إلى عدم  %11.11أن 

من  %11.11الكبرى، وتشير جداول الدراسة كذلك أن توفرهم على معرفة دقيقة وواضحة حول هذه الجدلية الاجتماعية 
أفراد العينة غير مطلعين على التهديدات التي يمثلها المشروع الأسري الحداثي الغربي، ومما يؤكد غياب الوعي الحقيقي بهذا 

الرغم من أنهم  يتصورون أن الحداثة هي غزو ثقافي على %11الموضوع لدى أفراد العينة هو أن أغلب أفراد العينة وبنسبة 
صرحوا من قبل بأنهم غير مطلعين على النموذج الأسري الحداثي الغربي، يضاف إلى ذلك أن أغلب أفراد العينة أيضا وبنسبة 

يرون أكبر اختلاف بين النموذج الأسري الجزائري التقليدي والنموذج الأسري الحداثي الغربي يتمثل في طرق تربية  21.1%
 .م لم يطلع على النموذج الغربيالأبناء رغم أن أغلبه



 

104 

 

دون معرفة  %11يضاف إلى ذلك أن أغلب أفراد العينة يرون أن التقاليد تتمثل في احترام الدين وبنسبة  
تشكلات التقاليد الثقافية والاجتماعية الأخرى الكثيرة والمتداخلة، ومما يوضح الوعي المحدود بالتقاليد أيضا هو أن أغلب 

وذلك قبل احترام  %11بين محددات التقاليد المتنوعة يتوجهون أكثر نحو الحشمة والستر للمرأة وبنسبة أفراد العينة ومن 
 . الدين الذي أكدوا سابقا بأنه أكبر مظهر للتقاليد

ومن محتوى هذه النتائج تتضح محدودية وعي الأسرة الجزائرية بهذا الجدل الاجتماعي الكبير، بحيث أن أغلب  
كون معرفة سطحية ومشوشة حول التقاليد والحداثة معا، فمن جهة لا يدركون حقيقة الحداثة ومشروعها المبحوثين يمتل

الاجتماعي ومن جهة أخرى يحصرون التقاليد في مفاهيم ضيقة ويلغون مظاهر اجتماعية أصيلة كالتعاون والتسامح والوحدة 
ائرية تحمل إلى حد كبيرة صورة تركيبية مشوهة عن الحداثة والتقاليد واحترام الكبار وصلة الرحم وغيرها، مما يعني ان الأسرة الجز 

في نفس الوقت، الأمر الذي أدى وبصورة منطقية إلى عدم قدرتها على إدراك حقيقة هذا التناقض بين النموذجين إدراكا 
الاجتماعي بين مشروعين حقيقيا وواعيا، بحيث أنها لا تتعامل معه كضرب من ضروب الصراع الفكري والحضاري والثقافي و 

اجتماعيين مختلفين في المرجعيات والعقائد وآليات التربية وشبكة العلاقات الاجتماعية وطرائق العيش والتعامل والهوية 
الأخلاقية عموما، وإنما تتناول الموضوع بنوع من البراغماتية السطحية والمؤقتة التي لا تخلو من التناقض وسوء تقدير المآلات 

قبلية والعواقب المستقبلية، وهذا بطبيعة الحال يشير إلى إلى غياب وعي حقيقي وعميق بحقيقة التحديات التي يطرحها المست
 .هذا التصادم الكبير بين الحداثة والتقاليد على مستقبلها بنية ووظيفة

الحداثة والتقاليد على وعي مسبق لا يتأسس موقف الأسرة الجزائرية من التناقض الحاصل بين )ومنه نقول أن الفرضية الأولى 
 .قد تحققت( به 

الاقتصادي والثقافي الأكثر تأثيرا في موقف الأسرة الجزائرية من التناقض الحاصل بين  المستوى) :نتائج الفرضية الثانية – 2
 .(والتقاليدالحداثة 

توى الاقتصادي والعلمي للأسرة من خلال البيانات والمعطيات التي أفضت بها جداول الفرضية الأولى يظهر أن المس
الجزائرية هما أكثر العوامل المتدخلة مباشرة في تحديد موقفها من التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد، بحيث نسجل بوضوح 
أنه كلما انخفض الدخل الفردي أو كان النشاط الاقتصادي بسيطا وكلما كان المستوى العلمي منخفضا ومتوسطا كلما 

سرة الجزائرية نحو تفضيل التقاليد والنماذج المحافظة لكل الممارسات المتعلقة بالحياة الأسرية سواء تعلق ذلك توجهت الأ
بالعلاقات الأسرية أو النموذج الأسري المفضل أو نوعية القيم التي توجه أخلاقياتها أو القيم الإنجابية أو نوعية السكن أو 

ل كلما ارتفع الدخل الأسري وكانت الوظيفة سامية وكلما كان المستوى العلمي عاليا  شروط اختيار القرين وغيرها، وبالمقاب
كلما توجهت الأسرة الجزائرية نحو تفضيل النماذج الحداثية بصورتها الغربية وذلك في كل تفاصيل ومناحي الحياة الاجتماعية 

 .الثقافية والتربوية والعلائقية الأسرية



 

105 

 

ب أصحاب الوظائف السامية يفضلون النموذج الأسري الحداثي الغربي وبنسبة وفي هذا السياق نسجل أن أغل
، كما أن أصحاب الدخل %11.18في حين أن أغلب الحرفيين يفضلون النموذج الأسري التقليدي وبنسبة  12.91%

أصحاب ، في حين أن %18ألف دينار جزائري يفضلون النموذج الأسري الحداثي الغربي وبنسبة  611الذي يتجاوز 
ألف دينار جزائري يفضلون النموذج الأسري التقليدي وبنسبة  21إلى  61الدخل الأسري الشهري الذي يتراوح من 

ويمكننا أن  %11.11، غير أننا نسجل هنا أن التجار الأكثر دخلا يفضلون النموذج الأسري التقليد وبنسبة 19.61%
ية هذه الفئة وانحدارها من مناطق محافظة وريفية، وتشير جداول الدراسة نعيد هذا التوجه إلى انخفاض المستوى العلمي لأغلب

، في حين أن أغلب %11أيضا أن أغلب أصحاب الوظائف السامية يفضلون علاقات أسرية منفتحة بين الجنسين وبنسبة 
، كما تشير %16 ، وكذلك العمال اليوميين وبنسبة%11وبنسبة   الحرفيين يفضلون العلاقات التي تفصل بين الجنسين

ألف دينار شهريا يفضلون علاقات منغلقة على  611جداول الدراسة أن أغلب أصحاب الدخل الفردي الذي يتجاوز 
، ونسجل من خلال معطيات الجداول كذلك أن أغلب أفراد العينة من أصحاب %11الزوجين والأولاد فقط وبنسبة

، في %11والتحرر من التقاليد وبنسبة  %11رية الرأي للأبناء وبنسبة الوظائف السامية يفضلون القيم الحداثية من قبيل ح
، كما أن أغلب أصحاب الوظائف %11، وقيم التدين بنسبة %19حين أن أغلب الحرفيين يفضلون قيمة الشرف وبنسبة 

يين يفضلون القيم ، في حين أن الحرف%11السامية يفضلون القيم الإنجابية الحداثية المعتمدة على تحديد النسل وبنسبة 
ألف يفضلون القيم  21إلى  61، كما أن أغلب أصحاب الدخل  البسيط الممتد من %11الإنجابية التقليدية وبنسبة 
دينار يفضلون القيم الإنجابية الحداثية  611، وأغلب أصحاب الدخل الشهري أكثر من %11الإنجابية التقليدية وبنسبة 

ول الدراسة الميدانية أن أغلب أصحاب المستوى الجامعي يفضلون العلاقات الأسرية ، كما تبين معطيات جدا%11وبنسبة 
، في حين ان أصحاب المستوى الابتدائي يفضلون علاقات تقليدية تفصل بين %11الحداثية المنفتحة بين الجنسين وبنسبة 

نجابية الحداثية الغربية وبنسبة ، كما نسجل أن أغلب أصحاب المستوى الجامعي يفضلون القيم الإ%18الجنسين وبنسبة 
 .لكل منهما %11، في حين أغلب أصحاب المستوى الابتدائي والمتوسط  وبنسبة 16%

ومنه نشير إلى أن التحسن في المستوى التعليمي والاقتصادي أكسب الأسرة الجزائرية ثقافة اجتماعية جديدة تقوم 
عد محل اجتماع مجتمعي، ويمكن القول أن الأسرة الجزائرية المعاصرة شرعت في على تغيير الكثير من القناعات الموروثة والتي لم ت

إعادة قراءة شاملة لمعنى التراث والتقاليد والأصالة آخذة بعين الاعتبار مصالحها المادية والمعيشية وتحسين ظروف التربية 
تزامن مع السياسة التحديثية الشاملة التي انتهجتها والتعليم والرعاية الصحية الجيدة لأفرادها وتوفير حتى الكماليات، كل هذا 

الدولة الجزائرية التي أثرت هي الأخرى على أنماط التفكير وطرائق التعامل والسلوك الاجتماعي العام وحولت المجتمع الجزائري 
 .فة اجتماعية خاصةإلى حد بعيد من مجتمع ريفي زراعي إلى مجتمع مديني صناعي بما تحمله هذه الخاصية من مميزات وثقا



 

106 

 

المستوى الاقتصادي والثقافي الأكثر تأثيرا في موقف الأسرة الجزائرية من : الفرضية القائلة  إنومن خلال ماسبق يمكننا القول 
 . التناقض الحاصل بين الحداثة والتقاليد قد تحققت

 .(والتقاليدالحداثة تتجه الأسرة الجزائرية نحو تحقيق التوافق بين ) :نتائج الفرضية الثالثة – 3

من خلال البيانات والمعطيات التي أفضت بها جداول الفرضية الثالثة يظهر مع الجزائر أن الأسرة الجزائرية تسعى إلى  
إحداث نوع من الانسجام والتناغم بين الحداثة والتقاليد، بمعنى أنها تجتهد من خلال عمليات التنشئة الاجتماعية على إيجاد 

طع والتكامل بينهما بوصفهما يحملان مواصفات ومميزات إنسانية فاضلة تقدم إضافة إيجابية لبنية الأسرة مساحات للتقا
 .الجزائرية، وكأنها تحاول إيجاد مخارج جديدة تضمن لها التكيف الواعي مع التغيرات الكبرى الحاصلة في بنية المجتمع الجزائري

الميدانية أن أغلب أفراد العينة يفضلون النموذج الأسري الذي يجمع وفي هذا التوجه العام تشير معطيات الدراسة  
يفضلون النموذج الأسري الحداثي،   66%يفضلون النموذج الأسري التقليدي، و %11، و%11بين النموذجين وبنسبة 

ذا التوافق بين كما نسجل من خلال معطيات العمل الميداني أن أغلب أفراد العينة يتصورون أن أسرهم قادرة على تحقيق ه
، وتقدم لنا الدراسة الميدانية الكثير من التفاصيل حول هذا التوجه %16متطلبات الحداثة ومتطلبات التقاليد وذلك بنسبة 

التوفيقي، من ذلك أن أغلب أفراد العينة يرون أن تربية الأولاد وتعليم الفتيات هما أكبر المجالات التي يمكن أن يتجسد فيها 
، كما تبين لنا هذه الدراسة %21لكل واحد منهما، ويليهما في المرتبة الثانية عمل المرأة وبنسبة  %21وبنسبة هذا التوفيق 

، في حين أن من %11أيضا أن أغلب أفراد العينة يفضلون أن تكون السلطة داخل الأسرة متوازنة بين الزوجين وبنسبة 
، ومن المؤشرات الأساسية المعبرة عن هذا التوجه التوفيقي %19.1 يفضلون الإبقاء على السلطة الذكورية المطلقة وبنسبة

الذي تحاول الأسرة الجزائرية تبنيه هو طرق وكيفيات ممارسة الرقابة على الأبناء بحيث تشير بيانات الدراسة أن أغلب أفراد 
المتشددة والمطلقة وتخفيف الرقابة وبنسبة  العينة يتقاسمون  كيفيات وطرائق ممارسات الرقابة على الأبناء المتراوحة بين الرقابة

 .لكل منهما 11%

غير أننا نسجل في هذا المستوى التحليلي أن الأسرة الجزائرية رغم هذا التوجه التوفيقي إلا أنها لا تتخلى عن بعض  
الميدانية والتي تؤكد ان  ذلك ما تشير إليه معطيات الدراسة والعائلية، ومنالممارسات التقليدية خاصة في المناسبات الدينية 

، كما أن أغلب أفراد العينة يفضلون   إحياء السنة الهجرية %11أغلب أفراد العينة يفضلون الأطباق التقليدية وبنسبة 
 .يفضلون إحياء السنة الميلادية %61يفضلون إحياء السنة الأمازيغية و %11مقابل  %11وبنسبة 

ه التوفيقي بين الحداثة والتقاليد الذي تتبناه الأسرة الجزائرية هو في الحقيقة ومن خلال ماسبق ذكره نستنتج أن التوج 
توجه شكلي يمس بوجه الخصوص الجوانب الاستهلاكية و المظهرية لأنها كما يبدو مازالت مرتبطة بالقوة الرمزية والأخلاقية 

نجابية والتساهل في تربية الأبناء وتخفيف ممارسة الرقابة والروحية التي تمثلها بعض التقاليد، فإن كانت تميل للتغيير في القيم الإ



 

107 

 

عليهم ومنح مزيد الحرية للمرأة إلا أن كل هذا يبقى تحت السلطة الذكورية واستمرار هيمنتها على الحياة الأسرية برمتها، 
عي داخل الأسرة بل هو ففكرة التوفيق بين النموذجين لم تتحول بعد إلى ظاهرة معممة تشمل جميع تفاصيل الفعل الاجتما

توجه أولي يتخذ طابعا براغماتيا، بمعنى ان التغيرات الطارئة ليست مبنية على قناعات تامة بقدر ما هي نتاج للتغير 
 .الاجتماعي العام الذي أنتج ظروفا اقتصادية وثقافية وسياسية جديدة وجب التعامل معها

تتجه الأسرة الجزائرية نحو تحقيق التوافق بين الحداثة والتقاليد قد : وعليه يمكننا القول أن الفرضية الثالثة القائلة 
 .تحققت

 :الخاتمة واستنتاجات عامة – 4

من خلال مسار الدراسة في شقيها النظري والميداني نستطيع القول أن إشكالية الحداثة والتقاليد التي أصبحت 
سرة الجزائرية على وجه التحديد، ذلك باتت تشكل متغيرا تفرض نفسها اليوم كتحد حقيقي يوجه المجتمع الجزائري والأ

حقيقيا في رسم صورة الأسرة المستقبلية، ذلك أن موجة التغيير التي تفرضها الحداثة الغربية عن طريق آلياتها الإعلامية والمعرفية 
لية، مما يعني انعكاس هذا التغيير والثقافية والسياسية تستهدف أساسا إذابة كل الحدود التي تفرضها الهوية والخصوصية المح

العام على كل ما له علاقة بالأسرة الجزائرية، مما يستوجب وجود بنية متكاملة من الوعي والمعرفة بحقيقة هذه التحديات وهو 
ء من الذي لم نلاحظه بقوة وفاعلية لدى الأسرة الجزائرية، فهذه الأخيرة ما زالت تتعامل مع هذه الإشكالية الجوهرية بشي

السطحية وعدم الإدراك العميق بها وغياب الإطلاع المنظم والمدروس لمشروع الحداثة والنظرة المشوهة والمتناقضة له، إضافة إلى 
أنها لم تحسم بعد علاقتها مع الموروث والتقاليد، إذ نلاحظ وجود نوع من اللامبالاة في اختيارها للنموذج الأسري الذي لا 

ام إلى مقاييس محددة ومضبوطة ولا يعتمد على رؤى وتصورات دقيقة وواضحة، وإنما هو اختيار يتماشى يستند في الغالب الع
مع الموجة الغالبة وإعادة إنتاج الواقع، إن الأسرة في الكثير من الأحيان تعمل على محاكاة ما هو موجود ومفروض إعلاميا 

تطويره وتكيفيه مع متطلبات الرصيد الحضاري لعموم المجتمع وسياسيا دون وعي عميق به أو محاولة تمحيصه ونقده وحتى 

 .الجزائري ومدلولاته الرمزية والدينية

 

 

 

 



 

108 

 

 : قائمة المراجع

 :الكتب

 .، الحداثة والتواصل في الفلسفة العربية المعاصرة، أفريقيا الشرق للنشر، المغرب6889أفاية محمد نورالدين،  .6
 .جمة فاضل جنكر، مؤسسة عيبال للدراسات والنشر، بيروت، حداثة التخلف، تر 6881برمان مارشال، .2
 .، بيروت1، شروط النهضة، دار الفكر العربي،ط6818بن نبي مالك،  .1
 .، تأملات ومواقف، دار الأمة، الجزائر6889بن نعمان محمد،  .1
 .ئر، تأملات في مسار الثورة الجزائرية، جمعية أول نوفمبر،باتنة، الجزا6811سعد الله أبو القاسم،  .1
 .الطليعة، بيروت، مصاعب الاشتراكية في الجزائر، ترجمة جورج طرابيشي، دار 6811شاليان جيرار،  .1
 .، الإندماجيون الجدد، مؤسسة دحلب، الجزائر6881عباس محمد،  .1
 .، ما الحداثة؟ ،ترجمة كاظم جهاد، دار ابن رشد للطباعة والنشر، بيروت6811لوفيفر هونري،  .9
 .الثورة، ترجمة فؤاد زكريا، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، العقل و 6818ماركوز،  .8

 :المقالات

 .19، ص19، الأسرة من مفهوم عصر النهضة إلى منظري الحداثة، مجلة العرب، سوريا، العدد 2111بابل محمد،  .6
 .بي، الأسرة وقيم ما بعد الحداثة، ترجمة فؤاد عزيز، مجلة المستقبل العر 2112ليوتار هلمان،  .2
 .662 ص العدد،، الأسرة في الأدب الجزائري رؤية تحليلية، مجلة فكر ونقد الغرب، 2111مراح عيسى،  .1

 :المداخلات

 .، مرافعة عن قانون أسري أصيل ومتفتح محاضرة بالمركز الثقافي الإسلامي، الجزائر2111شريط عبد الله،  .6
 .مؤتمر الحضارات، الجزائر ، مسائل ثقافية حاسمة، مداخلة على هامش2111الميلي محمد،  .2
، بين الأصالة والمعاصرة، ورقة بحثية في الأسرة بالمنظور الإسلامي، محاضرة في 6891نايت بلقاسم مولود قاسم،  .1

 .مؤتمر مستقبل الفكر الإسلامي منشورات المؤتمر، الجزائر
 

1. Hamermas ,1988, jurgen le dixcours philosophique de la modernité, éditions gallimard, 
Paris. 

2. Henri le febure, 1962, introduction la modernité, édition minut. 
3. Jacque Derrida de thospitalite, 2001, ed fayerd galilee, Paris. 
4. Teguia Mohamed, 1988, l 4 Algerie en guerre, opu, Alger. 

 

 



 

109 

 

 :لملتقى الدولي الأول حول ا

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية

 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

                  

 محمد عابد الجابري من نقد العقل التراثي إلى تأسيس عقلانية عربية جديدة تساهم في النهضة الحضارية   
ment Jabri from criticism of the heritage mind to the establish-Mohammed Abed al

of a new Arab rationality that contributes to the renaissance of civilization 

 *1 بن التومي مسعودة 
 bentoumimessaouda34@gmail.com،   (الجزائر) -2سطيف-جامعة محمد لمين دباغين1

  2 شوفي داود 
  ،  (الجزائر)_2سطيف_جامعة محمد لمين دباغين  2      

  daoudchoufi19@gmail.com                   

 : ملخص

تحرير العقل العربي وإصلاحه ومنه تطوير المجتمع العربي  الىالمساهمة فيالجابري من خلال مشروعه النقدي  لقد سعى
وتحقيق النهضة فيه ، وهو يرى أنه لا يمكن للمجتمع أن يقوم بنهضة بعقل منغلق ، إننا بحاجة إلى عقل نهضوي متنور ، 

ده ينتقد العقل العربي التقليدي الذي سيطرت عليه الخرافة وعصر الانحطاط ، والقول بنقد العقل التراثي التقليدي ونج
واحداث القطيعة معه لا يعني أن الجابري يرفض التراث العربي اطلاقا بل إنه يدعو إلى أخذ الاشياء الإيجابية منه ، ونظرا لما 

أنه لا يمكن أن نحقق نهضة عربية دون جعل التراث نقطة بداية ، من خلال نقد كل ما للتراث من أهمية فإن الجابري يرى 
يؤدي إلى الانحطاط فيه من جهة ، ومن جهة أخرى قراءة التراث بأدوات ومنهجيات جديدة من خلال عقلانية جديدة 

ع العربي العقلانية التي تتوجه بالنقد للمناهج معاصرة تنطلق انها العقلانية النقدية التي يحاول الجابري تأسيس معالمها في المجتم
 . العربية التى أفقدت التراث أصالته  وكيف يمكن من خلالها أن يكون للمجتمع العربي دور في التاريخ الحضاري البشري

   .الجابري ، نقد العقل العربي، العقلانية النقدية ، التراث ، النهضة :الدالةكلمات ال
Abstract:  

 Al-Jabri has sought through his critical project to contribute to the liberation and reform of 

the Arab mind, including the development of Arab society and the achievement of renaissance in 

it, and he believes that society can not perform a renaissance with a closed mind, we need a 

enlightened renaissance mind, and we find it criticizing the traditional Arab mind dominated by 

superstition and the era of decadence, and saying criticism of the traditional heritage mind and 

causing a break with it does not mean that Al-Jabri rejects the Arab heritage at all but calls for 

                                                           
1
 

)*(
 bentoumimessaouda34@gmail.com ، بن التومي مسعودة  

 



 

110 

 

taking positive things from it, and given the heritage It is important that al-Jabri believes that we 

cannot achieve an Arab renaissance without making heritage a starting point, by criticizing 

everything that leads to decadence in it on the one hand, and on the other hand reading heritage 

with new tools and methodologies through a new contemporary rationality that begins, it is the 

critical rationality that Al-Jabri tries to establish its features in the Arab society rationality that 

directs criticism to the Arab curricula that have lost heritage and how arab society can have a role 

in human civilization history. 

 Keywords: Al-Jabri, criticism of the Arab mind, critical rationality, heritage, renaissance.  

       

 

 

 

 :المتن
 

  : مقدمة
يمثل التراث العربي حجر الأساس  في التفكير الفلسفي المعاصر حيث نجد أن معظم الدراسات الفلسفية يكون للتراث العربي 
فيها نصيب ، حيث أن العودة إلى التراث في الدراسات والبحوث المعاصرة بات ضرورة ملحة ، لان الفكر المعاصر قد اجمع 

له من إعادة قراءة وتأويل صحيح يتناسب والعصر ، حيث يرى الكثير بأن التراث العربي هو سبب على أن التراث لابد 
تخلف ورجعية المجتمع العربي ، فالتراث أدى إلى جمود العقل وعدم قدرته على التأمل والتفكير بشكل سليم ذلك لأن العقل 

على العقل من خرافات وتضليل ، وكل هذا استوجب  يجد نفسه مقيدا في حدود لا يمكن تجاوزها ، إضافة إلى ما يضفيه
الإتجاه إلى دراسة هذا التراث بالنقد وإضفاء العقلانية عليه ، والإتجاه مباشرة إلى نقد الأداة المنتجة له وهي العقل العربي 

اوز الحالة التخلف التي الذي  أفرزته الثقافة العربية وفقا للبنى المعرفية التى تشكل ضمنها ، والهدف من هذا هو محاولة تج
خيمت لقرون على الحضارة العربية وتأسيسا عقلانية عربية نقدية جديدة تساهم في التطور وتحقيق النهضة وفق لمشروع محمد 

 نقد إلى الداعي ماف  عابد الجابري الذي يعلن الحرب على العقل التراثي ويدعو إلى تأسيس عقلانية نقدية تنهض بالأمة 
 الحضارية النهضة في تساهم عربية عقلانية تشكيل يمكن خلالها من التى الأسس هي وما معه؟ القطيعة وإعلان ثيالترا العقل
     ؟

 .مفهوم العقل وأنواعه عند الجابري   :أولا
 أداة فهو ، خطأ هو وما صحيح هو ما بين والتمييز التفكير خلاله من التييقوم الفطرية الملكة تلك هو عام بمفهوم العقل إن

  أنه أم واحد العقل هل التساؤل إلى يدفعنا ما والحضارات الأمم وثقافات علوم خلالها من التيتتأسس الأفكار مختلف انتاج
  ؟ الحضارات باختلاف مختلف

 مفكر ومن آخر الى فكر من يختلف العقل مفهوم أن سيجد  والتطور النهضة في ودوره العقل مفهوم دراسة في المتعمق إن 
 ، الاوربي العقل ، اليوناني العقل فنجد فيها وجد التي للثقافة وفق مختلف العقل نجد التسميات في وحتى بل ، اخر مفكر الى



 

111 

 

 هذا يقصد فماذا الجابري عابد محمد المغربي المفكر قدمه ما وفق والبحث بالدراسة سنتناوله الذي الأخير هذا... العربي العقل
  بدوره؟ أنواع إلى يتفرع ام ثابت واحد عقل وه هل ؟ العربي بالعقل الأخير

  ملكة" بأنه يعرف الذي الأخير هذا العقل لمفهوم التطرق من لابد العربي للعقل الجابري يقدمه الذي المفهوم تناول وقبل     
 ويرتبه الإنسان تفكير تنظم التى الأداة هو العقل أن أي(11 صفحة ،6891 بدوى،" ) كلية لمبادئ وفقا الأفكار بين الربط
 وهي(  Rat) الأصل من مشتق لفظ( Raison) العقل أن لالاند يرى حيث ، للفكر والعامة الكلية المبادئ تمليه ما وفق

 وقد مترابطة افكار منظومة تعني وقد متماسكا فيصبح ويتحانس يتناسب ما كل وتعنيان(  artus)و( ars) من متفرعة
 عام بمفهوم العقل إن التعريف هذه خلال من ويظهر(  6618 صفحة ،2111 ند،لالا) والاستدلال الحساب إلى يشير

 ؟ ذلك من الجابري موقف فما الأفكار مختلف بين والتناسق الربط يظم فكري نظام عن يعبر اذا الفكر يساوي
 فكرية أداة بأنه يعرفه الذي العربي العقل مصطلح يستعمل نجده بل فكر كلمة على الفكري مشروعه في الجابري يعتمد لم

 الجابري،) خصوصيات من يحمل ما بكل ذاته العربي الواقع منها المعطيات من جملة تشكيله في ساهمت التفكير في وطريق
 وهنا يشكله الذي هو الأخير هذا وان بل فيه وجد الذي بالواقع يرتبط الجابري عند العقل أن أي(62 صفحة ،2118
 يتشكل عقل ثقافة لكل أن على يؤكد فالجابري العربية والثقافة بالحضارة ترتبط فكرية أداة هو العربي العقل أن القول يمكن
 الثقافة وهي خصوصياتها لها معينة ثقافة صنعتها النظري الإنتاج أداة أنه على العقل مفهوم صياغة يمكن ومنه كنفها في
 الراهن تخلفهم وأسباب تقدمهم عوائق عن الوقت ذات في وتعبر واقعهم وتعكس العرب تاريخ معها تحمل التي بالذات العربية
 الحضارة ومميزات خصائص ضمن والقيم الأفكار لكل المنتجة الأداة هو اذا العربي فالعقل(61 صفحة ،6881 الجابريي،)

 . المعاصرة الحضارة ركب عن وتخلف رجعية من يعانيه عنما كذلك ويعبر العربي المجتمع واقع يعكس وهو العربية
 وظفه اذا المكون والعقل المكون العقل بين لالاند أجراه الذي التمييز خلال من العربي العقل دراسة في الجابري بدأ وقد 

 فالعقل ، اللالاندية الإشكالية من العربي للعقل النقدي مشروعه في انطلق أنه أي  العربي العقل تكوين كتابه في الجابري
 يصوغ الذي وهو البحث حين الفكر به يقوم الأول ، السائد العقل هو المكون العقل حين في الفاعل العقل هو المكون

 صفحة ،6891 بدوى،) استدلالاتنا في نعتمدها التي والقواعد المبادئ مجموع فهو الثاني أما المبادئ ويقرر المفاهيم
 بالعقل مشكل وعقل للعقل مشكل قلع نسميه أن يمكن ما وفق للعقل اللالاندية القسمة بتأويل الجابري قام وهنا(111
 توقف للحشو قابل سائد عقل هو الاول أن حين في اخر عقل إنتاج في ويساهم ذاته يجدد ومنتج ومثمر فاعل عقل فالأول

  اخر عقل قبل من فيها شكل التي اللحظة منذ يتحدد لم الإنتاج عن
 العربية الثقافة تقدمها التي والقواعد المبادئ جملة أي لمكونا العقل" بأنه أخرى زاوية من العربي العقل الجابري يعرف ومنه

 وهنا(   61 صفحة ،2118 الجابري،" ) معرفي كنظام عليهم تفرضها لنقل أو المعرفة لاكتساب كأساس إليها المنتمين
 مفروضة راسخة ذهنية نع يعبر بل الفكرية وتأملاته معقوليته على يعتمد لا عقل المعنى بهذا العربي العقل بأن الإقرار يجب
 العقل تقسيم يمكن بأنه القول إلى يدفعنا المعرفية النظم عن والحديث ، المعرفية نظمها وفق العربية والثقافة الحضارة قبل من



 

112 

 

 أدق بعبارة أو تقسيمات ثلاث العربي للعقل فإن وبهذا ، العربية الحضارة في المعرفية النظم هذه تفرضه لما وفق أنواع إلى العربي
 العقول وهذه معينة معرفية لبنية تابع العقول هذه من عقل وكل برهاني وعقل عرفاني ،عقل بياني عقل ، هي أنواع ثلاثة
 يتشكل العقول هذه من عقل كل كان فإذا الأخرى العقول مع صراع في ، عليها منغلق بذاته قائم فيها واحد كل الثلاثة
 له وتأثير دور وأي الأخير هذا يكتسبها قيمة أي العربي العقل على العربية الحضارة هاتفرض معرفية لنظم وفق إلزامية  بطريقة

 ؟
 أدنى على اعتمادا التدوين عصر شيده اللاتاريخيالذي الحسي العالم ذلك إلى مشدود دائما العربي العقل أن الجابري يرى وهنا

 عصر في وجد لما وفقا الأشياء على الحكم في معينة طريقة العربي العقل على فرضت التى الأخيرة هذه الحضارة درجات
 التى اللحظة التدوين عصر يمثل حيث ، أسسته التي المعرفية النظم وتشكلت العربي العقل تشكل العصر هذا وفي لأنه التدوين

 المناهج ماروالاستث البيان خلال من واجتهاده ورآه لمناهجه مشكلا العقل التىشكلت المعرفية البنى كل فيها اجتمعت
 العربية للحضارة المعرفية والنظم(119،118 صفحة ،2118 الجابري،) البرهان في كما وبالترحمة العرفان في كما والمفاهيم

 : هي العربي العقل شكلت التي
 يقابلها النظام هذا وبنية الإسلامية العربية للحضارة والدينية والفقهية اللغوية العلوم تبنيه الذي  المعرفة عالم وهو:  البيان_ 

 الجابريي،) ومفروضة موروثة فقهية نصوص عن عبارة العربي العقل كان وهنا الفقه بسرعه عقل وهو فقهي بياني عقل تشكل
 (111 صفحة ،6881

 ما له لتقدم هامشه على تقوم الذي الدين بلون تتلون واساطير عقائد خليط من يتشكل معرفي حقل عن ويعبر:  العرفان_ 
 الجابريي،) الخرافة عليه تسيطر نظري العرفانيكعقل العقل تشكل وهنا ، النص ظاهر وراء الكامنة الحقيقة هالعرفانيونأنهيعتقد

 (111 صفحة ،6881
 كانت وهنا ، الترجمة حركات خلال من العربية الثقافة إلى انحدرت والتي الفلسفية المعرفة دخول مرحلة وهو:  البرهان_ 
 البيان بين العقلانية كاملة تأسيس لعدة بل ، جديد ترتيب أمام هنا إننا"  الجابري يقول وهنا الفلسفي قليالع الطابع بدايات
 لحظة كانت وهنا( 111 صفحة ،6881 الجابريي،" ) الواقع لمعالجة الأمور الى وعقلانية واقعية نظرة أساس وعلى والبرهان
 لم  أنه غير العربي العقل اكتمال لحظة وهنا ، رشد ابن فلسفة في اختصاره يمكن أنه الجابري يرى الذي البرهاني العقل تأسس
 بين والتوتر فقهي عقل  ككل العربي العقل جعلت قد المعرفية النظم أن كما العصر يتطلبه ما وفق لميتجدد القبول يلقى
 هذا تجلى ، العربي العقل بنية في بارز معرفي خلل إلى أدى العربية الثقافة تاريخ عبر والبرهان والعرفان البيان المعرفية النظم
 بأن والقول(616 صفحة ،2119 اللطيف،) تكرارية معرفية لحظة النهاية في العربي العقل وتشكل التقدم غياب في الخلل
 في لتتشك ثابتة ذهنية بنية عن عبارة لأنه أصابته التى والتردي الجمود لحالة توصيف هو تكرارية لحظة يمثل العربي العقل
 وكل عليه مفروضة نظم من أحكامه يستمد الأصالة يدعي تراثي عقل اذا فهو ، عصر كل في تتكرر وبقيت التدوين عصر
 في الرئيسي السبب هو وهذا ، العصر لمتطلبات مراعاة دونما القديم على الجديد قياس خلال من حاصل تحصيل فيه شيئ



 

113 

 

 وهذا النهضة التطوروتحقيق أمام الأول العائق هو بات الذي للتجديد الرافض سائدال العربي العقل أنه ، العربية الحضارة تخلف
 ممارسة بضرورة الإقرار خلال من الجابري اليه يدعو ما وهذا العصر يتطلبه ما وفق وتجديدها وآلياته أسسه تهديم يستدعي ما

 في تساهم نقدية عربية عقلانية بناء الى هوتجاوز  فساده أسس وتوضيح تكوينه وإعادة الداخل من العقل هذا على النقد
   ؟ الجابري عند نقده وآلياته دواعي هي وما ؟ العقل هذا مع القطيعة أحداث يمكن فكيف والتطور النهضة

 نقد العقل العربي أسبابه وآلياته : ثانيا   

 معالجة إلى خلاله من يهدف كان يوالذ الجابري به جاء الذي النقدي المشروع إلى يحيلنا العربي العقل بنقد القول إن
 الحضارة في التراث لان ، التفكير حرية ويمنع مقيدا العقل يجعل أنه بحكم أزمة يشكل بات والذي العربي التراث مشكلة
 لهذا المنتجة الأداة نقد من بد لا للتراث النقد توجيه من وبدل ، المعرفية نظمه وفق العقل فيه يتشكل الذي هو  العربية
 منذ للجمود تعرض الذي العربي الموروث عن يعبر التراث أن يرى فالجابري  التراثي العربي للعقل النقد توجيه أي ، اثالتر 
 التراثي اللعقل بالنقدللعقل التوجه من لابد لذا ، الحداثة ركب في والدخول النهوض دون تحول عقبة إلى تحول حيث قرون

 الحضارة وتراجع تردي في البحث هو التراثي العقل نقد دواعي أهم ولعل والمعاصر ثالحدي العربي  اللامعقول  في وامتداده
 بنقد اليوم مطالب الجابري حسب العربي فالفكر ، الحياة تطور في تساهم حضارية نهضة بعث كيفية في البحث وكذا العربية
 دعوة وهذه(12 صفحة ،6881 الفلسفي، تراثنا في معاصرة قراءة الجابري،) معاصرة علمية بروح العقل ونقد المجتمع
 بكل العربية والحضارة المجتمع مباشرة وبصورة يستهدف الجابري إليه يدعو الذي النقدي المشروع لأن وذلك وملحة ضرورية

 اطالانحط هذا لكل المنتجة الأداة باعتباره العربي العقل نقد على أكثر والتركيز ، الزمن تجاوزها  معرفية نظم من تحويه ما
 عصر خلفها التي المعرفية النظم من الموروثة وآلياته العقل هذا بنية نقد من لنا بد ولا العربية الحضارة تشهده الذي والتخلف
 العقل تحديث أو العربي الفكر تجديد إلى الدعوة أن نعتقد اننا" الجابري يقول حيث التطور أمام الأول العائق لأنها التدوين
" الانحطاط عصر من إلينا المنحدر العقل بنية كسر شيئ كل وقبل اولا تستهدف مالم فارغ مكلا مجرد ستظل العربي

 العربي الفكر في الانحطاط عناصر كل هدم من لابد أي( 21 صفحة ،6881 الفلسفي، تراثنا في معاصرة قراءة الجابري،)
 المفاهيم جملة"  العربي العقل ببنية والمقصود ، نالتدوي لعصر المعرفة نظم من الموروثة العربي العقل بنية تهديم خلال من

 معها تعامله وطريقة الأشياء إلى العربي الإنسان ورؤية والصرامة القوة من تلك أو الدرجة بهذه تحكم التي الذهنية والفعاليات
 الذي المعنى اهذ خلال ومن( 11 صفحة ،2118 العربي، العقل تكوين الجابري،" ) وانتاجها المعرفة اكتساب مجال في

 بطريقة إليها موجه يكون أن لابد والنقد  البنية هذه على يكون أن من بد لا التركيز كل أن يتضح العقل بنية مفهوم يحمله
 هذه عليه وتفرض بل  للأشياء العربي رؤية في وفعالة محكمة بطريقة تتحكم لأنها وذلك التحديد من اولى الهدم فيها يكون
 بصورة العقل على سيطرتها تقبض لأنه ، رأي أي فيها يبدي أن دون من والأفكار للمعارف وتلقيه ملهتعا وواسلوب الرؤية
 زمن مثل لأن ذلك معه الجذرية القطيعة احداث بد لا الذي السائد العقل  تكرس لأنها للتفكير مجالا له تدع ولا كلية

 تكوين الجابري،) العقلية البنية نفس في تعيش مختلفة احلمر  يجعل الذي لولبي شكل على يمتد متموج متداخل زمن اللاشعور



 

114 

 

 وحتى ، مختلفة كانت مهما مرحلة كل في ذاته يكرر بقي بل يتغير لم هنا العربي فالعقل( 12 صفحة ،2118 العربي، العقل
 عصر في به ظهر الذي الشكل على ثابتا بقي العربي العقل لأن ذلك المعاصر العالم في يحدث لما بصلة تمد لا كانت وإن

 جديدة انها وتعتقد نفسها تخفي لاشعورية بنية شكل على بل تاريخية سيرورة شكل على لا نفسها تعيد بنية فهو التدوين
 صفحة ،2118 العربي، العقل تكوين الجابري،) وتكرار وباستمرار وقديم قديم بل جديدا تنتج لا هي الحقيقة في لكن
 مجمله في هو والمعاصر الحديث العربي فالفكر"  ، فيها تطور ولا تجديد لا مفرغة حلقة في تعيش العربية الحضارة جعل(11
 وتستمد وتقدسه الماضي تنزه سلفية قراءة للتراث قراءته كانت ولذلك الموضوعية من الأدنى الحد إلى يفتقد تاريخي لا فكر
 ومنه(  68 صفحة ،6881 الفلسفي، تراثنا في عاصرةم قراءة الجابري،" ) والمستقبل الحاضر لمشاكل الجاهزة الحلول منه
 دون بلماضي الحاضر قياس ، القياس على قائم حاصل تحصيل العربية الحضارة في شيئ كل لان للعقل تاثير ولا دور لا بات
  والقول ، صرالع لهذا فاشلة تعد التي وآلياته بنيته تتغير أن من للعقل بد لا وهنا  ، منها كل وعصر ظروف اختلاف مراعاة
 العقلانية ممارسة ذلك كل مقدمة وفي والحياة الفكر شؤون في العقلانية بالممارسة إلا يتم لا أخرى وتأسيس العقل بنية بتغيير
 من التراثي والعقل للتراث جديدة قراءة  الجابري يقدم وهنا( 119 صفحة ،6881 الجابريي،) التراثي العقل على النقدية
 التى العربية المناهج نقد خلال من النقدية العقلانية من تنطلق معاصرة وبعقلية جديدة ومنهجيات بأدوات التراث قراءة خلال
 الانحطاط عوامل إرساء في وساهم جامدا بقي الذي التراثي العقل تكريس جهة ومن جهة من أصالته العربي التراث أفقدت
 شرط تحقيق لأجل العربية الحضارة من اللاعقلانية العناصر كل ةإزال في تساهم نقدية روح قيام يتطلب ما وهذا ، الفكري
العقلانية  النقدية   :ثالثا؟ العربية الأمة ونهضة تطور في تساهم جديدة عربية عقلانية تأسيس يمكن فكيف والتطور النهضة

 .وتحقيق النهضة الحضارية 
 مشاريع تقديم في يساهم رائد بعقل نسميه أن يمكن ما أو ناهض عقل استحضار يستدعي حضارية نهضة عن الحديث ان

 في والعقل الفكر غياب يشهد الواقع أن حيث فيه يعيش الذي والتخلف الركود حالة من العربي المجتمع تخلص مثمرة فكرية
 سيطرة ةوالرجعي فالتخلف تحققه أن يمكن لا شيئ التطور أن ترى فهي ذاتها تحتقر العربية الذات لأن ذلك ، العربية الحياة
 لها الأولى البداية وتكون العربية النهضة تحقيق في تساهم نهضوية آليات بعث من بد لا لذا ، العربي العقل على كلي بشكل
 هذا بشكل تراث في ينتظم إذ القديم أنقاض على تقوم أن من لابد وتحديث نهضة أي أن يرى فالجابري العربي التراث من

 وفلسفة وبلاغة فقه علوم من الذات لهذه فيما يتجلى الذي وتراثها العقلية وبنيتها عربيةال الذات في مخزون وهو الماضي
( 61 صفحة ،6888 والحداثة، التراث الجابري،) الذات هذه تحويه ما خلال من إلا يكون أن يمكن لا والتحديث وعقيدة
 وهذا البداية نقطة التراث جعل دون معاصرة عربية ضةنه قيام يمكن لا أنه يرى فالجابري بالغة أهمية من للتراث لما نظرا وهذا
 . جديدة عقلية وفق النقدية العقلانية التراث إخضاع خلال من

 التقليد ضد موقف انها فحصه بعد الا شيئ بأي التسليم عدم على تقوم التي العقلية الممارسة تلك بالعقلانية والمقصود
 مطلق ويقين حقيقة كأنه ليس لكن منه ننطلق بل التراث تلغي لا فنحن  (21 صفحة ،6888 والحداثة، التراث الجابري،)



 

115 

 

 العصرية النقدية للروح وفقا ، فيه فاسدا كان ما ونترك صالح أنه النقدية العقلانية اكدت ما منه ونأخذ بالنقد له نتوجه بل
 الأسس هذه على النقد وممارسة ثقافته بيالعر  العقل بها التيأنتج المعرفية الأسس عن الكشف إلى تهدف رؤية بها نقصد التي

 صفحة ،6881 الفلسفي، تراثنا في معاصرة قراءة الجابري،) بها والنهوض العربية الثقافة وتحديد بعضها من التحرر بهدف
 في سببا كان ما ورفض العربية الثقافة في صالح ماهو تجديد إعادة خلال من العربي الفكر لتجديد دعوة وهنا(  12
 الفلسفي الفكر بضرورة والإيمان الفلسفة إلى العودة إلى دعوة بالضرورة هو النقد روح تحقيق إلى والدعوة وتراجعها طهاانحطا
 النهوض يمكن فقط العقلانية هذه خلال ومن الفلسفي الفكر رحاب في الا النقدية العقلانية تحقيق يمكن لا اذ النقدي
  العربي بالفكر
 وتجديد وأصيلة معاصرة عربية ثقافة بناء الى وصولا تفكيرنا ادوات وتجديد فكرنا تحديث لنهضتنا الضرورية الشروط من لأن
 ماضيها مع النقدي العقلاني والتعامل الثقافة هذه داخل الحفر خلال من إليها ينتمي التي الثقافة داخل من إلا يتم لا الفكر

  . الإنسانية الحضارة ركب بلوغ بلوغ لأجل(  11 صفحة ،6888 والحداثة، التراث الجابري،) وحاضرها
 . 

  :خاتمة       
ونستنتج في الأخير أن العقل العربي الذي أفرزته عصر التدوين هو عقل يهضم كل شيئ وقابل لحشو يتلقى كل الافكار على 

غير ابدا بل نجد أنها تكرر أنها حقائق مقدسة ، فالعقل العربي يمثل تلك البنية الذهنية التي تشكلت في عصر التدوين ولم تت
نفسها ، كما أن العقل العربي بات عقلا تراثيا لا يتأمل ولا يستمد أحكامه من معقوليته بل يستمدها من النظم المعرفية التى 

عربي تفرضها عليه الحضارة العربية، لذا جاء المشروع النقدي  للجابري مستهدفا الأداة المنتجة لمثل هذا الانحطاط أنه العقل ال
الذي يتصدى الجابري لنقده وهو العقل التراثي الذي ساهم في رجعية الحضارة العربية  وإعلان القطيعة معه ، وتأسيس 
عقلاني عربية جديدة هي العقلانية النقدية التى من خلالها يمكن تحقيق النهضة من خلال تحديث الفكر العربي وأدواته وآلياته 

 .حاضر الأمة لأجل مواكبة التقدم الحاصل على الصعيد العالمي وتعزيز الروح النقدية لماضي و 
 قائمة المراجع  

 .عويدات منشورات: بيروت(. 2 الإصدار) الفلسفية لالاند موسوعة(. 2111. )لالاند اندريه
 .والنشر للدراسات العربيية المؤسسة: بيروت(. 6 الإصدار) الفلسفية الموسوعة(. 6891. )بدوى الرحمان عبد
 .للنشر رؤية دار: القاهرة(. 6 الإصدار) المغرب في الفلسفي الفكر(. 2119. )اللطيف عبد الكم
 .العربية الوحدة دراسات مركز: 2 بيروت،. والحداثة التراث(. 6888. )الجابري عابد محمد
 .ربيةالع الوحدة دراسات مركز: بيروت(. 61 الإصدار) العربي العقل تكوين(. 2118. )الجابري عابد محمد
 .العربي الثقافي المركز: بيروت(. 1 الإصدار) والتراث نحن(. 6881. )الجابري عابد محمد
 .العربية الوحدة دراسات مركز: بيرروت(. 1 الإصدار) العربي العقل بنية(. 6881. )الجابريي عابد محمد
 



 

116 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 ثةالحدا و الموروث العربي بين والعقل المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 قراءة في تكوين العقل العربي عند الفيلسوف المغربي محمد عابد الجابري

A reading on the formation of the Arab mind according to the Moroccan 

philosopher Muhammad Abed al-Jabri 
  1عيشوش سميرة 

 aichouchesamira72@gmail.com، (تونس)ية، جامعة الصفاقس كلية الآداب ولاعلوم الإنسان1

 
 : ملخص

وفي ظل الراهن الإبتسمولوجي أصبح مــن المهم البحث عن أسباب تخلف ، لقد تعددت القراءات والمناهج التي عرضت للتراث العربي
 . وسبل دفع هذه الإرث إلى الأماموخلفت هذه الإشكاليات مساءلات عدة عن إرثنـــا الثقافــي والحضاري ، العقل العربي

 كوينا وبنية هذا المشروعت،في نظرة ذات أبعاد فلسفية فكرية عميقة رصد الفيلسوف المغربي محمد عابد الجابري في رباعيته نقد العقل العربي
يحلل فيه تركيبة العقل ، نهضوي وبهذا قد أسس لمشروع، الذي حاول اكتشاف أسباب تخلف العقل العربي عبر دراسات تحليلية نقدية، الحداثي

 .العربي بأبعادها الاجتماعية والثقافية بمقاربة إبستمولوجية
 

Abstract:  

There have been many readings and approaches presented to the Arab heritage, and in the 

current epistemological context, it has become important to search for the causes of the 

backwardness of the Arab mind, and these problems left many questions about our cultural and 

civilizational heritage and the means to advance this legacy forward. 

In a view of deep philosophical and intellectual dimensions, the Moroccan philosopher 

Muhammad Abed Al-Jabri observed in his quadrant the criticism of the Arab mind, the 

composition and structure of this modernist project, which tried to discover the causes of the 

backwardness of the Arab mind through critical analytical studies, and thus he established a 

renaissance project, in which he analyzes the composition of the Arab mind with its social 

dimensions And cultural with an epistemological approach. 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

117 

 

 :المتن
 

  : مقدمة
لدارسين فقد عنيت هذه الثنائية باهتمام لدى العديد من ما تزال ثنائية التراث والحداثة محط نظر وانشغال لدى ا

 .الدارسين العرب المحدثين
تعد تجربة الفيلسوف المغربي محمد عابد الجابري أحد التجارب الحداثية التي أرادت الغوص في هذا التراث والبحث في 

برؤى جديدة وبمداخل ابستيميه مستفيدة من أغواره عبر النقد والتحليل وتتفرد تجربة الجابري في أنها قاربت هذا التراث 
 .المناهج الحديثة في الطرح والتحليل

وعبر مشروعه الموسوم بنقد العقل العربي أراد الجابري دراسة هذا العقل عبر تقنية التشريح والنقد والتحليل في آن 
 .صد لنا هذه المقاربة الإبستمولوجيةفكيف حلل لنا الجابري هذا العقل سواء على مستوى بنيته أو مستوى تكوينه وكيف ر .

 تكوين العقل العربي برؤية الجابري الفيلسوف: أولا
 :ثنائية المعقول وإلا معقول في الخطاب القرآني. 1

لكن هل تغيرت طبيعة الخطاب على ،ضمن هذه الثنائية يرى الجابري تمظهرها في الصراع القائم بين التوحيد والشرك 
الإجابة بالنفي إذ يعتبر الجابري أن طبيعة الخطاب تميزت بالثبات وعدم التبدل تاريخيا وزمنيا ،مني المستوى التاريخي والز 

فخطاب ابراهيم لقومه مماثل لخطاب النبي لقريش بل ومع حصول تبادل للأدوار بين المعقول واللامعقول بعد عجز اللامعقول 
لامعقول بإيجاد أدلة وحجج تتجاوز الطبيعة وما هو محسوس عبر عن فهم المعقول حصل هذا التبادل عبر مساءلة أوجدها ال

 (.611ص6891محمد عابد الجابري .)أدلة وحجج ميتافيزيقية للتصديق بالنبوة 
وهنا يخلص الجابري إلى أن الكون كنظام والقران كبيان هما العنصران الرئيسيان في الإطار المرجعي الذي يستند إليه 

 (611ص.6891، محمد عابد الجابري.)في صراعه مع اللاعقل العقل في القران الكريم
وبهذا يتحدد المعقول الديني العربي ضمن عناصر أساسية ثلاثة وهي إمكانية معرفة الله والقول بوحدانية الله والقول 

 (618ص.6891، محمد عابد الجابري.)بالنبوة 
 :العقل المستقيل في الثقافة العربية الإسلامية. 2

لعالم العربي والإسلامي ليعزل نفسه عن العالم الخارجي تأثيرا وتأثرا وهنا يتبين للجابري حضور وافد جديد لم يكن ا
 (611ص.6891، محمد عابد الجابري.) وهي الهرمسية التي هي عبارة عن مجموعة من الكتب تنسب إلى الإله هرمس 

محمد عابد .)العرفانية الصوفية والغنوصيةطياف الهرمسية  و وهي أول وافد على هذه الثقافة والهرمسيه مجال يتسع لثلاثة أ
 (691ص.6891، الجابري

 



 

118 

 

 :تجليات العقل المستقيل لدى الفلاسفة المسلمين. 3
هذا الأخير الذي كان حاضرا في ،عرض الجابري لتجربة الفلاسفة المسلمين ضمن ثنائية المعرفة مقابل الايدولوجيا 

 .خطاباتهم
لعربي فخر الدين الرازي يمارس مهنة الطب بموازاة مع الفلسفة لكن التغير واضح بينهما عن لقد كان الفيلسوف ا

الجابري فالرازي الطبيب ليس هو الفيلسوف فلقد طفت الصبغة الروحانية والغنوصية  عليه ولقد كان الرازي وبحسب الجابري 
 (681ص.6891، الجابري محمد عابد.)خليطا من فلسفات عدة أو ماسمي بالأفلاطونية المحدثة 

وعبر رسائل إخوان الصفا تمتد الهرمسية إلى ميدان العقائد فهي حاضرة في أطروحات المتكلمين وبخاصة الغلاة منهم 
 . الروافض والجهمية

فهي تتبنى الطرح الهر مسي وتتبنى نظرية الإله المتعالي الذي ،فرسائل إخوان الصفا مدونة هرمسية بحسب الجابري 
عنه  بالوصف وكذلك في إلحاحها على الطبيعة الإلهية للنفس البشرية ليس ذلك فحسب بل وكذلك بعنايتها بعلوم لايعبر 

 (688ص.6891، محمد عابد الجابري.)التنجيم والكيمياء وغيرها من العلوم التي لايحتويها العقل
تأثرا بثقافة غير أصيلة  لانيا في فلسفاتهمإذن العقل المستقيل لدى هؤلاء الفلاسفة الغنوصيين الذين تبنو منهجا لاعق

 .6891، محمد عابد الجابري) .الثقافة إلى حد الاندماج داخلها بل وافدة على ثقافتنا والتي أخذت موقعا جوهريا داخل هذه
 (212ص

 تنصيب العقل وبداية التحول المعرفي لدى الفلاسفة المسلمين: ثانيــــا
تجاوز نظم المعرفة  بي وأول من دشن دولة العقل بحسب الجابري ولوان الكندييظهر لنا الكندي كأول فيلسوف عر 

وانخرط في الصراع الأيديولوجي ويبدو جليا للجابري من تجربة الكندي الخاضعة لمنطق العقل وفي مواجهتها للغنوص والعرفان 
اب الكندي بالخطاب الجدلي وعبر خوض الكندي سجلات تجاوز خطابه فيها البعد العقلاني لذلك يصف الجابري خط

 (219ص.6891، محمد عابد الجابري) .الذي لا يتعدى حدود التقرير ولا يقترب من البرهان بأي شكل من الأشكال
وهنا موضع الجابري تجربة الكندي كتجربة عقلانية لكن بحدود ضيقة فرضتها سلطة أيديولوجية فيذلك العصر الذي 

 (616ص.6891، ابريمحمد عابد الج) .عاش فيها الكندي
وبالنظر إلى الفارابي الفيلسوف والتجربة التي خاضها هو كذلك سلعيا إلى إعادة الوحدة للفكر بعد التمزقات التي 
شهدها عصره  وعبر دعوته إلى تجاوز الخطاب الكلامي والجدل السفسطائي والأخذ بخطاب العقل الكوني فكيف يتحقق له 

 . ذلك
يعني خطاب  منحى منطقيا عبر فلسفة ذات صبغة سياسية دعا إلى خطاب عقلي كونيتبنى الفارابي منهجا أو 

 . برهاني متجاوزا بذلك خطا ب الكندي لكن هل اختلف الخطابان أم تشابها هذا ما نود تبيانه كالتالي



 

119 

 

لوجيا فهما خطابان يجري الجابري مقارنة بين الخطابين وبمقاربة ابستمولوجية معرفية يرى فيها تشابه الخطابين ابستومو 
جديدان داخل الثقافة العربية الإسلامية سجل اللحظة جديدة في تكون العقل العربي مقارنة بالسائد قبلهما حيث كان البعد 
البياني هو البعد المسيطر في الثقافة العربية الإسلامية مع البعد العرفاني خطاب بياني تحمله علوم اللغة وعلوم الدين وخطاب 

محمد عابد ) بر العقل المستقيل غير الأصيل والدخيل على هذه الثقافة عبر التشيع والتصوف والكيمياء والتنجيمعرفاني ع
ولا ننسى هنا تجربة ابن سينا وعبر فلسفته المشرقية ذات الاتجاه الروحاني الغنوصي كان لها ابعد ( 219ص.6891، الجابري

إلى عقلانية من عقلانية منفتحة حمل لواءه المعتزلة وبلغت أوجها مع الفارابي  الأثر في ردة الفكر العربي الإسلامي وارتداده
 ( 211ص.6891، محمد عابد الجابري. )ظلامية   قاتلة

 تجربة ابن رشد الفيلسوف وتتويجها للعقل:  ثالثـــــا
 عقلاني وعبر تجربة ابن بعدان ميز الجابر يبين عقلين متصارعين في الثقافة العربية الإسلامية عقل عقلاني وآخر لا

رشد مختلفة عن تجربة من سبقه من الفلاسفة ليس بمحتواها المعرفي بل بجوهرها لأنها تبنت المفاهيم ذاتها لكن تجربة أحدثت 
 .قطيعه مع العقلين السابقين البياني والعرفاني هذه القطيعة التي حدثت بسبب العقل

  :ربة الرشدية في الثقافة العربية الإسلاميةالقطيعة الابستمولوجية مفهوما توج التج. 1
القطيعة الابستمولوجية هي عبارة عن مفهوم منهجي تبناه غاستون باشلاريرى أن العلم لا ينمو اتصالا بل انفصالا 

وهذه القطيعة تخص طريقة .تتحقق هذا التطور عبر انفصالات عند ظهور مفاهيم جديدة تعجز المفاهيم القديمة عن تفنديها 
يوسف حسين )وليس تحليلا للمعرفة ذاتها .التفكير وليس الموارد فهي عبارة عن تحليل علمي لعقل تشكل لإنتاج معرفة ما 

 (21ص6881ومحمد عابد الجابري 
فالقطيعة تتناول الفعل العقلي والفعل العقلي نشاط يتم بطريقة ما بواسطة أدوات هي المفاهيم وداخل حقل معرفي 

 (21ص.6881الجابري  محمد عابد.) معين
وبهذا فهذه القطيعة مست العقل العربي عبر فيلسوفها ابن رشد ممتلا للمغرب العقلاني مقارنة بالمشرق العربي 

 .غير العقلاني ممثلا في ابن سينا الغنوصي
 بنيـــة العقــل العربـــي : رابــــعا

الثاني بنية العقل العربي ثلاثة نظم معرفية أسست  ضمن مشروعه نقد العقل العربي رصد محمد عابد الجابري في مصنفه
 :العقل العربي وتحكمت في منظومته الثقافية بل وسيطرت عليها وهي كالتالي

 
 
 
 



 

120 

 

 .أنظمة المعرفة داخل العقل العربي: 6الشكل 

 

           
م بالجمود يدور حول كو هذه الأنظمة أنتجت ثلاثة عقول عربية عقل بياني يستمد معرفته من الدين عقل جامد مح

 .شكل سلطته على حساب الفهم والمعنى والعقل ،فلك النصوص
 .العقل العرفاني عقل ظلامي ذو معتقدات قديمة خرافية وافده ودخيلة عقل خرافي

 (2121، يوسف حسين. )العقل البرهاني لا يثق إلا في الأحكام العقلية المنطقية
 .العقل العربيداخل وتشكلاتها أنظمة المعرفة : 2الشكل 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

نظام 
 البرهان

نظام 
 العرفان

نظام 
 البيان

 العرفان

 التصوف

 الاستشراف  

 العرفان

 البرهان

 الفلسفة

 النظر

الاس تدلال 
 العقلي    

 البيان

 اللغة

 الدين

 الأدب



 

121 

 

 .نظام البيان العربي: 1الشكل 

 
  .بين الله الطبيعة الإنسان هذا ولقد تأسست الرؤية البيانية العربية على التصور الذي يقدمه القران عن العلاقة القائمة

له بعض الحضور عبر  وبهذا وبعد هذا التحليل ينتصر العقلان البياني والعرفاني على حساب العقل البرهاني وان كان
 .القطائع الابستمولوجية التي مست الثقافة العربية الإسلامية

هذا ولقد كان العقل العربي عقلا تمحور حول اللغة مما جعله عقلا بيانيا مقارنة بالعقل الغربي البرهاني التجريبي الذي 
 .يخلق له ديناميكية فكرية تجاوزت حدود اللغة

 اثة في مشروع المفكر والفيلسوف محمد عابد الجابريالحد/ثنائية التراث :خامسا
أسس الجابري مشروعه الحداثي عبر مساءلة هامة مفادها لماذا تأخرنا وللإجابة عنها حشد العدة لمشروع نهضوي  

لى حد حضاري يتبنى إبعادا ومقاربات معرفية وان كان الجابري لا يؤمن بالقطيعة مع هذا التراث فهو يعيش فينا ونعيش فيه ع
  .يلمرزوقي في قراءته لمشروع الجابر تعبيره وهذا ما أوضحه الباحث ابو يعرب ا

ويؤكد محمد سبيلا على لسان الجابري بان هذا الأخير ليس قارئا تراثيا للتراث بل هو قارئ حداثي له ويؤكد محمد سبيلا 
 . يل عبر فلسفه نقدية تحليليةهنا إن مقاربة الجابري مقاربة علمية حيادية فهي تقوم على النقد والتحل

وان كان ما ينشده الجابري في هذا العقل تجديد لهذا العقل عبر عملية تحديثه لا تتوقف عند مدى استيعابنا 
وأصولية ،للمكتسبات العلمية المعاصرة بل أيضا تتوقف على مدى قدرتنا على استعادة نقدية ابن حزم وعقلانية ابن رشد  

 .وأي انطلاقة لابد لها لابد لها من التوجه العقلاني والتوجه البياني العقلاني.ن خلدونالشاطبي وتاريخية اب
 
 
 
 
 

 البيان العربي

نتاج وتفسير الخطاب  اللفظ والمعنى الأصل والفرع                          قوانين ا 



 

122 

 

  :خاتمة
مشروع قارب فيها العقل  عبر مشروع حداثي  نهضوي أطلقه المفكر والفيلسوف المغربي المعاصر محمد عابد الجابري

رات سواء كانت خارجية وافدة أم أصيلة في تراثنا العربي العربي بنية وتكوينا منذ لحظة ميلاده وتشكله محيطا بكل المؤث
 . الإسلامي

وأقر .رأينا أن العقل العربي انقسم ثلاثة أقسام وفق نظم معرفية ثلاثة وهي نظام البيان ونظام العرفان ونظام البرهان 
 . الجابري بتفاوت هذه الأنظمة زمنيا وتاريخيا داخل العقل العربي

رة العقل البياني والعقل البرهاني على العقل العربي وبالتالي على أنظمة المعرفة داخل الثقافة وإذ يرى الجابري سيط
العربية الإسلامية مع حضور للعقل البرهاني عبر التجربة الرشدية مع الفيلسوف ابن رشد وعبر حدوث بعض القطائع 

 . فكري خاصةالابستمولوجية التي مست الثقافة العربية الإسلامية على مستواها ال
في سؤال النهضة كما رأينا ينشد الجابري العقل البرهاني العقلاني مستندا إلى نماذج حضرت في تراثنا العربي الإسلامي 

 .والذين أحدثوا تمفصلات معرفية لدرجة القطيعة وهي التي لأجلها أسس الجابري مشروعه الحداثي
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

123 

 

  :قائمة المراجع
 :الكتب* 
 .1ط  ،المركز الثقافي العربي ،في تراثناالفلسفي نحن والتراث قراءة معاصرة ،(6881)،  عابد الجابريمحمد. 6
 .6ط، مركز دراسات الوحدة العربية ،تكوين العقل العربي، (6891)، محمد عابد الجابري. 2
 .6ط  ،مركز دراسات الوحدة العربية ،ة في الثقافة العربيةبنية العقل العربي دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرف، (6891)، محمد عابد الجابري. 1
 :البرامج التلفزيونية* 
، 2126-11-21 :، حصة تلفزيونية، تاريخ الاطلاعقراءة في تكوين وبينية العقل العربييوسف حسين، . 6

https://www.youtube.com/watch?v=6_8HFS1NG8o .    
-11-21 : ، حصة تلفزيونية، تاريخ الاطلاعالفكرالغربي والفكرالمشرق وجية محمد عابدالجابريمفهوم القطيعة الابستموليوسف حسين، . 2

2126 ،https://www.youtube.com/watch?v=f3COlWTSM-Q. 
-11-21 :الادبي، مقابلة تلفزيونية، تاريخ الاطلاع نادي الاحساءللمحمد عابد الجابري،  الامسية الفكرية ةستون دقيقمحمد نصر الله،  . 1

2126 ،https://www.youtube.com/watch?v=wB9rAhD6mdI. 
، 2126-11-21: تاريخ الاطلاع ، مقابلة تلفزيونية،اضاءات ،تركي الدخيل. 1

https://www.youtube.com/watch?v=7cmTUDy8fsw. 
، 2126-11-121 :الاطلاع، حصة تلفزيونية، تاريخ خارج النص مشروع رباعية نقد العقل العربي لمحمد عابد الجابري. 1

https://www.youtube.com/watch?v=B2moJd2krTo. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

124 

 

 
 

 :الملتقى الدولي الأول حول   

 والحداثة الموروث والعقل العربي بين بنيةالمجتمع
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
  العقل العربي المعاصرمقولة الغيب كبنية معرفية في العقل الإسلامي وانعكاسه الجدلّ في

 The saying of the unseen as a cognitive structure in the Islamic mind and its 

controversial reflection in the contemporary Arab mind 

 *بن يحي نعيمة
nomidiabenyahia@gmail.com، (الجزائر)تيزي وزو/جامعة مولود معمري 1

 

 
 : ملخص

حلقة مهمة في العقل الإسلامي والعربي، وبهذا الشكل فإنه لابد دائما من إعادة النظر، في تحديدات المعرفة  يشكل الدين   
جعل الأمر الموروثة، لأن الفكر المجرد أو المتعالي، لايمكن أن يكون وحده موضوعا للمعرفة، فالإنسياق وراء موجة الحداثة، سي

أكثر إشكالا، تجاه مقوولة الغيب، لذلك على العقل الإسلامي والفكر العربي، خلق نموذج أو محاكاة القيم، لإبداع نظرية 
جديدة، تأصل لقيم  الحداثة، وتتجاوز القراءات التجزيئية، التي تفصل بين الروحي والمادي، بين الموروث والحداثة، لكي 

لعقل العربي، وكذلك محاولة  إتخاذ مسلك آخر يساهمم في تأسيس نمط جديد، في الممعرفة النقدية تتوسل نظرية المعرفة في ا
 .العربية، يقترن بوعي نقدي تجاه الأزمة

 .إلخ...الدين، العقل الإسلامي، اللمعرفة، الموروث، الغيب: الكلمات المفتاحية
 

Abstract: 
       Religion is an important link in the Islamic and Arab mind, and in this way it is always 

necessary to reconsider, in the definitions of inherited knowledge, because the thought of the gard 

or transcendent, can not be alone the subject of knowledge, the drift behind the wave of 

modernity, will make it more problematic, towards the saying of the unseen, so On the Islamic 

mind and Arab thought, create a model or simulation of values, to create a new theory, rooted in 

the values of modernity, and go beyond the fragmentary readings, which separate spiritual and 

material, between heritage and modernity, in order to beg the theory of knowledge in the Arab 

mind, as well as try to take Another course contributes to the establishment of a new pattern, in 

the Arab monetary knowledge, coupled with a critical awareness of the crisis. 

Keywords: Religion, Islamic mind, knowledge, heritage, unseen... etc. 

 

 

                                                           
 nomidiabenyahia@gmail.com: بن يحي نعيمة، الايميل: المؤلف المرسل)*(1

mailto:nomidiabenyahia@gmail.com


 

125 

 

 : مقدمة
من بين المسائل التي عاناها العقل الإسلامي، منذ أن خرج من وصاية العقل اللاهوتي إلى وصاية العقل النقدي، هو 

لأنها لا تصمد أمام الزمان، وهي لا . الإشتغال بمقولات الدين، كمقولة الغيب، التي عبرت عن بعض الحقائق التي لا تهدأ
لا داخل الديمومة المتجددة، ويعتبر هذا الإثبات بنية معرفية في العقل الإسلامي وانعكاس تتقوم إلا به، أي أنها لا تتطور إ

لجدلية الفكر العربي المعاصر، لكن هذا الإثبات العقلي ليس هو الإيمان بما هو شعور بالامتلاء الروحي لوجود كائن أعلى، 
الكثير من الفلاسفة المسلمين أمثال الغزالي، ابن رشد،  بل سعي إلى الاستدلال بمحض العقل والبرهان، وهذا ما توصل إليه

الخ، ليرتحل هذا الحضور للمفكرين العرب المعاصرين، ضمن آفاق حداثية، حيث أنه لا يمكن لهذا التوجه ....ابن خلدون
ما يعرف المعرفي أن يتوقف عند لحظة واحدة، لأن العقل في الإبستيمولوجيا المعاصرة لا يتكئ على شيء غيره، وهو 

إن هذه الجدلية تنال علاقة . بالعقلانية المفتوحة، أما العقل الإسلامي فهو إثبات مسائل، ثم بعد ذلك إخضاعها للشرع
معرفية مهمة، لتجديد الفكر العربي، والانتقال به من وحي الإيمان إلى حضور كلي أو جزئي في المعرفة، ويتجلى الدين  

هل يمكن لمقولات الدين في : ومن هنا نطرح الإشكال الرئيسي الأول. يير المجتمعكمحرك وبنية حضارية للبحث في معا
الفكر الإسلامي أن تعبر عن ممارسة عملية لتكوين عقل نقدي؟ وكيف يمكننا أن نستنتج بنيات معرفية،  ضمن موروث ديني 

 يساعد على السير في التجديد؟

 :مستويات ثلاث على معالجته يمكن ذلك وللإجابةعن
 .معرفي كمستوى المسلمين الفلاسفة تناولها وكيف الغيب مقولة: الأول المستوى
 .والرفض القبول بين المقولة هذه حول العربي الجدل: الثاني المستوى
 .الجدلية بنيته وفق المعاصر العربي العقل مميزات: الثالث المستوى

 .سفة المسلمينمقولة الغيب وكيف تناولها الفلا: أولا                     
إن العقل الإسلامي والعقل العربي يشتبك اشتباكا لايخلو من ابتكار وابداع مع شرعية الدين ومقولاته، لكن المجتمعات العربية 
والعادات والتقاليد المتدنية بنيويا تعيش حالة من التناقض، حول مسائل متعلقة بالغيب، والتي تحتكم إلى وصاية المعتقد، 

فيما بعد إلى معتقد لازم، وهذا مايجعل البنية هشة تحتاج دائما إلى الوعي المتجدد، وخصوصا بين العقل الذي سيتحول 
اللاهوتي والعقل النقدي والخضوع السياسي، حول مسائل ادراكات معاني القرآن الكريم وتاصيلها للحقيقة، ويختلف هذا 

سفة المسلمين مقولة الغيب كمستوى معرفي، فإذا ماعدنا إلى الأمر خصوصا حينما يتعلق الأمر بالغيب، ولقد تناول الفلا
 .تتبع مسار المفهوم أولا علينا تبيان حقيقته بين الفلاسفة المسلمين

 :مفهوم الغيب1-1
غيب، الغين والياء والباء، أصل صحيح يدل على تستر الشيء عن : قال الإمام اللغوي إبن فارس: والغيب في اللغة"      

 . يقاس على ذلك ويستنبط منه معاني شتى العيون، ثم
 (13، ص1911عثمان جمعة ضميرية، )" فالغيب كل ماغاب عنك مما لايعلمه الله



 

126 

 

فالغيب شيء موجود ولكنه مستور بحجب من الظلمات أو "ولكي نقرب المعنى نجد أن الغيب دائما مايقابل الشهادة، 
ب والشهادة أن كلا العالمين عالم موجود، إلا أن عالم الغيب مستور وعالم يتبين من حديث القرآن الكريم عن عالم الغي_ النور

 (1، ص2114الغيلي،  عبد المجيد بن محمد)." الشهادة ظاهر
 :في الاعتقاد الإسلامي معنيان متقاربان، لكن بينهما بعض الاختلاف بحيث الدلالة المقصودة" الغيب"ولفظة      
يعني كل ماخفي على علم الإنسان من أمور الماضي والحاضر والمستقبل، وهذا هو المقصود فمن حيث الدلالة على الزمان، /أ

 (.18:هود){ تلك من آنباء الغيب نوحيها إليك}: بهذه الآيات ونحوها
يعني الغيب عالما ووجودا خالصا لاتصل إليه حواس الإنسان وطاقة عقله، وذلك كوجود : ومن حيث الدلالة على المكان/ب

." بحانه، الذي لايحويه مكان، وعالم مابعد الموت والآخرة، وعجائبها وبعض المخلوقات التي لانشاهدها كالملائكةالله س
 (.9، ص2111إلياس بلكا، )

يتعلق بالمجرد الخارج عن العالم الشهودي، الذي يصرف عن ادراكات العقل البشري، ويتعدى نطاق حدود : فالمعنى الأولى
يتعلق بالوعي الإنساني : والمعنى الثاني. إلا بإيمان، فليس يستلزم حضور المطلق ولايمكن التفكير فيه معرفته، ولايمكن فهمه

 .وعلاقته بهذا العالم الشهودي الذي يتطلب حضور العقل والقلب معا في إدراك بنيتيه
الأول الذي يمكن السكون فيه، وقد فاللغة أحيانا ماتعبر عن المفهوم، بحيث تقتصر على بيئته دون الرجوع إلى التأصيل      

يعبر عن الغيب أيضا سابقا بما يعرف بما وراء الطبيعة، أو حاليا الميتافيزيقا، أو خارج الكون في فضاء محايث للكون، ولكن 
العلل  هناك أمر مفارق بين عالم الغيب وعالم ماوراء الطبيعة، فالميتافيزيقا تحين في نشاط الإنسان، ومحاولاته في البحث عن

الأولى والظواهر التي أحيانا لانجد تفسيرا لها، علميا أو ظاهريا، عكس الغيب الذي يقترن بالعقل، ويؤسس لمعرفة مقدسة، 
مرتبطة بصفة الدين، التي يعبر عنه كتجربة روحية إيمانية، وهذا ماسترتكز عليه ورقتنا البحثية، الغيب باعتباره مسألة فكرية 

 .عند الفلاسفة المسلمين
واختلف المفسرون في تأويل الغيب هنا، : كل ماغاب عنك، وقال القرطبي: يعرف الغيب في لغة العرب"وفي هذا المعنى،     

القرآن ومافيه : ، وقال آخرون القضاء والقدر وقال آخرون(1:البقرة){ يؤمنون بالغيب}الغيب في هذه الآية، : فقالت فرقة
من "توشيهيكو إيزيتسو"، ويصف الفيلسوف الياباني (214، صه1435نجاري، فهمي قطب الدين ال.د)." من الغيوب

: أن تقسيم الرؤية لهذا العالم الذي يعيش فيه الإنسان إلى نصفين"خلال التراتب المعرفي الموجود في القرآن حول مقولة الغيب، 
بنيه في رؤية القرآن للعالم، وهما الشكلان عالم الغيب وعالم الشهادة، وهذا التضاد المفهومي الرئيسي الثاني الذي يمكن ت

، فهو بذلك يميز بفضل العقل وتوصيفات القرآن، أن (139، ص2117إيزوتسو،  توشيهيكو)" الأساسيان لعالم الوجود
نا لم تكو _ ، بمعنى اللامرئي والمرئي على التوالي"وشهادة" "غيب"الكلمتين تقسيمهما "هناك تمايز بنيوي في مفهوميته، غير أن 

 توشيهيكو)." "المستقبل المجهول"مجهولتين بأي حال عند عرب ماقبل الإسلام، فقد عرفتهما الجاهلية على سبيل المثال 
وقد إتخذ بذلك هذا المفهوم صورة دينية، منذ بداياته الأولى، وهذا المتصل التاريخي جعل  (.141، ص2117إيزوتسو،

 .فيةالفلاسفة المسلمين يقعون في ممارساته المعر 
إن هذه الممارسة المعرفية تندرج في تاريخ المجتمع الإسلامي، ضمن مرجعية دينية قرآنية، وهذا خاصة لدى الفلاسفة       

 .إلخ.... الأوائل بتعزيزهم لطرح الإشكالات المتعلقة أغلبها بالوحي والإيمان والآخرة والقضاء والقدر والحشر 
 :مقولة الغيب عند الغزال1-2ّ



 

127 

 

ا أن الغيب يقابل بالضرورة عالم الشهادة، والذي نعيه عن طريق العقل، فلقد حاول الفلاسفة المسلمين في السابق بم      
استدعى حجة الإسلام أبو حامد الغزالي يربط بين الممارسة العقلية  تنظيم عمل العقل وتوجيهه وحمايته من الانحراف، هذا ما

هو  ،عاناه هو في بداياته البحثية الأولى، لأنه يعتبر أن النظر إلى مسائل الغيب للتفكر، وحماية العقل من الإضطراب الذي
 .طريق للحيرة والضلال خصوصا التفكر في ذات الله

إستطاع أبو حامد الغزالي أن ينظر إلى المعرفة العقلية، أنها من بين المستويات المعرفية، التي يمكن من خلالها أن يصل على   
بمقولة الغيب، ولكن تي تتصل على نحو برهاني ديني، في تجربته الروحية التي مر بها خصوصا فيما يتعلق مقولات الدين ال

، وقد إعتبر العقل كثيرا مايقودنا إلى الضلال بقدر مايصور ...إبن رشد، والفرابي: ختلف كثيرا مع الفلاسفة المسلمين، أمثالا
جز عن إدراك حقائق الأمور في الإلهيات، وليس هذا ميدانه، بل ميدانه هو فالعقل بطبيعته عا"لنا الحقائق ابستيمولوجيا، 

وبذلك ندرك أن هذا ، (91، ص2111إلياس بلكا، )"والسبيل في فهمه هو التجربة والملاحظة لاالعقل بمجرده ة،المشاهد
يفكر به الغزالي نابع من اطار المنعرج عند الغزالي خطير، بالنسبة لتحدي الفهم الإنساني لعالم الغيب، لكن النمط الذي 

تاريخي إسلامي، والذي نشأ حول ماعالجته الفرق الكلامية في تفسير القرآن والسنة، وقد إرتأى الغزالي أن يتناول الإشتغال 
 وقد أوقعت الكثير من الفلاسفة في الإبتداع، ولكن الغزالي "تسرب إلى المجهول"بالملة إبستيميا، لأن مقولة الغيب عنده هي 

هنا لايلغي الغيب وإنما يرى أنه يندرج ضمن مراتب يجب مراعاتها، منها مايمكن الاطلاع عليها ومعرفتها ومنها مالايجب 
حين بحث " تهافت الفلاسفة"وقد تعرض الغزالي لهذه القضية بالتفصيل في "الخوض فيه، لأنها تتجاوز حدود المعرفة البشرية، 

العالم  والزمان والحركة، فإن العالم عندهم كما أنه أزلي لابداية لوجوده، فهو أبدي لانهاية  في إبطال قول الفلاسفة  في أبدية
إن العالم معلول، وعلته أزلية أبدية، فكان المعلول مع العلة : لآخره، ولايتصور فساده ولافناؤه، بل لم يزل كذلك، فإنهم يقولون

ليه يتوضع الحدوث، وهو بعينه جار في الانقطاع وهذا مسلكهم الأول، إذالم تتغير العلة لم يتغير المعلول، وع: ويقولون
أن : ففيه اثبات الزمان، ومسلكهم الثالث" بعد"أن العالم إذا عدم فيكون عدمه بعد وجوده فيكون له : ومسلكهم الثاني

واقع من قسمتي الممكن فإنما يعرف ال_ امكان الوجود لاينقطع، فكذلك الوجود الممكن يحوز أن يكون على وقف الإمكان
 (.211، ص2112محمد إبراهيم الفيومي، )" بالشرع، فلا يتعلق النظر فيه بالعقول

في هذه الدعوة في تفسير مسائل الغيب، بعين ناقدة يمحص فيها وجهي العقل والشرع لان جوهر الإنسان في ينظر الغزالي 
: عالى، والعوالم كثيرة لايحصيها إلا الله سبحانه وتعالى كما قالأصل الفطرة، خلق خاليا ساذجا لاخبر معه، من عوالم الله ت

 . 16المدثر){ ومايعلم جنود ربك غلا هو}
فالعقل بالنسبة للغزالي يدرك به ماهو مشهود في عالم الحس، من أجل تحقيق نصيب العبودية والاختبار، ليرتقي به      

في الغيب، يجده الغزالي، سبيل لإرتقاء الإنسان بتجريد العقل، نحو  الإنسان إلى مسالك الإيمان والمجاهدة، لأن التفكر
 .مكاشفة اللوغوس للميتوس

وراء العقل طور آخر تتفتح فيه عين أخرى، يبصر بها الغيب وماسيكون في المستقبل وأمور أخرى، العقل معزول : "يقول   
وقد قرب الله تعالى على خلقه، بأن _ مدركات التميزعنها كعزل قوة التميز من إدراك المعقولات، وكعزل قوة الحس عن 

إذ النائم يدرك ماسيكون من الغيب، إما صريحا وإما في كسوة مثال يكشف عنه : اعطاهم نموذجا من خاصية النبوة وهو النوم
إحساسه وسمعه  إن من الناس من يسقط مغشيا عليه كالميت، ويزول عنه: التعبير، وهذا لو لم يجربه الإنسان نفسه، وقيل له

 (.291-211، ص2111أبو حامد الغزالّ، )" وبصره فيدرك الغيب



 

128 

 

فالغزالي تناول مقولة الغيب كسلطة مطلقة لله، يمكن أن تستضمر بل تستعلن في بعض الأحيان موقفا وجوديا، إن           
تزكية النفس، هذا ما ساهم في جاز القول، من خلال بعض الكرامات التي تتحقق بالمشاهدة والكشف الصوفي، عن طريق 

 .تشكل حوارية عميقة بين الفلاسفة المسلمين وخصوصا بينه وبين ابن رشد
 :مقولة الغيب عند ابن رشد والفرابي-6-3
إن الفلسفات القديمة أثرت بصفة كبيرة على بنيات المجتمع الإسلامي، أين تحولت إلى رؤى العالم مفروضة،  على المجتمع     

لوعي والتطور التاريخي، الذي يظهر نزوعا نحو التعقد بين الدين والعقل، ومسائل متعلقة بعالم الغيب في زمن في مرحلة ا
الفرابي وابن رشد، حيث حوالا من خلال مقولة الغيب إيضاح بعض الادراكات المبهمة، والتي تتبنى ذلك التعالق بين الله 

ن رشد توضيح رؤيتهما من خلال تقديم الفلسفة على الدين، ذلك بمحاولة والإنسان والعالم الآخر، وقد إعتمد الفرابي واب
جعل المسائل  القرآنية أكثر عقلانية ومنطقية، تتجة بتشكل نظرية في المعرفة والتي تؤدي إلى نتيجة تخدم الديني، وتجعله أكثر 

اجات الحوارية للمساءلات، التي تثار حول عقلانية وتكشف عن برهانية يقينية، لبعض المسائل المتعلقة بالغيب، ورفع الاحر 
فماهي هذه الاختبارات التي سمحت للفرابي وابن رشد تناول مقولة الغيب كبنية معرفية في وجود الله، الحشر، الآخرة، 

 العقل الإسلامي؟
خيلة كالأحلام، فإن ابن رشد يقرر أن الرؤيا لاتعرض لقوة الحس أو النطق في النفس، ولكنها ترجع على الم"ومنه       

الباطلة أحيانا، وهي تتصل بالعقل الفعال البريء، ولايرد كشفها بالغيب المحجب، على مقدمات والذي يعطي المعرفة الغيبية 
في الرؤيا هو نفس العقل الذي يعطي المبادئ الكلية في الأمور النظرية، وإن كانت هذه تعطي المبادئ الكلية الفاعلة للمعرفة 

ما في حالة النوم فتعطي المعرفة المجهولة، بلا واسطة، وماهية النبوة داخلة في هذا النوع من الاعطاء، ومن أجل هذا المجهولة، أ
نسب هذا على إله، هو عقل بريء عن المادة، والمعروف في العلوم الإلهية، أن هذه العقول المفارقة، إنما تعطي بينة مافي 

ويمكن تقريب المعنى لذلك أن ابن رشد، يؤكد على مشروعية المعرفة . (77-71ص ،1945،توفيق الطويل)" جوهرها
الغيبية، ولكن يشترط بذلك اصلاح مبادئ العقل، ويربطها بالفضائل الأخلاقية، التي تأتتي بها الأشياء من العقل الفعال 

ن رشد يفسر مابعد الطبيعة أو ، وهو العقل المفارق الذي يشرف على الاتصال الشهودي والعالم الروحي الغيبي، فاب(الله)
 .الغيب عن طريق وساطة الأنبياء وهو تبرير عقلاني ابستيمولوجي، لتحقيق امكان معرفة عالم الغيب

فابن رشد قد تناول العلاقة بين الميتافيزيقا والجدل، وكيف قدم حلولاعديدة لمشكلة الخلط بينهما، وحاول فض الاشتباك "    
اله الخاص، فلم يكن ابن رشد فاصلا للمقال الديني عن المقال الفلسفي فحسب، بل كان بينهما، وحدد لكل خطاب مج

 (.65، ص2111ابن رشد، )" فاصلا للمقال الجدلي، عن المقال البرهاني في مجال البحث الميتافيزيقي أيضا
لشاهد، فهو يرفض الغيب الذي تقدمه وبذلك ينفي قياس الإرادة الإلهية التي في الغائب، على الإرادة الإنسانية التي في ا   

 .الاشعرية والفرق الكلامية، وهذا مايجعلنا نفهم أن البرهان، يكمن في موضوعات الغيب في حد ذاته،  وهو مايبرر مشروعيته
 أما الفرابي فقد تعامل مع مقولة الغيب التي بدورها تتصل بالعقل الفعال، وهذه القدرة تتحقق كما تتتحقق عند اتصال   

وهذا : "النبي بالوحي، وهكذا بمكن للفيلسوف أن يحصل على مقولات الغيب، وذلك بالاتصال بالعقل الفعال، في قوله
 الإنسان 

هو الملك في الحقيقة عند القدماء، وهو الذي ينبغي أن يقال فيه يوحي إليه، فإن الإنسان إنما يوحي إليه، إذا بلغ هذه الرتبة 
 (.11_79، ص1993الفرابي، )"  العقل الفعال واسطةوذلك إذا لم يبق بينه وبين



 

129 

 

ومنه فإنفصال العقل عن العقل الفعال حسب الفرابي، يشكل قيضا معرفيا، وطريقة للوصول إلى الإلهام ومن الضروري، أن    
العلوي، وفي وسع الفرابي الاحلام أداة لاثبات النبوة، وذهب إلى القول بأن الأحداث منقوشة في لوح محفوظ في العالم "يجد 

" بعض الناس الاتصال به، عن طريق مخيلتهم القوية، فيقع لهم هذا اثناء نومهم، ظفورا  بالاتصال ايقاضا واولئك هم الأنبياء
  (.77، ص1945توفيق الطويل،)
فيض عندهم إن الإنسان يوحي إليه أيضا، لكن مع تجريد العقل، بأن يصبح لهم صفة الحكمة التي هي عند الفلاسفة، وت   

أثناء الاحلام والتخيلات، أما الأشياء فتزيد عليهم أنها تحقق فضائل معقولة، وفي ذلك لايبقى أن قدرة معرفة الغيب بالنسبة 
 .للفلاسفة  ترقى إلى قدرة الأشياء، إذا امتلك قوة المخيلة

 :مقولة الغيب عند ابن خلدون -1-4
آن، وقد أولى للجانب الديني أهمية كبيرة في الجانب المعرفي، الذي يمكن أن لقد كان منطلق إبن خلدون جزء مهم من القر    

يتحصل عليه الفيلسوف المسلم، إذ يعتبرها تأصيل متداول في البيئة الإسلامية، ولأن الدين لايستقيم بغير النبوة والوحي، 
ون، في مقدمته كمستوى من مستويات وهذا مايدخل في مسالك ادراكات الغيب، وهذه المرجعية التي افاض فيها ابن خلد

احدهما مجال مقفل أمام : يميز في عمل العقل بين مجالين مهمين وكبيرين"المعرفة في الفكر الإسلامي، فابن خلدون قبل هذا 
العقل بسبب طبيعته الذاتية، التي جعلت منه أداة عاجزة، عن اختراق هذه الدائرة، وهي أساسا عالم الغيب، والآخر مجال 

فتوح للعقل هو الفارس فيه، والاصل الحكم وهو يشكل رئيس عالم الشهادة، وهذا التميز عظيم الشأن، بل هو من أخطر م
ماجاءت به نظرية المعرفة الإسلامية، من أبعده اثرا في مختلف نواحي الحياة بما فيها الحياة الفكرية والعلمية والتقنية، ولم ينتبه 

 (.111، ص2111ياس بلكا، إل)" إلى هذا الفصل قبل كانط
وفي ذلك أن الغيب مدرك من المدركات الغيبية، في مثال مايفارق بعض الناس اليقظة ليلتبس بالنوم، فيرى بعض المنامات   

أن التحقق الذي "التي تعطيه بعض المدركات والخبرات التي تغيب عنه، وليتحصل عليه بالفطرة والرياضة، ففي الفطرة تصوره 
ون نصب فكرك، أن الغيوب لاتدرك بصناعة الله، ولاسبيل إلى تعرفها إلا للخواص من البشر المفطورين على يسعى أن يك

  (.231، ص2114بن خلدون، إ)" الرجوع من عالم الحس إلى عالم الروح
عالم الحس وهو تصنيف بدايات وجود الإنسان، الذي يسعى إلى القوة الروحية التي يمتلكها بعض الخواص، في تجردهم من  

والشهادة، إلى مدركات يقينية روحية، تخضع قسرا للقدر الجبري الذي يقع اثناء تزكية النفس وتطهيرها، من شهواتها وكدراتها 
والتجرد من الدنيا والاقبال على كنه الله، مما يمكن أن تتحصل النفس البشرية على كرامات، وتكشف له الحجب ومكونات 

أن الله سبحانه اصطفى من البشر : "عليه هم الأنبياء، في المرتبة الأولى حسب ابن خلدون الغيب، واغلب من يتحصلون
أشخاصا فضلهم بخطابه، وفطرهم على معرفته، وجعلهم وسائل بينه وبين عباده، يعرفهم بمصالحهم وويحرضونهم على  

ا يلقيه إليهم، من المعارف ويظهره على هداييتهمم وياخذون بحجززاتهم عن النار، ويولونهم عن طريق النجاة، وكان فيم
السنتهم من الفوارق والاخبار بالكائنات المغيبة، عن البشر التي لاسبيل إلى معرفتها إلا من الله بواسطتهم، ولا يعلمونها إلا 

 (.211، ص2114ابن خلدون، )"  بتعليم  الله إياهم
ة للمعرفة الغيبية، لأن  الله تعالى، يختص انبياءه ورسله، ويمكن أن وقد  إعتمد إبن خلدون في  اعطائها الأولية في الولاي    

ننتقل بعد ذلك إلى أصحاب الذوق كالمتصوفة والصالحين لا المفسدين منهم والمتكهنين، الذي تعتري  علومهم الظن، فابن 
د مستقل عن ذواتنا، بخلاف أن العالم له وجو : "خلدون يقدم فصلا ابستيمولوجيا، في قضية طبيعة العقل وحدوده إذ يقر



 

130 

 

مايذهب  إليه المتصوفة، الذين رأو أن الموجودات كلها مشرروطة بوجود المدرك البشري لها، حسيا كان أم عقليا، وكان من 
أبرز ماعرض له الممؤلف، في هذا الجانب هو موقع العقل بين عالمي الشهادة والغيب، بين عالم مجاله مفتوح  وعالم آخر معقل 

محمد علي )" لعقل، وهو عالم الغيب وهذا التميز على حد قول المؤلفن من أعظم ماجاءت به نظرية المعرفة الاسلاميةأمام ا
 (.134، ص2111الجندي، 

 :الجدل العربي حول المقولة بين القبول والرفض:ثانيا                          
والدين، من أجل توضيح الرؤية المعرفية التي أسسها الخطاب  من المهام الأساسية للفكر العربي استعمال مقولات العقل  

الإسلامي، لدى الفلاسفة المسلمين لنقلهم اليقين البرهاني، في القضايا والمسائل التي بقيت مدة من الزمن، تنبثق من بنية 
، يقوم الأول على محاولة دراسة القرآن والسنة، لقد عرفت المجتمعات العربية نمطين من الأسئلة، سؤال الموروث وسؤال الحداثة

البيئة التي انطلق منها العقل العربي، وإبراز الوجوه المختلفة لمقولات الدين، بينما الثاني يقوم على الاشتغال بمفاهيم جديدة 
غال بمسائل ابستيمولوجيا، تؤسس لقطيعة معرفية مرتبطة بتطوير العقل العربي، وتجاوز الفوضى الفكرية، وبهذا المعنى كان الاشت

الغيب أمر مهم متأصل في البنية العربية والإسلامية، وبهذا المعنى ارتبطت هذه المقولة بالافكار الثورية، التي أحدثت انقلابات 
 .في نظرة المجتمعات الحديثة، التي قوبلت بالرفض والقبول

 : الغيب باعتباره حقيقة مقدسة2-1
ين العرب، مقولة الغيب كمسألة أبدية موجودة منذ الأزل لايمكن التخلص من لقد تناول الفلاسفة والمفكرين والمفكر    

امتداداتها الجوهرية في الذات الإنسانية، لأن هناك علاقة وجودية بين صوت الميتوس وصوت اللوغوس، لهذا كانت البيئة 
 .وهريا في رؤية العرب للعالمالعربية قبل الاسلام معزولة في بنيتها المعرفية، إلا أن جاء القرآن وأحدث تغيرا ج

وقد حاول المفكرون العرب منذ عصر النهضة، في الفكر العربي إلى وقف هذا بالتعامل مع البنية القرآنية، كمرجعية    
ي بأ: للبحث المعرفي، وبما أن الظاهرة القرآنية ليست تعليما بشريا، بل هو تمثل مقدس أي من لدنه تعالى، ومنه نتسائل هنا

 نسان ببنية مجتمعه في مقام الغيب؟لغيب حقيقة مقدسة، تمثل اتصال الإكن اعتبار امعنى يم
إن إعادة قراءة النصوص القرآنية، فتح الباب أمام جملة من المفكرين أصحاب القراءة الحداثية للنص القرآنية، فمنهم         

لكن لم يستطيعوا في النهاية الخروج من أسئلة النبوة  من أقر بحقيقة الغيب، ومنهم من حاول افراغ الدين من مقولات الغيب،
فليس في الإسلام شيء يحكم العقل باستحالته، إنما فيه إخبار عن عالم الغيب، لايستقل "والوحي، أوعلاقة الإنسان بالله، 

الياس بلكا، )" قناهالعقل بمعرفتها، لعدم الاطلاع على ذلك العالم، ولكنها كلها من الممكنات، التي اخبر بها الوحي فصد
 (. 151، ص2111
إن امتلاك كل الشروط الضرورية للفهم المجرد، يؤسس بذلك لبنيات داخلية للنصوص القرآنية المخبر عنها، عن طريق      

الوحي، كان أمرا طبيعيا حسب المفكر الياباني ايزوتسو، أن هناك جدل في الفكر العربي الذي أحدثته هذه المقولة ، وإنها 
ولابد من ملاحظة أن هذا التميز في "كن من خلالها أن نستشف أن هنالك دائما تعالق مبهم بين الدنيا والعالم الاخر، يم

نفسه لايكون ذا معنى، إلا بالرجوع إلى المقدرة المعرفية الأساسية للعقل الإنساني، إنه بكلمات أخرى تميز قد تم من وجهة 
من جانب الله ليس ثمة غيب أبدا، لأنه كلي العلم المطلق، كما يؤكد القرآن ذلك، نظر الإنسان، كما هو واضح، ذلك أنه 

، ولنأخذ مثالا نموذجيا على ذللك ليخص معرفة الساعة، أي معرفة 61{يحيط بكل شيء علما}ويكرر على نحو صريح فالله 



 

131 

 

يمين والكفار، إذا اخبروا أن الله متى بالضبط سيأتي يوم الحساب، وقد كان ذلك إحدى المشكلات الكبرى، لكل من المسل
 (.141، ص2117توشيهيكو ايزوتسو، )" وحده يعلم متى، وليس أحد غيره في العالم حتى الرسول نفسه

ولعل هذا التصريح عينه، يقابل تصريح المفكر المغربي طه عبد الرحمن، بأن الغيب موجود وقائم في عقيدة الله، يعلمها هو      
ت متعلقة بتواجدنا، إن هذا الأفق المعرفي سيجعل الغيب يمثل المقدس، بمعنى ممكن وجائز، ويمكن تحققه برغم أن لها اتصالا
طه عبد )." إن عالم الميثاق مثلا، فهو كذلك يمكن أن يتخلق به من تغلغل في أغوار فطرته: "يقول طه في ذلك

ق العالم، على نحو مختلف تماما، عما نألفه، وهذا ولأنه في الدين الإسلامي يلزم الله أنه قد خل ،(11، ص2114الرحمن،
بحيث أن كل العوالم ممكن، هو بمنزلة مجموعة من القضايا تتميز بالإتساق والاستيفاء، "، "العوالم الممكنة"ماذكره في نظريته 

 ،"ل"تحول إلى الذات ت "ك"وما تعالجه هذه الأخيرة، هي وضع الذوات فيها، فهل الذوات تتغير بتغير العوالم، بحيث الذات 
بمجرد انتقالها من عالم إلى آخر، أم أن الذوات ثابتة حتى تكون في عوالم مختلفة، أم أن لكل ذات نظير أو شبيه في كل عالم 

 (.139-131، ص 2111طه عبد الرحمن،" )ممكن، فتكون الذوات متشابهة لامتطابقة
يمكن أن ندرك أي العوالم حقيقية وأصلي؟، لذا كان دائما بمنظور طه وعليه يكون الغيب مقدم، بل يلزم  تصوره، لأننا لا    

الذي يطلب معرفة شيء في الأسفل، يحتاج أن ينزل عقله إليه، ومادام النزول عبارة عن تحرك إلى ماهو تحت "عبد الرحمن أن 
حتى يقوم الدليل على خلافه، بحيث رتبته، فيتعين في معرفة هذا الشيء الأدنى، تقديم القيمة الأدنى على القيمة الأكبر، 

ينبغي للإنسان أن يبدأ بالشك في المطلوب السفلي، حتى إذا ظفر بدليل يقطع هذا الشك، إنتقل إلى اليقين فيه، نظرا لأن 
 (.171، ص2114طه عبد الرحمن، )" الشك في حق سفلي مقدم على اليقين

يمة في هذا العالم الشهودي الحسي، إذا استخدمت بنوع من الظن يكشف طه على ان هناك حقائق ثابتة، برغم أنها اقل ق   
الذي لاتدركه الأرواح، إلا أن هذا الافراغ من الحق في ذاته، نوع من الإيمان وبرهان مقدم على التسليم به مسبقا، ليكون هذا 

 .االتعالق الغيبي غير مرتبط بالدين فقط، وإنما اقامته معرفيا ومحاولة استيعابه ابستيمي
إن الفهم القرآني للغيب هو فهم بنائي، له منزلة بين الروحي والظاهري، وهذا ماتوصل إليه بعد ذلك المفكر السوداني       

فالقرآن يعكس البعد الكوني، في جدل "أبو القاسم حاج حمد، أن الغيب موجود بميقات الله، يفهم على نحو كوني قرآني، 
فة البعد الغيبي، حيث تتسع الكونية لأمور لاتدرك حقائقها الحضارة الغربية، لأنها حضارة الإنسان والطبيعة معا، وذلك بإضا

ذات نهايات فلسفية، وضعية وجزئية، فالكونية القرآنية تمتد إلى الكائنات الغير مرئية، ملائكة وجن، وتمتد إلى التميز بين 
-92، ص 2114أبو القاسم حاج حمد، )."الفعل الإلهي الروح والنفس، والمعجزة الخارقة، مطروحة قرآنيا ضمن مستويات

93.) 
وبهذا فالمهمة القرآنية للتصور الغيبي، تكشف لنا، أن القرآت المعاصرة للمناهج الغربية والتي وضعت لموائمة النصوص      

المفكر حاج حمد هو أن القرآنية الإسلامية، قد خلقت اغترابا خارجي للنص، و افرغته من كونيته العالمية، فالمطلوب حسب 
نعالج هذه الإشكالات داخل القرآن، وليس باسقاط حالتنا الذهنية عليه، ولأن مايحمله القرآن من غيب، أي ماقبل الإنساني 
وما بعده، سيجعله دائما ضمن رؤى وتصورات متجاوزة، لوجود تاريخي عيني محدد أو مرجعية ثابتة، بل بإعادة اكتشافه في  

مراحل تطور البشر، لأنه لابد من إعادة ترتيب انبهارهم بالعقلانيات الغربية، فكل ذلك في النهاية هو مجرد كامل مرحلة من 
 . توهم، يحاكي فيه مفكري الحداثة مناهج مقيدة بادراكات وبنيات محدودة

 : بالتأسيس النقدي للغي  2-2



 

132 

 

كرر الاسلامي، جعل الكثير من المفكرين العرب يقدمون إن عدم وضوح الرؤيا للإشكالات الجوهرية االمطرروحة ففي الف     
قراءة ابستييمولوجيا، الأمر االذي يفسر أن هناك أزمة بنيوية على مستوى  "الغيب"مشاريع جديدة، في إعادة قراءة مقولة 

ؤثرات التي يوجهها سؤال القيم والمعايير والأنساق، الاجتماعية والثقاافية التي يوظفها العقل العربي، في نشطاته الذهنية والم
أساسي حول مقولة الغيب، باعتبار أن العالم الإسلامي بعد ارتباطه بهذه المسائل الخاصة، يعد مهمة صعبة بالتسليم بها، دون 

 .نقد وذلك كفيل بأن يصيب العقل الإسلامي بالعقم والسقم،  وبالتالي سيضل جامدا ومقلدا
محمد عابد "، إنطلق من استجابة إيمانية انطولوجية لمقولات الغييب والإيمان بها فإن المفكر بما أن المجتمع الإسلامي والعربي    

يعييدا قراءة كافة المستويات التي يمرر بها الفكر العربي بالإيمان بها، وهذا يشكل أفق مسدود بالنسبة  "ركونمحمد أ الجابري و
اصم من الأخطاء، وهو بذلك يؤسس للعلم الحديث والمعاصر، فالعقل للجابري، لأنه إيمان اتخذه سابقا ارسطو، على أنه الع

نحن نرى أن الحقل المعرفي "العربي اشتغل داخل أفق الثقافة الإسلامية كبنية ميتافيزيية، وهذا ما أراد أن يتخلص منه الجابري 
تطوره الداخلي، تلك  التيارات الفكرية، أن  يفزز عبر _ ولا قادرا_  العربي، كما في عهد االنبي، لم يكن رغم انفتاحه قابلا

 (.241، ص2111محمد عابدد الجاري، )  ."و الأيديولوجيا اللابستيمولوجيا
إن هذا مايجعل المقولات المابعدية، و التي أتى بها، تتعرض للشبهة والصراع في فهم النص القرآني، وقد تنفتح قضية سوء       

لللاسرائليات، التي تشكل مصدرا غير موثوق لعالم الغيب، وقد إنطلق الجابري من بيان كيف  الفهم، بما تقدممه الرؤية التاريخية
ومن دون : "أن هذه الاسرائليات ستخترق معاني النص القرآني، والتي لم يتخلص منها إلى اليوم، في تشكيل العقل العربي

يحل كعنصر رئيسي في استشرافات  "الغيب"سجعل شك فإن ذيوع الإسرائليات في أواسط العلماء، كما في أواسط العامة، 
العقل العربي، بل كموقوم من مقوماته،نعم، نحن لانكرر أن الإيمان بالغيب، ركن من أركان الإسلام، ولكن فرق بين أن يؤمن 

نص القرآني، وبين أن الإنسان بالله وملائكتته وكتبه ورسله واليوم الآخر، هكذا بكيفية  اجمالية، كما يقتضيه المجال التداولي لل
 (.                     141_147ص ، 2111الجابري، )." أضعف من تأثير التيارات الأخرى في  الموروث القديم "حياة الغيب"يعيش 
ومنه فمظاهر الغيب حسب تصور الجابري في العالم االشهودي، ستتعدى ما أراد القرآن الكريم إبلاغه، ويقع في        

المعنى، ولكي يتطور الفكر العربي، يؤكد أصحاب القراءة الحداثية  للقرآن،  إفراغ الدين بكل ماله علاقة مشكلة تصور 
بالغيب، وربطه بالإنسان ووالعالم الشهودي، ومثل هذا سيفتتح المجال لاتساع أبعاد النص القرآني، اتساعا يليق بمقام إعجازه، 

اولا تجديد الفكر العربي الإسلامي، فهو يرى أن كل ثقافة مسكوونة بأوهامها، مح "محمد اركون"وهو ماذهب إليه أيضا المفكر 
وخصوصا الثقافة الأولى للعقل العربي، فهي صورة غير متطابقة للواقع أو الحقيقة، تشكل دعوة إلى الأساطير، والخطاب 

يقترح أن تكون هناك قطيعة معرفية، مع  الديني الذي تخلت عنه الفلسفات الوضعية في اوروبا، في القرن التاسع عشر، لذلك 
وأن مايحله القرآن من نصوص مفارقة، لهذا العالم هي مجرد احتمالات غير " الفكر الأسطوري"الفكر الغيببي بتوصيفه الفكر 
 "أن القرآن هو عبارة عن مجموعة من الدلالات والمعاني الاحتمالية المقترحة على كل بشر: "مطلقة، فوصف ذلك في قوله

 (.145، ص 1991ركون، محمد أ)
، أو محاولة اثارة الإشكاليات في مفاهيم التي عالجها الغيب، "بالأشكلة"ولعل ذلك ماجعله يقدم خطاب مضاد        

وهذا ما يشكل البعد الأسطوري فيه، ففي نصوص القرآن، مايبعده من  النزاهة العلمية ، خصوصا في مسائل الوحي والنبوة
 .يتخلى عن مقولات الغيب لذلك يشتررط أن



 

133 

 

والوحي نفسه لاينفصل عن الوظيفة االبنيوية، والوحي ليس كلاما معياريا، نازلا من السماء، من أجل اكراه البشر على "     
انظر )تكرار نفس طقوس الطاعة، والممارسة إلى مالانهاية،  وإنما يقترح معنى الوجود، وهو معنى قابل  للمراجعة والنقض 

، كما أنه هذا المعنى قابل للتأويل داخل إطار الميثاق أو العهد المعقود، بكل حرية بين (الناسخة والمنسوخة في القرآنالآيات 
 (.15، ص2111ركون، محمد أ)" الإنسان والله

يب فقط، مرتكز معرفي نقدي يرفض فيه التصور السكوني لمقولة الوحي، ويربطها بالمتعالي والغ" أركون"ومن هذا يتبنى       
بل حاول تقييم تصور حركي بديل، يمكن أن يحدد نوعية  العلاقة بين الإنسان والله، ولأن كل قرراءة مسكونة بأوهامها 

ينبغي أن نعلم أن الوظيفة البنيوية والخطاب الذي يوضحها أو يجسدها، لايمكنها "المجرردة  فهي، لن تخلوو من الووهم والخيال 
خل سياق معرفي ومؤسساتي، يفصل الأسطورة على التاريخ، والروحي على الزمني، والعجيب المدهش من ممارسة فعلها، إلا دا

 (.16، ص2111محمد أركون، )"  أو الساحر الخلاب بصفته  بنية انثروبولوجية، للمخيال على العقلانيي الوضعي
ونعيش هذه العلاقة، التي تتجاووزنا والتي تربط،   أن اللغة الدينية تدعونا، لأن نقرأ"وقد سعى إلى  تحقيق ذلك انطلاقا من    

الغيب،  الخاص بالكائن المطلق  طبقا لمبدأ ديكارت القديم، _ العجيب الممدهش_الخارق للطبيعة_ المقدس_ بين الأسطورة
محمد )" ليمالذي يتخلص، في أن اللغة العلمية، تجزئ الصعوبة إلى عدد كبير من الجزيئيات، التي ينبغي حلها بالشكل الس

 (.191ص، 1996أركون، 
وفي هذا السياق ينزل وفقه أركون، إلى تقرير أن النص الديني، يمكن التحرر منه كونه ينتمي إلى قيم المرجعية التأسيسية      

التي  تربط بين الوحي والأسطورة، لذلك وجب  تصحيحها، من مقولات الغيب، التي لم تتخطى التراث التقليدي، الذي 
 .يوما ما ايديولوجيا ثابتة لاتتغير، تعيدنا دائما إلى الماضي وفق نماذج يصعب مناقشتها وتدعو إلى التشكيكشكل 

 .مميزات العقل العربي وفق بنيته الجدلية: ثالثا                            
 وث والحداثةبين المور العقل االعربي  3-1

طويل مسألة النهضة، وهم يحاولون بذلك تدارك الأصول الأولى، لبنيته الخطابية لقد أثار الفلاسفة والمفكرين ضمن تاريخهم ال
ومحاولة استشرافهم للمستقبل، من خلال البحث عن مناهج علمية حديثة، وآليات معرفية متطورة، تسعى إلى الصحوة وبناء 

والتي سعت إلى الجمع بين الإيمان بمقولة  الحضارة، وقد كان لهذا العقل ممزات ساهممت في بناء العقلية الإسلامية العربية،
الغيب والتشبع بروح العلم ومناهجه، فمن المهام الاساسية للعقل العربي، الذي حاول جاهدا بناءها من خلال إستعادة المعنى 
 الأصيل للنقد، وتجاوز الفوضى الفكرية،وذلك التشغيب الذي يرتكبه الكثير والذي ساهم في ايقاض فلاسفة الحداثة

 .واصحاب القرآت القرآنية الحديثة
والذي اقتبسها    "دوجالمز "لقد استيقظ بذلك العقل العربي، ببنية جدلية مخضرمة، يمكن توصيفها حسبب العروي ب       

، بمعنى ذلك الذي يعيش في افقين فكريين، أفق التراث "ثقافتنا على ضوء التاريخ": بدوره من رواية دوستووفسكي كما يقول
هكذا صار الفكر العربي من "، ق الحداثة، استيقظ فجأة ليلامس تلك الهوة بين فكر، الانساق ونموذج المعرفة الحديثوأف

مرجعية تراثية تنتمي إلى الماضي ومرجعية : أواسط القرن الماضي وإلى اليوم، ميدانا لصراع لايهدأ، إلا ليشتد بين مرجعيتين
ا تتصارع في حياتنا الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، مظاهر كثيرة تعكس تلك نهضوية تنتمي إلى المستقبل، تماما كم

،  1992محمد عابد الجابري،  )"." التقليدي والعصري"الثنائية الحميمية، التي تطيع مختلف مرافق حياتنا المعاصرة ثثنائية 
 (.11ص



 

134 

 

خطابا نقديا مضادا في حركة الفكر العربي، وقد ذهبت  ومن هنا شكل العقل العربي بهذه المقاربة بنية جدلية تثير        
بعض الحركات أن العقل العربي يواجه مشكلة التقدم، فلابد من الكشف عن هذه المظاهر، خصوصا بعد اقتحام العلم 

وفهم الآليات إعادة اكتشاف العقل العلمي العربي، في تراثنا من جهة، "التاريخي الإنساني، فكان  لزاما على المفكرين العرب، 
 (.23ه، ص1441خالد قطب، )" المعرفية المنهجية والتطبيقية من جهة أخرى

لقد كانت هذه الميزة التي يسعى إليها العقل العربي، وهي اعادة قراءة التراث، للتوقف على ابرز الملامح مع البيئة المعرفية       
العقل العرببي بوصفه عاقلا فاعلا "يمكن أن تضلل الفكر العلمي،  التي تقتضي تدخل الايديولوجيات والقوميات المعرفية، التي

ينشئ ويصوغ االعقل السائد في فترة تاريخية ما، الشيئ الذي يعني أنه بالإمكان، انشاء وصياغة مبادئ وقواعد جديدة تحل 
ديد العقل السائد القديم، محل القديمة، وبالتالي قيام عقل سائد جديد، أو على الأقل تعديل أو تطوير أو تحديث أو تج

وواضح أن هذا لن يتم إلا من خلال نقد العقل السائد، وواضح كذلك أن عملية النقد هذه، يجب أن تمارس داخل هذا 
 (.16، ص2111محمد عابد الجابري، )" العقل نفسه

له التداولي، ولم تكن في فكل فكر لايكون حرا، إلا إذا كان أصيلا، ينطلق من تصوراته، أي من ماهو مأصول في مجا    
الواقع مراجعة التراث تقليدا نهضويا عربيا، وإنما خطة ممستنسخة من الغرب كذلك، فالعقل العربي لم يكتشف بالطموح، 
لاستيعاب فكر الحداثة، بل سعى كذلك إلى إتباع الطريق الذي سلكه الأوروبيون للوصول إلى الحداثة، ففي عصر النهضة 

 النهضوي طي صفحة العصر الوسيط، كعصر ضخم وصم بالظلام، عائدا إلى القديم، مستندا على تراثه على العقل الأوروبي
، "وائل حلاق" "طه عبد الرحمن"في تشيد فكر جديد، كما أعاد العقل العربي قراءة التراث،  و مثل ذلك المفكرين أمثال 

 ".محمد اركون"، "الجابري"
ادا، لأن نرى العلم الغربي كقصة، كان مجتمعنا يقصها لنفسه عن العالم، التقرير بذلك فاليوم يجب أن نكون أكثر استعد"   

لايعني استبعاد العلم الغربي، أو الادعاء بأن كل شيء نسبي، وإنما هو القول أن القصة يمكن أن تحكى بطرق مختلفة، فالعلم  
ا في مجالات متعددة من المعرفة، هو قصة كقصة، هو عظيم كمثل أي قطعة فنية متفردة، هو قصة أنتجت تقدما ضخم

قادت إلى انتصارات في التكنولوجية الحديثة، وساعدتنا لأن نفهم العالم وأنفسنا ومع بعض جوانب هذه القصة قادت أيضا 
 (.249، ص2119سمير أبو زيد، )" إلى مشكلات معينة تواجهنا الآن

اكي العلم الغربي، بصورة حضارية تثري نصوصه، إلا أن ذلك لايمكن أن فالعقل العربي برغم إنجازاته الكبرى، إلا أنه يح    
فالعقل العربي وبقدر خصائصه، وماتقاوم من عوامل الطمس لملكاته يرقى، إلى حالة "ينقص من بنيته المعرفية الأولى، 

تدي إليه، ومثل هذه الكمال، لصحة الادراك الفطري، حين نعقل أنفسنا عن كل ماتضل به، وحين نعقل لأنفسنا كل مانه
القوة العاقلة في العقل العربي، لخصائصه، عن هذا البرهان على الله، في الحركة والسير وفي التفكير والتدبر، كما لاتنفصل عن 
خصائصه، هذه اللغة العربية الحية والمنسية، التي هي أداة هذا العقل الفطري، ليجدد بها بالصوت والايقاع والفكر، حدود 

أحمد موسى )." ات اليقينية، غير الظنية ولا الفلسفية، المدركات والحقائق التي لاتتناقض أبدا مع العلم ولا مع الإيمانالمدرك
 (. 11، ص2114سالم، 

 
 
 



 

135 

 

 :خاتمة 
، إلى نتائج كثيرة وهي مبثوثة في فصول ثنياه، تتعلق بالتعامل مع مقولة الغيب، ن نتوصل من خلال بحثنا هذاأويمكن      
راءة النصوص المقدسة، فالغيب موضوع يهدف إلى معالجة العقيدة الإسلامية، وإلى تحديد طبيعة وثنية للعقل العربي وق

 .الإسلامي
فبرغم اختلاف الفلاسفة حول تناول مقولة الغيب، إلا أن ذلك ساهم كثيرا في تحقيق رؤيا وتصور، حول مسائل عالجها      

 .دفع بالمفكرين إلى الاتصال بالحق دائما و الاشتغال بها في الإطار التاريخي للإسلامالقرآن الكريم، وأخبر عنها، مما 
فإذا ما إنطلقنا من المقارنة بين البنية القرآنية للعقل الإسلامي والبنية النقدية للعقل العربي، كمنظومة من القواعد والمعارف    

 .لتالي حدوث رؤية تطورية في تاريخ الفكر الإسلاميالتي تتيح له إدراك مبادئ الفكر، قبل ادراك الدين، وبا
لقد استطاع الكثير من الفلاسفة المسلمين والمفكرين العرب، أن يقدموا قراءات جديدة خصوصا ماتعلق بمقولة الغيب،      

هناك ممارسة  ومن تم فحصها ونقدها باستخدام مناهج سواءا كانت مغامرة أو نابعة من الدين ذاته، وهذا ما أثبت لنا أن
 .سيسيولوجية داخل البنية الإسلامية

إن تحول أدوار الكثير من المفكرين المشتغلين بالنصوص القرآنية، ساهم كثيرا في التعبير عن التأصيل القرآني الديني، لدى    
في إعادة تشكيله ثقافيا  العقلية العربية، وهو ماسيجعلنا نطرح إشكالات وتحديات منبثقة عن المجتمعات الغربية، والتي ساهمت

واجتماعيا، وهذا بعد ما اتخذه بعض مفكرينا من مناهجهم، برغم الاختلافات البينة بين البنيات الاجتماعية والعقدية، إلا أنه 
 .ذلك لم يشكل عائقا يسيرا لتجديد الفكر العربي

وعية العلاقة بين التفسيرات الثيولوجية إن إمتداد مقولة الغيب لدى الباحثين والفلاسفة شكل جدلا كثيرا، في ن     
والممارسات الابستيمولوجية، حول المعنى والقيمة، أين انعكست على الفكر العربي المعاصر، بإعادة إحياء المنطلقات الأولى، 

نحراف عن التي هيمنت على الفلاسفة المسلمين في يوم ما، لتأخذ نموذج متعال يحاول دائما تصحيح المعرفة من الأوهام، والا
 .المعايير الصحيحة والصادقة

لم تكن في الواقع مراجعة مقولات الدين تقليدا نهضويا عربيا، وإنما خطة مستنسخة من الغرب، كذلك فالمثقف     
النهضوي، لم يكتف بالطموح لاستيعاب فكر الحداثة، بل سعى كذلك إلى إتباع الطريق الذي سلكه الأوروبي، للوصول إلى  

ففي عصر النهضة الأوروبي، عمل النهضوي الغربي على طي صفحة العصر الوسيط، كعصر وصم بالظلام عائدا إلى  الحداثة،
العصر القديم مستندا على تراثة في تشيد فكر جديد، لكن إعادة مقولة الغيب االمرتبطة باشكلات الوحي والنبوة، سمح بقراءة 

ه يتوقف عند أبرز الفلاسفة المسلمين،كأبرز ماوصل إليه الفكر الإسلامي أمثال بنية المجتمع والعقل العربي، قراءة عميقة جعلت
 ...ابن رشد والغزالي و الفرابي

يعتبر الغيب مسألة شرعية يمكن إستبصارها على نحو منفتح على العالم، عكس مايراه بعض المفكرين أنها تقتتصر على       
 .ا إستشف ذلك ذلك المفكر السوداني أبو القاسم حاج حمدالفكر الإسلامي وتعرضه للتسوية والتقليد، كم



 

136 

 

لقد ساهم الفكر الإسلامي بكل حمولاته إلى إستشراف العقل العربي، وإعادة تشكيله ثقافيا واجتماعيا وعقديا، ومن     
النظر في آليات خلال هذه التمثلات المجردة ستظهر مستويات جديدة، من البشرية مرتبطة بالشريعة الكونية، والتي ستعيد 

لايكفي النظر في القرآن دون وعي منهجي، لنكشف فيه : "المعرفة وتخزينها، فكما قال في هذا الشأن أبو القاسم حاج حمد
، لذلك  لايمكن  للغيب أن "منهجا، ولايكفي النظر في القرآن دون وعي معرفي لنكتشف فيه نسقا أو نظاما معرفيا محددا

 .لها صحوة منهجية ومعرفية جديدة يسجن الأفكار بقدر مايؤسس

  :قائمة المراجع
، 6عة العالمية الإسلامية الثانية، دار الهادي، بيروت، طد، جددلية الغيب والإنسان والطبيأبو القاسم حاج حم .6

2111. 
عبد امد الغزالي، المنقذ من الضلال والموصل الى ذي العزة والجلال، تحقيق محمد محمد أبو ليلة، نور شيف  أبو ح .2

 .2116، (ط.د)أ، .م.الرحيم رفعت، نشر جمعية الببخث في القيم والفلسفة، الو
، 6لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، طدار الوفاء ،  العقل العربي ومنهج التفكير الإسلامي، سالمحمد موسى أ .1

2161. 
 .2169، 6الأبحاث،الرباط، طأشرف منصور، ابن رشد في مرايا الفلسفة الغربية، مؤمنون بلا حدود للدراسات و  .1
هلال محمد الجهاد، مركز : ، تر(ععلم دلالة الرؤية القرآنية للعالم)ايزوتسو، الله والإنسان في القرآن توشيهيكو  .1

 .2111،  6دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط
، مصر، (بي الحلبيعييسى الببا)توفيق الطويل، االتبؤ بالغيب عند مفكري الإسلام، دار إحياء الكتب العربية  .1

 .م6811، (ط.د)
 .هــ6111، (ط.د)، الرياض، 211خالد قطب، محاولة لاعادة اكتشاف العقل العلمي العربي، المجلة العربية .1
، مركز دراسات الوحدة العربية، (التجربة العربيةوالتأسيس العلمي للنهضة)زيد، العلم والنظرة العربية أبو سالم  .9

 .2118، 6بيروت،  ط
النقد الإئتماني لفصل الاخلاق عن الدين،الشبكة العربية للابجاث والنشر، )، بؤس  الدهرانية،  الرحمنطه عبد  .8

 .2111، 6بيروت، ط
 .2111، 2طه عبد الرحمن ، في أصول  الحوار وتجديد علم الكلام، المركز  الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط .61
ون، حققه وعلق عليه عبد  الله محمد الدرويش، دار العرب، عبد الرحمن بن محمدد ابن خلدون، مقدمة ابن خلد .66

 .2111، 6ن ج6دمشق، ط
، (ط.د)محمد، ممفهوم الشهادة وطرقها وخواصها ومقتضياتها، موقع رححى الحرف، عبد المجيد بن  .62

 (.2161هـ،6111



 

137 

 

-هـ6128، 6عثمان جمعة ضميرية، عالم الغيب والشهادة في التصور الإسلامي، مكتبة السرادي،جدة، ط .61
2119. 

 .6881، 2فوزي متري نجار، دار المشرق، بيروت، ط: الفرابي، كتاب السياسية المدنية، حققه وقدم له .61
 .هـ6111ن (ط.د)، شبكة الألوكة، افريقيا الشرق، (العقل والغيب)فهمي قطب  الدين النجاري، العقل والشرع  .61
 .6882، 6فكر العربي المعاصر، بيروت، طنحو إعادة بناء ققضايا ال_محمد  عابد الجابري،  وجهة نظر .61
، دار (المعتزلة تكوين العقل العربين اعلام وأفكار)محمد إبراهيم االفيومي، تاريخ الفرق الإسلامية السياسي والديني  .61

 .6811 هـ،6111، 6الفكر العربي،االقاهرة، ط
 .6881، 2هاشم صالح، ط: ، ترءار البيضا، االمركز الثقافي العربي،الد(قراءة علمية) اركون، الفكر الإسلامي محمد .69
هاشم صالح، دار  الطليعة، بيرووت، : محمد اركون، القرآن من  التفسير الى الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، تر .68

 .2116،  6لبنان، ط
 .6889، 1هاشم صالح، الاتحاد القومي والمركز الثقافي العربي، بيروت، ط: محمد اركون، نقد اللعقل الإسلامي، تر .21
 .2116، (ط.د)محمد عابد الجابري، تتكوين اللعقل العربي، مركزز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  .26
تأليف إلياس بلكا، مجلة إسلامية ( الغيب والعقل دراسة في حدود المعرفة البشرية)محمد علي الجندي، قراءة في كتاب  .22

  .2161هـ، 6112  ،11، السنة الساابعة عشر، العدد(قراءة ومراجعات)المعرفة 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

138 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 للحداثة؟ مُقاومة أم الموروث عن انفصال: غليون برهان عند العربية المحنة وعصر الحديثة الدولة
The Modern State and the Age of the Arab Ordeal according to Burhan Ghalioun: 

Separation from Inheritance or Resistance to Modernity? 

 * 1جواق سمير/ د
 . )الجزائر( -2قسنطينة –جامعة عبد الحميد مهري 1

philo.samirdjouak@gmail.com
 

       :ملخص
 عنه نتج وما المجتمعات هذه في التحديث مشروع وفشل العربية المجتمعات( تخلف) لمحنة ضوعيةالمو  الأسباب تقصي إلى الدراسة هذه تهدف 
 وعلى .أخرى جهةٍ  من العصر حضارة في والاندماج  التأخر عصر من للخروج اللازمة الحلول عن البحث وفي جهة، من وسياسي قيمي فراغٍ  من

 لهذه الحقيقة الأسباب أرجع من بين: لها أنجع فهمٍ  وتقديم المعادلة هذه لتفكيك مُحاولتهم في انقسموا اللذين العرب المـفُكرين من الكثير خلاف
 وخصوصية يتلاءم لا الذي الحداثة مشروع على اللوم ألقى من وبين والموروث، الماضي عن الانفصال تحقيق عن العربية المجتمعات عجز في المحنة

 والفكري الثقافي والتطور الابداع سبيل إعاقة إلى أدت التي المحنة هذه أن على يُشدِّد" غليون رهانب" السوري المفكر نجد العربية، المجتمعات
 وطنية نخبة تنُتج أن عوض التي" الحديثة الدولة" تدهور في وإنما الحداثة في ولا( الموروث) ثقافي أو ديني قديم مصدرٍ  أيِّ  في تكمن لا والاجتماعي

 مناهضة إلى لمجتمعاتها وحاضنة مُساندة من الدولة تحولت ثمة ومن ،(الأجانب) المستوطنين نخبة إلى تكون ما قربأ هي اجتماعية نخبة أنتجت
    .الخ... والثقافية والسياسية الاجتماعية: المستويات جميع على تتخبط جعلها وبالتالي وآمالها لتطلعاتها

 .الاجتماعية النخبة الحديثة، الدولة ة،الحداث الموروث، العربية، المحنة: المفتاحية الكلمات 
Abstract: The purpose of this study is to explore the objective causes of the plight 

(underdevelopment) of Arab societies and the failure of the modernization project in these 

societies and the resulting political and value vacuum, on the one hand, and to seek solutions to 

emerge from the age of delay and integration into the civilization of the times on the other. Unlike 

many Arab intellectuals, who were divided in their attempt to dismantle this equation and provide 

a more effective understanding of it: Among those who have attributed the true causes of this 

ordeal to the inability of Arab societies to achieve separation from the past and inherited, and 

those who have blamed the project of modernity, which does not fit with the specificity of Arab 

societies, the Syrian thinker «Burhan Ghalioun» stresses that this ordeal, which has impeded 

cultural, intellectual and social creativity and development, does not lie in any ancient religious or 

cultural source. (Inherited) Not in modernity, but in the decline of the "modern state," which 

rather than produce a national elite, produced a social elite that is closer to that of the settlers. 

From this point of view, the State has gone from supporting and fostering its societies to 

combating its aspirations and hopes 

Keywords: Arab adversity, heritage, modernity, modern state, social elite. 
 philo.samirdjouak@gmail.com، جواق سمير/ د )*(

 



 

139 

 

 
 

  : مقدمة
 الأســباب تقصــي إلى "نغليــو  برهــان عنــد العربيــة المحنــة وعصــر الحديثــة الدولــة" بـــ الموسُــومة  الدراســة هــذه تهــدف    
 وثقــافي قيمــي فــراغٍ  مــن عنــه نــتج ومــا المجتمعــات هــذه في التحــديث مشــروع وفشــل العربيــة المجتمعــات( تخلــف) لمحنــة الموضــوعية
 العصر حضارة في والاندماج والانحطاط والتأخر الظلام عصر من للخروج اللازمة الحلول عن البحث وفي جهة، من وسياسي

   .أخرى جهةٍ  من
 من بين: لها أنجع فهمٍ  وتقديم المعادلة هذه لتفكيك مُحاولتهم في انقسموا اللذين العرب المـفُكرين من الكثير خلاف لىوع 
 اللـوم ألقـى مـن وبـين والموروث، الماضي عن الانفصال تحقيق عن العربية المجتمعات عجز في المحنة لهذه الحقيقة الأسباب أرجع
 هـذه أن علـى يُشـدِّد" غليـون برهـان" السـوري المفكـر نجـد العربيـة، المجتمعـات وخصوصـية ءميـتلا لا الذي الحداثة مشروع على
 ثقــافي أو ديــني قــديم مصــدرٍ  أيِّ  في تكمــن لا والاجتمــاعي والفكــري الثقــافي والتطــور الابــداع ســبيل إعاقــة إلى أدت الــتي المحنــة
 مـا أقرب هي اجتماعية نخبة أنتجت وطنية نخبة تنُتج أن عوض تيال" الحديثة الدولة" تدهور في وإنما الحداثة في ولا( الموروث)

 وآمالهـا لتطلعاتهـا مناهضـة إلى لمجتمعاتهـا وحاضـنة مُسـاندة مـن الدولـة تحولـت ثمـة ومـن ،(الأجانب) المستوطنين نخبة إلى تكون
    . الخ... والثقافية والسياسية الاجتماعية: المستويات جميع على تتخبط جعلها وبالتالي
 والثقافيـــة التاريخيـــة والســـياقات الآليـــات فهـــم في" غليـــون برهـــان" قـــدمها الـــتي الفكريـــة المقاربـــة أهميـــة تأتي الســـياق، هـــذا في

 والاســتغلال الهيمنــة لتكــريس أداةٍ  إلى والابــداع للتحــرر وســيلة مــن العربيــة المجتمعــات في الحديثــة الدولــة حولــت الــتي والسياســية
 لتحليـل الـرئيس المـدخل هـو وتشـكلاتها الدولـة مفهـوم في فالبحـث لـذلك. وتشظيها المجتمعات هذه تفكيك إلى أدى ما وهو
 واستيعاب الحداثة بمشروع الالتحاق تحقيق أجل من العربية المجتمعات تعيشها التي والثقافية والاجتماعية السياسية الأزمة وفهم

  . الخ...القانون وحكم السيادة تساوية،الم المواطنة الديمقراطية، قيم إلى الجامح والتطلع لوسائلها
 والأزمــات والتصــدعات الكــبرى المشــكلات تعــود هــل: التاليــة الأســئلة حــول الدراســة هــذه تتمحــور التأســيس؛ لهــذا وتبعــاً 

 ابواســتيع فهــم عــدم في أم الحداثــة؟ باســم عنــه الانفصــال في أم بالمــوروث تمســكها في العربيــة المجتمعــات تعُانيهــا الــتي( المحنــة)
 القـــاهرة( الدولـــة) السياســـية نظُمهـــا في أم مُنجزاتـــه؟ مـــن الإفـــادة وعـــدم المشـــروع هـــذا تـــوطين فرصـــة فـــوتَ  ممـــا الحداثـــة مشـــروع

 والابداع؟ التقدم تحقيق إمكانية يتُيح مما الضيقة وأزمتها المحنة هذه من للخروج" غليون برهان" حسب السبيل ما والتعسفية؟
 

        
 

  أزمة دولة، أم أزمة موروث أم أزمة حداثة؟: وجذور الأزمة عربيةالمحنة ال -أولا



 

140 

 

، مـن بـين أهــم مُفكـري العـرب المعاصـرين وأكثـرهم شـأناً علـى وجــه ....(-6811"  )برهـان غليـون"يعُـد المفكـر السـوري 
عُــرف بتنــوع كتاباتــه الــتي الإطــلاق، عُــرف بقــوة تدخلــه في المواضــيع الثقافيــة والسياســية الــتي تعــج بهــا المجتمعــات العربيــة، كمــا 

الديمقراطيــة، السياســة، الأقليــات، الدولــة، العلمانيــة، الــدين، الــتراث والحداثــة، وهــي مُجمــل المواضــيع : مســت مجــالات متعــددة
 الآليــات فهــم"والمجــالات الــتي تحملهــا عنــاوين كتبــه المتنوعــة والــتي يجمعهــا هــاجس واحــدٌ منــذ أولى المؤلفــات إلى آخرهــا، وهــو 

 عنــد والانعتــاق للتحــرر أداة مــن المــادي، وتجســيدها فكرتهــا في الحديثــة، الدولــة حولــت الــتي والسياســات التاريخيــة قاتوالســيا
 تفجـير إلى النهايـة في وأدى انسـانية، غـير خاصـة لمصـالح واخضعهما نفسه الوقت في والمجتمع الحداثة ابتلع "غول" إلى العرب

ومـن ثمـة، فالهـدف الأساسـي . (1، صـفحة 2161غليون، المحنة العربيـة، الدولـة ضـد الأمـة، ) "وتشتيتها وتشظيها المجتمعات
من وراء تشييد الدولة كان يفُترض أن يكون من أجل الانتقال بالأفراد من الحالة الطبيعية والوحشية إلى الحالـة المدنيـة، حيـث 

وحقوق المواطنة الكاملة والعدالة الاجتماعية المتساوية، ولكن الملاحظ أن نشوء الدولة في  ينعم الجميع بالحرية والعدل والكرامة
العالم العربي كان على النقيض من ذلك، إذ انحرفت على مسارها في أن تكون حاضنة لأفرادها ولتطلعاتهم وآمالهم إلى وحـشٍ 

 إلى الدولـة فيهـا تحولـت الـتي الآليـة فهـم"جُهـدهِ الفكـري لــ  كـل" برهـان غليـون"يلهتمُ هـذه التطلعـات والآمـال، مـن هنـا يوُجـه 
 الــذي للــوحش حاضــنة وإلى وطنيــة، نخبــة إلى منهــا" الأجانــب" المعمــرين أو المســتوطنين نخبــة إلى أقــرب هــي" نخبــة" لـــ منتجــة
 ممثلـــيهم واحتضـــان متســـاويين، مـــواطنين إلى وتحـــويلهم أبنـــاهم لتحريـــر أداة تكـــون أن مـــن بـــدلاً  الشـــعوب، هـــذه علـــى ســـينقضّ 
 .  (1، صفحة 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "الحقيقيين

ولعل مما تجدرُ الإشـارة إليـه في هـذا السـياق، إلى ملاحظـة هـي علـى درجـةٍ كبـيرةٍ مـن الأهميـة، وهـي أن الـدافع الـذي حـثَ 
، لا ينفصــل عــن مهمتــه "وحــش"هــم وتفكيــك الآليــات والســياقات الــتي حولــت الدولــة إلى هــذا المفكــر الســوري للبحــث في ف

الأولى والأخـيرة، وهـي التفكـير في طريقـة بمقتضـاها يـتِّم تحقيـق الانتقـال الـديمقراطي وتأسـيس دولـة الحـق والاسـتقلال والمواطنـة، 
ر   أو العائليـة الأبويـة المطلقـة، النظـام مـن التحرر أجل من بيةالعر  المجتمعات تخوضه تزال لا الذي المرير الصراع"وكل ذلك يفُسِّ

، صـفحة 2111غليـون، بيـان مـن أجـل الديمقراطيـة، ) "الاسـتقلالية الحقبـة مـن الأكـبر القسـم احتلـت الـتي البيروقراطية الحزبية
، هـذا المصـطلح الـذي "المحنـة أو الأزمـة"، هـو بمثابـة "برهـان غليـون"ومن ثمة، فإن ما تعيشه المجتمعات العربيـة، في أعـيُن . (1

، في نظر "الأزمة"احتل المشهد الفكري العربي الراهن وتصدر الخطاب الفكري والفلسفي العربي، هذا الحضور القوي لمصطلح 
 يـــتردد لم"المجتمعـــاتُ العربيـــة، إذ  ، يعكـــسُ الحالـــة النفســـية والثقافيـــة والاجتماعيـــة والسياســـية الـــتي باتـــت تتخـــبطُ فيهـــا"غليـــون"

 مـن التاسـع العقـد بدايـة منذ يتردّد يزال ولا تردد كما العربية الفكرية المناظرة في ماضية حقبة أي في الأزمة مصطلح استخدام
 الصعبة يةالنفس الحالة موضوعي، محتوى من المصطلح هذا يتضمنه ما وراء ما في إليه، المتزايد اللجوء ويعكس. العشرين القرن
 .(216، صفحة 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "العربية المجتمعات تعيشها التي

ويكفي للمتصفح أو المـطُلعِ على عناوين وفهارس كتبه حتى يتبيَن له بوضوح حضور هذه الكلمة التي تعد هاجساً مركـزياً 
ذا المفكــر الســوري، هــي أزمــة تخلــف ثقــافي وانحطــاط اجتمــاعي واســتبداد الأنظمــة السياســية في المجتمعــات العربيــة أرق وعــيَ هــ



 

141 

 

وانغلاقها على ذاتها، مما أعاق التقدم والتطور وأعاق إمكانية الانتقال السياسي الآمن نحو دولة الديمقراطية والمواطنة، ومن ثمة 
 المسـخ، الحديثـة الدولـة هـذه تكـوين في سـاهمت التي العوامل هي ما" :وري يتساءل قائلاً فلا غرابة من أن نجد هذا المفكر الس

 وإلغـاء والقمع الجماعي التهميش آليات وجميع الوطنية بين وتربط القديمة، الطغيانية الدولة وظائف كل إلى الحداثة تجمع التي
 "السياســية؟ ممارســتها نمــط في الــوراء إلى طويلــة قــروناً  معــاتبالمجت للرجــوع غطــاءً  التقدميــة مــن وتجعــل الفرديــة، وســحق الحــريات

هــي أســئلة وهــواجس تؤشــر علــى دلالــة تأويليــة واحــدة،  .(216، صــفحة 2161غليــون، المحنــة العربيــة، الدولــة ضــد الأمــة، )
اقضــاً، مُعايشــاً لهمومــه وتفاصــيله الدقيقــة، مُتتبعــاً لمســاراته وهــي أن هــذا المفكــر كــان لصــيقاً بالواقــع العــربي وأحداثــه الأكثــر تن

وسياقاته التاريخية، مُحاولًا البحث في أسباب الأزمة وجذورها وطبيعتها ومآلاتها، مُقترحاً في ذاتِ السياق فيما يعتقدُ أنـه الحـل 
 هذه مضمون هو ما": دهُ يتسائل هَاهُنااللازم للخروج من الخندق الضيق لهذه الآزمة نحو آفاقٍ أخرى أكثر نجاعة، حيث نج

 الخروج من يتمكن حتى يصوغها أن العربي للمجتمع يمكن التي الحلول هي وما وتظاهراتها؟ وأسبابها طبيعتها وما الأزمة،
 .  (216، صفحة 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "منها؟

، إلى أنهـا لا تعـود إلى "بيـان مـن أجـل الديمقراطيـة"، يذهب صـاحب كتـاب الأزمة-الإشكاليةرض تفكيك هذه وفي مع
الانهمــام بالماضــي والمــوروث كمــا لا تعــود إلى الإقبــال علــى الحداثــة والانفصــال عــن ذاك المــوروث، إنمــا إن ســبب هــذه الأزمــة 

 الـرئيس السبب إن: "ل ثقتهم وآمالهم، وفي هذا الصدّد لنستمع إلى قولهيكمنُ في الدولة التحديثية التي وضع الأفراد فيها كام
 وإنمـا ثقـافي، أو ديـني قـديم آخـر مصـدرٍ  في يكمـن لا العربية، المجتمعات في والسياسي، الحضاري والتقدم التطور مسيرة لإعاقة
، 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "وتحرره تقدمه أجل من المجتمع عليها راهن التي نفسها التحديثية الدولة في

 .   (9صفحة 
، يُستحســنُ منــذ البــدء العــودة إلى "المحنــة العربيــة"ولعلــه مــن الغــنّي عــن البيــان، أنــه وفي معــرض إيجــاد الحلــول الناجعــة لهــذه 

، أي الاغتيـال الثقـافي الـذي نـتج عنـه لاحقـا اغتيـال "غتيال العقلإ"جذور هذه الأزمة، أو في ما يُصطلح عليه هذا المفكر بــ 
أنــه قـد بــرز وهـيمن وســط مُفكــري " برهــان غليـون"علـى مســتوى الاجتمـاعي والسياســي، وبالعـودة إلى أصــل هـذه الأزمــة يـرى 

 ينُـافح أنصـارها العرب المعاصرين جدلٌ فكري حميّ الـوطيس وطفـح بسـرعة إلى السـطح، هـو الجـدل القـائم بـين الأطروحـة الـتي
على التمسكِ بالماضي وتقديس الموروث وأن لا حل أو سبيل آخر للخـروج مـن هـذه الأزمـة سـوى الارتمـاء في حضـن الماضـي 
مُجدداً ودائماً واستلهام الأجوبة منه لكل تساؤلاتنا الراهنة القلقة، في حين وعلى خلاف ذلك، تُدافع الأطروحة المضـادة علـى 

فصال عن الماضي وإقامة القطيعة مع التراث، وهي الفكرة التي جلبها مشروع الحداثة، وهكـذا فقـد سـادَ في القول بضرورة الان
 النهضـة وأصـبحت ،)...( العصـرية نحـو الانطـلاق مـن الـوعي يحـرم الـذي القيـد"الأذهان حينها أن التراث قـد غـدى في منزلـة 

 التقــدم أســاس هــو والفرديــة، الاجتماعيــة النشــاط منــاحي عــن عــادهوإب التــاريخ، عــن الــتراث اقصــاء وأصــبح الــتراث، علــى ثــورة
غليــون، حنــة الثقافــة العربيــة بــين الســلفية والتبعيــة، اغتيــال العقــل، ) "الحداثــة اســم أخــذ الــذي هــو الاقصــاء وهــذا. معــاً  وشــرطه
 .  (611، صفحة 2111



 

142 

 

، أن هذا الجدل سيأخذ المكانة الأوسع والجهُد الأعظم من "برهان غليون"كر السوري وعلى ضوء هذا الاقتباس، يرى المف
البحث والدراسة، وهو ما سيسهِم أيضاً في تجاهل السبب الرئيسي للأزمة، فسنصرف مُفكري العرب إلى التدليل على جدوى 

كـس وأن لا حــل آخـر للمجتمعـات العربيــة إلا وأهميـة العـودة إلى المـوروث بينمــا ينصـرف فريـق آخـر مــنهم إلى التـدليل علـى الع
 ومنجزاتــه العــربي الماضــي معــارف عــن المدافعــة الفئــة بــين الصــراع سيشــتد"جلــب واستضــافة مشــروع الحداثــة وقيمهــا، ومــن ثمــة 

 الغــرب معــارف عــن المدافعــة الفئــة وبــين المســتقبل، في كمــا الماضــي في تطــورهم ووســيلة العــرب، قــوة مصــدر باعتبارهــا وقيمــه
 الحداثـة وتيـار السـلف تيـار بـين الصـراع هـذا. والشـعوب الأمم لكل الراهن العصر في وتقدم تطور كل أساس بوصفها علومهو 

  .(211، صفحة 6891غليون، مجتمع النخبة، ) "العربي الذهني النشاط من الأوفر القسط سيأخذ
، إن هـذا الجـدل مـا فتـئ أن يكـون جـدلًا عقيمـاً، بـين أطـروحتين أو مـوقفين يـروم  "غليـونبرهـان "وحسب الرؤية النقدية لـ 

كـل واحــدٍ منهــا إلى إثبــات صــلاحيته ونفــي صـلاحية الطــرف الآخــر، ومــن ثمــة فــلا غرابـة بأن يصــفه بـــأنه صــراع علــى مســتوى 
د أســـهمتْ كـــلًا مـــن الأطـــروحتين في الشــكلي فقـــط ولم يُلامـــس أبـــداً جـــوهر الأزمـــة ومكمنهـــا الحقيقـــي، وفضـــلًا عـــن ذلـــك فقـــ

 صـراعاً  إلا يكـن لم التيـارين بـين الصراع"إن : وعدم توجيهه إلى التفكير في موطن الأزمة الحقيقية، حيث يقول" اغتيال العقل"
ونقصــد بالتيــارين هَاهُنـــا، أي  ،(211-211، الصــفحات 6891غليــون، مجتمـــع النخبــة، ) "الجــوهر علــى لا الشــكل علــى

التيار الحداثي الذي يجتهد في التدليل على أن إخراج المجتمعات العربية من أزمتها الضيقة لن يكون إلا مـن القـيم الـتي جلبتهـا 
بقاً الحداثة، والتيار الأصولي الذي يقف على النقيض من ذلـك، ويـدافع عـن القـيم الثاويـة في الماضـي والـتراث، وكمـا نوهنـا سـا

 نظـام أن علـى للتـدليل المحـدثون يجتهـد وهكـذا"سيتحول هذا الجدل إلى مناقشة عقيمة لا تقف على حقيقة الأزمـة ومكمنهـا 
 لتبيــان الأصــوليون ويُجهــد. التقــدم إلى التخلــف مــن العــرب بنقــل الكفيــل الوحيــد هــو الحــديث الفكــر تحكــم الــتي النظريــة القــيم
 الحــالتين وفي. الحــديث التــاريخ أو والمســلمين العــرب عرفهــا كمــا التطــور قــوانين مــع العربيــة الثقافــة مــن المســتمدة القــيم تطــابق
 أو العربيــة الثقافــة تهافــت اثبــات خــلال مــن تلــك أو العقيــدة هــذه صــلاحية نفــي أو اثبــات هــدفها مجادلــة إلى المناقشــة تتحــول
وبعد أن  .(216، صفحة 2111ن، حنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية، اغتيال العقل، غليو ) "منطقهما وانعدام الغربية
من عرض طبيعة وموقف الأطروحتين المتصارعتين وبعد أن تبين عجز كلاهُما عن إيجـاد مخـرجٍ لهـذه الأزمـة، " برهان غليون"قام 

 الاستلاب تعاظم أو التقليدية البنيات لمقاومة ثمرة اليوم بطتخ من العرب يعيشه ما يكن لم إذا لكن": نجدهُ يتساءل مُجدداً 
 .(211، صفحة 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "وأسبابها؟ الأزمة هذه طبيعة فما الفكري، والغزو

 هــو آخرهــا إلى أولهــا مــن مؤلفاتــه كــل في الســوري المفكــر ركيُحــ الــذي الأساســي المبتغــى نلعــل ممــا يجــدرُ التويــه إليــه هنــا، أ
 للمجتمعـات التـاريخي التحـول عمليـة تحليلهـا في ركـزت الـتي الوقـت ذلك حتى السائدة النظرية الاشكاليات تجاوز إلى السعي"

 مـــلأت الـــتي لمعاصــرة،وا الأصـــالة والحــديث، القـــديم والــتراث، الحداثـــة بـــين التعــارض علـــى خــاص بشـــكلٍ  منهــا والعربيـــة الناميــة
 الثقــافي الــتراث إلى النقــد توجيــه أحلــت والــتي النهضــة، عصــر مُنــذ أيضــاً  الأجنــبي الاجتمــاعي والبحــث العــربي الفكــر أدبيــات



 

143 

 

هـذه . (61، صـفحة 2161غليون، المحنة العربيـة، الدولـة ضـد الأمـة، ) "التاريخية للصيرورات الموضوعي التحليل محل والديني
 .  المـجُاوزة، أي مجاوزة الجدل بين التراث والحداثة، هي ما تتُيح إمكانية الوقوف على المكمن  الحقيقي للأزمة

، أنه قد هـيمن الاعتقـاد أن السـير بخطـى ثابتـة في مشـروع التحـديث والانسـلاخ عـن "برهان غليون"في هذا السياق، ينُوه 
بامكانه أن يقُدم لنـا الحلـول اللازمـة والضـرورية للخـروج مـن الأزمـة، بيـد أن هـذا المشـروع لم يُحقـق  مخلفات الماضي وقيم التراث

ده في التأسيس لدولة حديثة تستندُ على قيم الديمقراطية والحريات مثل مـا هـو الحـال في الغـرب، إذ إنـه انقلـب  أغراضه ومقاصِّ
 الدولــة وإن: "لطة اســنتبدادية وقهريــة، حيــث يقــول في هــذا الشــأنإلى النقــيض وتحولــت بــذلك مــن دولــة حريــة وقــانون إلى سُــ

 المفعـول السـارية نفسـها والبيروقراطيـة والعقلانيـة القومية القيم واستلهمت نفسها، والقانونية الادارية الصيغ طبقت التي الحديثة
 الدولــة تنتجهــا أن المنتظــر مــن كــان ســيةوسيا مدنيــة اجتماعيــة حــريات ولا قوميــة، إرادة ولا وطنيــة، لحمــة تنــتج لم الغــرب، في

غليــون، حنــة الثقافــة العربيــة بــين الســلفية والتبعيــة، اغتيــال ) "عدوانيـة غاشمــة وقــوة قهريــة، ســلطنة إلى تحولــت مــا بقــدر الحديثـة،
 .   (696، صفحة 2111العقل، 

زمة لا يمكن في المنافحة والدفاع عن قيم الماضي والموروث، ولا في مشـروع تأسيساً على هذا الاقتباس؛ يتضحُ أن جذر الأ
الحداثة ككل، إنما في طريقة فهمنا لهذه الحداثة، موطن الأزمة هو النسخة العربية العقيمة لهذه الحداثة، إي في نظامنا الفكري 

 لا الآن، حــتى يقُــال مــا بعكــس المشــكلة، بأن القــول، إلى يــدعونا هــذا"ونســقنا الثقــافي ودور المجتمعــات العربيــة ونخبهــا فيــه، و
 هـذه اسـتيعاب أجـل مـن الحديثة القرون في نحن طورناه الذي الثقافي النظام في تكمن وإنما التراث، في ولا الحضارة، في تكمن
غليون، حنة الثقافة العربية بين ) "الحديثة والعقلية الثقافية فعاليتنا لا بالأحرى أو فاعليتنا، في تكمن إنها. التراث وهذا الحضارة

 .   (211، صفحة 2111السلفية والتبعية، اغتيال العقل، 
ومن ثمة فقد أضحى واضحاً للعيان، أن الأزمة التي تتخبطُ فيها المجتمعات العربية اليوم، لا تعود إلى التمسك بالـتراث أو 

ما تعانيه هذه المجتمعات هو ثمرة هذه الحداثة في حدِ ذاتها، على أن ننُوه مُجدداً أن المقصود بالحداثة  التحرر منه باسم الحداثة،
 المشــكلات أن الواضــح مــن صــار"لــيس معناهــا الكلــي الشــامل إنمــا المقصــود بهــا علــى التحديــد هــو النســخة العربيــة، وهكــذا 

 موجـــات عـــن تغيبهـــا ذلـــك في بمـــا الثـــورة، قبـــل عانتهـــا الـــتي أو لعربيـــةا المجتمعـــات تعُانيهـــا الـــتي والتصـــدعات والأزمـــات الكـــبرى
 عقـلاني غـير أو لاهـوتي بفكـر)...(  والتمسـك لمنجزاتهـا التنكـر أو لهـا ظهرها إدارة أو الحداثة تجاهلها من تنبعُ  لا الديمقراطية،

 . (8، صفحة 2111غليون، بيان من أجل الديمقراطية، ) "ذاتها الحداثة هذه لمشروع المرة الثمرة هي وإنما ،)...(
 الحداثـة لـيس هَاهنـا، يقصـدهُ  مـا أن بيـد ،"الحداثـة أزمـة" في تكمـن الحقيقيـة المحنـة فـإن السـوري، المفكـر هذا رؤية حسبف
 إن الحداثة، مشروع جلبها التي فيةوالثقا والعلمية والقيمية الحضارية المكتسبات استيعاب عجز في أي والكلي، الشامل بمعناها
 مهمــة عاتقهــا علــى أخــذت والــتي للنخبــة والاســتراتيجيات والــبرامج الــرؤى وضــعف هشاشــة إلى بالأســاس يعــود الأزمــة مكمــن
 أي ،" الحداثــة مـن مرتبـة أقـل يكـون أن يمكـن بالحداثـة، هـو لـيس الحداثـة، مـن خـاص نـوع أمـام هنـا إننـا المشـروع، هـذا تحقيـق
 تحــت مــا" بـــ" غليــون برهــان" عليهــا يصــطلح ، مســدوداً  طريقــاً  وبغلــت آلــت ثمــة ومــن مقاصــدها عــن ومُنحرفــة اليتهــالفع فاقــدة



 

144 

 

 مـن النـوع لهـذا تعريـف معـرض وفي ذاتهـا، حـدِ  في الحداثة هي أنها الاعتقاد وتم ،"الحداثة حثالة" بـ دقة أكثر بتعبيرٍ  أو" الحداثة
 ناضجة غير أو ضعيفة مازالت حداثة أو الحداثة، من خاصاً  نمطاً  الحثالة الحداثة تعني لا": "غليون برهان" إلى لنستمع الحداثة

 منه يسقط ما هو الشيء حثالة إن. البعض يعتقد أن يمكن كما بالتراث مرتبطة حداثة أو القوة، عناصر بعض إلى مفتقرة أو
 العناصـر مـن يتكـون لأنـه الأصـلي، المنتـوج عـن نوعيـا يختلـف جديـد منتـوج إنـه. الزيت كحثالة الاناء، قعر ويرسبفي بقايا من
 عـن كثـيراً  اختلفـت وإن الحثالـة هـذه لكـن. منهـا الاسـتفادة يمكن لا والتي التصنيع، عملية أثناء في الأولية المواد من ترُمى التي

 في وطنيـــة هـــي لوطنيـــةا حثالـــة إن)...(.  الأوليـــة وعناصـــره ومظـــاهره رائحتـــه بـــبعض تحـــتفظ فهـــي الفعلـــي، أو الأصـــلي المنتـــوج
غليـون، المحنـة العربيـة، ) "الحريـة دون مـن خـاص وبشـكل الشـامل، والتضـامن والكرامة السيادة دون من إنما وشعاراتها، خطابها

 . (211، صفحة 2161الدولة ضد الأمة، 
 ،(الخ.. والحريــة التقــدم) قِميهــا أو الحديثــة الدولــة أزمــة ليســت الأزمــة هــذه أن إلى" غليــون برهــان" ينُبــه الســياق، هــذا وفي
 التقــدم مــن مزيــد كــان فالظــاهر ومقاصــده، مراميــه عكــس إلى الحداثــة مشــروع أوصــلت الــتي التحديثيــة الدولــة إلى تعــود الأزمــة
 غـدت ولكـن شـرعيتها، الدولـة ذههـ نالـت بموجبهـا الـتي الشـعارات وهي الاجتماعية، والعدالة والمعنوية المادية والسعادة والحرية
 والطبقة الحزب دولة إلى العصر روح مع والاندماج الحضاري والالتحاق التقدم لبلوغ ووسيلة للأفرادها منقض من الدولة هذه
 أصــحاب لتمكــين وســيلة أصــبحت الاجتماعيــة العدالــة مبــادئ لإرســاء وســيلة تكــون أن وعــوض الخاصــة، والمنفعــة( الطائفيــة)

 والمواطنــة والعدالــة والكرامــة والتقــدم التحــرر قــيم الحداثــة هــذه لنــا تنــتج أن عــوض ثمــة ومــن الثــروة، احتكــار في ســلطةوال المصـالح
. أعيــنهم في أُسسـها وتهـدمت التحديثيــة الدولـة في ثقـتهم الأفــراد فقـد وهكـذا والعصــبية، والقهـم التمييـز قــيم لنـا تنـتج أصـبحت
 دولــة إلى تحولــت ثم طليعــة كدولــة البدايــة في نفســها عــن أعلنــت الــتي التحديثيــة الدولــة مســار في انتقــال هنــاك نلمــس وهكــذا
، صـفحة 2161غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) .الأولى مقاصدها عن وانحرفت برامجها عن انقلبت ان بعد طائفية
219).  

عربيــة تكمــن في الحداثــة العربيــة، ومــن ثمــة فقــد اقتضــت الضــرورة إخضــاعها علــى طاولــة وبالجملــة، فــإن أزمــة المجتمعــات ال
المســــاءلة والنقــــد، لتشــــخيص أمراضــــها ومــــواطن تهافتهــــا ثم مجاوزتهــــا نحــــو أنمــــوذج جديــــد يســــتوفي الشــــرورط ويـُـــلاءم خصوصــــية 

 العربيـــة الحداثــة أنمــوذج في تكمـــن اليــوم العــربي بالمجتمـــع تعصــف الــتي الحقيقيـــة الأزمــة جــدور إن"المجتمعــات العربيــة، ومــن ثمـــة 
 هـذه مقدمـة وفي. منهـا والخـروج تجاوزهـا شـروط وتـوفير المسـخ الحداثـة هـذه بنقـد إلا منهـا الخـروج في أمـل هناك وليس. نفسها
غليــون، المحنــة العربيــة، الدولــة ضــد ) "قيمتهــا ومصــدر مفهومهــا في بالــذات،( الوطنيــة) الحديثــة الدولــة مســخ الممســوخة الحداثــة
 . (216، صفحة 2161الأمة، 

وبعــد أن تبــين جــذرُ الأزمــة وطبيعتهــا وانكشــفتْ مظاهرهــا، فقــد باتَ مــن الضــروري القيــام بمهمــة التغيــير ومــا يقتضــيه مــن 
 العقــل ويســتفز الواقــع الأمــر رفــض يفــترض فإنــه التغيــير أمــا"خلــق آفــاقٍ جديــدة علــى أرض الواقــع للخــروج مــن هــذه الأزمــة، 

 إلا إذن الابــداع يتحقــق ولا الواقــع، تركيــب تعيــد جديــدة ابــداع حلــول ويتطلــب النظــام تغيــير إلى يهــدف لأنــه عليــه، ويعتمــد



 

145 

 

 ثانويــة تعويضــات مــن يقدمــه وبمــا النظــام بهــذا القناعــة عــدم يعــني وهــو والخضــوع، الســيطرة آليــات مقاومــة علــى بالقــدرة)...( 
، هـذه الحلـول والآفـاق لا (218، صـفحة 2111غليون، حنة الثقافة العربيـة بـين السـلفية والتبعيـة، اغتيـال العقـل، ) "وجزئية

يمكن جلبها أو استحضارها كنماذج جاهزة وصالحة للتطبيـق مباشـرةً سـواء كـان مصـدرها النظومـة التراثيـة أو الغربيـة علـى حـدٍ 
 حلول التراث في ولا الغرب في ليس أن"، الذي يعني في جملة ما يعنيه "الابداع"ما يقصدهُ هذا المـفُكر السوري بـ  سواء، وهو
 لا لعصـر أو لجماعـة يصـلح ومـا وتاريخيـة، اجتماعيـة قـوى ومـوازين وأوضاع وظروف مشاكل ثمرة هي الحلول كل لأن جاهزة،
 "وأصـــيلة جديــدة حلــول إيجـــاد دائمــا بالإمكــان وأن يخترعهـــا، أن العقــل يعيســتط الـــتي حلولــه زمــان لكـــل وأن لغيرهمــا، يصــلح

   .(291، صفحة 2111غليون، حنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية، اغتيال العقل، )
 نة المجتمعات العربية وأزمتها الضيقة؟فما هي الحلول والآفاق الجديدة التي يقترحها هذا المفكر السوري للخروج من مح

 الانتقال الديمقراطي في مواجهة تحدياته: من الأزمة الخروج محاولة -ثانياً 
تقديم الحلول الضرورية للخروج من الأزمة فإنه يقترح التفكير في طريق " برهان غليون"في سياق مُحاولة من المفكر السوري 
ي مــن شــأنه أن يعُــزّزِ الوحــدة ويــُنهض الفعــل والعمــل السياســي علــى أســاسٍ صــلبٍ ومســلكٍ يضــمن الانتقــال الــديمقراطي الــذ

 السياسـي الفعل"ومتين، من خلال اشراك جميع الأفراد مهما تعدّدت خلفياتهم العقدية واللغوية والأقوامية في هذا الفعل، أي 
 مــا وهـو. الأولى وقيمتهـا ووسـائلها ياتهـا،غا بنيتهـا، سياســة كـل منـه تسـتمدُ  والـذي مـدني، اجتمــاع لكـل مؤسـس مبـدأ هـو بمـا

 "والهــدف والشــعور والارادة الـوعي في لوحــدة ومكــوناً  ومتضـامناً  متكــافلاً  أي معــنى، ذا تجمعـاً  النــاس مــن عـام حشــد مــن يجعـل
عمـل السياسـي وسُـلطة القـرار مجموعـة بعد أن هيمن على ال ،(611، صفحة 2111غليون، نقد السياسة، الدولة والدين، )

، ومجابهته كانت هي الغاية "الاستعمار الداخلي"من الأفراد، هذه المجموعة أو القلة هي ما أطُلق عليها هذا المفكر بتوصيف 
 لم راطيـةالديمق المسـألة جـوهر أن مـن وبالـرغم": ، لنستمع إلى قوله"بيان من أجل الديمقراطية"الأساسية التي دفعتْ به لكتابة 

 مـا مواجهـة في الشـعبية والسـيادة والمسـاواة الحريـة قـيم مـن تتضـمنه بمـا المواطنيـة مبدأ على السياسية النظم بناء إعادة هو يتغير،
 منشـقة مصـلحية أو عائليـة قليلـة مجموعـات مكّن الذي الداخلي الاستعمار اسم -الديمقراطية بيان يقصد– البيان عليه أطُلق
 مصـالحها لتحقيـق واخضـاعه الشـعب بمصـير والـتحكم بالسلطة والانفراد القرار مواقع جميع احتلال من له يةومعاد المجتمع عن

 . (1، صفحة 2111غليون، بيان من أجل الديمقراطية، ) "الخاصة
بقيـة مـن هـذا الحـق، هـو السـبب الحقيقـي في ولعل التمسك بزمام السُلطة والحكم والقرار لفائـدة قلـة أو مجموعـة وإقصـاء ال

فشل مشروع الدولة الحديثة في المجتمعات العربية وأفقدها مشروعيتها، من خلال فشلها في توطين قيم المواطنة وثقافة التواصل 
 الدولـة اخفـاق إن"وفتح قنوات المشاركة الفعالة لكل أفرادها في فضاء عمومي يخضع لأخلاقيات الحوار والمناقشة، ومن ثمة فـ 

 لدى المشروعية هذه انهيار إلى دفع الذي هو والمعنوية، المادية والخارجية، الداخلية المواطنية، شروط تحقيق في العربية المنطقة في
 إلا حــديث، عــالمي أو تقليــدي ثقــافي آخــر، ســبب الإخفــاق لهــذا ولــيس ،)...( بعــد مــا في المحكــومين لــدى ثم أولاً  الحــاكمين
 إلى وتحويلهمــا معــاً، والدولــة الســلطة علــى أجلهــا ومــن عليهــا اليــد ووضــع محــدودة، نخبــة مــن والتحــديث التنميــة ئجنتــا مُصــادرة



 

146 

 

غليــون، المحنــة ) "والجماعيــة الشخصــية والتبعيــة الإقطاعيــة القنانــة علاقــات بنــاء بإعــادة إلا تســتمر أن يمكــن لا خاصــة مزرعــة
   . (216، صفحة 2161لدولة ضد الأمة، العربية، ا

وتأسيساً على ما سبق، ففي ظلِّ تعنـتر السُـلطة الحاكمـة مـن أجـل البقـاء في أماكنهـا بأيِّ وسـيلةٍ وطريقـةٍ كانـت، هـي مـن 
 مفهــوم لحســاب الحديثــة، الدولــة شــرعية في المتزايــد التشــكيك هــذا"شــأنها أن تعُيــق التحــول الــديمقراطي في المجتمعــات العربيــة، 

 والـرد دفاعية، مواقف تبني إلى بهم ويدفع معها المتماهين قلب في الذعر يثير أن إلا الممكن من كان ما ،)...( الطافية الدولة
 الدولـة نـزوع مـن زاد الذي الأمر. المطلقة هيمنتها يتحدى وكأنه بعيد، من ولو يبدو، سياسي أو فكري عملٍ  أي على بعنف
غليون، المحنة العربية، الدولة ضد الأمة، ) "الخارجية الوصاية تجديد خلال من استمراريتها عناصر تأكيد عن البحث إلى أيضا

 .(219، صفحة 2161
ـــراهن ســـواء علـــى مســـتوى الخارطـــة الجيوسياســـية الكونيـــة أو علـــى مســـتوى الواقـــع الاجتمـــاعي  إلا أن مـــا شـــهدهُ الواقـــع ال

 أن إلا"العربي، يجعل هناك بعضاً من الأمل في تحقيق مثل هذا الانتقال الديمقراطي بوصـفه الغايـة الأولى والأخـيرة، والسياسي 
 والجيوسياســـية السياســـية البيئـــة علـــى الماضـــية، القليلـــة العقـــود خـــلال طـــرأت، الـــتي الانقـــلابات نقـــل لم نإ الجذريـــة التحـــولات
 أجل من العمل مسألة على جديدة عوامل أدخلت قد خاصة، الأوسط الشرق ومنطقة يةالعرب المنطقة وفي العالم في والفكرية،
غليون، بيان من ) "سابقاً  موجودة تكن لم أيضاً  جديدة تحديات وبروز جديدة فرص ولادة ذلك يعنيه بما الديمقراطي، التحويل

 . (1، صفحة 2111أجل الديمقراطية، 
ل مما يزيدُ من قناعـة هـذا المفكـر السـوري في وجـود فـرصٍ تسـمح بتحقيـق الانتقـال الـديمقراطي، اسـتنفاذ كـل الأنظمـة ولع 

السياسية الاستبدادية إمكانياتها المادية والمعنوية، وعدم انتهاضها على أساس صلب، مما يجعلها هشة غير قادرة على المقاومة، 
فيها عند كـل الأفـراد ومـن ثمـة لجوئهـا للعنـف والقـوة مـن أجـل الحفـاظ علـى سُـلطتها، خاصة بعد أن فقدت مشروعيتها والثقة 

 فــإن هــذا الأمــر يعــد مــن أهــم العوامــل الداخليــة المســاعدة في تحقيــق الانتقــال الــديمقراطي، وعليــه فبـــ" برهــان غليــون"وحســب 

  القاصــرة سياســاتها إليهــا قــادت الــتي المســدودة الطــرق تبــين أن بعــد والمعنــوي المــادي رصــيدها واســتنفاذ القديمــة الــنظم افــلاس"
 علـى كامـل وشـبه متزايـد بشـكل البقـاء سـبيل في واعتمادهـا الاجتماعيـة الأهـداف مـن هـدف أي تحقيـق علـى قدرتها وانحسار

من شأنه أن يكون عـاملًا حاسمـاً  (9، صفحة 2111غليون، بيان من أجل الديمقراطية، )" والقوة للعنف الموسع الاستخدام
 . للانتقال الديمقراطي

إضافة إلى هذا العامل الداخلي هناك عامل خارجي آخر، يتعلقُ أساساً في التغيرُّ الملحوظ على مستوى الخارطة السياسية 
 تبـدُل"اكمـة في العـالم، فبــ الكونية خاصة بعد خروج العالم من الحرب البـاردة والتغـير علـى مسـتوى الصـراع والمنافسـة للقـوى الح

 مـن غـيّر  الـذي البـاردة الحـرب منـاخ زوال عـن نجـم مـا التحـول لهـذا مظهـر أكـبر ولعـل معـاً، والفكريـة الجيوسياسـية الدولية البيئة
 اتجــاه بعضــها مواقعهــا تعزيــز ســبيل في منهــا، الحيــاة قيــد علــى بقــي مــن اســتعداد مــن وقلــّل العظمــى القــوى بــين التنــافس قواعــد
هو أيضاً يمكن عدهُ بمثابة أهـم العوامـل الرئيسـة الـتي  (9، صفحة 2111غليون، بيان من أجل الديمقراطية، ) "الآخر عضالب



 

147 

 

ثم إن مســألة الديمقراطيـة لم تعـد مسـألة تخـص المجتمعــات . مـن شـأنها أن تُسـهِّم عظـيم الاســهام في تحقيـق هـذا الانتقـال المنشـود
 حــول الصـراع"العربيـة فقـط، بـل كـل المجتمعـات الــتي تسـعى إلى التحـول والانتقـال إلى دولـة الحـق والقــانون والعدالـة، فــقد مثـل 

، بيان غليون) "المستقبل في المنطقة ستشهدها التي الرئيسية السياسية المعارك محور يُشكل سوف تحقيقها سبيل وفي الديمقراطية
هـــذا الصـــراع الـــذي يغُذيـــه وينُميـــه الانتشـــار الواســـع النطـــاق للقـــيم والحقـــوق . (66، صـــفحة 2111مـــن أجـــل الديمقراطيـــة، 

والدعوات المطالبة يتحقيقها ومن ثمة ضوررة الانخراط في معايير الحضارة المدنية الكونية، وهو الانتشار السـريع الـذي أسـهمتْ 
: يُشيد بـدور هـذه التكنولوجيـا حـين كتـب قـائلاً " برهان غليون"وسائل التواصل المتنوعة، حتى إن  فيه التكنولوجية الحديثة من

 كبـير دور الفضـائي والاعـلام الانترنيـت وشـبكة المعلوماتيـة ثـورة أدخلتهـا الـتي الجديدة الاتصال لوسائل يزال ولا أنه شك ولا"
 وتصاعد واحد عالمٍ  من يتجزأ لا جزء العربية المجتمعات بأن الشعور ناميت وفي الجديدة والأفكار للقيم السريع الانتشار هذا في

غليـون، بيـان مـن أجـل الديمقراطيـة، ) "الصـاعدة المدنيـة الحضـارة معـايير في والمشـاركة العـالم هـذا في الانخـراط علـى الطلـب وتيرة
 . (61، صفحة 2111
الذي لا يقل أهمية عما ذكرناه سابقاً، وهو انتعاش المجتمع المدني بوصفه السُلطة النقدية الموجهة ضد أما العامل الآخر و   

السُلطة السياسية، فبعد أن كانت هذه الأخيرة متحكمة في المجتمع المدني ومُوجِهة له بما يخدمُ مصالحها وأغراضـها، فقـد تحـرر 
 عليهـا، الـتراب وأهُيل حية قُبرت أن بعد بعثها أو الاجتماعية الحركات انبعاث"الآن من مركزيتها وهيمنتها، وهو ما أسهم في 

 هامش على اليوم تتم التي الاحياء عملية جوهر يُشكل ما وهو. ومطالبه ومنظماته وثقافته المدني المجتمع انتعاش مواكبتها وفي
 ومـن البـاردة الحـرب بصـراعات ارتبطـت التي السابقة يةالكلاسيك العقائديات بها مرتْ  الني الطاحنة الفكرية الأزمة من الخروج
 الديمقراطيــة بأهميــة الــوعي وانتشــار الانســان وحقــوق المــدني المجتمــع حــول المتمحــورة الجديــدة الفكريــة والقــيم الــنظم تبلــور خــلال
غليــون، بيــان مــن أجـــل ) "العــالم انحــاء جميــع في السياســي المجتمــع ونشــطاء المثقفــين مــن متزايــدة أوســاط لــدى المواطنيــة وبقــيم

 .  (61، صفحة 2111الديمقراطية، 
لا يُخفـي أملـه في تحقيـق الانتقـال الـديمقراطي الـذي يضـمن " برهـان غليـون"وعلى ضوء هذه العوامل، فإن المفكـر السـوري 

قيق الانتقال من النظام السياسي الواحد المنغلق على ذاته التحول من دولة مافيا استبدادية إلى دولة مواطنة وديمقراطية، أي تح
 مـن القـادم العقـد غضـون في العربيـة المجتمعـات يمنـع مـا هناك ليس": إلى نظُم التعددية، وقد عبر عن أمله هذا من خلال قوله

 من أكبر حد تحقيق في ساهمتُ  جديدة أسس على العربية السياسية الحياة بناء إعادة طريق على وتطويرها التعددية نظم ترسيخ
، صــفحة 2111غليــون، بيــان مــن أجــل الديمقراطيــة، ) "والمعرفيــة والاجتماعيــة الاقتصــادية التنميــة عمليــة وإطــلاق الاســتقرار

راطي العميــق، إلا أنهــا ، بيــد أنــه وفي ذاتِ الســياق، فــإن هــذه الــنظم الوليــدة وإن كانــت هــي المــدخل نحــو التحــول الــديمق(66
ستجدُ أمامها العديد من التحديات والرهانات، ولا يخفي هذا المفكر توجسه وخوفه من عدم قـدرة هـذه الـنظم علـى مجابهتهـا 

ان من أجل الديمقراطية، غليون، بي). ومواجهتها وفي قدرتها على التخفيف من المشاكل والأزمات التي تركتها الأنظمة السابقة
 . (61، صفحة 2111



 

148 

 

 تكاد ظروف في"ولعل أولى هذه التحديات أن  التفكير في الانتقال من نظم سياسية استبدادية إلى نظم ديمقراطية يحصل 
 والعلاقــات الخاصــة المصـالح وشــبكات الشخصـية التبعيــة محلهـا لتحــل وكمؤسســات كفكـرة وتتلاشــى تغيـب أن الحديثــة الدولـة

 كما المدني المجتمع ومؤسسات المدنية والارادة السياسية الدولة ينخر الذي الشامل بالفساد تتسم ظروف في ويحصل. لزبائنيةا
 والدولـة المجتمـع داخـل المواقـع لترتيـب الرئيسـة القاعدة إلى وتحوله والرمزي المادي العنف وتفجير القانون وتحييد بالفوضى تتسم
إضافة إلى ذلك فإن الانتقال الديمقراطي يحصل . (62، صفحة 2111غليون، بيان من أجل الديمقراطية، ) "سواء حد على

في وقت تتصارع فيه الهويات الاقوامية واللغوية والعقدية هذا التصارع هو ما يعبر عنه بوجود أزمة هوياتية وثقافية من شأنها أن 
ف وهو ما من شأنه أن يعيق الاجماع والتآلف والاتفاق، ومن ثمة فإن هذا الانتقال الديمقراطي سيكون في تثير النزاع والاختلا

 والـتردد والحـيرة الشـك مشـاعر مـن تفاقمان عميقتان ثقافية وأزمة هوية أزمة تسودها ظروف في"مجابهة  هذا التحدي الحاصل 
 الــذي المتزايــد التجــريح مواجهــة في العــربي العــالم يعيشــها الــتي الثقافيــة بالحــر  وتــدفع. والفــرد المجتمــع داخــل والانقســام والتــوتر
 المجتمعــات داخــل متباينــة ســلبية أفعــال ردود إلى ومدنيــة، دينيــة قــيمٍ  مــن عليــه تنطــوي بمــا الخــارج، في العربيــة الثقافــة لــه تعــترض
 نحــو والارتــداد جهــة، مــن والــتراث الماضــي صــفحة وتســويد وتحقيرهــا لهــا والتنكــر الــذات علــى النقمــة بــين تــتراوح نفســها العربيــة
غليون، بيان من أجل الديمقراطية، ) "ثانية جهة من العدوانية العصبية العقل لردود والاستسلام التراث على والانغلاق الماضي
 . (62، صفحة 2111

، وهـي إشـكالية "الأقليـات"اجه هذا الانتقال الديمقراطي هـي إشـكالية وتبعاً لما سبق، فإن من بين أهم التحديات التي تو 
لم تطرح بهذه الحدة سابقاً مثلما طرُحت الآن في الخطـاب الفكـري العـربي، وهـي ليسـت مقتصـرة علـى " برهان غليون"حسب 

 ليســت الأقليــات مســألة أن واضــحال مــن"الأقليــات الدينيــة فقــط إنمــا مجمــوع الأقليــات الأقواميــة والثقافيــة واللغويــة الأخــرى، فـــ 
 إطـار في حلـه يمكـن لا مـا المشـاكل مـن تطـرح أقواميـة أقليـات فهنـاك الدينيـة، الأقليـات مشـاكل على العربية البلاد في مقتصرة
غليــون، المســألة الطائفيــة ) "الدينيــة الأقليــات مســألة تطرحــه مــا غالبــاً  وتتجــاوز العربيــة، للسياســة الراهنــة والممارســات المفــاهيم

وعلى الرغم من أن هذه المسألة، أي مسألة الأقليات خاصة الدينيـة منهـا، ليسـت . (1، صفحة 6818ومشكلة الأقليات، 
" برهـان غليـون"بالأمر المستجد في المشـهد العـربي، إلا أنهـا تكتسـي طابعـاً وظهـوراً جديـداً إثـر الصـراع السياسـي، حيـث يقـول 

 عنهــا الحــديث يمنــع محرمــات إلى تحولــت أن بعــد لكنهــا العــربي، العــالم في جديــدة ليســت الدينيــة الأقليــات ومشــكلة": هُنــاهَا
 والثقافي الفكري بالتمايز مباشرة علاقة لها ليس أخرى مرآة خلال من إلا الوعي إلى تخرج لا كي القومي اللاشعور في كبتت
، ومن ثمة فإن تصاعد (9-1، الصفحات 6818غليون، المسألة الطائفية ومشكلة الأقليات، ) "السياسي الصراع مرآة وهي

وتيرة ظهور هذه الأقليات ومطالبتها بالاعتراف بها وبهويتها الثقافية وحقها في التميز الثقافي هو من شأنه أن يتحول الى صراع 
 للتمـايز يبقـى لـن المسـألة لهـذه حـل إيجـاد مكـنأ ذا"سير الانتقال الديمقراطي، ولكـن  واختلاف وهو ما من شأنه أن يعيق من

غليــون، المســألة الطائفيــة ومشــكلة ) "المثمــر التنــوع إلا منــه يبقــى ولا السياســي وزنــه كــل يفقــد لأنــه حقيقــي خطــر أي الثقــافي
الخــروج مــن الأزمــة وخنــدقها الضــيق حــتى " برهــان غليــون"قــط ســنتمكن حســب وهكــذا ف. (81، صــفحة 6818الأقليــات، 



 

149 

 

 بــرنامج السياســي، والــبرنامج الدولــة إطــار في التعاقــد أي والوطنيــة، المواطنــة قاعــدة علــى المــدني الاجتمــاع تأســيس"يتســنى لنــا 
 . (611، صفحة 2111قد السياسة، الدولة والدين، غليون، ن) "المشتركة والاهداف العملية الانجازات

وبالجملة، فإن الحل الناجع للخروج من الأزمـة الـتي تتخـبط فيهـا المجتمعـات العربيـة علـى مختلـف المسـتويات والأصـعدة هـو 
اسـي أي الخـروج مـن الانتقال الديمقراطي الذي يُمكن من التحرر الثقافي أولًا أي الخروج من أزمة إغتيال العقل ثم التحـرر السي

 في الشــعب وحــق. السياســي التحــرر مــن جــزء هــو الثقــافي التحــرر"أزمــة النظــام الاســتبدادي إلى نظــم التعدديــة ، ومــن ثمــة فـــ 
 مصـيرهم تقريـر في الفعالـة بالمسـاهمة الأمـة أفـراد لجميـع تسمح ديمقراطية حقوق قيام شرط هو التعبير حرية وفي الثقافي التكوين
 علـى بينهما ينشأ أن يمكن الذي الاختلاف فإن الثقافي المحلي أو العالمي النظام كان ومهما الجماعة، مصالح وتسيير. جماعياً 
 "وذاتـه رأيـه عـن التعبـير وفي الحـر التفكير في حقه من المواطن يحرم أن يمكن لا والمواقف والمشاعر التوجهات من العديد صعيد

 . (219، صفحة 6891ن، مجتمع النخبة، غليو )
 :على سبيل الختام

 لا ،"غليـون برهـان" السـوري المفكـر حسـب العربيـة المجتمعات فيها تتخبط التي المحنة أو الأزمة أن القول، النافل من ولعله
 المـــوروث هـــذا عـــن الانفصـــال إلى يعـــود لا كمـــا والمـــوروث، الماضـــي مخلفـــات مـــن التحـــرر عـــن المجتمعـــات هـــذه عجـــز إلى تعـــود

التي هي ثمـرة الحداثـة العقيمـة، أي  الحديثة الدولة إلى يعود العربية المجتمعات محنة مكمن إن ولكن الحداثة، باسم عنه والتخلي
قــد جــرى النظــر إلى الحداثــة وفــق " برهــان غليـون"الحداثـة في نســختها العربيــة ولــيس الحداثــة بمعناهـا الكلــي والشــامل، فحســب 

كمــا جــرى التعامــل معهــا وكأنهــا نمــوذج جــاهز وصــالح للتطبيــق المباشــر علــى المجتمعــات العربيــة دون فحصــها أو   رؤيــة تبســيطية
مساءلتها فقط يكفي الانسلاخ عن الماضي والتراث والارتماء في احضـانها، لقـد أتـت الحداثـة بقـيم الحريـة والتقـدم والديمقراطيـة 

كن ما حدث في المجتمعات العربيـة باسـم الحداثـة  كـان خـلاف ذلـك، اسـتغلال الخ، ل...وحقوق الانسان والانفتاح والمواطنة 
وقمــع وســيطرة واســتبداد واغتيــال للعقــل وللحريــة وللفكــر والمزيــد مــن التراجــع للــوراء والتخلــف عــوض التقــدم، لــذلك فإنــه قــد 

ة وفهـم سـياقاتها الفكريـة والتاريخيـة لمراجعـة مفهـوم الدولـة الحديثـة في المجتمعـات العربيـ" برهـان غليـون"اقتضت الضـرورة حسـب 
التي نشأت فيها، وفي هذا الصدد، يفحص هذا المفكر سيرورة الدولـة الـتي بـدأت كدولـة طليعـة ثم تحولـت إلى دولـة طائفيـة ثم 
إلى دولـة مافيــا، فعــوض أن تكـون حاضــنة لآمــال وتطلعـات مواطنيهــا كانــت بمثابــة الـوحش الــذي ابتلــع هـذه الآمــال، ومــن ثمــة 

 .   أن تكون دولة تحررية غدت دولة استغلالية استبداية أبوية عوض
هو الانتقال الديمقراطي، أي الانتقال من نظام استبدادي أبوي إلى نظم التعدديـة، " برهان غليون"أما الحل الذي يقترحه 

الــة لكــل المــواطنين مهمــا فبتحقيــق هــذا الانتقــال يمكــن ارســاء دعــائم جديــدة لحيــاة سياســية جديــدة، تقــوم علــى المشــاركة الفع
تعددت خلفياتهم الثقافية والقوميـة والعرقيـة والدينيـة، والتـداول السـلمي علـى السـلطة وتوزيـع الثـروات بشـكل عـادل ومنصـف، 
وهو ما من شأنه أن يُسهم في تحقيق الوحـدة والاجمـاع كمـا يُسـهم في تشـييد علاقـات اجتماعيـة بـين الأفـراد وعلاقـات قانونيـة 

 . المواطن والدولة على أساس الحرية والحق والقانون والعدالة وأخلاق المواطنة-بين الفرد



 

150 

 

 

 

 

 :قائمة المصادر

 .دار الطليعة للطباعة والنشر :لبنان -تبيرو  .تالمسألة الطائفية ومشكلة الأقليا .(1979) .ب ,غليون

 .معهد الإنماء العربي :لبنان-بيروت .(الطبعة الأولى .مجتمع النخبة .(1986) .ب ,غليون

 .المركز الثقافي العربي :المغرب-لدار البيضاء .بيان من أجل الديمقراطية .(2006) .ب ,غليون

المركـز الثقـافي  :المغـرب -الـدار البيضـاء  .نـة الثقافـة العربيـة بـين السـلفية والتبعيـة، اغتيـال العقـلمح .(2006) .ب ,غليون
  .العربي

 .المركز الثقافي العربي :المغرب -الدار البيضاء .نقد السياسة، الدولة والدين .(2007) .ب ,غليون

 .المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات :قطر-الدوحة .المحنة العربية، الدولة ضد الأمة .(2015) .ب ,غليون

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

151 

 

 
 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث ينالعربي ب العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 العقل العربي واحتمالات التغيير
The Arab Mind and Possibilities of change 

 نورالدين أرطيع
 nourddine_arattai@um5.ac.maجامعة محمد الخامس، كلية علوم التربية، المغرب، 

 : ملخص
شكل سؤال إمكانية التغيير هاجسا في بنية العقل العربي، خصوصا فيما بعد جائحة كورونا، منطق دعمه ما لاحظه الفرد من تغيرات طارئة 

ى في مدى قابلية بالمقابل، تحضر أسئلة مانعة تتجل.  على عدة مستويات في زمن الجائحة، وهو ما شرع تساؤل استمرارية هذا التغير لما بعدها
ي التربوي في العقل العربي لقبول ومسايرة معالم هذا التغير؟ هل تشكل خصائص العقل العربي محفزا أم عائقا أمام هذا التغيير؟ ما دور التربية والوع

 تكريس ثقافة التغيير لدى الأفراد؟

ن العالم العربي سيعرف تغيرات مفروضة وليس تغييرات نابعة إشكالات خلصت هذه الورقة البحثية، باعتماد مقاربة وصفية وتحليلية، إلى أ
 .من مميزات وقناعات العقل العربي؛ لكون خصائصه غير قابلة لذلك

 .العقل التربوي الوعي التربوي، جائحة كورونا، العقل المكون، التغيير، العربي، العقل: الدالةالكلمات 
Abstract:  

The question of the possibility of a change was a concern in the structure of the Arab mind, 

especially in the aftermath of the Corona pandemic, a logic supported by the emergency changes 

observed by the individual at several levels in the time of the pandemic, which began to question 

the continuity of this change beyond it. On the other hand, you come up with insulting questions 

about the acceptability of the Arab mind and the compatibility of the parameters of this change? 

Are the characteristics of the Arab mind motivating or impeding this change? What is the role of 

education and awareness in fostering a culture of change in individuals? 

In adopting a descriptive and analytical approach, this paper concluded that the Arab world 

would know about imposed changes rather than changes stemming from the characteristics and 

convictions of the Arab mind; Because his characteristics are not possible. 

Keywords: the Arab mind; the component mind; change; the educational consciousness; the 

educational mind. 

 
 nourddine_arattai@um5.ac.ma: ، الايميلنورالدين أرطيع: المؤلف المرسل )*(

 
 

mailto:nourddine_arattai@um5.ac.ma
mailto:nourddine_arattai@um5.ac.ma


 

152 

 

 
  : مقدمة

لقد قضى مفهوم العولمة على كل المفاهيم السائدة والمتداولة، بل أضحت هي الأخرى تابعة له؛ فلا حرية ولا      
فإذا كانت النهضة، قديما، تعني بعث القديم وإضفاء صفة . إلا في رحاب المفهوم المركب.... مساواة ولا نهضة أو تقدم

ولعل هذا هو الذي . فإنها اليوم، تدل على ما حققته الحضارة المرجع ومحاولة السير وفق خطاها وتصوراتها. التجديد عليه
لا " ومن هنا، وجب الإيمان بأنه. تغريب أو العودة إلى الأصولأنتج أزمة العقل العربي ومواقفه، التي تتراوح بين السير إلى ال

، ص 2111برهان غليون، ) "ضابط للحداثة إلا من داخل الذات المحدثة، أي من داخل الوعي، مصدر كل معيار وقاعدة
691.) 

يا لا سلطة له، من هذا المنظور، فالجدل الذي نبع من وإلى العقل مرده أنه ظل يشتغل من خارج المركز، أي ظل هامش
وبالتالي، فنجاح العقلانية العربية . وإنما تمارس عليه الوصاية بالعنف والتشتت والانقسام بدل الحوار، مع تشرذم منظومة القيم
وعليه، فما احتمالات التغيير؟ وما  .الحديثة، قد، يكون خارج مؤسسة المسجد، وإحلال ثقافة المؤسسات داخل المجتمع

 هل العقل العربي يشهد حالة تغيير أم تغيّر؟أسسها الفلسفية؟ 

 تحديد مفاهيمي: قلالع :أولا
  :العقل 1 

أما استعماله الدوغمائي فحتما ينتهي . في البداية، وجب الإيمان أن نقد العقل سيؤدي في النهاية وبالضرورة إلى علم
منطقية معينة للمعرفة، هو القدرة على  من حيث هو القدرة على بناء صورة" بمزاعم لا أساس لها، وذلك إذا أخذناه 

وعليه فمقصدية العقل، حسب كانط، تأليف . (216إيمانويل كانط، بدون تاريخ، ص )"الاستدلال، على الحكم بتوسط
في طبيعة العقل البشري، ويؤدي إلى وهم لا مفر " مجموعة شروط، مع التنبيه من الاستدلال المغالط، الذي يشكل أساسا

 (.211ل كانط، بدون تاريخ، ص إيمانوي)"منه

 "ولما كان الله عقلا فالذي يصدر عنه عقل.... إن الله عقل ": لقد اتخذ العقل مراتب عليا وصلت إلى حد القول
 Jean Pierreوبالمقابل فالعقل اليوناني لم يتشكل، وفق جان بيير فيرنان  .(66، ص 2112قدري حافظ طوقان، )

Vernantمما يستلزم اعتماد العقل . ت الأفراد فيما بينهم، لا من خلال علاقة الإنسان بالطبيعة، إلا من خلال تفاعلا
 . أساس العالم والكون بدل الدين، هذا الأخير الذي يعمل على تحطيم العقل بتعبير جورج لوكاتش

، (611، ص2162ي، عبد الله العرو ) علم ضروري بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات" إن العقل لدى الباقلاني هو
أما . (611، ص2162عبد الله العروي، ) "التصورات والتصديقات الحاصلة للنفس بالفطرة" وفي نظر المتكلمين، فهو



 

153 

 

حسن الملكات في التعليم والصنائع وسائر الأحوال العادية تزيد الإنسان ذكاء في عقله وإضاءة " حسب ابن خلدون، فالعقل
غير أن تصور ابن خلدون وتقسيمه للعلوم . (681، ص2162عبد الله العروي، )"ة للنفسفي فكره بكثرة الملكات الحاصل

 .التعليمية يعود إلى أرسطو

 العقل والعقلانية 2
وتحدد هذه الأمور بالاستناد إلى الشرع، . إن العقل في اللغة دليل النهي، لأنه يمنع من العدول عن المخالف من الأمور

علم أن العقل لن يهتدي إلا بالشرع، والشرع لن يتبين إلا بالعقل، والشرع كالبناء، ولن يغني أس ما أ:" لهذا نجد الغزالي يقول
مشكلة العقل البشري هي أنه " يصرح أن ، وبالمقابل من ذلك، يحضر موقف(11الشيخ بشير الفقيه، ص ) "لم يكن بناء

وهذا الإخضاع لن   .(611، ص6881علي الوردي، ) "هيريد أن يخضع الكون كله للمقاييس التي اعتاد عليها في دنياه هذ
 .يكون إلا بالشرع أو الدين

بداية، لقد تكونت العقلانية الكونية بفعل اللااحتكار المضمر أو المعلن، لكن، ومع بزوغ الحداثة الفكرية الاوروبية، بات 
هيم، ما يؤكد أن العقلانية ثقافة ووساطة لها اتجاه وقاعدة قائمة بذاتها، إن على مستوى الأهداف أو على مستوى المفا

 . ايديولوجية وليست نظريات علمية

من المبادئ الكلية الثابتة ( أو نسقا)على من يقولون بأن في كل ذهن نظاما " إذا كانت العقلانية لدى الفلاسفة تدل 
والنصح، عيارية تتجلى في التقييم ، فإن للعقل وظيفة م(1، ص 6818اندريه لالاند، ) "المنظمة لمعطيات التجربة الحسية

لكن ماذا لو استحضر مفهوم المرونة في حركية العقل والتنازل . معينة يكون النظام والتناسق شرطها الأساس لإثبات قيمحيث 
وفي صلتها . عن بعض مبادئه؟ علما أن قوانين الفكر تتغير باستمرار، وما العقل إلا تعويد الفكر على التخلي عن العقل

إن نمط العلاقة أو العلاقات التي يتعاطاها العقل مع العلامة هو " ف -الدين والتربية والسياسة والأخلاق-لعديد من الرموزبا
ومنه تتولد . (92، ص 6886محمد أركون، ) "الذي يتيح لنا أن نحدد نوعية العقلانية المستخدمة في كل عملية معرفية

 .كمن خطورتها في حالة غياب التكامل المعرفي والمنهجي فيما بينهاعقلانيات رمزية مختلفة من مجال لآخر، ت

 خصائص العقل العربي: ثانيا
 :من منظور رفائيل باتاي 1 

 :يتميز العقل العربي، من منظور رفائيل باتاي، دائما، بخمس عشرة خاصية، وهي

 التعبير التوكيدي . أ
 إحلال الكلمات بدل الأفعال . ب
 فترة البنية الزمنية . ت



 

154 

 

 البدوي في الشخصية العربيةالمقوم  . ث
 المقوم الإسلامي في البدوي العربي . ج
 تجنب العار . ح
 المجاورة بين السلبية والنشاط . خ
 الاستقطاب . د
 والافكار والافعال الكلمات بين ما النسبي القصور . ذ
 التجاذب الوجداني . ر
 الازدواجية في الشخصية العربية . ز
 النزوع إلى الصراع . س
 المثالية . ش
 حل الصراعات . ص
 الفنون العربية . ض
 :محمد عابد الجابري 2

 :حدد الجابري القطاعات او الحقول أو المنظومات المعرفية الثلاث التي يفترض أنها تحدد الأفكار الرئيسة وغاياتها

 (البيان)منظومة المعرفة التعبيرية 
  (العرفان)منظومة المعرفة المباشرة 
 منظومة المعرفة البرهانية. 

ملة، ولا يمكن إحداث استثناء قطاع دون غيره، إلا أن بعض المذاهب حاولت لقد كان لهذه المنظومات سياقات متكا
 .استغلال مبادئ حقل ما دون غيره لفرض تصور معين، كتبني المذهب الشيعي قطاع العرفان ضد المذهب السني

المجالين  إن حدود العقلي والديني شكل مسألة معقدة على صعيد المنظومة ككل، حيث لم تحدد الحدود الفاصلة بين
 .بعد، غير أن هذه المنظومة العقلية يوجهها التفكير الديني بالإطلاق

بالرغم من التقاطعات الكائنة بين المنظومات الثلاث، فإنها شهدت صراعا انتهي بانتصار العرفانية أو اللاعقلانية،  
لة الجابري، حول ما إذا كانت، حقا، لكن، وجب مساء. كمشهد تسيد الإطار الذهني العربي؛ أي رضوخ البيانية البرهانية

هي المشكلة لمنظومة التفكير العربية، والمؤسسة لبنيتها العقلية؟ أو ليست، ( العرفان والبيان والبرهان)هذه المنظومات الثلاث 
 فقط، نماذج نظرية تأويلية، ومجرد اهتمام فكري نابع من تأويلية القرآن؟

 :علي الوردي وسمات الشخصية العربية 3
 والبدوية الإسلامية القيم بين الازدواجية أو المضاعفة. 
 والقبلية الحضرية العمومية بين ما الازدواجية. 



 

155 

 

 والمحلية العائلية الروابط وخصوصية الرسمية المنظمات عموميات بين ما الازدواجية. 
 ذاتهم البدو تصيب التي الازدواجية. 
 الازدواجية حصيلة المثالية المتطرفة. 
 الثقافي الصراع عن الناجمة ةالازدواجي. 
 الازدواجية بين القدرية والتذمر. 

من تشخيص وا ختاما، إن ما يلاحظ على ما جاء به كل من رفائيل باتاي، ومحمد عابد الجابري، وعلي الوردي انطلق
ل أصنافها، تؤمن بالقدر البنية العميقة للشخصية العربية، ليستخلصوا أنها شخصية مثالية فوق العادة، تتملكها الازدواجية بك

ينهب عندما يشكل :" الوهاب، فهو -لذلك يقول عنه البدوي الشخص النهاب. وتسخر اللاوعي في سياقات متعددة
، أي أنها شخصية ذات (11، ص 6886محمد أركون، ) "النهب رمزا للقوة، وهو وهاب عندما يكون العطاء رمزا للقوة

 .، في الجذر التأسيسي لهاHerbert Mercuseرت ماركوزتفكير أحادي البعد، على حد تعبير هرب

إن ما وصل إليه محمد عابد الجابري في تحليله للعقل العربي، كما تم طرحه سابقا، يبقى تأويلات لم يؤسس لها علميا، ولم 
ي المتراوح ما بين هذا الوضع يترك الباب أمام النف. تؤسس لنفسها نظرية علمية، حيث لا يمكن إثباتها أو إخضاعها للتجربة

ومرد ذلك، أن العقل العربي يقوم، في تقديره، على الاسقاط أو المنطق المغلوط، وهي .  العقلاني تارة، واللاعقلاني تارة أخرى
ولا يريد جعلها مكونا من ... عملية تستند على طرد الشخص لما لا يعترف به من أفكار ومعتقدات، وصفات ورغبات

لا يمكن تغيير هذه الآلية النفسية إلا . لأمر يدفعه، لا واعيا، إلى الهرب وتبرئة الذات وجعلها ضحيةهذا ا. مكونات شخصيته
 .بالتعليم؛ بالرفع من المهارات العقلية والمنهجية

ويا . وعليه، لا يمكن، قطعا، فهم ثقافة ما وامتلاك معرفة شاملة عنها، إلا إذا تم تشريح جميع مكوناتها دون استثناء
ارقة، أن الثقافة العربية دورست عبر أجزاء متفرقة بمناهج متعددة، مما أنتج تناقضا ابستيميا، كان له الاثر الأكبر على للمف

وفي إطار، الغايات التي سعت إليها الدراسات العربية وما تزال، في البحث عن ملامح ومكونات الشخصية . الفرد ومحيطه
السلوكي، بمعنى أنها حددت الصفات المشتركة  -ة، فإنها وقعت في خطأ التعميم الوظيفيالقومي -القاعدية -العربية النموذجية

بين الأفراد على امتداد زمان ومكان معينين، وربطت نتائج تلك الوضعيات بقابلية تمرير تلك السمات إلى الأجيال اللاحقة 
 .وط الخصوصيةبصورة تلقائية، بدعوى أنها تنتمي إلى نفس البيئة دون مراعاة أدنى شر 

بجانب ذلك، فكل الصفات الخاصة بالعقل العربي جعلته يكون حاملا لصفة أخرى وهي الاستجابة المتأخرة في الزمان 
والمكان؛ حيث تنتج هذه الظاهرة عن فصل العقل عن الانفصال بأصله وعدم إحداث استجابة آنية، ويتم تعويض هذه 

نظريات التي لا تفيد الوضع، لا من حيث التأثير ولا التموضع، أيضا، مما يحدث الصورة بمجموعة من الأفكار والمفاهيم وال
 .شحنة انفعالية مكثفة



 

156 

 

 العقل العرببي وإمكانيات التغيّر أو التغيير: ثالثا
المجتمع، غير أن البعض رقي الفرد  لبحث عن بدائل لنمط العيش وضماندخل العقل العربي في اختبارات عدة بغرض ا

وفي علاقتها بالعقل العربي، . تحقق تلك الغاياتات وجدت نفسها دون أي استعداد أو خطط مسبقة تجعلها من المجتمع
مواكبة أضف إلى ذلك، أن  فهل له من الإمكانات والخصائص ما يسمح له بالانتقال من الاستهلاك إلى صناعة إنتاجية؟

وأيضا بالتطور الذي يعرفه الحقل العلمي .... ادي أو السياسيالتغيرات التي يعرفها الواقع أو المحيط الاجتماعي أو الاقتص
والبيداغوجي العالمي؛ لا يمكن للذات العربية أن تبقى بعيدة كل البعد عن هذه المستجدات، وإلا ستكون فارغة وغير مؤثرة 

 لكن هل للعقل العربي عموما، والتربوي خصوصا، القدرة على إحداث تغيير مؤثر؟. أو فاعلة
تغير سمة كونية لها مكانتها في شتى فروع الدراسات، بغرض معرفة الأسباب وإمكانات النجاح، وأبرز التأثيرات إن ال

يحدثا صراعا بين الجديد  -التغير –إلا أنه . المحدثة في مجال من مجالات المجتمعية أو الحياة بصفة عامة من خلال مؤسساتها
لنظام السائد وضمان استمراريته، في الوقت الذي، يسعى الجديد إلى صياغة أبعاد والقديم؛ فالقديم بيرز بدعوة الحفاظ على ا

 .وبين التغير ومقاومته يقف العقل العربي كمحور فعال أحيانا، ومنفعل أحيانا أخرى. جديدة تهدف الرقي بالذات الإنسانية
سيد محمد مرتضى ) التحويل والتبديل: غيرالت. أي حركه وبدله: يفيد التغير، تغير الشيء أي تحول، أي جعل غير ما كان

وبه فالتغير معناه حدوث انتقال من حالة إلى حالة جديدة، وذلك عبر مدة زمنية . (291، ص6811الحسين الزيدي، 
 .كما يمكن اعتبار التعديل، أيضا، تغيرا. محدودة

 :ينقسم التغير إلى قسمين
 ين؛إحداث تغير في خاصية من خصائص مجال مع: تغير مغلق .6
 .يكون شاملا للمجال: تغير مفتوح .2
 .غير أنه، وجب العلم أن التغير فعل تعاقبي ومتصل، أي أنه من الصعب عزله .1

 :أسباب التغير 1
 -النمو الديمغرافي-الاقتصاد -الأيديولوجيا -الدين -الثورات -الحروب: يمكن تلخيص أسباب حدوث التغير في الآتي

 ....البيولوجيا -التكنولوجيا
 :ير أن هذا التغير يتخذ أشكالا متعددةغ
 التغير البطيء؛ 
 التغير المتدرج؛ 
 (11، ص6891محمد عاطف غيث، ) التغير السريع. 

 :(618، ص6816تباري محمد إسماعيل، ) مهما كان نوع أو سيرورة التغير، فإن مظاهرة تظل واضحة
 التقدم العلمي والتكنولوجي؛ 



 

157 

 

  بروز مفاهيم جديدة؛ 
 جتماعية؛تطور النظم الا 
 ظهور مراكز صناعية؛ 
 النمو الثقافي والحضاري. 

 : بمقابل ذلك، هنالك بعض العوائق التي تحد من قيام التغير
 وجود تناقض بين وسائل الإنتاج وقوى الإنتاج؛ 
 غياب التجانس بين مكونات المجتمع؛ 
 الأمية؛ 
 التقليد وغياب الحرية الفكرية والإبداعية؛ 
 ي والفكر الموجه؛سيطرة الفكر الأيديولوج 
 انعدام التكامل بين مؤسسات المجتمع؛ 
 عدم القدرة على الخروج من المألوف؛ 
 السكون الاجتماعي؛ 
 الخوف من احتمالات الحرية الإبداعية. 

 :إن تغير المجتمعات، وفق نظرية ابن خلدون، يسير حسب المراحل التالية
 النشأة والتكون؛ 
 النضج؛ 
 الاكتمال؛ 
 الشيخوخة؛ 
 ر والهدمالانهيا. 

 :التغيير والتغير 1-1
رغم . إن الفصل بين مفهومي التغيير والتغير يعني، بشكل مفصل، الفصل بين ما يعتبر ظاهرة طبيعية، والممارسة البشرية

 .الأصل اللغوي الواحد، إلا أن الاختلاف قائم وشاسع
 :لتاليةإذن، وللفصل أكثر بين فعل التغير والتغيير، فيجب الأخذ بالأمور ا

 -استراتيجي -فالتغير بنية غير مخطط لها، في حين، التغيير فعل قصدي: التخطيط المسبق من عدمه . أ
 .مخطط له مسبقا، وذلك بالركون إلى معطيات وظروف معينة



 

158 

 

إن التغير ليس فعلا قصديا، وبالتالي فغاياته تظل مرتبطة بفعل التغير، على : وضوح الأهداف والغايات . ب
 .لذي تكون أهدافه واضحةعكس، التغيير ا

 .إن حصيلة التغير تكون غير معروفة وعواقبها أيضا، بينما التغيير فنتائجه محددة: نتائج معروفة . ت
أما التغيير، فهو إحداث تغير في جانب من الجوانب . التغير ظاهرة طبيعية تفرضها مجموعة من الظروفإجمالا، 

 ...حكومة -حركة -حزب -جماعة -مؤسسة -ردف: المجتمعي؛ أي أنه فعلي إرادي يقوم به فاعل
علما . إن كل الظواهر التي عرفها العالم وقد يشهدها مستقبلا تبدأ في مجال محدد وصغير، أو تبرز لها علامات خاصة بها

 .أن إدراك هذه العلامات والدلالات يساعد في التعامل مع هذه الظاهرة والتصدي لها بشكل أفضل
 :مع الأخطار المحتملة بعض الشروط الفعالة، ومن بينهايشترط التعامل الأفضل 

 وحدة القرار؛ .6
 انعدام الازدواجية؛ .2
 تحديد المسؤوليات؛ .1
 دائم؛ بشكل المختصة الجهات إشراك .1
 الحد من الشائعات؛ .1
 التعليق؛ حالة إعلان قبل البدائل إعداد .1
 .الظاهرة من ااقترابه وحسب الجغرافي، مجالها ضمن مؤسسة لكل حالة دراسة أو تخطيط وضع .1

 العقل التربوي بوابة التغيير: رابعا
إن التعليم صناعة اجتماعية واقتصادية لكونه مرتبط بالعمران والحضارة، فما يقدمه من ازدهار وتطور يؤدي حتما إلى نمو 

بذلك، عالج . مصارالحضارة؛ فاكتمال الصنائع واشتغالها وتكاثرها تعني تعاظم العمران والحضارة، وانتقاصها دليل خراب الأ
في : ابن خلدون عديد القضايا المجتمعية، ولم يغفل حقل التربية والتعليم، وذلك في الباب السادس من كتابة الموسوم بالمقدمة

 .العلوم وأصنافها والتعليم وطرقه وسائر وجوهه

امها المنطق والتأثر من جانب آخر، إن النظر إلى العقل من منظور تربوي، يستدعي البحث عن معارف مؤسّسة قو 
فالمنطق لا يؤثر في الانطولوجيا واللسانيات والرياضيات فحسب، بل يتأثر بدوره بكل ما يحصل في هذه " بالأحوال الثقافية،

لهذا السبب لا يجوز انتقاء حكم جزئي . العلوم، أي أنه يفهم ويؤول من جديد على ضوء كل تقدم يتحقق في كل واحد منها
وبجانب هذا . (661-661، ص 2162عبد الله العروي، ) "ن اعتبار للأحوال الثقافية العامة المحيطة بهعلى المنطق، بدو 

. (111، 2162عبد الله العروي، ) "العقل لا يورث ولا يكتشف بل يكتسب بالتجربة المتجددة" الامر، وجب القول إن 
 :عض جزئياته الأساس، وهيلهذا، من الصعب الحديث عن العقل العربي، تربويا، ما لم نؤسس لب



 

159 

 

 علم؛ مشروع بعد فيما ستكون إذ الصحيحة، العلمية والمعارف العلوم محل طياته بين يشمل: النظري العقل 
 الفرد؛ لدى والواجب السلوك موضوع تناقش التي والفردية الاجتماعية بالأخلاق الجانب هذا يرتبط: العلمي العقل 
 الجماعة أو الفرد تصورات خلدا للجمال معايير يضع: الرمزي العقل . 

انطلق رفائيل باتاي، عمليا، من التصريح بأن عقل فئة ما، ما هو إلا تجريد؛ لأن المجتمع يحتوي ضمن مجاله عقولا، 
إضافة، إلى كون الشخصية القاعدية، في صيغة التفرد، ما هي إلا ذلك المشترك بين . وأشخاصا بينها فروق وخصائص معينة

القاعدية اقترح باتاي مفهوم / وللحد من غموض مصطلح الشخصية القومية. لاشخاص في محيط معينتلك العقول وا
من علم الإحصاء، لكونه يمثل الرقم الأكثر تكرارا والأكثر قيمة  -النموذج-، وقد استقى هذا المفهوم "الشخصية النموذجية"

المشتركة في  ، دليل الدوافع والمعتقدات والقيم والسماتوبهذا يكون مفهوم العقل، في نظر باتاي. ضمن سلسلة من الأرقام
 . تجمع بشري

بقراءة حاضرهِ، والتساؤل عن قضاياه متشوقا " ومن وظائف العقل الكبرى، والتي تجعله محط اهتمام ودراسة، هو أنه يقوم
أن الفرد بمجرد ابتعاده عن ، فالفارابي، يرى، (61، ص 2161عزيز حدادي، ) "لبناء مستقبل أفضل للإنسان بما هو إنسان

وهذا الأخير، يعرف . العقل يتحول إلى شيء مصطنع وإلى أداة تعمل على تدمير العقل، أي أنه يتحول إلى حارس أدلوجة
 .بأنه مالك لعقل معطل أو ذو فكر قاصر لم يصل بعد فترة الرشد

حصيلة النتاج الفكري من معتقدات وأفكار  أما محمد عابد الجابري، فقد ميز بين العقل والفكر، معتبرا هذا الأخير
لثقافة ما، وفي المقابل، هنالك العقل الذي يمثل أداة من أدوات التفكير، التي تعنى بالمعالجة العقلية المرتبطة .... ونظريات

 -الاستدلال -اجالاستنت -المنطق -قواعد التفكير السببي: بعمليات التفكير، أو زمرة من الاستراتيجيات المعرفية، وتتم عبر
 .الحساب العقلاني -العقلانية

عندما تقدم للعقل صفة، كالعقل العربي مثلا، فآنذاك، نكون أمام سمات نموذجية ذات علاقة بالتفكير المجتمعي، وهي 
 .جزء ينتمي إلى الثقافة الخاصة بالجماعة

، بمعنى أنه خلاصة عمليات ذهنية قبل ذلك، وجب استحضار مفهوم الوعي، الذي حصيلة الشعور والادراك والنزوع
مجموع المعارف والمعتقدات )هذا الدمج بين العقلي والعاطفي يجعل من الوعي عملية معقدة تعتمد الصور الذهنية . وشعورية

 .كمكون أساس في تلك العملية( التي تتوالد لدى الفرد عن ذاته وعن العالم

عادة على نحو " رتبط بحقيقة مفادها أن وعي الأفراد يتغيرهذا، فإن استحضار مفهوم الوعي، في هكذا سياق، م
أسرع مما يتغير عليه وعي الجماعات والمجتمعات، لكن كل منهما يتغير على نحو تراكمي؛ فالإسلام لم يمدن العرب في 



 

160 

 

عبد الكريم ) "يوم وليلة، كما أن الحضارة الحديثة لم تصغ الغرب صياغة جديدة إلا عبر قرون من التفاعلات المتتالية
 .(61، ص 2111بكار، 

غير أن هنالك حالات ارتباك الوعي، والذي يكون نتاج الانقسامات الداخلية والخارجية التي يتعرض لها نظام من 
بغاية إدراك الحقائق ... المراجعة، النقد، الاكتشاف: الانظمة المجتمعية، ما يجعله غير قادر على القيام بعملياته الذهنية

صار لزاما على الوعي أن يتعامل مع معطيات ثقافية وتربوية "ة، واكتشاف قوانين جديدة، وفي نفس الآن، الموضوعي
. (، بتصرف26، ص 2111عبد الكريم بكار، )"واجتماعية منزوعة من سياقاتها الجغرافية والدينية والتاريخية والعرقية
فهم الأشياء " لدى الوعي العربي نزوعا غريزيا نحو هذا التعامل مع كل هذه البنى، وخصوصا التربوية منها، ولدت

البسيطة والسهلة، وهذا النزوع أدى من خلال الممارسة العقلية إلى تكوين بنيات فكرية عاجزة عن إدراك المسائل المعقدة 
 .(12، ص 2111عبد الكريم بكار، ) "والعلاقات التفاعلية التي تتشكل نتيجة السير في اتجاهين متعاكسين

 والمكوِّن المكوَّن العقل بين تربةال 1

إن الصراع الداخلي والخارجي الذي يسكن بنية العقل العربي والمؤدي إلى التقسيم؛ بين المكوَن والمكوِّن، وهنا يولد 
ج لكن لا ينبغي أن يفهم من هذا المز . خطابا أنتجته وتنتجه داخل الثقافة العربية الإسلامية، باختلاف الروافد والاتجاهات

أنها هي الحل لما يعرفه العقل العربي من تناقضات، بل هي محاولة للوقوف أمام المشاكل والتحديات المعاصرة بكل الوسائل 
 .  والأدوات المعرفية والمنهجية لتخطيها

أهداف تسعى التربية، باعتبارها وضعية فلسفية، إلى تغيير مجموعة من المبادئ والقناعات والقيم لدى النشء عبر تسطير 
فنوع التربية ووسائلها ومضمونها يختلف "رغم اختلاف وتنوعها من بيئة إلى اخرى، ولهذا . وغايات محدودة في الزمان والمكان

 .(611، ص 6811محمد عابد الجابري، ) ..."باختلاف درجات السلم داخل المجتمع 

موعة من الحقول المعرفية التي قد تؤثر سلبا او إيجابا بالمقابل، فالعملية التربوية ليست مجالا محصنا، بل مجال تفرغ فيه مج
 .على مضمون وفعالية هذه العملية

 -التأديب: تاريخيا، لم يكن مفهوم التربية قائما في الثقافة العربية، لكن كانت مفاهيم تطلق بديلا عنها، من قبيل
رسة التربوية تخضع لشروط العقل وبنيته أو العكس؟ إذن، هل المما .سياسة الوالدان أو سياسة المعلم... التنشئة -التهذيب

 وماذا تمثل التربية للعقل العربي؟

 -العقل بالملكة -العقل الهيولاني: يرتبط العقل بماهية إدراك الأشياء، إن في شكلها المادي أو التجريدي، حيث نجد
الإصابة في الحكم والتمييز بين العديد من الأمور،  هذا ما يمنحه القوة في .... العقل الفعال -العقل المستفاد -العقل بالفعل



 

161 

 

كل عقلي فهو موجود بالفعل، وكل موجود بالفعل :" يقول هيغل. كلي تأخذ في الاخير صفة العقلية ما نسب إلى العقل
له المتصف بالعقل، وكل من قال إن الإنسان عاقل عني بذلك أن عق -فهو عقلي، والعقلي هو المنطقي والعاقل هو الناطق

العقلانية  -العقلانية: أضف إلى ذلك، مفاهيم أخرى ارتبطت بالعقل. (92الشيخ بشير الفقيه، ص )"يميزه عن الحيوان
 ...الوضعي المنطقية-العقلانية العلمية -اللاهوتية

ية، وفي بيئة استنادا إلى ذلك، فالعقل العربي هو الذي تتوفر فيه قابلية صياغة فكرة في إطار التعبيرات والمفاهيم العرب
 .عربية وباللغة العربية

 أنه أي بالشمولية؛ يتصف عقل. العلاقات وإدراك استنباط من الفرد تمكن التي الملكة هو المؤلف العقل: المؤلًف العقل 
 .الناس جميع لدى متوفر

 الاستدلال ليةعم ممارسة أثناء الفرد بها يتسلح وقواعد مبادئ زمرة على يتوافر الذي العقل فهو: المؤلف العقل. 

عقل : "وبذلك، واستنادا إلى تقسيمات محمد عابد الجابري للعقل، فإن لكل صنف أسسه ومواصفاتها، نلخصها في الآتي
 .(291، ص6889جوروج طرابيشي، ) "حصيف أساسه البرهان، وعقل ضعيف أصله البيان، وعقل سخيف سببه العرفان

وهو الذي يتحكم في العقل الفردي، والمحدد لوجهته ومفاهيمه : المجتمعي وكخلاصة لهذه المكونات، انبثاق مفهوم العقل
المكنونة في تصوراته ورؤيتهم، وهذا الاستسلام للمفاهيم المسبقة والتأثر بها، دون وعي مسبق أو أي مساءلة، هو الذي يطلق 

وية والفعل الاستلابي الدائم، أصبح بطبيعته العقل العربي اليوم، وبفعل الصيرورات الترب" لهذا نجد أن. عليه بالعقل المنفعل
، 2111عبد الله عبد الدائم، ) "مناهضا لكل أفكار التقدم، وممتنعا وبصورة ذاتية، على المفاهيم العقلانية والتنويرية والتقديمة

تصور العام للعقل ، غير أن الامر لم يقف عند الممانعة المفاهيمية، لكن تم تشغيلها وفق المنظور الذي يخدم ال(12-16ص 
لقد أثبتت التجربة التاريخية للحداثة أن الطريقة " فوفي ذلك إيهام تام بدخول غمار النهضة والتقدم؛ . المنفعل والموجه

والثورة اللاهوتية هي على الدوام عودة إلى أصل أول، بينما . ثورة لاهوتية وانقلاب نهضوي -فضلا عن التقدم التقني -إليها
 (.19، ص6889جورج طرابيشي، ) "النهضة انتفاضة ضد العقل المكوِّن على العقل المكوَن

فالنظر عندهم، بصفة عامة، . 'النظر'' عرف عند علماء الإسلام باسم" افة العربية، نجد العقل المجرد، والذيأما في الثق 
ويسلك إليه طرقا محددة، مع الاعتقاد بإن هذه الطرق قادرة على الظفر . عبارة عن الفعل الإدراكي الذي يطلب شيئا معينا

 . (21، ص 6881طه عبد الرحمن، ) "بهذا الشيء المطلوب

النشاط الذهني الذي يقوم به الفكر البحث والدراسة " ، والذي يقصد به(الفاعل)أقام لالاند تفريقا بين العقل المكون 
مجموع المبادئ " ، وبين العقل السائد، الذي هو(61، ص 6891محمد عابد الجابري، ) "والذي يصوغ المفاهيم ويقرر المبادئ
 .(61، ص 6891محمد عابد الجابري، ) "تناوالقواعد التي نعتمدها في استدلالا



 

162 

 

إن ما يميز التربية، هاهنا، أنها عقل مكوَن ومكوِّن؛ فهي تشتغل نظريا وتطبيقيا، تؤسس لنفسها مفاهيم وتضع قواعد 
فالعقل السائد، داخل حقل التربية، هو الاشتغال المستمر للفعل التربوي بكل إشكالاته، . ومبادئ تنظم مجال اشتغالها

 (.نشاط ذهني)أما المكون، فهو يعمل على البحث، بالدراسة، عن وضعيات تطورية للعقل السائد . إنجازاته، وتحدياتهو 

عقلا سائدا قوامه جملة مبادئ وقواعد تؤسس المعرفة في " سنقف هنا عند قول محمد عابد الجابري كون العقل العربي
لهذا وجب التساؤل عن مكانة العقل الفاعل ضمن هذه الثقافة . (61، ص 6891محمد عابد الجابري، ) "الثقافة العربية

 ثانيا، ما الدور ونسبة اشتغاله داخل دائرة العقل الكلي؟. باعتباره عقل تجديد وتطوير، ولو في فترة زمنية محدد

 :والتغير التغيير بين التربوي الوعي 2

جون ديوي، ) من حصيلة الوضع الاجتماعي المتغير إن التغييرات التي وقعت في طرق التربية ومناهجها هي
الشمس التي تدور حولها " فهو. هذا التصور، جعل من الطفل، في ظل الثورة التربوية، مركز الجاذبية. (12، ص 6819

على خلاف ما كانت عليه في . (11، ص 6819جون ديوي، )"تطبيقات التربية وهو المركز الذي ننظمها حوله
 .فات والتطبيقات ظلت في المركز، بينما كان الطفل في الهامشالسابق؛ فالفلس

إن الفرق القائم بين التغيير والتغير يعود بالدرجة الأولى إلى المسؤولية من عدمها؛ فالتغير يكون مفروضا بينما التغيير 
" ا ما بأنفسهم وأن الله سميع عليمذلك بأن الله لم يك مغيرا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيرو: "عمل قصدي، يقول سبحانه وتعالى

القصور؛ فالعقل : ، وبهذا، فالعديد من العوامل تجعل التغيير أمرا صعبا، لعلها(11القرآن الكريم، سورة الآنفال، الآية )
لتي هذا العجز، كان له امتداد في البنية ا. التربوي العربي عاجز عن مواكبة التطور التكنولوجي وولوج غمار مجتمع المعرفة

قام عليها حقل التربية؛ هذا وترتبط البنية، داخل النظام المعرفي، بوجود ثوابت ومتغيرات؛ والثابت هنا هو ذلك الجزء 
وكنتيجة لذلك، فالعقل العربي هو من . الذي يبقى من الثقافة، هذا في الوقت الذي، يشكل المتغير ما طاله النسيان

ن البنية تشتغل بطريق لا شعورية، أثناء عملية إعادة الإنتاج الثقافي، أي أن أضف إلى ذلك، أ. ثوابت الثقافة العربية
 .العقل جسر أو نظام معرفي مساير

 .ثانيا، حساسية المؤسسات؛ حيث تتسم بالجمود، فهي لا تستطيع الاشتغال خارج المعتاد والمألوف ولو ليوم واحد

" حرب"لعربي عموما، والتربوي بالخصوص مرتبط بخلخلة وإن الجديد بالنسبة للعقل ا: ثالثا، التوجس من الجديد
 .غير محسومة النتائج، وقد يمتد هذا الخوف ليشمل التغيير فقط دون نتائجه



 

163 

 

إن التغيير يدل إحداث شيء لم يكن من قبل، أما تربويا، فهو جملة من المفاهيم والمبادئ والمناهج المستنبطة من 
وبذكر النصوص، نستحضر سيد قطب، الذي حدد  .تمع من حالة لأخرىالنصوص، والتي تهدف نقل الفرد والمج

 :خصائص التغيير التربوي في الآتي

 خضوعه للسنن الكونية؛ 
 ؛(أساس عامل التربية) تربوية إنسانية عملية 
 الاجتماعية؛ الحياة ومحرك والنمو التطور سبيل التنافس: التدافع 
 التوازن؛ 
 صعبال إلى السهل من الانتقال: التدرج. 

 :إلا أن هذا التغيير اقتصر على مجالات محددة

 المجال العقائدي؛ 
 المجال الاجتماعي؛ 
 المجال الأخلاقي. 

بمعنى أنه تم إغفال المجال المعرفي والمنهجي باعتبارهما أساس ودعامات التربية والتعلم، فالمجالات الأولى سعت بناء الإنسان 
 .   م، وإن اكتنفت هذا البناء قصور من حيث السلوك ووظائف الأنظمة الاجتماعيةدينيا من حيث المعتقدات والقيم والمفاهي

تربويا، وقع العقل العربي في فخ الامبريقية المباشرة، إذ لم يتم وضع نموذج علمي وعملي مبني على الفرضيات ثم التحقق، 
 .مسارها الطبيعي وبالتالي، فالسياسة التربوية عرفت إعاقة تنظيرية انحرفت عن. يليه التطبيق

بمعنى أخر، لقد فرض على العقل العربي مواجهة متطلبات وتحديات العصر الحالي ومستقبله، في حين لم تتاح له فرصة 
فهم نفسه وإعداد مرتكزاته؛ التي تتصف هي الأخرى بالتفرع والانقسام، ما يجعل من هذه المهمة شبه مستحيلة وغير 

للحديث عن المواجهة ما لم يتم تأسيس مؤسسات تكوّن هذا العقل أولا، وتدعمه في  فلا مجال. منطقية، في نظر البعض
 .تحدياته وصراعاته

من عقل " وبالمقابل، شكل الموروث، في نظر محمد عابد الجابري، العائق الأول نحو تحقيق نهضة العقل العربي، فما الفائدة
؛ إذ تم اعتماده  (12، ص 2161عزيز حدادي، )" ث بالتراث نفسهمدمن على تكرار ذاته ولا يريد أن يتحرر من قيود الترا

حقيقة ولدت جهلا مركبا، لأنها نالت الشرعية من أهل البيان؛ وهم . كحقيقة مقدسة غير خاضعة للمساءلة والنقد
رتياح الأصوليين، لكن الامر لم يستمر، فقد أحدث زلزال أثناء توغل الفكر الفلسفي، فسابقا، كان هنالك شعور بالا



 

164 

 

لكن السؤال الواجب طرحه، وفي هذا الصدد، بالذات، هل بإمكان الفكر التربوي زعزعة هذه . للإدلوجة المتداولة والسائدة
 البنية السائدة، أو بمعنى أخر هذه الادلوجة؟

ت، فما وهنا يطرح سؤال، ما الذي أنتجه العقل العربي من معرفة يسمح لجعل بنيتها موضع نقد وتساؤل؟ حتى وإن كان
 ؟ (الخطابة السفسطائية)مصدرها؟ هل قامت على العقل والبرهان، أم نتيجة البيان 

لم يتساءل إلى حد الآن عن ذلك السر الكامن وراء إخفاء عمقه المعرفي، " إن توالي هذه الأسئلة، يبرر بأن لا أحد
لاداة التي تمكنه من صياغة هذا السؤال وقدرته إلى إنتاج فكر قوي يمكنه من احتلال موقعه في التاريخ وبخاصة أن ا

الانطولوجي، قد تم نسيانها وأرغمت على الصمت المطلق، على الرغم من أن العقل يظل معاصرا لتاريخه، ولعل حرمانه من 
 .(62، ص 2161عزيز حدادي، ) "هذا التاريخ يعجل بموته

ى الاستسلام والخضوع والدوغمائية التي تحول بينها ولعل الرد الأول على الأسئلة أعلاه، أن البنية العربية أسست عل 
ثانيا، ساهم الفضاء العربي نفسه، داخليا، على عدم . وبين التفكير، القائم على الاستقراء وإخضاع الأمور كلها للمساءلة

، ضرورة جعل انتصار العقل العربي أمام الفكر الاستشراقي، وهو ما أجهد العقل العربي، دراسة، لكي يستنتج في الاخير
ظل يتحرك في " ثالثا، العقل العربي هو العقل الناطق والمفكر بالعربية، غير أن من زلاته. التراث شرط تحقق النهضة والتقدم

 .(82، ص 2161عزيز حدادي، ) "هوامش الولادة والموت، الحلم والواقع، الماضي والحاضر، الذات والآخر

 التفكير وآفاق العربي العقل: خامسا

سياق ثقافي حضاري بعينه تتشارك نفس " للخطابات تحديات وسياقات محددة، يفرضها الوضع الراهن؛ إذ هي وفي إن
أليس التحدي المطروح أمام كل الخطابات المنتَجَةِ هو تحدي دخول المستقبل، . الاشكاليات وتواجه نفس التحديات
، غير أن تعدد الخطابات، وفي ظل غياب قوانين (1، ص 2119ناصر حامد أبو زيد، )"والتصدي لخطر الخروج من التاريخ

شاملة، تنظم الصراع الكائن والممكن بالركون إلى أدوات تخاطبية بدل الإقصاء والحذف، جعل من بعض الخطابات تتحول 
ستبعاد، الإقصاء والا: وبالتالي، يستخلص من هذه الثنائيات. إلى سلطة أو تحاول التقرب والتجاور مع السلطة السياسية

التقارب والتجاور أن بنية أي خطاب بنية سلطوية في الأصل، إلا أن مرجع هذه السلطة يكون إما بالإقناع والتحفيز المعرفي، 
، والتي (الإعلامية -الدينية -التعليمية)القمع؛ والذي تمثله السلطة السياسية بجيوشها ومؤسساتها : أو بتلوينات خارجية

بالإضافة إلى ذلك، فقد شكلت السلطة الدينية . حامد أبو زيد، سلطة العقل الجمعي تشكل، على حد تعبير نصر
والسياسية عبر التاريخ حاجزا أمام العقل العربي، حال دونه وإنتاج معرفة حرة؛ أي ظل نشاطه يتراوح بين الهامشي أحيانا، 

 .والتبريري أحيانا أخرى



 

165 

 

فكل كلام يطمح إلى أن يكون " البنية كلها، ولن يحقق الهدف المراد؛  من هذا المنطلق، فالتناسخ الخطابي لن يؤثر على
وبهذا المعنى فإن العقلانية لا يمكن أن . علما أو أن يسم نفسه بالعلمية لأن العلم أعلى مراتب المعرفة أو أكثرها تجردا ونزاهة

ليست مطابقة خطاب لخطاب لآخر، مهما  و . تساوي العلمية وإنما معيارها الموضوعية، أي مطابقة منطوق الخطاب لمقصده
 .(226، ص 2111برهان غيلون، ) "كان حظ هذا الأخير من العلمية والموضوعية

" لا جرم أن العقل العربي من حيث البنية والتصور، ما يزال في أمس الحاجة للتحليل الممنهج، لأنه يمثل قضية مركزية 
عقلنا هو الذي يقرر مصيرنا لأنه هو الذي يوفر لنا الإدراك الحقيقي تتوقف عليها مواجهتنا المصيرية مواجهة قوية، ف

، غير أن هذا الطموح تحده مدارس فكرية (11، ص 6881محمد عابد الجابري، ) "للمعطيات العقلية لعملية تقرير المصير
فكر لم تكن له وضعية . العربي فقدت فعاليتها المنهجية بسبب الاتهامات المتبادلة بينها، الشيء الذي ولد انعرجات في الفكر

 .قارة، نظرا للتفاعلات الحديثة في مجاله، ولعل مرد ذلك، عدم فصل النظري عن العملي فيه، وتحديد درجات الوصل والفصل

إن بعض مكونات العقل العربي تشكل عقبة أمام بروز آفاق التفكير العقلاني والشامل، وهي تفرض ذاتها عليه وتمارس 
 :من كل الجوانب، بالإضافة إلى إشكالية التعريب والتغريب، ومنهادور الرقابة 

 النهضة؛ منطق وتغييب النهضة فهم: العاطفي البعد 
 جديد؛ من إحيائه إعادة في والمعاصرة التراث، هي الاصالة جعل: المعرفي البعد 
 تغييب الذات؛: البعد العملي 
 التأويل؛ وانعدام النص تمركز: الديني البعد 
 ضيقة رؤية وفق القيادة محرك وتوجيه والثقافية الفكرية المنظومة على فكرية مدارس سيطرة: لايديولوجيا البعد. 

بهذه الأبعاد، يكون الخطاب العربي عامة، والتربوي بالخصوص، أمام هدف إعادة بناء الماضي فقط، وليس وضع 
، جزء ينتمي إليه كحل وكوسيط وكإشكال في نفس فالخطاب التربوي جزء مهم من بنية الخطاب العربي. تصورات للمستقبل

 . التام بالبنية الكبرى( تلازم)ولعل ما يجعله متفردا عن الخطابات الأخرى هو الالتصاق . الوقت

تعرضت لأمور لم تكن على استعداد لاستقبالها، بل فرضت عليها ' النهضة العربية'أضف إلى ذلك، أن ما يسمى ب
هار الثقافي، وهو الأمر الذي دفع بالكتابات الجديدة في كل الحقول المعرفية البحث عن توافقات بقوة الغزو المادي والانب

 .وتقاطعات، اتضح فيما بعد أنها شكلية المعنى لا غير

بالتحرر من سيطرة الأجنبي، وبالوحدة القومية، وبالتقدم الاقتصادي، وبالتحرر الاجتماعي " عربيا، لقد تم ربط النهضة
أغفلوا نقد العقل، فراحوا يتصورون " ، إلا أن من صاغوا هذه الصورة(9، ص 6881محمد عابد الجابري، ) "والسياسي



 

166 

 

غير ' حاضر'وإما بمفاهيم أنتجها { .....' }أعدت للماضي'النهضة ويخططون لها، بل ويناضلون من أجلها، إما بعقود 
 .(، بتصرف8محمد عابد الجابري، ص ) "حاضرهم

ة إشكالية الخطاب العربي عموما، فإن خطابه التربوي يبحث عن توفير عوامل ووسائل تحقق تلك فإذا كانت النهض
تولد هوة ابستيمولوجية ( الخطاب التربوي)والجزء ( الخطاب العام)وفي حالة ما إذا تولد أو حدث انقطاع بين الكل . النهضة

 .  حضارية تحول دون الوصول إلى المرامي الكبرى

، (11، ص 6881أبو يعرب المرزوقي، ) أ، عمل العقل العربي على تعقيل علوم النقل ونتقيل علوم العقلومن هذا المبد
زيادة على ذلك، . العلم والعمل: إلا أن هذه العملية جعلت مجالات الفكر العربي متداخلة ومبعثرة من حيث التوجه والتفعيل

 -غة وبناء نسق عام، والذي كان يستوجب أن يقوم على التربية كعلمفخلال عمليتا التعقيل والتنقيل لم يتم التفكير في صيا
ويمكن تفسير هذا الغرض، بكون التربية مجالا ممتدا على طول كل الحقول المعرفية، فهو ينتمي إلى علوم النقل والعقل . أداة

ي؛ إن على المستوى البعيد أو معا، غير أن درجة الاحتكام إلى علم دون غيره، هي التي تحدد مجرى ونتائج الفعل التربو 
مع التذكير، أن في حالة الصدام والتصارع، وهو الأمر الحاصل الآن، بين العلمين داخل دائرة التربية، . المتوسط أو القريب

 .  يسمح للإيديولوجيا بأن تفرض سيطرتها على الفعل الشمولي للتربية، ليتحول إلى سكون وجمود

لعقل العربي المعاصر أن يستعيد ويستوعب الجوانب العقلية والليبرالية ويوظفها توظيفا كيف يمكن ل" في هذه الحالة، 
، (21الشيخ بشير الفقيه، ص ) "جديدا في الاتجاه الذي وظفت فيه أول مرة، اتجاه محاربة الاقطاعية والغنوصية والتواكلية

ربي، ستصبح من أبرز معالم اللاستقرار الفكري، ما يعني للتصور الع/ وباستحالة هذه المهمة، تتولد ازدواجية اضطرابية للعقل
أي . زد على ذلك، أن العقل العربي محكوم في كليته بالنظرة المعيارية إلى الأشياء. استمرار الأزمات على مستويات عدة

شيخ البشير الفقيه، ال) "في الأشياء عن مكانها وموقعها في منظومة القيم التي يتخذها ذلك التفكير مرجعا ومرتكزا" البحث
. ، وبهذا التحويل والبحث يعمل العقل على جعل الايديولوجيا، في عمومياتها، عقيدة وحقيقة تحكم الفرد العربي(181ص 

جورج ) "الوطن العربي في وضعيته الراهنة يتحمل ما يمكن أن نعبر عنه بنقد لاهوتي" استحالة قامت، في الوقت الذي ظل 
 .(18، ص 6889طرابيشي، 

: من ناحية أخرى، يعنى العقل بجانبين، ولعل ذلك من أسباب فشله في المنظومة الفكرية العربية أولا، والتربوية ثانيا، وهما
وفي . إذ لا منهج بدون أفكار، ولا الأفكار تمسى كذلك ما لم تخضع لمنهج. ، ومحتوى التفكير(كمنهج)طريقة التفكير 

لا يجري التفريق بين العقل والتفكير، ولو تقصينا السبب لوجدنا أن الحس العام " فإنه  العلاقة الموجودة بين الفكر والعقل
 .(291، ص 6881مطاع صفدي، ) "يعتبر التفكير عمل العقل، أي أن العقل عندما يدخل الممارسة فإنه يفكر



 

167 

 

تختلف " ه ونوازله، فالعقولوهنا، وبهذا المنطق، يحضر سؤال الخلل البنيوي في العقل العربي وفي تكوينه، عن أسباب
سعيد ) "ومستوى الأزمة لدى هذه العقول.... باختلاف الأنساق الفكرية والمرجعيات الفكرية التي يحتكم إليها هذا العقل

ومادام هنالك استعمال لمفردة العقل بصيغة الجمع، فإن الأزمة ما تزال قائمة، والتي تعود أسبابها الكبرى . (21الرميحي، ص 
 :إلى

 والعثمانيين؛ الممالك حكم في وخصوصا الحضارة، في التجديد عدم 
 الغزوات الاستعمارية والتبعية الغربية. 

النموذج : وبسبب العامل الثاني، قام العقل العربي على عاملين يشكلان تكوين العقل، وهما الرأسمالي والاشتراكي؛ ف
ي، يعجز تمام عن تخطي حالة التخلف والتردي الراهنة، بينما الأول أدى إلى تكوين عقل غير قومي وغير عملي وغير بنائ

حامد ) "تكون في النموذج الثاني عقل قومي علمي بنائي مرتبط، هو أدنى مستوى من العقل المطلوب للتخطي المذكور
شروط وبين المكون الرأسمالي والاشتراكي تدين الايديولوجيات بنبيتها ووظائفها النوعية لل. (1، ص 6881خليل، 

الاجتماعية لإنتاجها وتوزيعها وتداولها، وأعني للوظائف التي تؤديها، أولا، خدمة للمختصين الذين يتنافسون من أجل 
وأنها لا تدين بأكثر { ....}، (سواء كانت دينية أو فنية أو غير ذلك)احتكار الكفاءات التي ينظر إليها بعين الاعتبار 

تي تعبر عنها فحسب، بل للمصالح الخاصة لأولئك الذي ينتجونها وللمنطق النوعي خصائصها نوعية للمصالح الطبقية ال
 .(11، ص 2111بيير بورديو، ) "الذي يتحكم في مجال الانتاج

نقد لم يكن الهدف منه تبخيسه والتقليل . لا يخفى على أحد أن العقل العربي تعرض للنقد الكثير والدراسات المستفيضة
، ومن {.....}من شروط النهضة، ولعل غيابه في فكر النهضة العربية الحديثة " النقد شرطا ضروريا من قيمته، بل يعد هذا

ثم فإن علمية النقد المطلوبة تتطلب التحرر من أسار القراءات السائدة واستئناف النظر في معطيات الثقافة العربية الإسلامية 
 .(111الشيخ بشر الفقيه، ص ) "بمختلف فروعها، دون التقيد بوجهات النظر السائدة

" إن تكوين العقل العربي في ظل الايديولوجية الغربية وليس الحداثة كما يعبر عن ذلك في سياقات كثيرة، يؤدي إلى إلغاء
كل نظام أخلاقي باسم تحررية متمحورة حول إرضاء الرغبات الفردية تنفي كل مكانة لمفهوم الواجب ولمفهوم الحق المرتبطة 

، 2111برهان غليون، ) "استنساخية فاقدة كل عوامل الاتساق والانسجام -ن إبداعية المخيلة في ممارسة اقتدائيةبه، وتدف
، ما يعني تعطيل جزئيات العقل وجعله مصدر مشكلة لتتم مصادرته بكل شرعية، لأنه لم يستطيع، أو لم يرد له، أن  (691

تم الاستسلام على الحداثة باعتبارها منبع العقلانية، علما أن العقلانية ما يجيب عن سؤال التطور في المجتمع العربي، ولهذا ي
هي إلا تطابق بين الواقع الذاتي ضمن مجال محدد، والفرد ذو الخصوصية الاجتماعية والمجالية أيضا، زد على ذلك، أن 

وصحة المعارف، أي لا معرفة خارج التجربة الايديولوجية الغربية ربطت نفسها بمنشئ العلم والتجربة باعتبارها معيار الحقيقة 
 .الموجهة والمحددة الموقف من الواقع



 

168 

 

تتحقق الوظيفة الايديولوجية لمجال الانتاج الايديولوجي بكيفية تكاد تكون آلية، بفصل "ومنه، وبسبب هذا الشرخ 
وعليه، . (11، ص 2111بورديو،  بيير) "التناظر الذي يوجد بين بنية مجال الانتاج الايديولوجي ومجال الصراع الطبقي

يشكل الخطاب الايديولوجي واسطة بين كل البنيات المتصارعة لتجعله صراعا طبيعيا والعمل على تأسيس بنيات ذهنية 
وهذه الاخيرة جزء أساس في الخطاب الإيديولوجي بشكل عام، بالإضافة . جديدة في الآن عينه، بالاستناد إلى تقنية الحجب

يديولوجيا، بصفة شبه دائمة، بالسلطة والقوة، ارتباط شامل، يبقى فيه السؤال هو كيف تتحقق السلطة؟ علما إلى ارتباط الا
 .(82، ص 6881مطاع الصفدي، ) أن القوة أثناء تداخلها ضمن علاقات تصبح سلطة

ة تسعى التقرب من انطلاقا من هذه الصورة، فإن المعرفة التربوية ليست معرفة حقيقية وواقعية، بل هي نسخة مشوه
إنها ترجمة لتلك المعرفة يتخللها الخوف والخنوع مما يولد الغياب المعرفي الذي أصبح . المعرفة الكبرى شكلا ومضمونا ومنهجا

ثانيا، إيمان العقل بأن اكتساب المعرفة رهين بالتخلي عن التاريخ والثقافة والأصل والنهل من . صفة من صفات العقل العربي
وهذا دفاع ايديولوجي يقوم على التبديل المستمر للعلوم والمعارف مع وجود مساهمة العلم اللاهوتي في . در الإمكانالغربي بق

 .تغييب الفكر العلمي

وإذا كان هذا مقدراه ومحله وخطره وجلاله فحقيق :" ... أضحت بنية العقل العربي تخالف قول الرازي في وحول العقل
 -مزموما، ولا -وهو الزمام -محكوما عليه، ولا -هو الحاكم -ننزله عن درجته، ولا بجعله -ولا علينا أن لا نحطه عن رتبته

فتمضيها على إمضائه، ونوقفها على إيقافه، ولا ..... تابعا بل نرجع في الأمور إليه ونعتبرها به ونعتمد بها عليه -وهو المتبوع
 ،(662، ص 2112قدري حافظ طوقان، ) "سننه ومحجتهنسلط عليه الهوى الذي هو آفته ومكدره والحائد به عن 

 .واستنادا إلى نظرية التبعية والحاكم والمحكوم

إن الاستخلاص، تماشيا مع كون العقل تحليل جملة من القواعد المستخلصة من تيمة معينة أو حقل معرفي معين، يختلف 
، مع وجود احتمالية (الأخلاق)وأخرى بالسلوك ( السبب بالنتائج)ل بالمعرفة من ثقافة إلى ثقافة، فهنالك التي يرتبط فيها العق

 .  الانتقال من وإلى المعرفة أو إلى الأخلاق، وذلك حسب وضعية الانطلاق

انطلاقا مما ورد أعلاه، يعمل العقل الديني أو النقلي، على حد سواء، على الحفاظ على نمطية المؤسسات، وألا تخرج  
هذا في الوقت الذي يسعى العقل التربوي على إحداث تغييرات جزئية وخاصة على جميع . ألوف والمعتادعن حدود الم

وبين العقل الأول والثاني يكمن التراث، هذا الأخير الذي أضحى في مواجهة .  المستويات والمؤسسات، ولعل أولها الإنسان
و عليه في الماضي، في حين تظل بعض عناصره متضمنة في الحاضر  التقدم التكنولوجي، وبالتالي فقيمة التراث يكتسبها مما ه

بوصفه أداة للإنتاج النظري صنعتها ثقافة " ككونه تجسيد للشخصية العربية الإسلامية بكل تناقضاتها، وفي علاقتها بالفكر
ري العام وتعكس واقعهم أو معينة لها خصوصيتها، هي الثقافة العربية بالذات، الثقافة التي تحمل معها تاريخ العرب الحضا



 

169 

 

محمد ) "تعبر عن طموحاتهم المستقبلية كما تحمل وتعكس وتعبر، في ذات الوقت، عن عوائق تقدمهم وأسباب تخلفهم الراهن
  .(61-61، ص 6891عابد الجابري، 

في البداية لذلك وجب . ومن مؤشرات ذلك، أن العقل العربي، اليوم، أمام أزمات متعددة، تحول بينه وبين مساعيه 
بما ينبغي البدء للقيام بعملية التغيير والتطوير، هل بالتربية أم بالعقل المجتمعي؟ وإن  : التفكير في الاجابة عن الإشكالية التالية

 "نابعة هي نفسها من أزمة الفعل العربي، وهي مظهر من مظاهر الوجود خارج الذات أو لغير الذات" كانت هذه الأزمة 
تخضع للتحويل، وأعني للتجاهل والقلب " ، وتحتل فيها الايديولوجية سلطة رمزية، لأنها(289، ص 2111برهان غيلون، )

أي قيامها على التضليل المشروع أو التغليق المرخص من قبل المؤسسة الحاملة . (11، ص 2111بيير بورديو، ) "والتبرير
أي أداء " وفي هذا الصدد وجب التأكيد على أن. ةللسلطة وخصوصا من عهدت إليه مهمة الخطابة بلسان تلك المؤسس

للكلام سيكون عرضة للفشل إذا لم يكن صادرا عن شخص يملك سلطة الكلام، وبصفة أعم، إذا لم يكن الاشخاص 
 .(18، ص 2111بيير بورديو، )"والملابسات الخاصة ملائمين لتطبيق القواعد التي يتعلق بها الأمر

على هذه الإشكالية، هو أن عملية التربية عملية معقدة، وكونها المكونة للعقل المجتمعي، وبه إلا أن ما يجعل من الاجابة 
مع الإيمان بأن العقل المجتمعي أكبر من مبادئ . إذ هي وسيلة عقلية وغاية مجتمعية. تشتغل، ولا يمكن للعقل أن يعمل بدونها

، (الترجمة)الذي حدث جراء التفاعل التقليدي مع الحضارات الأخرىدون إغفال التغيير . الدين والسياسة والقوانين المجتمعية
وإن اعتبر محمد عابد الجابري عصر التدوين، ذلك الإطار المرجعي الذي لا محيد عنه للثقافة العربية، والذي يعني، في ذات 

خرى تعرض لها التدوين السياق إقصاء لخبرات وموضوعات ومجالات هامة، حيث تم الاقتصار على ميادين دون غيرها، وا
 .بإطناب، في حين كان الإيجاز نصيب البعض منها

ما زال الانسان العربي خاضعا لمؤثرات العقل المنفعل ومؤسساته، ولم يستطع أن يلج عالم العقل الفاعل؛ لأنه، وبكل 
لغرب، ولعل أول علاماتها هي وهو الأمر الذي تحقق في ا. بساطة، لا يملك قابلية ومعدات هذا العقل، ولم تمنح له آلياته

 -نشوب حروب دينية، هي التي أعلنت مرحلة الانتقال من المنفعل إلى الفاعل، ومن النهضة العلمية فالصناعية ثم المعلوماتية
في . أضف إلى ذلك، مفهوم الطبيعة في شقه الفلسفي، الذي جعله روني ديكارت موازيا ومطابقا للعقل وقوانينه. الرقمية
غاية الغايات في علوم النقل هي السياسات وأداة الادوات هي التاريخ، ولما  " لذي وجب الانتباه، أيضا، إلى كون الوقت ا

كانت غاية الغايات في علوم العقل هي الرياضيات  وأداة الادوات هي المنطق، أصبح من اليسير أن نفهم العلاقة البينية بين 
المنطق )لعملي والصدام الضروري بينهما حول منزلة العلوم النظرية أداة وغاية هاتين التجربتين ومنزلة الكلي النظري وا

، انطلاقا من منزلة الكلي في علوم النقل وفي علوم العقل؛ (التاريخ والسياسات)، والعلوم العملية أداة وغاية (والرياضيات
 .(11، ص 6881أبو يعرب المرزوقي، )"والاولى تغلب عليها المنزلة الاسمية والثانية تغلب عليها منزلة الواقعية

 :وفي ذات السياق، وجب الانتباه إلى أن



 

170 

 

 والمنفعل؛ الفاعل العقل بين صراع نتيجة يحصل والتطور التقدم 
 والثقافية الفكرية للبنية الأساس المحدد نفسه جعل على المنفعل العقل يساعد والثقافة، الفكر في الفاعل غياب 

 للمجتمع؛
 العقل تدعم والتي المسلمات، بعض ويهدم يفند لكي محاكمة، أو عقاب دون الفاعل العقل أمام المجال فسح 

 .المنفعل

وما يؤكد سيطرة العقل المنفعل على البنية الكلية للمجتمع هو مدلولات التربية المعتمدة كمرجع لا غنى عنه في الثقافة 
 :لنا فيو . العربية المعاصرة، والتي تؤسس، بدون وعي، للعقل المنفعل

 اجتماعيا؛ محددة بسلوكات والالتزام بالتقيد مطالب فالطفل الاجتماعية؛ الهيمنة وتثبيت التربوي النظام: فيبر ماكس 
 الاجتماعي؛ الوفاق تحقيق تهدف اجتماعية مؤسسة التربية: دوركايم إميل 
 العام؛ المجتمعي السلوك مع للانسجام الفرد سلوك على للتأثير اجتماعية وأساليب معينة تقنيات للتربية: مانهايم كارل 
 الاجتماعي؛ الدمج عبر الاجتماعية، الكفاية مع واع غير أو واع تكييف هي التربية: هيرسكوفيتز 
 الجماعة بها يرضي سلوكات الفرد إكساب هي التربية: النفس علم . 

علما أنه يولد، وفي داخله، عقل . المنفعلإذن، فالحد من حرية المتعلم، والفرد عموما، داخل المجتمع يعتبر دعما للعقل 
كتب على المجتمع " فاعل يسعى به الاكتشاف والاستكشاف والتساؤل؛ أي أنه يحتاج إلى تربية تخاطب عقله لا ذاكرته،

واد محمد ج) "العربي أن يحرم من الولادة الجديدة الكاملة، وأن يتذبذب بين الثورة وما جاءت لتنقضه، بين الإسلام والجاهلية
 (.91، ص 6891رضا، 

وهنا نستحضر أمرا مهما، وهو أن العديد من المفكرين يقعون في مغالطة كبيرة عندما توجه انتقادات إلى التربية 
المؤسسة والفعل التربويان، بل هي دعوة إلى تكوين " علمنة"الاسلامية، وهي أن هذا الانتقاد، يعني بصورة مباشرة، دعوة إلى 

لم فقط؛ أي تكوين وعي سيسمح باستنتاج سبل تربوية ستساهم في فهم المجتمع في شموليته والدوافع وعي حر لدى المتع
 .السلوكية له

وفي النهاية، لقد ظل العقل التربوي العربي مرتبطا بالعديد من الظواهر، جاعلة من التربية، كمحرك اجتماعي وسياسي 
 .بذلك وعاء ثابتا وغير منتج، والتي ما تزال قائمة إلى حدود الساعةواقتصادي، تندرج ضمن نطاق العقل المكوَن، لتكون 

في ظل هذه المؤشرات، فإن العقل التربوي اليوم، لم تعد من اختصاصاته المحافظة على التراث، ولا تقليد الغرب ونظرياته، 
قادر على مواجهاتها، ولا تقليد  بل آن الأوان لتأسيس عقل تربوي عربي قادر على مواجهة تحديات المجتمع، حيث لا التراث

النظام الغربي أيضا، لأنه بكل بساطة ليس منبثقا من واقعها الخاص، ومن باب التمثيل فقط، الوسائل التعليمية الغربية، لا 



 

171 

 

ذا، فإن وبه. تجد مكانا لها في السياق التربوي العربي، كما أنها تتسم بالتنوع داخل نفس المحيط التربوي، والتغيير بتغير الهدف
 السؤال الأهم، في هذا الصدد، إلى أي حد يتوافق ويتناسب الوسيط التعليمي مع الكفاية أو المهارة المرجوة أو المحددة؟ 

 :وما يزيد من تعقيد الوضع، وجود مصادر عديدة ومتنوعة تحكمت في العقل التربوي العربي 

 المصادر هذه. الكونية التحديات المعرفي، النظام تمعية،المج التطلعات السياسية، الإدارة السنة، الكريم، القرآن 
 :خاصة محطات من يمر التربوي العقل جعلت
 والعرف؛ القياس عن والبحث النصوص إلى استند: الفقهي التربوي العقل 
 والتقشف؛ الزهد: في والمتمثلة النفسية التدريبات على العقل انحصر: الصوفي التربوي العقل 
 المتعلم وواقع تحديات عن وابتعد والتجريد التنظير في أسرف: فلسفيال التربوي العقل. 

 .وبعد مرحلة فراغ، دخل العقل التربوي محطة التغريب، مما جعله في حالة إلحاق واستتباع وجمود على مستوى التفكير

 

 خاتمة

غير أن جائحة كورونا . مستمرة لقد قام العقل العربي وفق مصادر قارة وثابتة، في الوقت الذي يعرف فيه العالم حركية
. دفعت بالعقل العربي يدخل غمار التغيير من باب التغير؛ بمعنى أن ما تعرفه وتشهده البنية العربية، الآن، مجرد ومضات عابرة

 .لأن سمات وخصائص الشخصية العربية ناذرا ما تقبل التغيير وتستسيغه
لماذا لا نتغير : المجتمعات، غير أن سؤالا أخر يشوب العقلية العربية من جانب، شكلت التربية محركا فعالا ومؤثرا في كل

 بالتربية والتعليم؟
 :وعليه، فالجواب عن هذا السؤال يتجلى في

 غياب ربط شامل بين فلسفة التربية المعتمدة والواقع العربي؛ . أ
 اعتماد ثقافة التنظير دون الممارسة والأجرأة؛ . ب
 .المجتمعاعتبار الفرد عنصرا هامشيا داخل  . ت
 .تكريس مبدأ العمل والتفكير بالنيابة . ث

وبه، آن الأوان لإخراج العقل العربي، والشخصية العربية من صفاتها التقليدية إلى مجال التفكير النقدي والحرية، وهما 
 .عاملان وجب جعلهما اللبنة الأساس لأي مشروع نهضوي

  :قائمة المراجع
 .القرآن الكريم



 

172 

 

 .، مركز دراسات الوحدة العربية، لبنان2، إصلاح العقل في الفلسفة العربية، ط 6881أبو يعرب المرزوقي،  .6
 .عة، الهيئة المصرية العامة للكتابب، العقل والمعايير، ترجمة نظمي لوقا، بدون ط6818أندريه لالاند،  .2
 .لبنان -ي، مركز الإنماء القوم2إيمانويل كانط، بدون تاريخ، نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، ط .1
 .الدارالبيضاء -، المركز الثقافي العربي1، اغتيال العقل، ط2111برهان غليون،  .1
 .، دار توبقال للنشر، الدارالبيضاء1، الرمز والسلطة، ترجمة عبد السلام بنعبد العالي، ط2111بيير بورديو،  .1
 .الإسكندرية -للتأليف والنشر، علم الاجتماع الإنمائي، البيئة المصرية العامة 6816تباري محمد إسماعيل،  .1
 .، دار الساقي، بيروت6، إشكاليات العقل العربي، ط6889جورج طرابيشي،  .1
 .، منشورات دار مكتبة الحياة، بيرروت2، المدرسة والمجتمع، ترجمة أحمد حسن الرحيم، ط6819جون ديوي،  .9
 .، دار كنعان، دمشق6، أزمة العقل العربي، ط6881حامد خليل،  .8
 .المناظرة، حوار تلفزي: ي، أزمة العقل العربيسعد الرميح .61
 .، مطبعة الكويت61، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 6811سيد محمد مرتضى الحسين الزيدي،  .66
 .الشيخ بشر الفقيه، بدون تاريخ، الخطاب الفلسفي العربي الإسلامي المعاصر، أطروحة دكتوراه، منشورات دار الهادي .62
 .، المركز الثقافي العربي، الدارالبيضاء2العمل الديني وتجديد العقل، ط، 6881طه عبد الرحمن،  .61
 .، دار القلم، دمشق6، تجديد الوعي، ط2111عبد الكريم بكار،  .61
 .، المركز الثقافي العربي، الداراليضاء1، مفهوم العقل، ط2162عبد الله العروي،  .61
 .، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت6نمية المجتمع العربي، ط، التربية والتنوير في ت2111عبد الله عبد الدائم واخرون،  .61
 .، أزمة الفكر العربي وأسئلة الميتافيزيقا، إفريقيا الشرق، الدارالبيضاء2161عزيز حدادي،  .61
 .، دار كوفان، لندن2، مهزلة العقل البشري، ط6881علي الوردي،  .69
 .عة، دار القدس، بيروت، مقام العقل عند العرب، دون طب2112قدري حافظ طوقان،  .68
 .، دار الساقي، بيروت6، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ترجمة هاشم صالح، ط6886محمد أركون،  .21
 .، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت2، العرب والتربية والحضارة، ط6891محمد جواد رضا،  .26
 .، دار النشر المغربية، الدارالبيضاء6نا، ط، من أجل رؤية تقدمية لبعض مشكلات6811محمد عابد الجابري،  .22
   .، دار الطليعة بيروت6، تكوين العقل العربي، ط6891محمد عابد الجابري،  .21
 .، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت1، الخطاب العربي المعاصر، ط6881محمد عابد الجابري،  .21
 .اته المعاصرة، دار المعرفة الجامعة، الإسكندرية، تاريخ النظرية في علم الاجتماع واتجاه6891محمد عاطف غيث،  .21
 .بيروت-، نقد العقل الغربي، دون طبعة، مركز الإنماء القومي6881مطاع صفدي،  .21
 .، المركز الثقافي العربي، الدارالبيضاء1، الخطاب والتأويل، ط2119نصر حامد أبو زيد،  .21

 
 

 

 

 

 

 

 



 

173 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 هل ثمّة حداثة إستطيقية في الثقافة العربية؟ العـنـوان باللغة العربية

Is there an authentic modernity in Arab culture? 

 

 

 هيبة المسعودي
 messaoudi_hiba@hotmail.fr، (تونس)جامعة تونس المنار1

 
 :صملخ

مثلّت الحداثة مجال اشتراك بين مجالات متباينة، فيغدو الحديث عن حداثة تقنية وحداثة فكرية وأخرى جمالية ممكنا دون أن  
وقد خيّرنا التعمّق في الحداثة الاستطيقية أو الجمالية وفق . نغفل عن سمات مميزةّ تعُيدنا في كل مرةّ إلى الحداثة في شموليتها

باعتبارها ضربا مخصوصا وطريفا في آن، تدبرّ بودلير أمر انبثاقها الأوّل لتدل على معان بعينها لعل أهمها استضافة لغة الضاد 
القطع مع الكلاسيكية والأكاديمية والتأسيس لضرب من الاستقلالية عن السياسة والدين خاصة، والتثبّث بالمسار التحرّري 

أمّا الحداثة الجمالية في الثقافة العربية . ذات الفنان والاعتناء برؤيته الخاصة للإبداع الفنّي في شيء من قتل الميميزيس وتدشين
ضرورة رسم خارطة حداثية للفنون لنعثّر على تجارب و متفرّدة مع الاقرار بعدم الانتهاء  فبقيت بين شدّ تأخر الحداثة في ديارنا وجذب 

 .من رسم خارطة واضحة للحداثة في ثقافتنا

 
 الحداثة الجمالية، الاستقلالية، التحرّر الإبداعي، التنوير: ةالدالكلمات ال

Abstract:  Modernity represents a field uniting a large variant of disciplines which are 

interactively linked. The deepening knowledge about technical, intellectual, and aesthetic 

modernity becomes easier with focusing the sight on the notion of modernity in its global 

sense. We thus focus keen eye attention on the paradox of aesthetic modernity. This paper 

suggests that do not fall into imitation, is the key to liberate the artist's eyesight and 

guarantee his identity. 

The modernity, in Arab culture, remained poorly discussed despite the necessity of 

drawing a modernist map of the arts. 

Keywords:  aesthetic modernity, independence, creative liberation, enlightenment 

 



 

174 

 

 

 :المتن
 

  : مقدمة

الكثيف، وصل حدّ اعتبار الرومانسية ( 0771/0380)الرومانسي قد كان محلّ نقد هيغل إنّ الفنّ      
عن التطلعات الروحية للأفراد وهي حسبه آخر أشكال الفنّ بعد الرمزية  الألمانية عاجزة عن التعبير

نحطا  الفّّي لأنه يتأوّل تاريخ الفنّ وفق ثلاثة أشكال لا غير، إنّ هذا الوهن الجمالي والا iوالكلاسيكية
يحيلّا إلى مّعرجين على قدر حادّ من التضاد، إمّا أنّ الفنّ قد  iiجماليةالذي دلّل عليه صاحب كتاب 

وصل إلى حتفه وشارف على الّهاية وهو ما صار يّاقش في الجماليات الحديثة تحت اسم أطروحة 
قطع مع السائد نحو تأسيس حديث موت الفنّ، وإمّا نهاية الأشكال الفّية الثلاثة وولادة رسم مغاير ي

وهو المّعرج الذي انتصر له مارك جيمّيز . للاستطيقا وفق ما تدبّر شارل بودلير أمر مفهوم الحداثة
إنّ قرنا من الزمن ما يفصل نهاية الرومانسية الألمانية وبداية الفنّ " وقد كتب ماالجمالية؟في كتابه 
يكون الأمر بيّن بولادة الحداثة الاستطيقية رفضا هاهّا ( 817ص ،2112مارك جيمّيز،" )الحديث

للّهاية والموت وتكذيبا لكل السجلات التي راهّت على نهاية الفنّ، كرؤية من رؤى العالم الأكثر 
قدما، لذلك حريّ بّا التساؤل ماهي ملامح هذه الحداثة المخصوصة التي خصّت بفعل تحديث الفّون 

ع ما سبقها لتؤثث براديغم مغاير؟ وهل واكب العرب الحداثة والجماليات؟ و كيف مثّلت قطيعة م
 الاستطيقية؟ أي هل ثمّة حداثة في الجماليات العربية؟

 انبثاق الحداثة الاستطيقية والبحث عن الاستقلالية :أولا

نجانب الصواب اذ ما اعتبرنا الحداثة مفهوما واضحا من حيث تاريخ   لزام عليّا بداية التّويه إنّّا
عاثه أو مسارته، فهو مفهوم يحكمه الغموض ويسيطر عليه الخفقان واللّبس، ولعل أول مواطن انب

حداثة فلسفية وحداثة : اللّبس التي يكتسبها أنّّا إزاء حداثة في صيغة الجمع، أي حداثات تتفصل إلى
ا الاشتغال فثمّة تقسيمات مجالية وأخرى في ذات التخصص، غير أنّّا خيّرن... علمية وحداثة أدبية 

على الحداثة الاستطيقية أي تلك التي تخص الفنّ بعامة والاستطيقا كفلسفة في الفنّ بخاصة دون 
ويبدو أن ذات المفهوم ثّاو على تقسيمات جغرافية قد تفضي إلى  التغافل عن بعض الروابط الممكّة

أو الثقافة العربية  تفرقة هووية فّتحدث عن حداثة استطيقية غربية وأخرى تخصّ الفّون العربية
 .خاصة وأن الحداثة لا تحدث بّفس الطريقة في الثقافات كلّها



 

175 

 

ههّا لا تعّيّا الحداثة ككل وسجلاتها التي لا تّتهي إلا ما تقاطع مع ما يعرف بالحداثة الاستطيقية 
هيّن في أو الجمالية كما يحلو للغة الضاد ترجمتها، إنّ نشأة الحداثة الاستطيقية لم تكن بالأمر ال

تاريخ الفنّ، فقد استلزم قرنا من الزمن من التعثّر وتخليص الفنّ من شرّ الموت والّهاية لتتبلور 
ملامحها واضحة ويقع اجهاض حركات الردّة التي استبسلت الّفوس الماضوية في الدفاع عّها في 

سقوطه في وهاد أي إلى الرسم الرومانسي الذي أثبت هيغل وهّه و " الحّين إلى الماضي"شيء من 
الانحطا ، غير أنّه ضد كل الماضوية والرجعية الفّية ، ثمّة حركات فّية آثرت التحديث والدفاع عن 

 .الحاضر الجمالي تشبثا بقّاعة راسخة أنّ الفنّ لا يمكن له أن يّتهي وما نهايته إلا نهاية الإنسان

على حدّ عبارة ليوتار " سرديات الكبرى ال"فالفنّ في كل الأزمّة له سرديته الخاصة حتى بعد نهاية  
غير أنّ ثمّة شدّ وجذب بين الماضي والحاضر في تاريخه يّتهي بولادة رسم . لذلك لا نهاية تهدّده

وقد انتهى جدل بعد الرومانسية الألمانية . جديد يأخذ رويدا في تحديد معالمه في شيء من القطيعة
إنّ المتجذر الأحمق في عقيدة " عبّر عّها بودلير بقوله بولادة الحداثة الاستطيقية في بوتقة وضعية

الجميل سيفقد صوابه، من دون شكّ، كما أنّ سجين قلعة نسقه المعمية سيجدّف على الحياة وعلى 
فثمّة عسر في انبلاج الحداثة الاستطيقية تجلى في الصراع ( Baudelaire,1992,p237")الطبيعة

رية الإبداع، صراع حُسم بانبثاق مفهوم مغاير للجميل تمردا على التقليدي بين التراث الاستطيقي وح
. الشكل الكلاسيكي والمدافعين عّه ليكتمل براديغم  الفنّ الحديث وندشّن الحداثة الجمالية الغربية

 فماهي  ملامح هذه الحداثة المخصوصة التي انتقت الاستطيقا  مستقرا؟

للشاعر  في نصّ  تبلور لأوّل مرّةوّل لمفهوم الحداثة بعامة، قد حريّ بّا الإشادة أنّ الظهور الأ        
ولعلّه لسبب  0288 "رسام الحياة الحديثة"في مقال  وتحديدا (0320/0387)شارل بودلير الفرنسي

الحداثة هي " حيث يعلن عن تفجرّها في لحظة فارقة، فيكتب" مخترع مفهوم الحداثة"كهذا يعتبره أدرنو
  "والعارض، إنّها نصف الفنّ، أمّا الّصف الآخر فهو الخالد والثابتالانتقالي والعابر 

هاهّا نستشف تلازمات على غاية من الأهمية في مفهوم الحداثة كما قد صاغه بودلير، أولا الحداثة  
. فقد انبلجت كتيمة جمالية ملازمة للفنّ في بدايتها" نصفه"حسبه هي ما يظل في نطاق الفنّ، بل هي

لأم الزين بّشيخه  الفنّ والمقدس نحو إنتماء جمالي للعالمدنا إلى القسم الأول من كتاب وهو ما يعي
وكأنّما الحداثة كانت ( 27، ص2121أمّ الزين بّشيخه،")الحداثة انتماء جمالي إلى العالم"حيث تعتبر

الم في الأصل اختراع فّّي بامتياز، فهي التي انبثقت من نصّ فّّي وظلّت تؤصل الإنسان في ع
ثانيا، مفهوم الحداثة مسكون بالقفز إلى الأمام والانتصار إلى الحاضر ليس الثابت . استطيقي

الرصين، بل ذالك الذي يحمل في جعبته شيئا من التطلّع إلى المستقبل في إحالة إلى التحديث 



 

176 

 

ة ويصّع لّا المستمر الذي لا يستقر على شكل لأنّ كل استقرار يقودنا ضرورة إلى التقليد والكلاسيكي
 .ثوابت في شكل أصّام تمّعّا من التحرّر

فتحي  فقد كتب حولها. لقد انطوت الحداثة الاستطيقية على أمارات بعيّها يمكن أن نتأوّلها وفقها
مفهومة هّا بوصفها نمطا " حرية الذات"إنّ فكرة الحداثة بعامة قد اقترنت بمعّى "المسكيّي ما يلي

" ليقيم ربطا جليّا بين الحداثة و( 81، ص2102المسكيّي،") فه القدماءموجبا من الاستقلال لم يعر 
. والتي تعّي في مقامّا هذا حرية ذات الفّان ونفض غبار الوصاية على الإبداع الفّّي" حرية الذات

فثمّة هاجس التحرّر الذي لا يمكن نكرانه في كل ضروب الحداثة، هي حرية الذات وهوسها للمضي 
من هذا حالات الوهن ووضعيات التكرار والاجترار المعيق للتجديد، لأنّ الحداثة قدما تخلصا من 

، المّطلق لحظة حاسمة وأمارة مفصلية يتبلور فيها الصراع بين الحاضر والماضي، والقديم والحديث
 .إضافة إلى السعي إلى نفض كل أشكال الوصاية على الفنّ بعامّة والفّان بخاصّة

" هذه السمّة بقوله فتحي المسكيّي أوضح قدعلى حركة فرض الاستقلال الفّّي و إذن الحداثة قائمة  
إنّ استقلالية الفنّ . إنّها مشروع إرساء الّشا  الفّّي بوصفه ميدانا مستقلا عن العلم والدين والسياسة

بمعّى أنّها استقلالية قد ( 81، ص2102المسكيّي،)"هي العلامة الطوبيقية الفارقة على حداثته
رجمت خاصة في لفض الإملاءات الديّية والسياسية كما تجلت في فنّ الّهضة مع ميكيلانجيلو ت

استقلالية كان قد أكد  .حيث كانت جلّ أعماله تحت وصاية الكّيسة( 0287_0772)بوناروتي 
تحيلّا استقلالية " بقوله الاتجاهات والرهانات. الجمالية المعاصرةعليها مارك جيمّيز في كتاب 

بعدما أن تحرّر هذا الأخير  03مالية إلى المكانة التي حققها التفكير في  مجال الفنّ في القرن الج
غير أنّ أم الزين بّشيخه فترى الحداثة ( 27، ص2102جيمّيز،" )من سيطرة اللاهوت والميتافزيقا

الزين أم ") مّطقة الإبداع من الميميزيس ومن قواعد الأكاديميين والكلاسيكيين معا"انعتاق 
علما وأنّ الأكاديمية هّا تعّي الالتزام بالقواعد والقوانين التزاما حرفيا ( 70، ص2121بّشيخه،

فثمّة قبل الحداثة قواعد ما قبلية تكبّل حرية الإبداع وتطمس ذات الفّان، كان . ومحاكاة طبق الأصل
 .للحداثة التي خصّت الفّون السبق في تحطيم أصّامها الخاوية

لحداثة على معارك تخصّ الفّان وانتهت بتحريره من عبودية السياسي والديّي معا، وثّقها لقد قامت ا
وهو لا . لا يقوم الفّان إلا نفسه، إنّه لا يعد القرون الآتية إلا بأعماله الخاصة" بودلير بّفسه في قوله
" وقد كان ملكا وكاهّا وربّا لّفسه ويموت من دون أحفاد، يكفل سوى نفسه،

Baudelaire,1992,p23) ) لقد تخلّص الفّان من الأعباء التي تكبله وتجعل إبداعه متحررا من
الشرو  الماقبلية للإبداع، أي تلك القوالب الجاهزة التي تُفرض على الفنّ وعليه التكيّف معها 



 

177 

 

فثمّة مطلب أساسي ارتكزت عليه . والرضوخ تحت وطأتها مهما كانت مجحفة في حق الإبداع الفّي
اثة، إنّه مطلب الحرية لم يعد الفّان مرغما على التقيد بالثوابت الجميل الفّّي، بل اكتسب حرية الحد

اختيار مضمون وشكل ابداعه وقد  اعتبر مارك جيمّيز  في هذا الخصوص أنّ شارل بودلير لم يكن 
أزهار " مؤسسا لمفهوم الحداثة فقط، بل  سعى إلى تطبيقها في شعره خاصة ديوانه الأكثر شهرة

 .0327"الشرّ 

ههّا نكتشف خاصية جامعة لا محيد عّها في الحداثة الاستطيقية، لقد انبّت على مفهوم القطيعة 
ضربا لكل استمرارية ممكّة في التاريخ، لم يعد تاريخ الفنّ قائما على التواصل الخطي بل تحكمه 

بودلير فكتب " مخترع الحداثة"تجاوزات وثورات وقطائع وقد تأوّل جيمّيز هذه الخاصية في كتابات 
يعود إلى إحساسه الشديد بالقطائع تحديدا، قطيعة مع التوافقات الأكاديمية، مع البرجوازية الكبيرة "

، 2112جيمّيز،")التجارية مع السلطة الاقتصادية والسياسية التي تبغي الّظام الجمالي للّظام القائم
ولوجيا الفنّ نتالي هّيش على تاريخ الفنّ المبّي وفي سياق مماثل تدافع الباحثة في سوسي( 801ص

على القطائع في علاقة بمفهوم علمي أكثر جذرية في تاريخ الثورات العلمية وقع استضافته في تاريخ 
استضافة  مفهوم  براديغم الفنّ المعاصر وبنية الثورات الفنيةفي كتابها  لقد عمدت نتالي هّيش. الفنّ 

لترصد لّا ثلاثة براديغمات كبرى في تاريخ الفنّ، هي البراديغم الكلاسيكي،  البراديغم إلى الاستطيقا
أمّا القطيعة فهي مبثوثة بين ( Heinich Nathalie,2014)والبراديغم الحديث، والبراديغم المعاصر

مع ما  كل البراديغمات لأنّه ثمّة دوما الطابع الانتقالي والعابر، فلا انبثاق لبراديغم مغاير إلا والقطيعة
سبقه حاضرة حضور الالزام لترسم بّية الثورة الفّية حيث أنّ كل حركات التحديث تجد في البداية 

التّاغمات الجديدة ومن الحيوية " المصعوقة لانفجار عالم من"مقاومة قوية من الّفوس
اع قبله لأنّ الثورة الفّيّة  تفجّر قوي يلهب ما قيّد حرية الابد( 817،ص2112جيمّيز،")المجهولة

والحداثة الاستطيقية لا تشذّ عن هذه التوصيف، ففي الفّون التشكيلية تفجّرت الانطباعية خروجا عن 
مألوف الرسم المقيد بالأماكن المغلقة من مرسم وورشات مخصصة للفن التشكيلي لتعانق انفتاح 

كاديمية الكلاسيكية لقد ضاق الفّان الانطباعي ضرعا من المعايير والقواعد الأ. الطبيعة ورحابتها
إضافة إلى شعوره بالرغبة في تجديد مواضيع اللوحة التشكيلية التي بقيت لوقت طويل سجيّة 

زد على ذلك عوائق المحاكاة التي تعّي في معّاها الأكثر كلاسيكية، . المواضيع الديّية والتاريخية
. خ ذاك الّموذج بأدّق تفاصيلهالتقليد الآلي لّموذج أصلي وعبقرية الفّان تبرز في قدرته على نس

لذلك كانت الحداثة التشكيلية تمسّك الفّان بالتعبير عن انطباعاته الخاصة التي تعبّر عن أحاسيسه 
ههّا نستشف حضورا قويا لذات الفّان التي كانت مهمشة فيما سبق ترضخ تحت نيْر . تجاه الطبيعة



 

178 

 

فّية قد برز في أعمال الفّان الفرنسي كلود فهذا الحضور الكثيف للذات ال. الاملاءات المتواترة
 .مونييه

 
 "انطباع شروق الشمس"لوحة  

غير أنّ الفنّ الحديث لم يقتصر على الانطباعية، لقد كانت البداية لتتالى المدارس الفّية في تهافت 
فانبلجت المدرسة الوحشية . قوي على التحرّر من الّزعة الأكاديمية والتأسيس للذات المبدعة

غير أنّ هذه الحداثة التي نحن بصدد الاشتغال عليها انحصرت في تواريخ  .والمستقبلية والواقعية
غربية ومدارس وتيارات فّية غربية ممّا حدا بّا إلى التساؤل هل نحن معّيون بهذا الضرب 

 المخصوص من الحداثة؟ وإذ كان الأمر كذلك، فهل يصح الحديث عن حداثة استطيقية عربية؟

.  

 هل ثمةّ حداثة جمالية عربية؟: نياثا

على حدّ " صراع هووي "إنّ البحث عن حداثة استطيقية عربية يرجّ السؤال الفلسفي وقد يلقي به في  
العبارة الرشيقة لأمّ الزين بّشيخه من جهة، باعتبار أنّ الفلسفة تستلّ من دون الكل لغة كونية في 

إلى لغة الضاد من جهة أخرى، فيصبح المبحث حول مواجهة مباحثها، ويستلزم ترجمة الاستطيقا 
الحداثة الجمالية في الثقافية العربية، غير أن لا أحد بوسعه نكران البون الشاسع بين تاريخ الحداثة 
برمّتها كما قد انبعثت في العالم وما لحقّا نحن مّها بعد ردح غير يسير من الزمن، فالحديث عن 

ص الهوية من جهة واحراجا فلسفيا من جهة ثانية لأنّ الفلسفة كانت العرب والغرب يستبطن تفرقة تخ
أن تكون عربيا معّاه "ولا تزال أسئلة طليقة تّأى عن التجذبات الاقصائية، فكما تكتب أم الزين يّشيخه



 

179 

 

، غير أنّ التزام الفلسفة تجاه الحقيقة (2120أم الزين بّشيخه،") أيضا أن تكون قادرا على الكونية
ولعلّ البحث عن . يعتبر أقوى، لذلك قد تزجّ بّا بعض الإشكاليات في غمار السؤال الهووي والّقد 

 .نصيب الثقافة العربية من الحداثة بعامّة والحداثة الجمالية بخاصة أكثر الأسئلة  أكثر عمقا وإحراجا

إنّ " 2121ة الصادر سّ الفنّ والمقدس نحو إنتماء جمالي للعالمتكتب أمّ الزين بّشيخه في كتابه 
وهو إقرار نستشف ( 82، ص2121أم الزين بّشيخه، ")معارك الحداثة لا تزال ضرورية في ثقافتّا

مّه هوة لا بأس بها بين ثقافات ولجت إلى أسئلة فكرية تُحسب على ما بعد الحداثة وثقافات لاتزال 
" نقد الحداثةفي كتابه  ألان توران ههّا كان عليّا إعادة سؤال. تصارع من أجل إرساء حداثة فكرية

قارب الحداثة يحملّا جميعا يبقى فقط أن نعرف هل نحن ملاحون أم مسافرون يحملون 
وكأنّما الحداثة جرفت الجميع غير أنّ البون يكمن بين من أرسى ( 271، ص0227توران،")أمتعة

دة، وبين من حداثة حقيقية، انبثقت من صراع فكري ورحلة تحرّر صارمة قد رسمت حقبة فكرية جدي
 فالكل لا يّفك عن ترديد هذا الشعار. وجد نفسه محمولا بتيار لم يساهم حتى باقتدار التجديف فيه

إنّ الثقافة العربية في أوطانّا لاتزال بحاجة إلى المكوث ضمن أفق الحداثة التي لم تصل إلى "
( 82، ص2121شيخه، أمّ الزين بّ")أوطانّا إلا في صياغة علمية وتكّولوجية على وجه الخصوص

فهي ضبابية تلف الحداثة العربية في شمولتها، ليبقى السؤال قائما فيما يخصّ الفّون،  فهل نحن 
نملك حداثة خاصة بّا، أي حداثة لا تشبه هوية أخرى أم كل ما يربطّا بمفهوم الحداثة هو من قبيل 

 غربي؟الاستضافة السلبية والاستهلاك اللاواعي أو الاجترار للتاريخ ال

ملاحظات حول السؤال عن الحداثة "تتساؤل أمّ الزين بّشيخه بدورها في مداخلة بعّوان 
ماذا نقصد؟ وهل يمكن للأسئلة أن ": عربيا"ما يحرجّا في هذا العّوان هوعبارة "  "عربيا"الجمالية

سلطة  تكون قومية أم أنّ كل هوية ثابتة هي معبد قديم مضاد للفلسفة بما هي تحرير للعقول من
ههّا يمكن الوقوف على استّتاجات أولية أنّ الحداثة لا تبدو ( 2120أمّ الزين بّشيخه،")الكهّة

فثمّة شد وجذب بين الماضي والحاضر . متزامّة في كل الثقافات ولا هي متماثلة في كل الحضارات
لا "ا أم الزين بّشيخهوانبثاق حركات التّوير لا تسير على ذات الوتيرة ولا بّفس الطريقة لذلك تسرّ لّ

، فحركات التّوير بدت (2120أم الزين بّشيخه،")نتكلم عن الحداثة بّفس الطريقة في كل مكان
أن "متعثرة في أوطانّا إلى حدود أنّّا مازلّا لم نحسم في أمرها وبقيت معاركها ذات راهّية حارقة 



 

180 

 

أمّ الزين ") لعقل في ثقافتكتكون قادرا على الحداثة معّاه أن تتجرأ على إعادة رسم خريطة ا
أي الإيمان باقتدار العقل على نحت دروب مخالفة لدروب الماضي يّدرج ضمن (  ،2120بّشيخه،

الدربة على فعل التحديث وتأسيس لفعل التحرر، وقد أوجزنا الحداثة في التحرر والاستقلالية عن 
ل جدّة جمالية لا تطأ ثقافتها إلا على السياسة والدين، فهل تدرب العرب على التجديد في الفّون؟ أم ك

 سبيل المحاكاة أي استضافة لحداثة غربية؟ هل ثمّة تحديث أو رسم لخارطة جمالية في فّونها؟ 

لزام عليّا في هذا المستوى الإيمان  بالدعوة التي يطلقها جلّ المفكرين العرب وقد تلخصّت تقريبا في 
مة إلى مّطق إنتاج شكل جديد من الانتماء الإيجابي إلى يّبغي أن نمرّ من مّطق الخصو  "هذا القول

فّحن ما لم نحدث رجّة عميقة في ثقافتّا الجمالية نبقى خارج ( 2120أمّ الزين بّشيخه،) ".العالم
العالم أي لا يحق لّا الانخرا  في الحركة الدؤوبة للحياة الثقافية العالمية، لذلك نحن مطالبون 

المعركة المطروحة عليّا حاليا هي ف "الحداثة المغاير ج أشكال جديدة منإنتا  بالانخرا  بقوة في
أمّ الزين " )كيف نخترع انتماءا جماليا إلى العالم أي إيجابي وتجديدي وخلّاق؟: التالية 
 (.2120بّشيخه،

ة حتى لا نجانب الريبية ونبخس بعض التجارب الفّية حقها، فقد تبايّت الحداثة الجمالية في الثقاف  
العربية دون أن نركز على حركات المحاكاة أو الاستهلاك المبتذل للحداثة الغربية، فقد شذّت الكثير 
من التيارات أو الأسماء لتدشّن جزء من الحداثة التي تخصّّا سواء كان الأمر يتعلّق بالأشكال الفنّ 

بديلة ورواية مضادة  موسيقى الكلاسيكية من شعر ورواية أو فّون مستحدثة من ضروب الايقاعات و
 .وشعر حر ومسرح ما بعد الدراما

فثمّة من راهن على الفنّ في المعارك التّويرية وجعل مّه مطية لمقاومة الارتداد إلى الوراء ضدا لكل 
وفي الحقيقة إنّ البراديغم الإستطيقي الجديد هو قيد الحدوث في أفق هذه "أشكال الماضوية القاحلة 

افية العالمية التي اتخذت من الإبداع تعبيرتها الحاسمة، وإنّ حداثة جمالية بصدد الثورة الفّية والثق
 (2120بّشيخه،" )التشكّل عربيا في كل أشكال التجريب الفّية

 :خاتمة



 

181 

 

لقد كانت الحداثة الاستطيقية معركة تّوير وحركة تحرّر عميقة للفّون، حيث قامت على الاستقلالية  
من حرية الإبداع ودرء التبعية والوصاية سواء كانت سياسية أو ديّية حال وبّاء ذات الفّان في شيء 

فنّ الّهضة، غير أنّ معارك الحداثة كانت متعثّرة في الثقافة العربية بعامّة و في الفّون بخاصّة حيث 
غدا الحديث عن حداثة جمالية لا يكون إلا في حالات بعيّها أو تجارب فّيّة اتخذت من الفنّ مطية 

الحداثة الجمالية في ثقافتّا قيد الحدوث، مازالت تخوض معارك التحرر " قاومة للارتداد لّخلص أنلم
 . من الوصاية والتبعية

 

                                                           
i
: تاريخ الفنّ إلى ثلاثة أشكال متبايّة الرمزية والكلاسيكية والرومانسية، لكل شكل خصائصه ومميزاته  هيغل قسّم   

في هذا الشكل . تمثّل في الفنّ الشرقي والمصري الذي كان دوما محلّ إعجاب الفلاسفة المشتغلين على الفنّ فالرمزية ت
الرمز هّا ليس بمعّاه المألوف لديّا،أي الرمز في معان ودلالات جمالية في "يشير الأثر الفّّي إلى الفكرة كرمز و

، أمّا الكلاسيكية فتتجسّد أساسا في الفنّ الإغريقي حيث "ةالحياة، بل الرمزية هّا تعّي وضع الرمز في مقابل الفكر 
يستوعب العقل الإنساني الفكرة  التي افترضها الفنّ الرمزي في العمارة ويحاول أن "يتوازى الشكل مع المضمون أين 

ّون القرن متجسّدة في فّون القرون الوسطى المسيحية وف الرومانسية لتكون  وبقيت آخر مراحل الفنّ ." يتطابق معها
في هذه المرحلة انسحبت الروح إلى الداخل وتباعدت عن المادة . "التاسع عشر، أين اندثر الشكل لفائدة المضمون 

ونشأ تّاقض بين المضمون والشكل، كما حدث في الفنّ الرمزي، وإنْ كان التّاقض في هذه المرحلة ناتجا عن تسامي 
إنّ الشكل الرومانسي يمكن التدليل عليه باندثار الصورة أو ." روحانيّا الروح وانتصارها على المادة، فأصبح المضمون 

 .وحسب المدونة الهيغلية الفنّ قائم على التثليث أي ثلاثة مراحل لاغير. الشكل عموما والانتصار للفكرة
ii
تاب نعثر على وفي ذات الك. وجهة الباحثين عن الطرح الهيغلي في الفنّ  0382عام  الذي نُشر جمالية يعدّ كتاب  

 لحظتين متباعدتين نسبيا، عّد ستطيقيةفي الّظريات الا تداول الآنفيلامس معّى الّهاية كما يُ  أطروحة موت الفنّ ،
وفنّ  ،بين فنّ عصره  حيّما يتوخى أسلوب المقارنة لاستيضاح البون العميق فكانت اللحظة الأولى في مقدمة الكتاب،

بيْن ما كان عليه الفنّ وماهو كائن في  احاد امقارنة أفرزت بون ،العصر الوسيط وفنّ  ،مصر القديمة وبلاد اليونان
ستياء هيغليا ملحوظا، لما رأى فيه من تقهقر متواصل للقيمة الجماليّة من اأحدث  فرق الهذا  .جماليةحاضر كتاب 

 فالفنّ حسبه ."لعات الروحيّة للأفرادأنّ فنّ عصره لم يعد يستجيب للتط" مفاده اموقف وقد اتّخذ لحظة تاريخية إلى أخرى،
وهو استياء يمكن أن نفهم مبرراته حيث لا مجال للمقارنة بين فنّ . التعالي الذي كان عليهو ه المطلقة تفقد قيم قد

أي فكرة  إلى الفكرة عيّها يعودالقدماء وفنّ عصر هيغل وحتى عصرنا، غير أنّ هيغل لم يكتفِ بالمقارنة لذلك 
هذا  في الفصل الثالث من القسم الثاني فأورد. لا تخصّ هذه المرّة الفنّ في شموليته، بل الفنّ الرومانسيالّهاية، لكن 

معلّا بذلك عن نهاية  ."لقد وصلّا إلى نهاية الفنّ الرومانسي من الجانب الذي تمّ تبيين ذلك في المدّة الأخيرة"الإقرار
 .مانسية الألمانيةفنّ عصره كشكل مخصوص، متمثّلا في المدرسة الرو 

 



 

182 

 

                                                                                                                                                                              

 
 
 

 :قائمة المراجع والمصادر

 :بالعربية

، الفنّ والمقدس نحو انتماء جمالي للعالم، مؤسسة مؤمّون بلا حدود، 2121بّشيخه، أم الزين، _
 .تونس

، المعهد 8/8/2120، ملاحظات حول السؤال عن الحداثة الجمالية عربيا،2120بّشيخه، أم الزين،_
 .ية بتونس، تونسالعالي للعلوم الإنسان

 .القاهرةنقد الحداثة، ترجمة أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، ، 0227،، آلانتوران -

 .، ماالجمالية؟، ترجمة شربل داغر، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت2112جيميّيز، مارك، _ 

ل بومّير، مّشورات ، الجمالية المعاصرة الاتجاهات والرهانات، ترجمة كما2102جيميّيز، مارك، _
 . ضفاف، دار الأمان، مّشورات الاختلاف، بيروت، الربا ، الجزائر

لماذا الشعراء في  أو الاستطيقيةكانط والحداثة . كوجيطو الحواس" ،2102، فتحي ،المسكيّي -
رهانات، لبّان، نظريات، تجارب، . في الكتاب الجماعي مؤانسات في الجماليات عصر التّوير؟
 .فافمّشورات ض

 :بالفرنسية

- Baudelaire, Charles, 1992 ,Critique d’art, suivi de critique musicale,  

Gallimard, Paris 

_ Heinich , Nathalie, 2014, Le paradigme de l’art contemporain. Structures 

d’une révolution  artistiques, Gallimard, Paris. 

 

 

 

 



 

183 

 

                                                                                                                                                                              

 

 :حول  الملتقى الدولي الأول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 النظرية الائتمانية عند طه عبد الرحمن

The Ethic Theory of TAHA ABDURRAHMAN 

 * 1حسين شنينة. د
 ركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة، الأغواط، الجزائرم1

  2 انيبلخير عمر . د
 ركز البحث في العلوم الإسلامية والحضارة، الأغواط، الجزائرم2

 
 : ملخص

عادها تعالج هذه الورقة البحثية موضوعا مهما، يتعلق بالمشروع الفكري والفلسفي لدى الدكتور طه عبد الرحمن، وهو عن النظرية الائتمانية وأب
حاولنا أن نقف على أهم معالمها وأسسها، مبرزين بعض خصائصها ومميزاتها، كما أشرنا إلى الفكرية والمعرفية في المشروع الإسلامي المعاصر، حيث 

أعمق  مقتضياتها في العصر الحاضر؛ وذلك ابتغاء بيان أصولها ومعانيها، وكذا معرفة أدواتها وآلياتها المنهجية والتحليلية، وهذا من أجل فهم
 .لانعكاساتها على جوانب الحياة المختلفة

 .الائتمانية، طه عبد الرحمن، الدين، المعرفة، المبادئ : الدالةمات كلال
Abstract:  

This research paper deals with an important topic related to the intellectual and philosophical 

project of Dr. TAHA ABDURRAHMAN, which is about the Ethic theory and its intellectual and 

knowledge effects in the contemporary Islamic project.  This is in order to identify its most 

important features and foundations, as well as we represents some of its characteristics and 

advantages, as I mentioned its requirements in the current era, and This is in order to explain its 

origins and meanings, as well as to know its methodological and analytical tools and mechanisms, 

and this is in order to gain a deeper understanding of its repercussions on various aspects of life. 

Keywords: ethics, theory, religion, knowledge, rules. 

 

 

 

 
 omranibelkheir@gmail.com: ، الايميلبلخير عمراني.د: المؤلف المرسل )*(

 

 
 

mailto:omranibelkheir@gmail.com


 

184 

 

                                                                                                                                                                              

 
  : مقدمة

هم بإحسان إلى يوم الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبع
 :الدين؛ أما بعد

، وهي تتعلق "النظرية الائتمانية عند طه عبد الرحمن"فهذه جملة مختصرة مفيدة حول ما يعرف اليوم في الساحة الفكرية بـ
نظرية بطريقة معالجته للكثير من القضايا المحورية المعروضة في مشروعه الفكري والفلسفي، حاولنا من خلالها عرض أهم معالم ال

 .الائتمانية، مع بيان أهميتها وأثرها في الواقع الفكري المعاصر 
 :إشكالية البحث

ما حقيقة النظرية : يدور هذا البحث حول سؤال محوري يتعلق بالتراث الفكري والفلسفي لدى الدكتور طه عبد الرحمن، وهو
 .وى هذه الفلسفة في المشروع الإسلامي المعاصر؟ الائتمانية في الفكر الطهائي؟ وما هي أهم مبادئها وخصائصها؟ وما جد

 :محاور البحث
 :للإجابة عن الإشكالية السابقة قسمنا البحث في شكل محاور مهمة، كالآتي

 .مقدمة 
 .مفهوم الفلسفة الائتمانية عند طه عبد الرحمن : المحور الأول
 .مبادئ النظرية الائتمانية : المحور الثاني
 .النظرية الائتمانية  خصائص: المحور الثالث
 .مقتضيات النظرية الائتمانية : المحور الرابع

 .خاتمة 
 

 مفهوم الفلسفة الائتمانية عند طه عبد الرحمن :أولا
قبل أن نتحدث عن دعوى الائتمانية ومفهومها لغة واصطلاحا، لابد أن نعرج قليلا على صاحب النظرية؛ وهو فيلسوف 

 :ن المغربي، كالآتيالائتمان الدكتور طه عبد الرحم
 :التعريف بالباحث طه عبد الرحمن 1.1

دينة بم م6811 سنةولد ، "فقيه الفلسفة"أو " فيلسوف الأخلاق"يلقب بـمعروف فيلسوف ومفكر مغربي طه عبد الرحمن  
عدادية والثانوية انتقل بعدها إلى الدار البيضاء وأكمل دراسته الإب، حيث تلقى فيها تعليمه الابتدائي، ثم الجديدة بالمغر 

 .فيها



 

185 

 

                                                                                                                                                                              

حصل في جامعة محمد الخامس بالرباط على إجازة في شعبة الفلسفة، ثم سافر إلى فرنسا لاستكمال دراسته في جامعة  
رجع  ، ثم اللغة والفلسفة"في موضوع  6812السوربون، وحصل على إجازة ثانية في الفلسفة ثم دكتوراه السلك الثالث عام 

 6891جامعة محمد الخامس بالرباط يدرّس المنطق وفلسفة اللغة، وحصل على دكتوراه الدولة عام  إلى المغرب أستاذا في
 ".رسالة في الاستدلال الحجاجي والطبيعي ونماذجه"بأطروحة تحت عنوان 
منها ؛ نذكر تنوعت موضوعاتها بين المنطق والفلسفة وتجديد العقل ونقد الحداثةتزيد عن عشرين كتابا، ألف كتبا عديدة 

، "الدهرانية بؤس"وكتاب  ،"القيم تعددية"وكتاب  ،"العقلي التكوثر أو والميزان اللسان"وكتاب  ،"الفلسفة فقه كتاب: "مثلا
 سؤال"وكتاب  ،"العمل سؤال"وكتاب  ،"الحداثة روح"وكتاب  ،"الدين روح"وكتاب  ،"الدهرانية بعد ما شرود"وكتاب 
 .إلخ ..." ثغور المرابطة"ب وكتا ،"الحياء دين"وكتاب  ،"الأخلاق

ولهذا يعد الدكتور طه عبد الرحمن واحدا من أبرز المفكرين العرب في العقود الأخيرة الماضية، إلى جانب محمد عمارة وطه جابر  
 جائزة المغرب للكتاب: على جوائز عديدة، منها، حيث حصل ...العلواني وعبد الله العروي ومحمد عابد الجابري ومحمد أركون

، وجائزة محمد السادس للفكر والدراسات الإسلامية م2111، وجائزة الإسيسكو في الفكر الإسلامي والفلسفة عام (مرتين)
  . 2161عام 
 :الائتمان والائتمانية عند طه عبد الرحمن 2.1

وفلسفية كبيرة، تؤهله  ذلك أنه يتمتع بثروة لغوية من المعروف عن الدكتور طه عبد الرحمن أنه يختار مصطلحاته بشكل دقيق،
للغوص في استعمال الألفاظ والمعاني المناسبة لأي موضوع، كما أنه شديد التعلق بالتراث الإسلامي والعربي الذي عرف 

 " .الائتمان"خاصته وفاذّته؛ وهذا ما سيتضح للقارئ في اختياره لمصطلح 
 :  الائتمان لغة 1.2.1

من فن الاشتقاق في اللغة العربية، الذي يحدد أصول مدلولات " الائتمان"مفهوم ينطلق الدكتور طه عبد الرحمن في تحديد 
أي طلب منه أن يرعاه، والرعي " استرعاه: "يرجع إلى معنيين، أحدهما" الائتمان"الاستعمالات اللغوية، حيث يرى أن لفظ 

طه عبد ) ظ إلى حين رده إلى المستحفِظترك عنده وديعة، والوديعة هي كل شيء محفو : أي" استودعه: "هو التعهد، والثاني
يدور على الالتزام " الاستيداع"؛ فالاسترعاء يدور على الالتزام برعي شيء مخصوص؛ بينما (626، ص 2169الرحمن، 

 .  بحفظ شيء مخصوص 
، "عناية بالشيءالرعي الذي يفيد ال"وعلى هذا الأساس فإن الائتمان ينقسم إلى نوعين، أولهما ائتمان استرعائي، أي بمعنى 

، الذي يدل عليه بوضوح لكثرة الاستعمال، وثانيهما ائتمان استيداعي الذي يفيد "المسؤولية"والشائع في هذا المعنى مصطلح 
، إبقاء له على حاله التي (626، ص 2169طه عبد الرحمن، ) معنى الحفظ ويدل على صيانة شيء ما في محل مخصوص

العناية بالشيء من غير اشتراط حفظه على حاله التي استرعي فيها، بل قد تقتضي هذه  استحفظ فيها، بينما الرعي يفيد
 .العناية إخراجه عن هذه الحال 



 

186 

 

                                                                                                                                                                              

إِنَا عَرَضْنَا الْأَمَانةََ عَلَى السَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجبَِالِ ): ولهذا يمكن أن نقول إن الأمانة التي عرضها الله سبحانه وتعالى في قوله
نسَانُ ۖ إنِهَُ كَانَ ظلَُومًا جَهُولًا فَأَ  هَا وَحَملََهَا الْإِ : تتفرع إلى أمانتين اثنتين ، (12سورة الأحزاب ) (بَـيْنَ أنَ يَحْمِلْنـَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنـْ

أمانة "نية ، وأساسها الذي تنبني عليه هو الاختيار والحرية؛ والثا"أمانة المسؤولية ، وهي تولي العناية بالشيء"إحداهما، 
، ومعلوم أنه لا مستودعية بدون حفظ المودعَ، (622، ص 2169طه عبد الرحمن، )"وهي تولي صيانة الشيء: المستودَعية 

 .     فأهم شرط فيها هو الاحتفاظ 
 :الائتمان اصطلاحا 2.2.1

، "الائتمان"لات اللغوية لمصطلح يبني الدكتور طه عبد الرحمن دعوى الائتمانية على ما سبق ذكره في تحديد المعاني والدلا
حيث يرى أن الإنسان مؤتمن بأمانتين كبيرتين، فهو المسؤول في أن يختار ما يتولى العناية به، وبالتالي وجب عليه تعهد 
المسؤولية، وهو كذلك المستودعَ الذي يجب عليه أن يحتفظ بما يتولى صيانته، مشيرا بذلك إلى العرض الغيبي القديم، الذي 

وهو الشرط " تحمل الأمانة: "حيث اختار الإنسان حملها، والثاني" الاختيار الأول: "كون من عنصرين أساسيين هما؛ أولهمايت
 بحرية الانسان تمتع إن": الذي يتوقف عليه الأول، وهذا ما يراه الدكتور طه عبد الرحمن في صياغة دعوى الائتمانية في قوله

 الائتمان هو واحد أصل إلى المرئي العالم في التدبيري والعمل العمل التعبدي يرُجع يجعله لغيبيا العالم في وجوده منذ الاختيار
، كما أن هذه الدعوى هي تعريض بمبدأ الفطرة، التي حفظت اختيار الإيمان (118، ص 2161طه عبد الرحمن، ) "الإلهي

 .بالله عز وجل، واختيار تحمل الأمانة 
حمن نظريته بعد التأمل والنظر في بعض القضايا المهمة، التي تتعلق بالفطرة والدين والحياة، وهي استنتج الدكتور طه عبد الر 

 الإنسان وتحقق …الُحسنى الله أسماء تحملها التي الإلهية الصفات من ترتبط أساسا بالقيم والأخلاق، ذلك أنها مستمدة
، (119 ص ،2161طه عبد الرحمن، ) الفروع فهي لقصودا الأخلاق أما أصل الذي هو( الآدمي الإشهاد) الأول بالشهود
 الأمر، في النظر قبل الآمر في تنظر بحيث الأخرى، النظريات تصله لا بشكل الإلهية للأوامر الأخلاق تبعية علاقة وهنا تبرز
 .وقصودها أوامرها معرفة قبل الإلهية الذات معرفة إلى الإنسانية الذات وتحتاج

، (62ص ، 2169طه عبد الرحمن، )"الإنسان فُطر على الدين"ن النظرية الائتمانية مبناها على أن وإذا كان ذلك كذلك فإ
النظرية الائتمانية عبارة عن نظرية ": فهي نظرية ترتكز على القيم الأخلاقية، ولهذا يعرفها الدكتور طه عبد الرحمن بقوله

ن وتتوارثها الحضارات، سواء أقرت هذه الحضارات أخلاقية تتأسس على حقائق الإنسان التي اشتركت فيها الأديا
 .(62، ص 2169طه عبد الرحمن، )" بأصولها الدينية أو أنكرت هذه الأصول

لا تكتفي فقط بالجانب النظري الفلسفي، بل تتعداه إلى ذكر الوسائل والآليات " النظرية الائتمانية"وتجدر الإشارة هنا إلى أن 
طه عبد الرحمن، ) قضايا المهمة، والسر في ذلك يعود إلى أن النظرية الائتمانية نظرية أخلاقيةالعملية في معالجة مختلف ال

، وهي التي تبحث في "النظرية الأخلاقية الوصفية"أحدهما : ، ومعلوم أن النظرية الأخلاقية هي على نوعين(61، ص 2169
، وهي التي تجيب "النظرية الأخلاقية المعيارية"لا؛ والثاني الخطاب الأخلاقي على مقتضى المنهج العلمي، تركيبا ودلالة وتداو 



 

187 

 

                                                                                                                                                                              

عن الأسئلة التي تتعلق بالسلوك في الحياة، وتدل على ما ينفع وما يضر، وعلى ما يسعد وما يُشقي؛ والنظرية الائتمانية هي 
نب العملي والتوجيهي لكثير ، وهذا يعني أنها تعتني بالجا(61، ص 2169طه عبد الرحمن، )بالتحديد نظرية أخلاقية معيارية

 .من الأمور، وذلك من أجل التغلب على التحديات المعاصرة 
 مبادئ الائتمانية عند طه عبد الرحمن: ثانيا

، وتتحدد به الهوية «مبدأ الشهادة»: "تتأسس النظرية الائتمانية في فكر طه عبد الرحمن على ثلاثة مبادئ مهمة، وهي
، وتتحدد به مسؤوليته الكونية، «مبدأ الأمانة»شهادة الغيبية وانتهاءً بالشهادة على الشهادة؛ والوجودية للإنسان، بدءاً بال

، وتتحدد به فاعليته السلوكية، بدءاً بتزكية النفس «مبدأ التزكية»بدءاً بالائتمان الغيبي وانتهاءً بالائتمان على الائتمان؛ و
 : زيد هذه المبادئ توضيحا في ما يأتين، وس(81، ص 2161طه عبد الرحمن، ) "وانتهاءً بعروج الروح

 :مبدأ الشهادة 1.2
يعد هذا المبدأ من أهم مرتكزات النظرية الائتمانية، وأساسا تزيد به على النظريات الأخرى، التي تعتمد على تأييد العقل المجرد 

ء هو هو متى شهد عليه غيره، وهذه يقضي بأن الشي"في تحديد هوية الأشياء والكشف عن حقائق الأمور؛ فمبدأ الشهادة 
، وهو الذي «شهادة الإنسان القريب»و« شهادة الرسول»و« شهادة الإله»الشهادة ليست واحدة، وإنما متعددة؛ فهناك 

؛ لأن كل الموجودات في العالم الائتماني «شهادة الكائنات الأخرى»و« شهادة أطراف الإنسان»ينتمي إلى دين آخر، و
، ومن هنا يتضح قصور الفلسفة غير الائتمانية لاعتمادها على (61، ص 2161طه عبد الرحمن، ) "دة تتمتع بحق الشها
 .سلطة الأنا فقط 

كما أن الإقرار والاعتراف بالشاهدية يعزز قانون الفطرة الإنساني، الذي يدفعه إلى إدراك الحقائق بشكل أوضح، واسترجاع   
: ره بوحدانية الخالق، ولهذا يحدثنا الدكتور طه عبد الرحمن عن وظيفة هذا المبدأ فيقولذاكرته الروحية التي تحقق شهادته وإقرا

يقوم هذا المبدأ في تقرير أن الشهادة بمختلف معانيها تجعل الإنسان يستعيد فطرته، محصلا حقيقة هويته ومعنى وجوده، بدءاً "
وانتهاءً بالشهادة ، وحدانية الله وشهادة الخالق على هذه الشهادةالغيبي والمرئي التي يقر فيها ب: بشهادة الإنسان في العالمين

الشهادة بمعنى و  « الحضور »والشهادة بمعنى  « المعاينة »الآخرين، مروراً بالشهادة بمعنى الشهادة على على الذات و 
 .(61، ص 2161طه عبد الرحمن، )"«  الإشهاد »والشهادة بمعنى « الإخبار»

د الدكتور طه عبد الرحمن على ضرورة الشاهدية في عملية التخلق الإنساني، ذلك أنها تنقل الإنسان وعلى هذا الأساس يؤك
حتى ينتقل المتجلي بهذه الأوامر، إلها أو إنسانا، "من إقامة الأوامر المجردة إلى ملاحظة الشهود الواجب، وهذا لا يكون أبدا 

امة وحاكما عليها؛ لأن هذا النظر والحكم هما اللذان يجعلان منها تخلقا عن صفة الآمر إلى صفة الشاهد، ناظرا إلى هذه الإق
تخرج العمل، بفضل "كما أن مبدأ الشاهدية يتضمن معنى وجود الغيرية التي   ، (61، ص 2161طه عبد الرحمن، ) "حقا

وعليه فلا ، (61، ص 2161طه عبد الرحمن، ) "تقويمه، من صورة الفعل العشوائي إلى الفعل المصلحي، إن خيرا أو شراً 
تخلق عند الدكتور طه عبد الرحمن بدون شاهد، وبقدر منزلة الشاهد يكون التخلق؛ فإن ارتفع ارتفع، وإن نزل نزل، وحينئذ 



 

188 

 

                                                                                                                                                                              

يتجلى بها الحق سبحانه وتعالى على عباده، شاهدا لأفعالهم وأحوالهم، جِلِّها ودٍقِّها، "ندرك أهمية الشاهدية الإلهية التي 
 .(61، ص 2161طه عبد الرحمن، )" عليها بالحسن أو السوء، تبعا لموافقتها أو مخالفتها لشريعتهوشاهدا 

 :مبدأ الأمانة 2.2
يقوم هذا المبدأ على اعتقاد أن الإنسان مؤتمن على كل شيء في هذا العالم؛ فالعقل وكذا سائر الجوارح، والمال، والطبيعة، 

الإنسان تتوجب عليه حفظها ورعايتها على المعنى السابق، ومن هنا تعمر ذمته وجميع الكائنات الحية، هي أمانات لدى 
بدءاً بالمسؤولية عن الأفعال وانتهاءً "، إيمانيًّا وتعبدياًّ واستخلافيًّا واستعمارياًّ بالمسؤولية المطلقة اتجاه كل ما هو موجود؛ 

طه عبد الرحمن، )" ية عن الأشياء، بل المسؤولية عن العالمبالمسؤولية عن المسؤولية، مرورا بالمسؤولية عن الذات والمسؤول
 .(61، ص 2161

مبدأ الاتساق )من المنظور الطهائي مبدأ عدم التناقض المجرد أو بل اقهذا المبدأ الائتماني يكما تجدر الإشارة هنا إلى أن   
، 2161طه عبد الرحمن، )" أبدا يجتمعان قضي بأن الشيء ونقيضه لاي"ني، الذي ، بوصفه من مبادئ الأنموذج الدهرا(المجرد
طه عبد الرحمن، )"بأن الشيء ونقيضه لا يجتمعان متى كان العقل مسؤولا"أما المبدأ الائتماني فيقيده ، (61،61ص 

فالعقل المسؤول يمنعه اتساقه عن أن ينتج ما قد يضر بالوجود، كثيرا أو "والفرق بينهما كبير وواضح، ، (61، ص 2161
بل قد يزين له إنتاج ما يضر فيقدم عليه من غير ...أن العقل غير المسؤول لا يمنعه اتساقه من ذلك"في حين نجد  ،"قليلا

 روح التملكمن يجعل الإنسان يتجرد كليًّا  الائتماني المبدأوالسبب أن ، (61، ص 2161طه عبد الرحمن، )"تردد ولا تهيب
 .جبها عقله في تحمل كافة المسؤوليات وعبادة الذات إلى الإصغاء للكمالات، التي يو 

وعلى هذا الأساس ندرك أهمية هذا المبدأ، في دفع المخاطر العالمية التي تتهدد الإنسان، والتي كان السبب في وجودها دائما 
اء ما هو العقل غير المسؤول، في عدم الالتفات إلى تسلط الذات، مع عدم مراعاة المقاصد الوجودية للإنسان، وهذا في إنش

يفسد الحياة، كتلويث البيئة، وصناعة الأسلحة الفتاكة، وإظهار النظريات العنصرية، والمخططات التي تؤدي إلى استغلال 
 .  الإنسان واستعباده لصالح أشخاص أو طبقة أو عرق ما 

 :مبدأ التزكية 3.2
من أجل التحقق بالقيم الأخلاقية والمعاني  وهو مبدأ مهم جدا في النظرية الائتمانية، والقصد منه مجاهدة الإنسان نفسه

سعياً في العروج إلى معنى الرقي الإنساني، الذي يتميز به الإنسان عن غيره من ، (61، ص 2161طه عبد الرحمن، ) الروحية
لأن "الطهائي،  سائر المخلوقات، وهذا لا يكون إلا بالتنمية المستدامة خُلقياً وروحياً، وهو المقصود بالعمل التزكوي في الفكر

واجب الإنسان في العالم الائتماني، أن يطلب التقدم المعنوي كما يطلب التقدم المادي، بل واجبه أن يجعل التقدم المادي 
تابعا للتقدم المعنوي، وإلا فلا تقدم في إنسانيته، حتى ولو بلغ ما بلغ في التحقيق المادي لذاته، وحصّل المجتمع الذي يؤويه ما 

 .(61، ص 2161طه عبد الرحمن، )"ألوان الازدهار التقنيحصّل من 



 

189 

 

                                                                                                                                                                              

إن التركيز على ما يسمى بالتنمية المستدامة للسلوك الإنساني في ظل الواقع المعيش، وما نشاهده من تهافت مادي حول  
لمكونات المادية موضوع الاستهلاك الـمُغرق، يجعلنا نؤكد على مبدأ التزكية الذي يضمن على الأقل شيئا من التوازن بين ا

والمكونات الروحية للإنسان؛ لأن رجحان كفة الماديات وتحكمها في كل شيء، يؤدي إلى فقدان الإنسان للكثير من المعاني 
المهمة التي ستكون وبالا عليه في حياته كلها، وبالتالي سيبقى الأخذ بمبدأ التزكية هو الحل الذي نؤمن به على أنه الأقدر في 

 :يات العالمية، وهو الأفضل لمعالجة الآفات الاجتماعية خُلقية كانت أو روحية، وذلك للاعتبارات الآتية مواجهة التحد
أن هذه التزكية تُخرج الفرد من نطاق التعلق بوجوده الضيق إلى نطاق التوجه إلى أفسح وجود قد يتعدى المجتمع إلى : أحدها

 .العالَم وما فوقه 
لقية والروحية هي ثمرة التفاعل بين الجهود التربوية المبذولة داخل الجماعة، والتنافس على تحديد أن ثروة الفرد الخُ : وثانيها

 .الذات من أجل تجديد الآخر، نهوضا بواجب تطوير الإنسانية 
الدوام أكبر أن الممكنات الخلقية التي يحققها الفرد والجماعة بدون انقطاع والمكنونات الروحية التي تنكشف لهما على : وثالثها

من أن تنحصر في دفع الطارئات من الموبقات الأخلاقية، بل تتعدى ذلك إلى تنمية الإنسان في ذاته، ولا تنقطع عن طلب 
 .   الأسباب لدفعها إلى الأمام، ولا ينبغي لها أن تتوقف عند سقف محدد فلا نهاية لها 

ها بهذا المعنى؛ لأن مبدأ التزكية في منطقه، يقابل ما يُسمى عند ومن هنا يمكن أن نقول إن النظرية الائتمانية أفضل من غير 
طه عبد ) "بأن الشيء إما هو وإما نقيضه"، الذي يقضي «البدل المجرد»مبدأ أو  «الثالث المرفوع المجرد»الدهرانيين بمبدأ 

إما هو وإما نقيضه متى كان  بأن الشيء"بينما الائتمانية تقيد هذه القضية المجردة، إذ تقضي ، (68، ص 2161الرحمن، 
إما أن يأتي بالعمل الذي يزكي : فلا خيار للإنسان إلا بين أمرين: "إذن ،(68، ص 2161طه عبد الرحمن، )"العمل مطلوبا

يها، خارجيا كان أو داخليا، أو باختصار إما تزكية أو تدسية  "نفسه، خارجيا كان أو داخليا، وإما أن يأتي بالعمل الذي يدُسِّ
فالبدل المقرر في الفلسفة غير الائتمانية متحقق في الائتمانية من جهة ازدواجها ، (68، ص 2161عبد الرحمن،  طه)

 .بالعمل التزكوي 
 خصائص النظرية الائتمانية :ثالثا

ن تتسق النظرية الائتمانية بمجموعة من السمات والخصائص تُميّزها عن غيرها من الفلسفات الأخرى، يمكن استنباطها م
مجموع مؤلفات الدكتور طه عبد الرحمن، كما يمكن إدراكها من مقتضيات المارسة الفكرية لديه، وسنحاول أن نعرض بعض 

 :هذه الخصائص فيما يأتي
طه عبد ) "الإنسان فطر على الدين"ذلك أنها تقترن بمعنى الفطرة الإنسانية، الذي يفيد أن  :أنها فلسفة فطرية ملكوتية .1

ومن أنكر ...لا ينازع فيها إلا مكابر"، وهي حقيقة إناسية كما يقول الدكتور طه عبد الرحمن (62، ص 2169الرحمن، 
طور )في طوره الخلُقي الأول  بحيث إن الإنسان الغيبي، (62، ص 2169طه عبد الرحمن، )"ذلك؛ فإنما ينكر خَلقه

، كما أخذ منه العهد على (الائتمان)قد أخذ منه العهد على  (216،212، ص 2161طه عبد الرحمن، )( الكمون



 

190 

 

                                                                                                                                                                              

على حد سواء، وميثاق الائتمان هو الذي عرض فيه الحق سبحانه وتعالى على مخلوقاته الأمانة؛ فأبت أن تحملها ( الإشهاد)
أول مكوّن  فطري "استعظاما لأمرها إلا الإنسان؛ فإنه ارتضى حملها، وهذا التعهد الأول الذي واثق به الإنسان ربه هو 

عالم في " الميثاق المقدس"؛ سماه الدكتور طه عبد الرحمن بـ(11، ص 2169طه عبد الرحمن، ) "اعدي ائتمن عليه الإنسانق
؛ وأما ميثاق الإشهاد فهو علاقة بين الإله والإنسان أخذت منه هو عبارة عن عالم المواثيق بين الخالق والمخلوقو الملكوت، 

 .نيته، فهو ميثاق يُجسد الأصل في وجود الفطرة الإنسانية نحو التعبد لله وحده الشهادة والإقرار على ربوبيته ووحدا
وهذا ظاهر جدا في طرح الدكتور طه عبد الرحمن، حيث نجد معالجته لمختلف القضايا  :أنها فلسفة وصلية لا فصلية .2

ى العلمانية والوصل التام لدى الدعوى الفلسفية تتسم بناظم الوحدة المتصلة الأصلية، التي تتردد بين الفصل الكلي للدعو 
تنزل رتبة سابقة على "الديانية، فهي دعوى التوسط والاعتدال التي منشؤها العالم الغيبي وهي رتبة الوحدة الأصلية؛ التي 

الغيب )، و(التدبير والتعبد)أو ( السياسة والدين)الوحدة بين كـ،  (186، ص 2161طه عبد الرحمن، )"الفصل والوصل
 . ونحو ذلك( الإنسان والدين)و، (الأخلاق والإنسان)و، (الأخلاق والدين)، و(الوجود والتواجد)أو ( هادةوالش

ذلك أن الائتمان يجعل العقل حرا طليق الرأي والفكر؛ لأن التصور الائتماني يستمد  :أنها فلسفة عقلية موسعة .3
 فيتخلص من هوى النفس التي قد تطمح لقول شيء بحثا عن مصداقيته من شرف الغاية التي يحملها، وهي التعبد لله تعالى

مصلحة أو جاه أو حبا في سلطة أو رغبة في التسيد، كما أن هذه الغاية تضفي على العقل السداد وتوفقه للصواب؛ فيصل 
الذي يتوسل التصور الائتماني "، وبذلك يمكن القول إن «الدياني»و« العلماني»في تصوره إلى ما يعجز عن الوصول إليه 

؛ إذ أنه يعي حدود العقل المعهود؛ فلا يتعداها كا «الدياني»و« العلماني»: بأعمال التزكية أرسخ في العقلانية من التصورين
يتعداها العلماني، فاصلا فيما ليس من حقه، ولا بمقدوره أن يفصل فيه، ولا يقابل بينها وبين حدود الشرع كما يقابل بينهما 

تارة الشرع هاديا للعقل، وتارة العقل شرطا للشرع؛ بل إنه يستغرق بالكلية في العمل التزكوي، مروضا نفسه، الدياني، جاعلا 
حتى تصفو سريرته وتنجلي بصيرته، فيتسع مدى عقله، متزحزحةً حدوده؛ فيعقل ما لم يكن يعقل، بل يعقل ما لا يستطيع 

طه ) ..."أن يعقله، وكلما زاد عمله، زاد عقله  -لتركه باطن العمل-ني ولا حتى الديا -لتركه العمل، ظاهرا وباطنا-العلماني 
 .(112، ص 2161عبد الرحمن، 

وبهذا يكون الائتماني أرحب وأوسع وأعمق فكرا ونظرا؛ ذلك أنه ممتلك لأسباب المعرفة التي لا يمتلكها غيره، مع تمكنه من 
يق الشرع؛ كمسائل عالم الغيب التي لا سبيل للإنسان للوصول إليها معارف لا سبيل للعقل البشري للاهتداء إليها إلا عن طر 

أو إدراك كنهها، إلا بتصديق الوحي والتسليم والإذعان لما جاء فيه ؛ ولهذا يمكن أن نقول إن العقلانية الائتمانية من المنظور 
 -أي المقاصد–بالمقاصد والوسائل، فالأول  الطهائي تستوعب العقلانية المجردة السائدة وتزيد عليها بعقل الوحي، الذي يتزود

فالروحيات الائتمانية لا عقلانية بالمعنى "يحصل اليقين في نجوعها، وعليه  -أي الوسائل–يحصّل اليقين في نفعها، والثاني 
طه عبد الرحمن، )"إن عقل الروحيات الائتمانية أعقل من عقل المعارف الدهرية"المضيق، لكنها عقلانية بالمعنى الموسّع، أو قل 

 .     (611، ص 2161



 

191 

 

                                                                                                                                                                              

إمّا أن تكون مقاربة فلسفية فلسفية في نظر الدكتور طه عبد الرحمن، أيّ مقاربة ذلك أن : تكاملية لا تجزيئيةأنها فلسفة . 4
المنهج » ، تنهج مسلكة، الذي لا يتقيد بـالقيم الأسمائية، أو تكون مقاربة فقهية ائتماري«المنهج الجدلي»محضة، تنهج مسلك 

، «ميالمنهج الِحكْ »، الذي يتقيد بـالقيم الأسمائية نظراً أو عملًا، أو تكون مقاربة فقهية ائتمانية، تنهج مسلك «الوعظي
 .(116 /2، 2161طه عبد الرحمن، )نظراً وعملًا واستعمالًا  الذي يتقيد بـالقيم الأسمائية

ما سلف، تقوم على ناظم استيعاب كلّ تلك المقاربات، على أساس أنها  والنظر أو المقاربة الفلسفية الائتمانية في مقابل كلّ 
دخول الأشياء بعضها والمراد به  ،مقاربات متداخلة، بالمعنى الاصطلاحي والمنطقي لمفهوم التداخل، الذي يفيد معنى التضمن

الجامع لهذه المقاربات المتداخلة  والنظر الائتماني ،تحقيقًا للتكامل من الأدنى إلى الأعلى ؛في بعض على ترتيب مخصوص
، 2161طه عبد الرحمن، ) نظر الفلسفي الائتمانيلل «المنهجية التكاملية»فتكتمل بذلك  ؛يقتضي التقلب بين طرقها العقلية

 . (112ص 
 الائتمانيةمقتضيات النظرية  :رابعا

الترقي في مراتب الأخلاق، ذلك لأن النظرية سبقت الإشارة آنفا إلى أن دعوى الائتمانية في فحوى الخطاب، تتضمن معاني 
الائتمانية فلسفة أخلاقية دينية بامتياز، وهذا في الحقيقة إيمان من الدكتور طه عبد الرحمن أنها هي العلاج الناجع والمهم، 

نب تتعلق بحياة الناس، لأغلب الظواهر والآثار السلبية التي أنتجتها الحضارة الغربية، بالرغم من اعترافه أنها قد أفادت في جوا
في تلبية حاجاتهم المختلفة والمتزايدة، لكنها من زاوية أخرى قد حطمت الكثير من الأخلاق والقيم الإنسانية إلى حد قد 

" حاجة المفكر المسلم إلى أن يتأمل في الممارسة الأخلاقية أشد منها في أي وقت مضى"تُخرجه من بشريته، ولهذا يرى أن 
 .(611، ص 2111ن، طه عبد الرحم)

وهكذا انطلق طه عبد الرحمن في تأسيس نظريته الائتمانية على مرجعية تداولية، تكوينا لرؤية إسلامية للوجود والإنسان، بناءً 
على خلفيته الصوفية الراسخة، وتقويما للمارسة المعرفية التراثية برؤية متكاملة، حيث تبرز الحاجة إلى التنظير الفلسفي للمارسة 

 :لأخلاقية بما تفرضه المقتضيات الثلاثة الآتيةا
ونعني به ما خلفته الحضارة الغربية من أضرار ومفاسد على الأخلاق والقيم الإنسانية، التي  :مقتضى الضرر الخلُقي 1.4
، 2111 طه عبد الرحمن،)"تؤُذي الإنسان في صميم وجوده الأخلاقي بما ييأس معه من الصلاح في حاله، والفلاح في مآله"

، حيث حملت في طياتها العديد من الآفات الضخمة، من نقصٍ عقليٍ يقطع أسباب التنمية الخلُقية، وظلمٍ قولٍي ( 611ص 
يُضيّق نطاق الأخلاق ويُجمد حركتها وينقص من شأنها، وتأزّمٍ معرفٍي يفصلها عن المعاني الروحية، وتسلُطٍ تقني يستبعد كل 

قية والروحية، حتى عاد الخروج من هذه الأزمات يكاد يكون مستحيلا، مما جعل التفكير في المكتسبات والمكونات الأخلا
صياغة مشروع جديد يختلف تماما عن سابقيه ضرورة ملحة؛ لأن كل المحاولات السابقة في تقديم إصلاحات وتقويمات على 

 . الآثار العميقة للفساد الأخلاقي هذا الجانب أو تلك الناحية، ليست بتلك الفعالية والقوة الكافية في محو 



 

192 

 

                                                                                                                                                                              

يرى الدكتور طه عبد الرحمن أن هذه التحولات التي يشهدها العالم اليوم في جميع مناحي : مقتضى التحول الأخلاقي 2.4
 ،2111طه عبد الرحمن، )"مُقبل على تحول أخلاقي عميق"الحياة الفردية وميادين الحياة المجتمعية، تنُبئ بلا شك أن العالَم 

، ربما سيكون في شكل معايير وقيم يتُفَقُ عليها في المستقبل، وهذا أشبه ما يكون بالنظام التجاري العالمي الذي ( 611ص 
فلا يبعد أن يلجأ سادة هذا العالم إلى وضع نظام أخلاقي عالمي جديد، كما هو : "يحترمه العالم اليوم، يقول الدكتور طه

، وهذا الأمر قد يأخذ وقتا طويلا بسبب الاعتقاد ( 611، ص 2111طه عبد الرحمن، ) "شأنهم مع النظام التجاري العالمي
السائد، أن الأخلاق والقيم ليست بتلك الأهمية، حتى تكون مقدمة في أولويات المرحلة، وإنما يجعلها تابعة ولاحقة للأنظمة 

 .إلخ ...القائمة سياسيا واقتصاديا وثقافيا وإعلاميا وعسكريا 
وهذا في الحقيقة يعدّ من أزمات العالم الإسلامي على مستوى التشريع والتنظير  :تضى الفراغ الأخلاقي الإسلاميمق 3.4

هناك غيابا كليا للمساعي التي تعمل على "الفلسفي؛ فبالرغم من التحدي القائم في موضوع الأخلاق والقيم، نلحظ أن 
طه عبد الرحمن، ) "النظر يضاهي الفلسفات الأخلاقية الغربية الحديثةتجديد النظر في الأخلاق الإسلامية، بما يجعل هذا 

، وإذا كان ذلك كذلك فإن الأمر سيزيد سوءا في المستقبل، لأن المسلمين لن تكون لهم نظرية ( 611، ص 2111
هذا ما سيهدد يعتمدون عليها إلا ما توارث عندهم من قيم أخلاقية ومعانٍ روحية مبثوثة في مصادر الدين الإسلامي، و 

 . وجودهم وتواجدهم على حد سواء 
 :خاتمة

في نهاية البحث سنحاول أن نعرض بعض النقاط المهمة، التي تتعلق بهذا الموضوع في شكل نتائج مختصرة تم التوصل إليها 
 : بعد رحلة البحث، كالآتي

المؤسسة للتراث الإسلامي، وهي  النظرية الائتمانية فلسفة إسلامية خالصة، تستمد عقلانية تأييدها من النصوص .6
 .الشهادة والأمانة والتزكية : متضمنة لفلسفات ثلاث هي

 .تهدف النظرية الائتمانية إلى إقامة مشروع إسلامي متكامل، تتحقق فيه إمكانية المواجهة للتحديات المعاصرة .2
توجيهية، الغرض منها صرف الإنسان  تعتني النظرية الائتمانية بالسلوك الإنساني في الحياة؛ لكونها فلسفة أخلاقية .1

 .إلى الفطرة التي فطره الله عليها؛ من أجل إعمار الأرض وإصلاحها 
الفلسفة الائتمانية مسؤولية تكليفية تنبني على الأخلاق والعمل، سعيا لحفظ الأمانة التي تكلف بها الإنسان في  .1

 .سلامية عالم الكمون، والمودعة في ذاكرته الأصلية، قصد بناء حكمة إ
 
 
 
 



 

193 

 

                                                                                                                                                                              

  :قائمة المراجع
= 6،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط-مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية–عبد الرحمن، طه، سؤال الأخلاق  .6

 .م 2111
 .م 2161= 1يضاء، المغرب، ط، المركز الثقافي العربي، الدار الب-من ضيق العلمانية إلى سعة الائتمانية-عبد الرحمن، طه، روح الدين  .2
م 2161= 2، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، ط-النقد الائتماني لفصل الأخلاق عن الدين–عبد الرحمن، طه، بؤس الدهرانية  .1

. 
= 6وت، طفكر والإبداع، بير ، المؤسسة العربية لل-النقد الائتماني للخروج من الأخلاق–عبد الرحمن، طه، شرود ما بعد الدهرانية  .1

 م 2161
 .م2161=6من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، طعبد الرحمن، طه،  .1
 12م، ج2161= 6،المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، ط-من الفقه الائتماري إلى الفقه الائتماني–عبد الرحمن، طه، دين الحياء  .1

. 
 . م2169= 6، منشورات مركز مغارب، الرباط، ط-مقاربة ائتمانية لصراعات الأمة الحالية– ، ثغور المرابطةطه عبد الرحمن .1
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

194 

 

                                                                                                                                                                              

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 بنيةالمجتمعوالعقلالعربي بينالموروثوالحداثة
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 (مالك بن نبي أنموذجا)في توجيه الفعل السياسي  دور الأخلاق والعلم
The role of ethics and science in directing political action 

 (Malik bin Nabi as a model). 
 

 *1حشلوف محمد العابد
 hachmohammedabed@gmail.com( الجزائر)محمد بن احمد  2جامعة وهران 

 

 
 : لخصالم

بوجه عام، والجزائري بشكل خاص، وذلك لما قدمه من " الفكر العربي المعاصر"أهم وأبرز مفكري  أحد( مالك بن نبي)يعتبر 
الاجتماعية، السياسية، : )فكر نهضوي ومشاريع إصلاحية في جميع المجالات التي تُشكِّل مختلف أنساق المجتمع العربي

لمجالات التي لا يمكن الحديث ة سنحاول معالجة إحدى هذه اونحن هنا في هذه المداخل (.الخ...الاقتصادية، الثقافية، الدينية،
الذي حاول " المجال السياسي: "نسق للمجتمع العربي بدونها نظرا للمنزلة التي تحتلها من باقي المجالات الأخرى، ألا وهوعن 
الج المشروع الإصلاحي ومنه سنع، علمية بدرجة ثانيةتنظيمه وتوجيهه وفق قاعدة أخلاقية بدرجة أولى، و ( مالك بن نبي)

تجمع بين ما هو أخلاقي وما هو علمي، من حيث  ،وضعهاوفق مجموعة من الآليات التي ( مالك بن نبي)السياسي في فكر 
ربط  -انسجام عمل الفرد مع عمل الدولة  -أولوية الواجب على الحق) :أجل أن تُصلح ما هو سياسي، وهي كالآتي

( مالك بن نبي)، رسم "علمي"و" أخلاقي"كل ما هو   على بنينخلال هذه الآليات التي تفمن  (.السياسة بالأخلاق والعلم
 "الحضارة"طريقاً في إطار فكره النهضوي ومشروعه الإصلاحي، حيث ينتهي بنا هذا الطريق إلى التجسيد العملي لمفهوم 

 .(مالك بن نبي)في فكر الغاية الأسمى والهدف الأنبل وهي 
 .السياسة، العلم، الأخلاق، الفرد، المجتمع، الحضارة :الكلمات المفتاحية

Abstract : 
"contemporary Arab thoght" in general, and the Algerian in particular, because of his 

renaissance thought and reform project in all fields that constitute the various forms of 

Arab society: (social, political, economic, cultural, and religious…etc). 

Here. in this intervention, we will try to address one of this areas, Without which it is not 

possible to talk about the pattern of the Arab society, given the statuts it occupies in others 

areas, Namely: the "political field" that (Malik bin Nabi) tried to organize and direct it 

according to an ethical basis in the first degree, and secondly scientific. 

From it. We will deal with the reform project in the thought of (Malik bin Nabi) according 

to a set of mechanisms that he put in place, Combining what is moral and what is 

scientific. In order to fix what is political. As follows: 

1- The priority of duty over the right. 

2- Harmony of the work of the individual with the work of the state. 



 

195 

 

                                                                                                                                                                              

3- Linking politics to ethics and science. 

Through these mechanisms that are based on everything that is "moral" and "scientific" 

(Malik bin Nabi) has drawn up a path within the framwork of his renaissance thought and 

his reform project, where this path ends with us in the practical embodiment of the 

concept of (civilization), which is the supreme goal and the noble goal. In the thought of 

(Malik bin Nabi). 

Keywords: politics, science, morals, the individual, society, civilization. 

 hachmohammedabed@gmail.comحشلوف محمد العابد * 
 :مقدمة

، نظراً لما يحتله (الفكر العربي المعاصر)يعتبر المجال السياسي من الحقول المعرفية التي شغلَت عقول العديد من مفكري مرحلة 
لذلك قد نال حيِّزاً كبيراً من الاهتمام في هذه من أهمية بالغة من حيث تأثيره على مختلف المجالات التي تُشكِّل بنية المجتمع، 

المرحلة التي امتازت بالنزعة الإصلاحية والتنظير للعديد من المشاريع النهضوية في سبيل الوصول إلى درجة عالية من التحضُر 
 .والرقي على مستوى الفرد والمجتمع

إغفال نظرنا عن أحد أهم وأبرز مفكري هذه المرحلة  وما فيه من فكر إصلاحي، لا يمكننا( الفكر العربي المعاصر)وبذكر 
، الذي لا يختلف اثنان في عظمة مشروعه (مالك بن نبي: )المهمة من تاريخ الفكر الفلسفي الإنساني بوجه عام، ألا وهو

، ذلك لما فيه من الحضاري الذي بلغ صدى واسعاً ليس في البلاد العربية والإسلامية فحسب، وإنَما في جميع ربوع العالم بأسره
رة بدءاً من الفرد وصولًا إلى  تحضِّ

ُ
أُسس وقواعد ترتقي بالمجتمع الإسلامي عامة والعربي خاصة إلى مصاف المجتمعات الم

الاجتماعية، والسياسية، والاقتصادية، والثقافية، : )الجماعة على جميع المستويات التي تُشكِّل مختلف أنساق المجتمع
 (.الخ...والدينية

شطراً كبيراً من التنظير لرسم ( مالك بن نبي)من أهم المجالات التي تُشكِّل بنية المجتمع، خصَصَ لها ( السياسة)ا كانت ولمَ 
، لأنَ صلاحها يعني صلاح الفرد والمجتمع، وفسادها هو فساد الفرد والمجتمع بعلاقة "الحضارة"طريق واضح المعالم نحو ركب 
 هاترابطية لا يمكن الفصل بين

لمشروع سياسي يسير وفقه المجتمع الإسلامي بصفة عامة والمجتمع العربي على وجه ( مالك بن نبي)فكيف نظَّر  -
 الخصوص؟

 وما مدى نجاحه على أرض الواقع؟ -
 

 
 :أولوية الواجب على الحق( 1

ت
ُ
ر إلى كائن مُستهلك لكل ما من أهم التحوُّلات الخطيرة التي أصابت الشخصية الإسلامية، انقلاب الإنسان المسلم الم حضِّ

ميِّزة . يقع بين يديه وبأسهل الطرق التي لا تتطلَب أدنى جُهد
ُ
فقد أضحى الكسل بكل أنواعه ومظاهره من أهم السمات الم

( مالك بن نبي)ويصف ، (112، ص 2119عمر النقيب، )له، وقد عَلِمَ من عقيدته أنَ السماء لا تُمطر ذهباً ولا فضة 
الأميبا )كائناً على صورة ( ما بعد الموحدين)خلق مجتمع ": ة التي أضحى عليها الإنسان المسلم قائلاً هذه السم

Ameba :) ليقتنصها، ثمَّ يهضمها في ( اليد)كائناً مُتبطِّّلًا يتسكَّع، حتى إذا رأى فريسة هيِّّنة أبرز إليها ما يُشبه
ت حاجاته المتُواضعة، فدرج على هذا النحو خلال قرون خلت، ولقد شاءت المصُادفة أن تمدَُّه بفرائس أشبع. هدوء

mailto:hachmohammedabed@gmail.com


 

196 

 

                                                                                                                                                                              

اتَّكَلَ فيها على عناية السماء لترزقُه حتى إذا جاء الاستعمار اختطف منه ما كان يطعم، حتى لم يدع له شيئاً يتبلَّغ به، 
همية أطلق عليها لفظة إلى فريسة و ( شبه اليد)، أعني معدته، فمدَّ (الأميبي)وكان من نتيجة ذلك أن تحرَّك ضميره 

مالك بن نبي، ")لمجتمع ساغب، لم يعُد يملك شيئاً يسُدُّ به رمقه( يداً )باعتبارها ( البوليتيكا)، كان ذلك هو منشأ (الحق)
 (.141، ص 1916

عملية يبدأ مخططه الإصلاحي في المجال السياسي برسم المبادئ والوسائل التي من شأنها أن تدفع ل( مالك بن نبي)لذلك نجد 
ذو مبادئ وقيم مثلى يصنع منها التاريخ، " الفرد"الذي يجعل من " الضمير الإنساني"الإبداع في مجتمعاتنا العربية مُتمثِّلة في 

وليس يكفي مجتمعاً لكي يصنع تاريخه أن تكون له حاجات بل ينبغي أن تكون له مبادئ ووسائل ": وفي ذلك يقول
تتجلى الطاقة بصورة فعالة يجب أن نرفع مستواها، بمعنى أنَّه يجب أن نجمعها حتى  فلكي...تساعده على الخلق والإبداع

، شأن اختلاف درجات الحرارة في إحدى الآلات الحرارية، أو اختلاف قوة (المسقط)ينتُج من هذا التجميع ما يُشبه 
أن ننظر إليه باعتباره في باب  يجب( بالحاجة)فما سميناه من قبل . التيار الكهربائي في إحدى الآلات الكهربائية

في صورتها البدائية ( الحاجة)وينبغي أن نعلم أنَّ علم الاجتماع يرى أنَّ ...الطاقات الاجتماعية هبوطاً في هذه الطاقات
. ولكنَّه يخلع هذا الوصف على روح المبادرة التي تخلقها وتنميها وتشبعها. العاجلة ليست هي العمل التاريخي الأوَّل

تعريف لها في صلتها بالطاقة  وآخر في صلتها بالمنفعة، فلو أنَّنا (. للحاجة)ارة أخرى نحن بحاجة إلى تعريف مزدوج وبعب
حاولنا أن نترجم هذه الاعتبارات إلى حقل السياسة، وجب أن يكون ذلك طبقاً لوسائلنا، لا تبعاً لحاجاتنا، فلسنا إذن 

على حدة، فإنَّ الواقع الاجتماعي لا يفصلهما، بل يقرنهما، ( بالواجب)و على حدة، أ( بالحق)بحاجة إلى نظرية تهتم 
 (. 142، ص 1916مالك بن نبي، ". )ويربط بينهما في صورة منطقية أساسية، هي التي تُسيرِّّ ركب التاريخ

ا العملية فيما يتعلق بموقفنا من وهذا ما يؤكد أنَ المدخل إلى باب الحضارة لا يكون إلَا بمراجعتنا لتصوُّراتنا النظرية وسلوكاتن
في بنائه لمشروعه النهضوي ( مالك بن نبي)وذلك ما دعى إليه  ،(135، ص 2119محمد عاطف، ) "الواجب"أداء 

إنَّ الباب الثاني الذي ينبغي أن نعود منه للحضارة هو باب الواجب، وأن نرُكِّز منطقنا الاجتماعي ": بقولهوالحضاري 
على القيام بالواجب، أكثر من تركيزنا على الرغبة في نيل الحقوق، لأنَّ كل فرد بطبيعته توَّاق إلى والسياسي والثقافي 

نيل الحق ونفور من القيام بالواجب، إذن لسنا نريد من الفرد أن يطُالب بحقوقه، فالطبيعة بحقوقه كفيل، بل ينبغي على 
فالمجتمع الذي يرتفع وينمو فإنَّ ذلك يعني أنَّ ... مم إلى الواجبمتثقفينا وسياسيينا ومن يُمثل كل سلطة أن يوُجهوا الهِّ 

 (.31، ص 1979مالك بن نبي، " )لديه رصيداً من الواجب فائضاً على الحقوق
وهذا يعني أنَ الطريق السياسي الجديد الذي يجب على المسلم المعاصر أن يسلكه للتحرُّر من قيوده الخارجية والداخلية، هو 

التي يجب أن تُسترد، وينطلق في السعي الجاد لإيجاد الوسائل " الحقوق المهضومة: "باً ذلك الحديث عمَا يسمىأن يدع جان
الممكنة والفعالة التي يواجه بها الواقع رغم مرارته وصعوبة التحدِّيات التي يطرحها، وإن بدا هذا الطريق شاقاً إلَا أنهَ المسار 

من خلاله يتم تجاوز مختلف المعوقات والصعوبات التي تقف في وجه المحاولات النهضوية الصحيح الذي يختزل المسافات، و 
تكرّرِة والتي ظلَت ترُاوح مكانها 

ُ
 (.136، ص 2119محمد عاطف، )الم

ليس الشعب بحاجة إلى أن نتكلم له عن حقوقه وحريته، بل أن نُحدِّد له الوسائل : وبعبارة أدق" :(مالك بن نبي)يقول 
( ما بعد الموحدين)سيكون على مجتمع ....يحصل بها عليها، وهذه الوسائل لا يمكن إلاَّ أن تكون تعبيراً عن واجباتهالتي 

استخداماً فنِّّياً " الإنسان والتراب والوقت"إذن، أن يُخفِّف من نزوعه إلى المطُالبة بالحقوق، لكي يفرغ لاستخدام 



 

197 

 

                                                                                                                                                                              

فرسم . ، وذلك بمقتضى الاقتران الوثيق بينه وبين الواجب(الحق)ته لاستحداث تشكيل اجتماعي، ينتج من تلقاء ذا
سياسة مُعيَّنة معناه إعداد الشروط النفسية والمادية للتاريخ، أعني إعداد الإنسان لصُنع التاريخ، ولن يكون هذا 

ه إلى تثقيف طرائق تفكيره وطرائق عمله، طبق منطق عملي يخطط نشاطه، ومنطق  الإنسان فريسة سهلة إذا ما اتجَّ
مالك بن نبي، " )علمي موضوعي ينظم فكره، وإذا ما تخلَّص من الخرافات التي تكف من نشاطه، وتُحدُّ من فاعليته

 (.144، ص 1916
رتبطة بـ" الإرادة الإنسانية"طريق الواجبات يرتبط بـ واختيار

ُ
طالبة بالحقوق الم

ُ
عند الإنسان نحو النزول " الميل الطبيعي"عكس الم

س لثقافة جديدة مُفتقدة في مجتمعنا إلى  المنحدرات والاستسلام لما هو أيسر، وحينما نختار طريق الواجبات معناه أننَا نؤُسِّ
والذي ما كان ليبقى على هذه الحال لو أنَ دعاة التحديث والإصلاح تخلوا عن طريق الحقوق وسلكوا طريق الواجبات، وقد 

م، وكيف أنَ سياسة المطالبة بالحقوق والمشاركة 6811قبل الفاتح من نوفمبر ( نية الجزائريةالحركة الوط)يلاحظ هذا في مسار 
، إلَا دليل (م6811ماي )الشكلية في المجالس النيابية لم يجن الشعب الجزائري منها إلَا المراوغة والخداع والقمع، وما مجازر 

إن تكاثفت جهود جميع التيارات الفكرية والسياسية في مسار الثورة قاطع على ما تجنيه سياسة المطالبة بالحقوق، ولكن ما 
قدَسة حتى وجد الاستعمار نفسه مُرغماً على التراجع 

ُ
التي اعتمدت في الأساس على قيام كل فرد من أفراد المجتمع بواجباته الم

قدَسة في ضمير كل فرد عاش تلك " باتالواج"يوماً بعد يوم إلى أن كان الاستقلال في النهاية ثمرة من ثمار مرحلة طريق 
ُ
الم

 (.137، 136، ص 2119محمد عاطف، )ومصير أمَُتنا مرهون بطبيعة الطريق الذي تسلُكُه لتحقيق حلم النهضة ...المرحلة
 يسأله أي أتى أعرابي يوماً للرسول الكريم": في هذا الصدد[ صلى الله عليه وسلم]مثلًا من هدي الرسول ( مالك بن نبي)ويضرب لنا  
إذن لم يطلب شططاً بل . ففي هذه اللَّحظة الأعرابي يطلب حقاً مشروعاً له في الزكاة. يطلب ما يقتات به( شحاذ)

أعلم بهذا منا، ولكنَّه لا يحل القضية على أساس [ صلى الله عليه وسلم]يطلب حقاً مشروعاً له في الزكاة من بيت مال المسلمين، والنبي 
جهِّّزوا : "الذين كانوا حوله فقال لهم( رضوان الله عليهم)لُّها على أساس الواجب فيُشير إلى الصحابة هذا الحق، بل يحُ 

مالك بن نبي، ". )فهو هكذا علَّمه كيف يأكل من صُنع يده، يأكل من قوته حلالاً، ومن كِّدِّه" أخاكم كي يحتطب
 (.121، ص 2115

نسان على التأدُّب بأدب العطاء قبل تعلُّم لغة الأخذ، وتدعيم نفسية التأفُّف لنا من الشروع في تربية الإ: "لذلك كان لا بد
روءة من ذل التبعية وهوان السُؤال، ولعلَ هذا من أسرار الحديث النبوي الذي نبَهنا إلى أنَ 

ُ
 والتنزُّه عمَا يُشين النفس ويمس الم

الله يحب "وأنّ ، ..."خير من وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف المؤمن القوي"وأنَ ، "اليد العُليا خير من اليد السُفلى"
ع روح العزة والتعفُّف والاستغناء وتمدحها، وتذُمُّ النفوس ، "معالّ الأمور ويكره سفاسفها وغيرها من الأحاديث التي تُشجِّ

تبطِّلة النزاَعة إلى السُؤال والاتِّكال على جهود الغير
ُ
ان المسلم فيما وقع فيه إلَا بعد أن غابت هذه وإلَا فلم يقع الإنس. الم

ؤدِّية إليها 
ُ
عمر النقيب، )المعاني النبوية عن ضميره وانقلبت المعايير فانصبَ اهتمامه على الغايات وذهل عن الوسائل الم

 (.115، 114، ص 2119
تمثِّلة في العودة إلى  هو الذي جعلنا نعجز عن تحقيق" الحقوق"فالأمر واضح جداً إذ أنَ اختيارنا لطريق 

ُ
أهدافنا الكبرى الم

 (. 137، ص 2119محمد عاطف، )الحضارة بعد أن خرجنا منها مُنذ ما يزيد عن سبعة قرون 
ليست إلاَّ ضربًا من الهوج والفوضى، وتلك هي ( الحقوق)كل سياسة تقوم على طلب ": وعلى إثر ذلك فإنَ 

ر لنا نشأة الحق ذاته، تلك ( الواجب)و( الحق)لاقة بين بالمعنى الشعبي للكلمة، فالع( البوليتيكا) هي علاقة تكوينية تفُسِّّ



 

198 

 

                                                                                                                                                                              

التي لا يُمكن أن نتصوَّرها مُنفصلة عن الواجب فالسياسة التي لا تُحدِّث الشعب عن واجباته، وتكتفي بأن تضرب له 
لَّم له عن حقوقه وحُرِّيته، بل أن فليس الشعب بحاجة إلى أن نتك( خرافة)على نغمة حقوقه، ليست سياسة، وإنمَّا هي 

مالك بن نبي، " )نُحدِّد له الوسائل التي يحصل بها عليها، وهذه الوسائل لا يمكن إلاَّ أن تكون تعبيراً عن واجباته
ط، لأنَ الحركية التاريخية لمجتمع ما مُرتبطة لزُومياً بما يقوم به كل فرد من أفراد هذا المجتمع من النشا، (143، ص 1916

ن قد ولهذا يجب علينا أن نفُكِّر في مسؤوليتَِنا الفردية والجماعية اتجاه أنفُسنا كأفراد وكأمُة واتجاه غيرنا من أفراد الإنسانية الذي
تكون لهم حقوق علينا، ويكون لنا شرف خدمتهم، إذ يجب أن نغُيرِّ ما بأنفسنا من تصوُّرات ساذجة وخاطئة وأن ندُرك أنَ 

 (.131، 137، ص 2119محمد عاطف، )" الواجب"و" الحق"لزُومية بين هناك علاقة 
لقد غاب عن الأذهان أنَّ ": قائلاً ( الواحب)و( الحق)في توضيح هذه العلاقة اللُّزومية بين ( مالك بن نبي)ويسترسل  
د عندما يغُيرِّّ ما في ، وأنَّ الشعب هو الذي يخلق ميثاقه ونظامه الاجتماعي والسياسي الجدي(للواجب)مُلازم ( الحق)

 (111، ص 1911مالك بن نبي، ". )غيرِّّ نفسك فأنت تغُيرِّّ التاريخ...إنَّه لقانون سام  . نفسه
، أي "الحقوق"لا مائدة " الواجبات"والسياسة لن تكون ناجحة إلَا إذا كانت المائدة التي يجتمع حولها السياسيون هي مائدة 

الأدورا التي يقوم بها كل واحد منهم لخدمة أمُته، حينها فقط ستتكامل الجهود وتتَحد إذا كان اجتماعهم يهدف إلى تقسيم 
والغنائم، فسوف يحدث التنافر " الحقوق"فيما بينها لتحقيق أهداف الأمة وغاياتها، أمَا إذا كان اجتماعهم حول موضوعات 

سلطة والنفوذ لاعتقاده بأنهَ أولى من غيره، وفي هذه والصراع والتآمر، لرغبة كل طرف في الحصول على النصيب الأكثر من ال
نجزات بعد أن يعُمَ الفساد " الحقوق"الحال ينسحب الشرفاء ويتهافت الانتهازيون حول مائدة 

ُ
فتضيع مصالح الأمة وتُخرَب الم

ا كالعسل فما أغراها من كلمة(...الحق)أمَّا "(: مالك بن نبي)وفي هذا يقول ، (131، ص 2119محمد عاطف، ) ، إنهَّ
على الصعيد ( الواجب)لا تجتذب غير النافعين، وكلمة ( الواجب)يجذب الذباب ويجتذب الانتفاعيين، بينما كلمة 

د وتُؤلِّّف، بينما كلمة   (.34، ص 1971مالك بن نبي، " )تفُرِّق وتُمزِّق( الحق)السياسي تُوحِّّ
 :انسجام عمل الفرد مع عمل الدولة( 2

إلَا إذا استطاع أن يفهم تعقيدات الظاهرة " البوليتيك"أنهَ لا يمكن لرجل السياسة أن يخرج من دائرة ( مالك بن نبي)يرى 
السياسية وخصوصاً في علاقتها بالسُنن والقوانين التي تحكُم عالم الأنفُس من جهة، ومن جهة ثانية قواعد علم الاجتماع، 

ثلى والنموذجية للعلاقات الاجتما
ُ
ركب والطبيعة الم

ُ
عية أفُقياً وعمودياً، مماَ يعني أنَ أزمتنا في المجال السياسي تعود إلى الجهل الم

( مالك بن نبي)وهذا ما أشار إليه ، (139، ص 2199محمد عاطف، )للقواعد التي يخضع لها الفعل السياسي الناجح 
هل أو نتجاهل القوانين الأساسية التي تقوم عليها ولا شك في أنَّ الأزمة السياسية في تعقُّدها تعود إلى أنَّنا نج": بقوله

ة له، وتتأثَّر  ل في اعتبارنا دائماً صلة الحكومة بالوسط الاجتماعي، كآلة مُسيرِّّ الظاهرة السياسية والتي تقتضينا أن ندُخِّ
ومن الواضح ...ةبه في وقت واحد، وفي هذا دلالة على ما بين تغيير النفس وتغيرُّ الوسط الاجتماعي من علاقات متين

تقوم عل العاطفة في تدبير شؤونها، " دولة"أنَّ السياسة التي تجهل قواعد الاجتماع وأُسُسه لا تستطيع إلاَّ أن تكون 
 (.31، ص 1916مالك بن نبي، " )وتستعين بالكلمات الجوفاء في تأسيس سُلطانها

سة كأداء تنظيمي يقوم بدور التوجيه والتسيير للطاقات ترهن نجاح السيا" الدولة"وحتمية العلاقة بين الوسط الاجتماعي و
محمد )في نفس الاتجاه أي متكاملين ومتجانسين " الدولة"وعمل " الفرد"الاجتماعية بشرط أساسي وهو أن يكون عمل 

ولا يُمكن لتجانس كهذا أن يتحقَّق في غير ضمير الفرد ": في ذلك( مالك بن نبي)، يقول (139، ص 2119عاطف، 



 

199 

 

                                                                                                                                                                              

فإذا تضاربت . تباره مصالح حيوية مُشتركة، ومُسلمات مُتَّفق عليها بين جمهور من النَّاس يكون جسم الأمة وإجماعهاباع
كما تعرفها بكل أسف كثير من بلُدان ( دكتاتورية)المصالح هذه أو اختلفت هذه المسُلَّمات، فلن تكون السياسة سوى 

وهذه الاستحالة . سجم في الحقيقة مع مصائر الُأمة ولا أن تُحقِّّق أهدافهاالعالم الثالث، وهي بالتالّ لن تستطيع أن تن
تنتُج أوَّلًا عن رفض الأمُة تجاه هذه السياسة، رفضاً يفصل الدولة معنويًا عن الوطن، وثانياً عن عجز هذه السياسة في 

، نحو هدف مُحدَّد التأثير على نشاط كل فرد، وبالتالّ عجزها في تحريك الطاقات الاجتماعية الموجو  دة في اتجاه مُعينَّ
إنَّ التعاون بين الدولة والفرد، على الصعيد الاجتماعي والاقتصادي والثقافي، هو العامل . تُدركه أغلبية المواطنين

الرئيسي في تكوين سياسة تؤُثر حقيقة في واقع الوطن، وإذا ما تعذَّر هذا العامل، فإنَّ القطيعة المعنوية سوف تعزل 
 (.12، ص 1971مالك بن نبي، " )لدولة عن الوطن وتشُلُّ الطاقات الاجتماعيةا

 وهو ما يؤدي إلى فقدان عنصر الثقة بين الطرفين واتساع الهوَُة بينهما وبالتالي سيادة الفوضى واللَافعالية في الأداء السياسي،
يرِّ مجرى التاريخ في حياة أمة من الأمم هي وليدة تلك وعليه فإنَ الانتصارات السياسية وصناعة الأحداث العظيمة التي تغُ

مالك )يقول  وفي هذا الصدد، (141، ص 2119محمد عاطف، )معاً " الدولة"و" فرد"الجهود المتجانسة التي يقوم بها كل 
ا وإن كانت مُحترمة، لن تفتح ا"(: بن نبي لطريق لغير سياسة إنَّ الإيديولوجية التي لا تتضمَّن إلاَّ مصالح عاجلة، فإنهَّ

قصيرة محدودة المدى على قدر الشعارات التي دفعتها، فالإيديولوجية تتطلَّب إذن خمائر أخرى، تضمن الوحدة 
، ص 1971مالك بن نبي، " )الضرورية بين عمل الدولة وعمل الفرد لإنجاز مهمات بعيدة ترتكز على الثقة والبطولة

14.) 
مُجسَداً إيَاه في العُنصر " انسجام عمل الفرد مع عمل الدولة"آخر بنى من خلاله فكرته حول  معياراً ( مالك بن نبي)ثُمَ يُضيف 

ح ذلك قائلاً  للسياسة  -الجليلة والحقيرة -والخمائر هذه هي التي تعُطي، حسب جوهرها، القيمة": الأخلاقي، ويوُضِّ
ر أخلاقي وهو مُتَّصل بما وراء الطبيعة أي من العنصر أمام التاريخ، وإذا ما تفحَّصنا هذا الجوهر وجدنا أنَّه من عُنص

مالك بن نبي، " )النفسي فالفكرة الموُجَّهة لسياسة تستطيع مواجهة أهوال التاريخ، لا بد لها أن تتكوَّن من هذا الصنف
عمَا هو هو ذو طبيعة معنوية أخلاقية مُنفصلة " الدولة"وعمل " الفرد"فهذا الانسجام بين عمل ، (14،15ص  1971

ي مادي مُتغيرِّ وزائل، فهو مُرتبط بالجانب النفسي في شخصية  لأنهَ لا يمكن لأي فكرة أن تصمُد أمام عواصف " الفرد"حسِّ
التاريخ وأن تُدافع عن بقائها من خلال مواجهة التحدِّيات المصيرية التي تُواجهها الأمة ما لم تستند هذه الفكرة إلى عقيدة 

قائماً على أساس صائب " الدولة"هو الذي يجعل تعاونه مع " الفرد"طلقاً، وهذا اليقين المطلق الذي يؤُمن به يقينية يقيناً مُ 
ومتين ويدفعه إلى التنازل عن بعض حرياته لصالح الجماعة نظراً لما يترتَب عن ذلك في نظره من أهداف ذات أبعاد مُقدَسة 

ذهب إلى ما هو أبعد من ذلك وهو التضحية بحياته وممتلكاته في سبيل القضية قد تجعله لا يكتفي بالتنازل عن حرياته بل ي
في ( الفيران)والتاريخ منذ عهد "(: مالك بن نبي)يقول ، (142..141، ص 2119محمد عاطف، ). التي أصبح يؤُمن بها

ن بين الدولة والفرد لا بد له من فالتعاو . ليس إلاَّ شرحاً لهذه الحقيقة( ستالينجراد)، إلى شهداء بدر، إلى أبطال (روما)
ي هكذا بمصلحته  جذور في عقيدة تستطيع وحدها أن تجعل ثمن الجهد مُحتملًا مهما كانت قيمته لدى صاحبه، فيُضحِّّ

 (.15، ص 1971مالك بن نبي، " )حتى بحياته في سبيل قضية مُقدَّسة في نظره
جد لأجلها إلَا إذا تبنَاه كل فرد من أفراد المجتمع واقتنع بجدواه وعمل غاياته وأهدافه التي وُ " الفعل السياسي"إذن لن يُحقِّق 

جاهداً لتحقيقه على أرض الواقع، وهو الشرط الذي لم يتحقَق في عهد الاستعمار فدفع به إلى الإفلاس رغم امتلاكه ترسانة 



 

200 

 

                                                                                                                                                                              

مع جهود " الدولة"ية، مماَ يؤكد أنَ تعارض جهود مادية وقانونية قوية، وتوظيفه لها في الميدان لأجل تجسيد طموحاته التوسُّع
ذلك ( مالك بن نبي)ويبُينِّ ، (141، ص 2119محمد عاطف، )يؤدي حتماً إلى التوقف عن السير باتجاه الأحسن " الأفراد"

 بين وإفلاس الاستعمار في المسُتعمرات كان محتوماً، طبقاً لقانون التعاون الضروري الذي كان مُستحيلاً ": قائلاً 
ولا يعني هذا أنَّ الاستعمار لم يُحاول مواجهة المشُكلة هذه، بفصل المسلم عن الإسلام، . الاستعمار والإنسان المسُتعمر

فقد كان (. التمسيح)إلاَّ أنَّه باء بالفشل، سواء بمحُاولاته ذات الطابع اللاَّ ديني أو ذات الطابع الديني الهادف إلى 
ت تحت أسواره جميع المحاولات، التي استهدفت سلب الشعب الجزائري شخصيَّته على الإسلام الحصن الذي فشل

مالك بن نبي، " )مدى قرن من الزمان، كما كان الحافز الإيديولوجي الرئيسي الذي دَعَّمَ جُهده البطولّ خلال الثورة
 (.15، ص 1971

ب القابلية للاستعمار، وبنى على ذلك قانونًا عاماً كان على حق عندما أرجع ذلك إلى مركَ ( مالك بن نبي)والحقيقة أنَ 
لحركة التفاعل التاريخي بين المجتمعات، فاعتبر أنَ الاستعمار لا يستطيع أن يفعل شيئاً بدون وجود ذلكم الاستعداد في نفوس 

عكس، ومن هنا يظهر هو الذي يستدعي الاستعمار وليس ال" القابلية"فمُركب . تلك الشعوب التي عرفت ظاهرة الاستعمار
فمُشكلتنا ليست مع الاستعمار بقدر ما هي مع مشكلة . وتداعياتها وآثارها" التخلُّف"الاستعمار كعامل ثانوي في ظاهرة 

 (.611، ص 2118عمر النقيب، ) .الذي علِق بنا" التخلُّف"
الأفكار مُرتبطة بما هو مادي بحت، وبعبارة أوضح  فلا يمكن للأمة أن تواجه التحدِّيات المصيرية إلَا بفكرة عليا مُقدَسة، لأنَ 

الثورات التي ترتبط بأهداف مادية عاجلة يكون مصيرها التراجع بعد إشياع حاجياتها اليومية، وسبب هذا التراجع هو تحقُّق 
تمثِّلة في المطالب البيولوجية البحتة الأمر الذي يدفع بالأفراد إلى التهاون والتكاسل

ُ
واللَامبالاة، ومن ثمةَ تحطيم كل  أهدافها والم

قوى الاستكبار العالمي تنزع إلى : "لذلك نجد، (142، ص 2119محمد عاطف، )البناء الذي بذُلت من أجله جهود جبارة 
ستعمَرةَ، فتعمل على تشجيع نزعة 

ُ
حافظة على نفوذها الثقافي والاقتصادي وترسيخ عقلية التبعية لدى الشعوب الم

ُ
الم

 (.113، ص 2119عمر النقيب، )" لدى تلك الشعوب فتُحارب فيهم كل نزعة تحرُّريِة ثقافية أو اقتصادية الاستهلاك
في المجتمع اتجاه وطنه وأمُته، وتجسيده فعلياً على " فرد"إنَ النهضة والتطوُّر مُرتبطان أساساً بذلك الالتزام الذي يبُديه كل 

وبًا بالشعور بمدى أهمية هذا النشاط مهما كان يبدو صغيراً في تلك الحلقة أرض الواقع من خلال أداء واجبه اليومي مصح
تكاملة من النشاطات التي يقوم بها بقية الأفراد، ولن يتنازل الفرد  

ُ
مالك بن )يقول  ،(143، ص 2119محمد عاطف، )الم
مالك بن نبي، )لاستقلال أفراده  فالوطن لا يُحقِّّق استقلاله في مرحلة البناء، إلاَّ بقدر ما يضع من حدود" (:نبي

 (.46، ص 1971
، حينها فقط يُمكنه أن يقُدِّم التزاماً أمام (الواجب)إلَا إذا كان قد تلقى تربية أخلاقية تجعله يشعُر بقُدُسيَة " الفرد"ولن يتنازل 

، لذا يجب "البناء الحضاري"لية المجتمع للقيام بكل واجباته والتنازل عن بعض حُرّياته التي تتعارض مع جهود غيره في عم
تمثِّل في  ضبط العلاقات الاجتماعية بين 

ُ
أو بين الحاكم " الأفراد"التركيز على الجانب الأخلاقي لا على الجانب الشكلي الم

ا لن تُحقِّق غايتها والمحكومين بسن قوانين مُعينَة، إذ رغم ما لهذه القوانين من أهمية في قمع الجانب الشرير عند الإنسان، إلَا أنهَ 
بدوره الرسالي الخالد، وبمدى مسؤوليتَه وما يترتَب عنها من انعكاسات " الفرد"مُوازِ لها، يُشعِر " عمل تربوي"ما لم يكن هناك 

" العملية التربوية"يعتبر ( مالك بن نبي)لذلك نجد ، (144، 143، ص 2119محمد عاطف، )على حياة الأمُة والمجتمع 
للكائن البشري، بالإضافة إلى اعتبار التربية عملية تمثُّل نفسي للعناصر ( civilizingتحضُّر )ملية تحضير ع": أنَها



 

201 

 

                                                                                                                                                                              

الثقافية، وتكيُّف وإشراط للطاقة الحيوية للفرد وإدماج له في المجتمع، فقد أضفى عليها بعُداً حضارياً، يعُتبر الحجر 
ي دلالة تاريخية على تربية الإنسان، بل على الإنسان ذاته من حيث هو  الأساس لكل التعاريف بُحكم أنَّه هو الذي يُضف

كائن مُتميِّّز، وخاصة إذا علمنا أنَّه لا معنى لوجود الإنسان في هذه الحياة إذا غابت أو غُيِّّبت عن وجوده الكوني معاني 
ني للإنسان   (.65، ص 2119عمر النقيب، )التكريم والتفضيل الرباَّ

بوي فقط يحصل الانسجام، سواء فيما بين أفراد المجتمع، أو بين السلطة الحاكمة والشعب المحكوم، ليبقى بعد وبهذا العمل التر 
 ذلك الجانب القانوني، صورة مُبسَطة وشكلية لما يتمثَـلُه الأفراد في تصوُّراتهم للحياة ولطبيعة الأدوار التي يقومون بها في مسيرة

إذا أردت أن تُصلح أمر ": يقول( مالك بن نبي)لذا نجد ، (144، ص 2119 عاطف، محمد). للأمُة" البناء الحضاري"
مالك " )والمنهج التربوي هذا، يهم أوَّل ما يهم دولة ناشئة، لها فضائل الشباب ولها أيضاً عيوبه. الدولة فأصلح نفسك

  (.41، ص 1971بن نبي، 
 :ربط السياسة بالأخلاق والعلم( 3

مارسة السياسية، " العلمي"و" الأخلاقي"كثيراً على ضرورة الجمع بين الجانبين ( مالك بن نبي)يركِّز 
ُ
محمد عاطف، )في الم

أخلاقية، جمالية، علمية، لكي يكون لها : السياسة لا بد لها أن تكون": ، حيث يقول بصريح العبارة(145، ص 2119
اد التحايلُ والخداع والمكر من العمل السياسي أي استبع، (135، ص 1911مالك بن نبي، " )معنى في مسيرة التاريخ

وربطه بالجانب الأخلاقي من جهة، ومن جهة أخرى مراعاة الشروط الموضوعية لتحقيق الغايات والأهداف المرجُوَة من خلال 
ح ، (145، ص 2119محمد عاطف، )" المنهجية"اعتماد  لًا، في فلنُقدِّر المنهجية أوَّ ": ذلك قائلاً ( مالك بن نبي)ويوُضِّ

إنَّ الحوار هو أبسط . مستوى الحديث المجُرد، لأنَّ كل عمل اجتماعي يقتضي تبادل أفكار بين عدد من الأشخاص
فقواعد الحديث لا تُخص حُسن . صورة لتبادل الأفكار، وهو بذلك المرحلة التمهيدية البسيطة لكل عمل مُشترك

ن نجد هذه الصلة، بصورة رمزية، في العهد القديم عندما يقص ونح. الآداب فقط، بل هي جزء رئيسي من تقنية العمل
ستحيلًا في تشييد برج بابل، عندما اختلفت ألسنتهم، ففي هذه القصة نرى كيف كيف أصبح عمل القوم مُ  علينا

الصالونات فالقضية إذن، لا تُخصُ قواعد الحديث وحُسن السُلوك في . تعطَّل العمل حالما تعطَّل تبليغ الأفكار بالكلام
 (.95، ص 1971مالك بن نبي، " )فحسب، بل تُخصُ مباشرة تقنية العمل من زاوية الفعالية

وحتى لا يكون النشاط السياسي مجرد فوضى ودروشة تجمع بين السذاجة والخرافة والأسطورة من جانب، والخداع والمكر 
محمد عاطف، )ون بمثابة علم اجتماع تطبيقي والنفاق من جانب آخر، يجب أن يقوم على أساس علمي، أو بالأحرى تك

د بأنفُسنا  -أن نتَّبِّع سياسة تتَّفِّق ووسائلنا": في مبدأين أساسيين هما( مالك بن نبي)يُحدِّدُها ، (146، ص 2119 أن نوجِّ
 (.99، ص 1916مالك بن نبي، " )وسائل سياستنا 

ضوية، أو نجاح للنشاط السياسي، فإنَها مرهونة بالاعتماد على العناصر أنَ أي انطلاقة نه( بن نبي)فيعني به المبدأ الأوَل أمَا 
تمثِّلة في

ُ
توفِّرة بين أيدي جميع الأمُم والم

ُ
فهذه العناصر رغم ما تبدو عليه من بساطة ". الإنسان والتراب والوقت": الأوَلية الم

ختلفة التي عرفتها الإنسانية إلَا نتِاج لتفاعل للوهلة الأولى إلَا أنَها كفيلة بتحقيق انطلاقة حضارية موفقَة، 
ُ
وما الحضارات الم

 (.146، ص 2119محمد عاطف، ) .هذه العناصر فيما بينها



 

202 

 

                                                                                                                                                                              

توافق مع الخريطة النفسية والاجتماعية لأمَُتِنا، إذ  المبدأ الثانيوأمَا 
ُ
فيعني به ضرورة إبداع آليات العمل السياسي الخاص بنا والم

توافقة مع الخصوصيات الثقافية للمجتمع الذي تُطبَق فيه، ستصطدم بعدم الانسجام بين أعمال أنَ النماذج 
ُ
السياسية غير الم

 (.147، ص 2119محمد عاطف، )، واصطدام الجهود دائماً يهُدِّم ولا يبني "السلطة"وعمل " الفرد"
 :وهي كالآتي" دولةال"ثلاثة شروط في العمل السياسي على مستوى ( مالك بن نبي)ويُحدِّدُ 

 .أي تحديد السياسة بأكثر ما يمكن من الوضوح( العمل)تصوُّر  :أوَّلاً 
تصوُّر وسائل تحصين هذا العمل من الإحباط، حتى لا يبقى حبراً على ورق في نص الدستور أو ميثاقاً أو مجرد : ثانياً 

 .لائحة
  .عن جهل أو سوء نية، من يقوم بتنفيذه تصوُّر جهاز يحفظ المواطن من إجحاف العمل، إذا تعدى: ثالثاً 

ح الشرط الأوَل قد يكفينا أن نذكر  ، إننَا "إنَ سياستنا لا تُخطئ لأنَها علم: "عندما صَرحََ بهذه الكلمات( شو إن لاي)ولنُوضِّ
إذ يصمن لها على الأقل ألَا  له قيمته النظرية والعملية،( علماً )لنعلم أنَ العلم نفسه قد يُخطئ، ولكن تحديد السياسة بصفتها 

 (.111، ص 1971مالك بن نبي، )(. البوليتيك)تصير 
أن تُدافع عن عملها، أي عن سياستها، إذ الرواسب التي خلَفها الاستعمار، " الدولة"فإنَ على  أمَا بالنسبة للشرط الثاني

إذا لم تعرضه للازدراء وهو ما يحدث أحيانًا بكل في الوطن قد تجعل من الصعب تنفيذ قانون، هذا ( البوليتيك)وخلَفتها 
  (.111، ص 1971مالك بن نبي، )أسف 

ولعلَ السياسة في العالم الإسلامي أحوج ما تكون لهذه الشروط المهمة كيف لا؟ والملاحظة اليومية تُؤكِّد ذلك الانحراف 
محمد )مصالحهم الخاصة وتوسيع الهوَُة بين الحاكم والمحكوم الخطير الذي يقوم به بعض الأفراد تحت مظلة القانون والدولة لحماية 

 (.147، ص 2119عاطف، 
ذُه أداة يقضي بها مصالحه، والويل ": في هذا الشأن( مالك بن نبي)يقول  ولقد نرى أحيانًا القانون في يد من ينُفِّذُه، يتَّخِّ

مالك بن " )لهواه أو لإدارة خفية" الدولة"سم إذن للمواطن الذي يكون تحت رحمته، تحت رحمة طاغية صغير، يخضع با
 (.111، ص 1971نبي 

وإذا كان مصير الأمة مرهونًا بثقة المواطن في القائمين على الشأن السياسي وتعاونه الإرادي معهم، من باب الشعور 
ينبغي إذن حماية " :وعليه، (141، ص 2119محمد عاطف، )، والرغبة في الازدهار والتقدُّم "المسؤولية الفردية"و" بالواجب"

فمن مصلحة ". والنظام" الدولة"المواطن من هذا الاختلاس وذلك التحطيم، اللَّذين من شأنهما أن يضعا المواطن ضد 
والجهاز . العُليا إذن، أن نضع من أجل المواطن جهاز دفاع يحميه من عملها، حين يُصبح هذا العمل إجحافاً " الدولة"

دِّيًا في الموضوعهذا موجود بصورة دستو  هذه الشروط الثلاثة هي . رية في البلاد المتُطوِّرة، وعلينا في الجزائر أن نفُكِّر جِّ
 (.112، 111، ص 1971مالك بن نبي، (" )البوليتيك)أقل ما تتطلَّبه السياسة لتتميَّز عن 

ه عمل  ح الذي يخدم مصلحة المجتمع من جهة، ويُحافظ في الاتجاه الصحي" الدولة"ومن مُتطلبَات السياسة الناجحة أنَها تُوجِّ
على بقائها واستمراريتَها من جهة أخرى، وكذا إنشاء أو تأسيس جهاز للرقابة أو النقد الذاتي، يتولى السهر على متابعة تنفيذ 

نفسها عليه " الدولة"لُّط ، بالإضافة إلى إنشاء جهاز لحماية المواطن من تس"الدولة"مختلف المشاريع الإستراتيجية التي تقوم بها 
، كما يجب على "الدولة"مُنسجماً مع عمل " الفرد"حتى تتِمَ المحافظة على تلك القيَم الأخلاقية والمعنوية التي تجعل عمل 

، (141، ص 2119محمد عاطف، )السياسة أيضاً أن تسعى لمنح ذلك التوتُّر الخلَاق الذي يُحرّكِ الطاقات الاجتماعية 



 

203 

 

                                                                                                                                                                              

فالسياسة إذن تقتضي أكثر من ذلك، إذ لا يكفي أن تُحدِّد ": قائلاً ( مالك بن نبي)بالشرح والتفصيل كل ذلك  ويوُضِّح
، وأن يكون ثمَّة جهاز رقابة ضروري لمتابعة عمليات التنفيذ، وجهاز لحماية المواطن من اعتداء  عمل الدولة في اتجاه مُعينَّ

نح هذه السياسة التوتُّر الضروري للطاقات الاجتماعية لتبلُغ الهدف المعُينَّ عمل الدولة نفسه عليه، كما لا يكفي أن تم
 (.11، ص 1971مالك بن نبي، )
فأمَا الأوَل : والسياسة الناجحة التي تستطيع تحقيق أهدافها، هي تلك السياسة التي تكون غايتها مُتطابقة عاملين أساسيين 

توفِّرة لتحقيق الهدف ولا تقتصر " يعي للأمُةالتطابق مع التطوُّر الطب": فيتمثَل في
ُ
حيطة والإمكانات الم

ُ
أي يرُاعي الظروف الم

الإمكانات على الجانب المادي، بل تتجاوز ذلك بكثير إلى مستوى الوعي في المجتمع وكذا طبيعة التركيبة النفسية للأفراد 
دة إلى غير ذلك من الشروط وخُلُوِّها من الأمراض الاجتماعية المختلفة ومدى استعدادها للت ضحية والصمود في ساعات الشِّ

فبالإضافة إلى كل ما سبق، لا "(: مالك بن نبي)وفي ذلك يقول ، (141، ص 2119محمد عاطف، )الموضوعية والذاتية 
 (.11، ص 1971مالك بن نبي، " )بد أن يكون الهدف نفسه مُتطابقاً مع التطوُّر الطبيعي للأمُة

فتلك السياسة التي تربط أهدافها الكبرى بما لا يتناقض مع ، "التطابق مع مصير الإنسانية كلها": يتمثَل فيوأمَا الثاني ف
إذ أنَ الرأي العام العالمي . جمعاء هي الغائب الأكبر عن الساحة العالمية، وعلى مستوى العلاقات الدولية" مصير الإنسانية"

: ل لهذه السياسة الأخلاقية العادلة التي تُكرّمِ الإنسان كإنسان بغض النظر عنيشعر بفراغ رهيب نتيجة هذا الغياب الطوي
وتربط مشاريعها وأهدافها بمصيره حيثما وُجد، ولن يملأ هذا الفراغ إلَا ذوي العقول الراجحة من ( لونه، وعرقه، ودينه)

ومع الظروف العامة ": قائلاً ( لك بن نبيما)ويعُبرِّ عن ذلك ، (149، ص 2119محمد عاطف، ). أصحاب القِيَم الخالدة
التي تُحيط بهذا التطوُّر، أن يكون فوق ذلك مُتطابقاً مع مصير الإنسانية كُلِّّها، فإذا كانت السياسة تفقد فعاليَّتها إذا 

ا إذا انفصلت عن الضمير العالمي تُضيف إلى العالم خطراً فوق الأخطار التي تهُ  " دِّدهانفصلت عن ضمير الأمة،فإنهَّ
 (.11، ص 1971مالك بن نبي، )

" الفعل السياسي"من خلال أخلقة وعلمنة ( مالك بن نبي)وفي مجمل القول، يمكننا لمس البعد التربوي للفكر السياسي عند 
و أ" الفرد"فهو كما لاحظنا، لم يهتم بالدولة أو السلطة فقط عندما دعى إلى سياسة أخلاقو علمية، بل وجَه نظره كذلك إلى 

ليس إلَا من قبيل التأكيد على تجسيدها في ( مالك بن نبي)فإنَ محاولة : "كجزء لا يتجزأَ من المنظومة السياسية" المواطن"
 (.279، ص 2119عمر النقيب، )" واقع الحياة البشرية

 :خاتمة
، كان (مالك بن نبي)ي نظَرََ له لال ما تطرقنا له، يمكننا الخروج بخلاصة مفادها أنَ الفكر السياسي الإصلاحي الذومن خ

: في -كما رأينا-من أهم الخطوط الرئيسة التي تتماشى وفق مشروعه الحضاري، فقد أسَسَ له من خلال معيارين جَسَدهما 
ه للحالة من حالته الطبيعية التي تنصاع للفطرة والميل الغريزي والارتقاء ب" الفرد"من شأنهما أن يخرجا أوَلًا ( الأخلاق والعلم)

ر"الحضارية وبالتالي بناء  تحضِّ
ُ
ر"، ومن ثَمَ كمرحلة ثانية بناء "الإنسان الم تحضِّ

ُ
يعود بالنفع " الفرد"على اعتبار أن " المجتمع الم

رة تلك، ومنه يمكن الحديث عن تحضِّ
ُ
 (.مالك بن نبي)في فكر " سياسة أخلاقو علمية: "إلى مجتمعه بحالته الم
الدولة والأمة إلى درجة التحضًّر لتكتُب اسمها بأحرف من ذهب في سجل التاريخ البشري بشكل عام، وشيئاً فشيئاً ترتقي 

لأنهَ بأي حال من الأحوال لا يمكن الحديث تاريخياً عن أمُم أو دول أو مجتمعات مُتخلِّفة، لأنَها ستتفتَت في التاريخ 



 

204 

 

                                                                                                                                                                              

في قانون حركة التاريخ، لأنَ التاريخ لا يحفظ إلَا اسم ( ابن خلدون)لعربي وستسقط نتيجة تخلُّفها هذا كما عَبـَرَ عنها العالم ا
 .   "الحضارة"

 :قائمة المصادر والمراجع
، (لبنان)، دار الفكر المعاصر بيروت (سورية)مالك بن نبي، بين الرشاد والتيه، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق  -
 .6819 6ط
، (سورية)عبد الصبور شاهين، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق : العالم الإسلامي، ترجمةمالك بن نبي، وجهة  -

 .6891، 6، ط(لبنان)دار الفكر المعاصر بيروت 
 .2111، 6، ط(سورية)مالك بن نبي، مجالس دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق  -
، دار (لبنان)بسام بركة وأحمد شعبو، دار الفكر المعاصر بيروت : لم الإسلامي، ترجمةمالك بن نبي، مشكلة الأفكار في العا -

 .6899، 6، ط(سورية)الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق 
عمر كامل مسقاوي وعبد الصبور شاهين، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، : مالك بن نبي، شروط النهضة، ترجمة -

 ،  (سورية)دمشق 
، 6، ط(الجزائر)محمد عاطف، معوقات النهضة ومقوماتها في فكر مالك بن نبي، دار قرطبة للنشر والتوزيع، المحمدية  -

2118. 
عمر النقيب، مقوِّمات مشروع بناء إنسان الحضارة في فكر مالك بن نبي التربوي، الشركة الجزائرية اللبنانية، باش جراح  -
 . 2118، 6ط( الجزائر)
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

205 

 

                                                                                                                                                                              
 

 

 

 :ل حول الأو   ولي  الملتقى الد  

 والحداثة الموروث بين العربي   والعقل عبنية المجتم
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 اد أركون أنموذجً للموروث عند محمّ  قديّ المنهج النّ 
The critical approach to the legacy of Muhammad Arkoun as a model 

 *1لهواس حميد
 lahoueshamid75@gmail.com، (الجزائر)جامعة قاصدي مرباح ورقلة 1

2سليمة دوعة
 

 douasalima3@gmail.com، (الجزائر)جامعة مولود معمري 2

 : ملخص
ية إعادة النظر في الموروث وبن( 2161-6829)أركون تهدف هذه الدراسة إلى، البحث في مشكلة التراث التي حاول فيها المفكر محمد 

تشكل العقل العربي، من خلال مشروعه النقدي، الذي سعى من خلاله إلى تكوين خطاب حداثي للموروث الإسلامي، معتمدا على النقد 
 الاهتمامإن الميزة الأساسية للمشروع النقدي عند أركون هي . والمناهج الحديثة ليتجاوز به القراءات القديمة لحدود الموروث والنص الديني

، وكذلك في عملية تأصيل منهجه الذي أراد منه معرفة هذا التاريخ، والتفكير فيه، ونقده، ت المعرفية وهذه الميزة هي أساس عمله ككلبالحفريا
ف عن التعرّ  وبحثا عن طبائع مشكلاته العميقة، بما فيها المشكلات التي تتعلق بالنص الديني والسلطة والمقدّس والجسد واللغة والهوية وغيرها، فضلا

والذي يكون  الاشتغاليعد النقد التاريخي من أهم مكونات المنهج النقدي عند أركون باعتباره هو ميدان . على هذه المشكلات وطابعها الصراعي
 .بنية العقل العربي

  .محمد أركون ،.العربي ،.الموروث ،.النقدي، .المنهج: الدالةكلمات ال
Abstract:(not more than 08 Lines) 

This study aims to investigate the heritage problem in which the thinker Muhammad 

Arkoun (1928-2010) tried to reconsider the heritage and the structure of the formation of the Arab 

mind, through his critical project, through which he sought to form a modernist discourse of 

Islamic heritage, relying on criticism and modern approaches. To go beyond the ancient readings 

of the boundaries of heritage and the religious text.  The main feature of Arkoun's critical project 

is the interest in cognitive excavation, and this feature is the basis of his work as a whole, as well 

as in the process of rooting his approach, which he wanted to know this history, think about, and 

criticize, and in search of the nature of his deep problems, including those related to the religious 

text, authority and sacred the body, language, identity, etc., as well as recognition of these 

problems and their conflictual nature. Historical criticism is one of the most important 

components of Arkoun's critical approach, as it is the field of action, which forms the structure of 

the Arab mind.  

Keywords: The curriculum; the cash; the inherited; The Arab; Muhammad Arkoun. 
 lahoueshamid75@gmail.com: لهواس دحمي )*( 

 



 

206 

 

                                                                                                                                                                              

 
 : مقدمة

في المرحلة نفسها التي  والتي برزت على يد أركون، واشتهر بها، جاءت متزامنة" نقد العقل الإسلامي" إن عبارة 
، لكن مع ذلك هي لم تكن دراسة تابعة، ولا مشروعاً تقليديًا بقدر ما  "نقد العقل العربي" استخدم فيها الجابري مقولة 
خارج مقاييس الإسلام " كوحي وعقل"تأريخي، أراد من خلاله دراسة الإسلام  يأنثروبولوجكانت دراسة أصيلة بمنهج 

من قبل أركون اعتباطاً بقدر ما كان دراسة عن تجربة حاكى فيها الماضي ( نقد العقل الإسلامي)يارلم يكن اخت. التقليدي
إلا أنهَ ( مسكويه، وأبو حيان التوحيدي)ليستنطق به الحاضر، ونراه رغم اعتماده المصدر الإسلامي في تبني مشروعه هذا 

والفلسفة الإغريقية بوجه عام وانتهاجهما للمنهج العقلاني في  يشير إلى سبب نجاح تجربتهما في تبني طريقة فلاسفة اليونان
:) ، وبذلك جاء مشروعه مؤطراً بإطارين نظريين هما(الإسلاميات المطبقة)استكمال ما سارا عليه، وهذا ما يطلق هو عليه 

 الإسلامي؟العقل؟  ولماذا نقد  االعبارتان؟ لماذفإلى ماذا تحيل هاتان ، ( نقد العقل الإسلامي) و( الإسلاميات المطبقة

 مفهوم النقد عند محمد أركون :أولا
من خلال اطلاعنا على كتابات محمد أركون، فإننا لا نجده يحدد النقد كمفهوم يمارسه بإفراد مقال كامل له أو كتاب 

ر النقدي هو الفكر الذي يطرح الفك: )) يتناول فيه النقد بالتحليل والتشريح وإنما يحدده في ثنايا مقالاته وكتبه يقول  محدداً 
التساؤل باستمرار على الشروط النظرية لصلاحية أو عدم صلاحية كل عبارة أو خطاب ذي هدف معرفي وصادر عن العقل 

إلى ورشة عمل  فكل المعارف المنتجة من طرف العقل تتحول (26، صفحة 6881هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة) ،((
هي النقد، ولا يحدد أركون هنا عقلا معينا بل كمفهوم فلسفي عام، ونجده في موضع آخر يحدد النقد ويحصره ضمن مجال 

التفحص والبحث في المنتجات الثقافية العربية عبارة عن برنامج نقدي أي دراسة شروط صلاحية كل : ))معين، يقول
ار الميتافيزيقي والمؤسساتي والسياسي، الذي فرض عن طريق الظاهرة القرآنية والظاهرة المعارف التي أنتجها العقل ضمن الإط

إذاً الاختبار وتحليل المعطيات الثقافية هي عناصر  (29، صفحة 6881هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة) ، ((الإسلامية
 ارف العقل المؤطر إسلاميا، وإذا كنا ننقد المعرفة المنتجة من طرف عقل معين فنحن ننقدالنقد الأركوني عبر التحقق من مع

 . هذا العقل ذاته وبنيته هي معارفه التي ينتجها ويعتقد أركون أنها الحقيقة وهذا ما سماه بنقد العقل الإسلامي
: محمد أركون، ترجمة)، ((ير كل شيء من أساسهتغي: )) كما نجد في موضع آخر أن أركون يحدد نقد العقل الإسلامي بأنه     

وفي موضع آخر يحدد خصائص النقد بأنه تاريخي ولاهوتي وفلسفي للأرثوذكسية  (668، صفحة 2116هاشم صالح، 
لانتقال به من مرحلة الانغلاق والتجمد الإسلامية وأنواعها، بصفته الشرط الأول لتغيير الوضع في المناخ الديني الإسلامي، وا

 (88، صفحة 2116هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة)المفروض اليوم، إلى مرحلة الفهم الحديث والواسع للظاهرة الدينية ،
لعقل وإنما تصحيح مساره التاريخي وهدف النقد حسب أركون ليس ضد العقل بل يهدف إلى التعقلن، أي عدم التخلي عن ا

وتوسعته لجعله إنسانيا لا أنانيا فلا ينحرف عن مساره الإنساني لينتج اللّاعقل واللاعقلانية، فيتحول إلى نظام وضعي أو 



 

207 

 

                                                                                                                                                                              

قمعي، ولا ينقلب إلى نقيضه ليصبح أداة قمع وإرهاب لأن الدين اليوم يشوه باسم الدين والعقل يدمر باسم العقل، فالعقل 
التنويري الأوروبي والإنساني الحر تحول إلى عقل أدواتي انتهازي رأسمالي بارد، عقل هدفه الربح والفائدة بأي الطرق والأشكال  

، 2118، هاشم صالح: محمد أركون ترجمة).كيفما كانت وبأقصى سرعة، لا يراعي الصالح العام، كما أدى إلى تلوث البيئة
 .(126-121الصفحات 

إضافة إلى هذا تشكيل تيولوجيا جديدة، لأنَ اللاهوت مرتبط بأوضاع المجتمع وحاجياته ودرجة تطوره فإذا تغير المجتمع وانتقل 
يشعرون من حال إلى حال، تغير وفقاً لذلك اللاهوت وتجدد، وإذا لم يتغير اللاهوت ولم يساير تطور المجتمع فان أفراد المجتمع 

بعذاب الضمير نظراً للتناقض الكبير الموجود بين أعمالهم وممارستهم، والقواعد اللاهوتية التي بقيت جامدة تنتمي إلى عصر 
آخر، والدليل المباشر هو مجتمعاتنا التي تعيش بأنماط الحداثة الغربية كتنظيم الدولة والتعليم والجمعيات المدنية والأحزاب 

: محمد أركون، ترجمة).بينما على الصعيد الفكري لا يزال المجتمع يعيش على فتاوى ابن تيمية مثلا الخ،.... .وغيرها من العوامل
 . (691، صفحة 2116هاشم صالح، 

الشروط الجديدة  إنَ هدف أركون من هذا إبراز كيفية تشكل العالم الإسلامي تاريخياً وطرح مشكلة المعنى على ضوء
والمتعددة للوجود البشري، فالمشكلة المطروحة على الفكر النقدي هي مسالة تاريخية الحقيقة المنزلة أو مشكلة تفاعل الوحي 

لأن نقد  (611، صفحة 6891عادل العوّا، ، : محمد أركون، ترجمة) (العام الأول للهجرة)م 122والحقيقة والتاريخ منذ سنة 
العقل الإسلامي هو إعادة تقييم شاملة لكل الموروث الإسلامي منذ ظهور القرآن حتى اليوم، بتتبع تاريخ تشكل هذا العقل 

في ظل المناخ العلمي المعاصر، فالقرآن هو نقطة البداية دائما في كل عودة نقدية  وإضاءتهعبر مراجعة مفهوم الكتاب الديني 
ضي الإسلامي، ومنه يطرح أركون تحقيباً ابستومولوجيا جديداً على طريقة مدرسة الحوليات لنقد العقل الإسلامي وهو  إلى الما
 : كالتالي

 .(م111م إلى 122)أي من ( ه611ه إلى سنة 6)مرحلة القرآن والبدايات التكوينية للفكر الإسلامي تمتد من  (6
 .(م6191إلى  111)أي من ( ه111إلى سنة  611ه)مرحلة التشكيل والتأسيس من  (2
 .جريالهمرحلة العصر الكلاسيكي خلال القرنين الخامس والسادس  (1
 .يلاديالممرحلة العصر المدرسي بداية من القرن الثالث عشر  (1
، صفحة 2118، هاشم صالح: محمد أركون ترجمة) .يلاديالممرحلة عصر النهضة بداية من القرن التاسع عشر  (1

291). 

ففي كل مرحلة من هذه المراحل كان لهذا العقل مفهوما محدداً ويمارس فعالية محددة مشروطة معرفيا حسب احتياجات   
علي، ).بإبراز تاريخيته التي يحجبها ويقاومها أبستمولوجياذلك العصر، وفي كل مرحلة من مراحل تطوره سيتم نقده 

  (611-81، الصفحات 2111/2111



 

208 

 

                                                                                                                                                                              

وانطلاقاً من هذا التوصيف الموجز لمعنى الفكر النقدي والذي لمسناه ظاهراً على مشروع أركون والمتمثل بالتعرية التاريخية 
راره وفي أكثر وذلك من خلال تك.. والاجتماعية، والفلسفية، وتفكيكه لجذور الماضي بغية تقويمه للإسهام في بناء الحاضر

من مناسبة على تطبيق النقد التاريخي والألسني والسيمائي والأنثروبولجي للتراث الإسلامي المقيد والمعرقل لحركة المفكر حريته، 
إن هذه المراجعات النقدية لمختلف التراثيات التاريخية المقارنة بالتراث أو الفكر الأوربي ستولد نوعا من الطمأنينة الفكرية 

ويحل محله حوار الحضارات على " هنتغتون"وفق تعبير " صدام الحضارات" راكة العقلية بين الأمم لينسف بذلك مصطلح والش
نحن الآن : )أنهَ ملكٌ مشاع للإنسانية جمعاء، يقول محمد أركون وهو يحدد تلك المقاربات والمهام في نقد العقل الإسلامي

عماق الأشياء وتغير منظورنا جذريًا للتراث، وهكذا وبدلًا من أن يستمر التراث  بحاجة إلى ثورة فكرية حقيقية تذهب إلى أ
كقوة معيقة تشدنا إلى الخلف في كل مرة، يصبح قوة تحريرية تساعدنا على الإقلاع والانطلاق الحضاري، ولكن هذا لن يتم 

نقد العقل " ثين سنة من خلال مشروعي قبل القيام بمسح تأريخي شامل للتراث، وهذا ما افعله شخصياً منذ أكثر من ثلا
، 2118هاشم صالح، : محمد أركون ترجمة) ،(بالمعنى الألسني والتاريخي والانثروبولجي والفلسفي لكلمة نقد" الإسلامي 
في بناء مشروعه الفكري والذي وهنا تتضح خطوط ومسارات المنهج النقدي الذي اتبعه أركون  (221-221الصفحات 

 .واحد منها سنمر على كلّ 

  :النقد التاريخي .1

أوْلى أركون في أغلب أبحاثه وكتاباته للمقاربة التاريخية أهمية بالغة خاصة النقدية منها، داعياً بضرورة إدخال المنهج 
فياً، فما هو النقد التاريخي عند أركون؟ وكيف التاريخي في صلب دراسة التراث وتحليل العقل الإسلامي، دخولًا نقديًا لا وص

  يفهمه؟
إنَ النقد بالمعنى التاريخي كما يفهمه ويطبقه أركون على أبحاثه والتي يمكن تشخيصها واضحة في سياق كلامه 

ل عن اعتبار أن الوحي أو أي حقيقة أخرى، لا يمكن تفسيرها خارج تاريخيتها، أي بمعز ))وتحليلاته النقدية، يتحدد في 
إذن هو  (11، صفحة 2119نادر، )، ( تطورها ونموها عبر التاريخ وما طرأ عليها من متغيرات بتأثير من هذا التاريخ عينه

ة فليس غير يجعل من التاريخ الذي يربط الوحي بالحقيقة، وبما إنَ الإنسان أو النفس الإنسانية تعمل على فضول معرفة الحقيق
إن التاريخية ليست مجرد لعبة ابتكرها الغربيون من أجل الغربيين، : ))التاريخ مؤثراً لتعرية، وكشف تلك الحقيقة، يقول أركون

وإنما هي شيء يخص الشرط البشري منذ أن ظهر الجنس البشري على وجه الأرض، ولا توجد طريقة أخرى لتفسير أي نوع 
أو أي مستوى من مستوياته خارج تاريخية انبثاقه، وتطوره أو نموه عبر التاريخ، ثم المتغيرات التي من أنواع ما ندعوه بالوحي 
فهو لا يكتفي بالقراءة التقليدية  (19، صفحة 2116هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة)،(( تطرأ عليه تحت ضغط التاريخ

لذلك فهو يعد كل التركيبات   (19، صفحة 2119نادر، )،" القراءة المؤمنة " كن تسميته بـ للنص الديني أو ما يم
أو كل ما أنتجه الفكر الإسلامي من تفسير وفقه وعلم كلام وغيرها من آراء بشر، أو قراءة بشرية .. اللاهوتية الإسلامية

أي  -" صاحب هذا القبر ويرد إلاكل يؤخذ منه " أن يخضعها للبحث البشري التاريخي،  لنصوص سماوية ومن حق المفكر



 

209 

 

                                                                                                                                                                              

إذن هي دعوة لإخضاع كافة الآراء الإسلامية للبحث التاريخي دون  (الإمام مالك رحمة الله عليه)،-( صلى الله عليه وسلم)د مّ الرسول محُ 
 ".المطهرة  الكريم والسنةالقرآن " المساس بمصدريه الأصيلين 

إذن هو مشروع في العمق ( ليس له معنى سلبي إنما يعني نقد التجسيد التاريخي للوحي أو للمبادئ الروحية)النقد هنا 
: أو عمق العمق، وهو في الوقت نفسه حاجة تاريخية ملحة وكما جاء في قول ناقل أفكاره و مترجمه الشخصي، هاشم صالح

بالمعنى السلبي فقط ، لأنهم " نقد " تعني إطلاقا الهجوم على الإسلام كما توهم بعض السذج الذين يفهمون كلمة  إنها لا))
يجهلون معناها الفلسفي العميق كما هو وارد عند كانط، وإنما تعني ما يلي، ويضيف الكاتب هاشم صالح، وبحسب ما أفهم 

الإسلامي منذ البداية وحتى اليوم ينبغي أن  –كل التراث العربي : قرن فكر أركون بعد أن عاشرت فكره طيلة أكثر من ربع
أو كيفية تشكله التاريخية طيلة  (211، صفحة 2119كيحل، )يتعرض لغربلة عامة شاملة، من أجل معرفة بنيته الداخلية،
ومات نطرحه ونبقي فقط على الجوهر الروحي والأخلاقي لرسالة القرون الستة الأولى بشكل خاص، فما جف منه وتخشب 

أسطورية، تضعه فوق التاريخ  –الإسلام العظيم، فالمعرفة التي نمتلكها عن الفترة التأسيسية للتراث الإسلامي لا تزال لاهوتية 
 (11، صفحة 2118هاشم صالح، :  أركون، ترجمةمحمد) ((.التاريخية -أو فوق المشروطية الاجتماعية 

أقرب ما يكون توارد خواطر مقارنة برأي أركون وهو يدعو إلى مراجعة فكرنا الإسلامي القديم مراجعة نقدية تاريخية لا 
 يمر بها لقد غدت مراجعة فكرنا الإسلامي القديم ضرورة تحتمها المرحلة الحرجة التي: )قدسية فيه إلا للوحي الإلهي فيقول

المسلمون والتي يحتاجون فيها إلى موازين علمية هادفة للانتقال من مرحلة الخمود والجمود إلى مرحلة حضارية، ينفضون فيها 
عن أنفسهم غبار الزمن ويعوضون عما فاتهم من التخطيط لبناء فكرهم وواقعهم بناء يدفعهم إلى العلم والعمل من جديد، 

 :هدفين مهمينية، لا بد أن نقدم عليها بأصالة وثبات للوصول إلى وتلك المراجعة ضرورة تاريخ

تمييز ذلك الفكر المرتبط بالزمان والمكان عن الوحي الإلهي المستقل عن الزمان والمكان حتى تكون المراجعة مشروعة  :أولهما 
 .ومبنية على أساس إن الفكر يحمل قصور الإنسان وليس معصوما كالوحي الإلهي

حتى نتعرف على جذور وحركة ذلك الفكر من المراحل التاريخية السابقة، بكل ما تحمل من خصوصيات تتصل بها  :ثانيهما 
وتعبر عنها في ايجابياتها أو سلبياتها، تمهيداً لتبني ايجابياتها وحذف سلبياتها من حياتنا، كي لا تسلب امتنا وحدتها العقيدية، 

غير إن نقد النقد  (11، صفحة 6891عبد الحميد محسن، )،(لاجتماعي من جديدفتعيد إليها الفرقة والتمزق الفكري ا
 .اعترى كتابات أركون وصوبت نحوها أسهم النقاد دوناً عن غيرها من آراء المفكرين المسلمين المعاصرين له

، 6891هاشم صالح ، : محمد أركون، ترجمة) ،(القرآني الصفة التاريخية للخطاب)الأمر الأهم عند أركون هو إضفاء 
الأمر الذي عرف به أركون، فكان مدعاة للنيل من مشروعه، رغم إساءة فهمه من قبل الكثير، غير إن   (211صفحة 

" بي فهماً لحد الآن لأنها تدخل ضمن منطقة أركون يعمل علناً على استجلاء هذه المسألة، رغم عدم توضيحها للقارئ العر 
 (91، صفحة 2161خليقي، )".الممنوع أو المستحيل التفكير فيه 



 

210 

 

                                                                                                                                                                              

 :النقد الألسني أو السيميائي .2

ان التطبيق ومنجم اللغة بأدواتها وسيلة من وسائل إصلاح العقول ووسيلة أيضا لنقل الأفكار من عالم التنظير إلى ميد
 .ها للزمان والمكانتمءدائم لرفد المعرفة بحسب ملا

قد اعتمدها أركون مقاربة ومساراً نقدياً في مسارات تصحيح ما آل إليه العقل الإسلامي المعاصر، وهنا علينا الخوض في 
من  6811 – 6811ري ما بين عام وأدواته قبل الدخول لمقاربة أركون فيه، فقد شهد العالم الفك( اللغة)ماهية هذا العلم 

، ( La Structur –البنية )القرن الماضي مولد نزعة فلسفية جديدة أخذت طريقها إلى قواميس اللغة، والفلسفة باسم 
لم تعد )،  فهي (البنية، والنسق، والنظام، واللغة)وبالتحديد في العاصمة الفرنسية باريس، ثم لتأخذ صور ومسميات أخرى 

، وأصحاب التحليل النفسي، وفلاسفة االأنثروبولوجيعلمي أو فلسفي يجري على أقلام علماء اللغة، وأهل مجرد مفهوم 
التي تستعمل في النقد وفي " المفتاح العمومي " أو المهتمين بتاريخ الثقافة فحسب، بل هي قد أصبحت أيضاً  الأبستمولوجيا

ومنهم أركون الذي اعتمدها منهجاً ) عرفها منهج التحليل البنيوي ولا شك أن كل هذه التطبيقات التي : الاقتصاد وغيرها
، 6881إبراهيم، ) ،( polysémique –كلمة واسعة متعددة الدلالات "  البنية" هي التي جعلت من ( أصيلا

 .وقبل الغوص في الموضوع لابد من تعريف البنية (9-1الصفحات 

الكيفية التي شيد )وهي التكوين وقد تعني أيضاً ( بنى، يبني، بناء، وبناية، وبنية)ها الاشتقاقي وهي من الفعل الثلاثي معناإذ 
المجتمع أو الشخصية أو بنية اللغة التي نحن بصددها، أما في )ومن هنا جاء حديثنا عن بناء (.. على نحوها هذا البناء أو ذاك
، 6881إبراهيم، ) ،(بمعنى يبني أو يشيد( struere)مشتقة من الفعل اللاتيني ( structur)اللغات الأجنبية، فإنَ كلمة 

من الممكن عندنا  لها، لكنبحسب الغرض أو الظاهرة التي وظفت ... وقد وضعت لهذا المصطلح تعاريف عدة (28صفحة 
إن البنية هي كل مكون من ظواهر متماسكة، يتوقف كل منها على ما : )قولفي معجمه حيث ي( لالاند) اعتماد تعريف

ومن خلال هذا التعريف يتبين لنا في الفهم الفلسفي لمصطلح (. عداه، ولا يمكنه أن يكون ما هو إلا بفضل علاقته بما عداه
، البنية الانثروبولجية، البنية اللغوية، ةبستمولوجيالأية إن لها عدة أنواع البنيات منها البنية الرياضية، البنية النفسية، البن" البنية " 

والتي من خلالها ستشترك كل البنى السابقة في الانصهار من ( البنية في ميدان اللسانيات)وهي التي تعنينا في بحثنا هذا 
 .خلالها

في التحليل " كروني وتعني التزامنعلم اللسانيات بشقيه الدياكروني وتعني التطور، والسان" قد اختار أركون منذ البداية 
 واتبعه بعلم السيمائيات والذي هو في المرتبة الثانية بعد التحليل اللغوي وبعدها يحل التاريخ، والسوسيولوجيا، والانثروبولجيا،

هذه أصبحت العامل المشترك الذي يربط  وهكذا نجد أن البنية  (11، صفحة 6891هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة)
، واللغة، والثقافة وإن هذا التشخيص أو "اللاهوتي والأسطوري والمخيال " أركان ومفاهيم أي حضارة والمتمثلة بـ اللاشعور 

 "ه في كتاب -   Jackobsonياكوبسون   -هذه الدعوة التي تبناها إسلامياً أركون نجدها امتداداً لدعوة العالم اللغوي 



 

211 

 

                                                                                                                                                                              

لجميع الجهات بات هذا  والامتدادالتوسع التدريجي في عالم الفكر اللغوي : )حيث بين أنَ " مقالات في علم اللغة العام 
وإنْ كان علماء اللغة يميزون بين  (61، صفحة 6881إبراهيم، ) ،(التفكير اللساني يكاد يستوعب كل علوم الإنسان

ورغم تبني ( التطور: والدياكروني وتعني)، (التزامن: الساكروني وتعني)طلحين فلسفيين تجتمع عندهما البنيوية اللغوية هما مص
والذي كان موقفه بمثابة رد فعل عنيف ضد الدراسات التاريخية المقارنة " فردناند دي سوسير" عالم اللغة السويسري المشهور 

، نجد أنَ أركون رغم إعطاءه "تاريخي تطوري " على ما هو " تزامني سكوني " لما هو  للغات، مما جعله يعطي الصدارة
ساكروني، نجده يزاوج بين المنهجين من خلال انه يرى بوجوب أسبقية فهم الظاهرة اللغوية  –الأسبقية التصنيفية لما هو تزامني 

" التفسير التاريخي" ه، أي انه كان من أنصار رافضي أسبقية دون إنكار للبعد التاريخي الذي يتزامن معه في الترتيب الذي يلي
كان أركون يزاوج بين المسارين من خلال تبني الأدوات اللسانية الحديثة ومباحث : ، نعود ونقول" التفسير البنيوي" على 

لنص اللغوي، والقصد الغائي من فهو يبدأ بالقراءة الألسنية أو اللغوية من أجل إبراز قيمة ا ،الدلالة  والمعنى المتفرعة عنها
لتحرير القارئ  من هيبة هذا النص على الصعيد اللاهوتي، إذ : )تركيزه على البنية اللغوية والنحوية اللفظية للنص الديني هو

 ،(إنهَ معتبٌر فوق الزمان والمكان، لكي يصبح مثل أي نص لغوي يخضع لقوانين الصرف والنحو كسائر النصوص الأخرى
مع تحديده لخصائص الخطاب القرآني وتميزه عن غيره من الخطابات الأخرى في اللغة العربية  (11، صفحة 2119نادر، )

  (12، صفحة 6891 هاشم صالح ،: محمد أركون، ترجمة) ،(-النظم  -من الناحية البلاغية والأسلوب والإيقاع )وذلك 
وليس بهدف إبراز تفوق الخطاب القرآني على غيره باعتماد نظرية الإعجاز التي كانت تؤكد الدور الحاسم للصيغ التعبيرية 

فهذه  (611حة ، صف2116هاشم صالح ، : محمد أركون، ترجمة) ،(القرآن)اللغوية في انبثاق الوعي بالكتاب السماوي 
: محمد أركون، ترجمة).الصيغ التعبيرية هي التي تحدد تصرفات المؤمنين الشعائرية والأخلاقية والقانونية وحتى الفكرية والتخيلية

  (11، صفحة 2116هاشم صالح ، 

عملًا منقطعاً أو منفصلًا عما بدأه غيره من المستشرقين  أما قراءة أركون للمجهود الاستشراقي في هذا المجال فلم يكن
في سبر أغوار النص القرآني باعتماد المنهج اللساني وفق المعطيات الواقعية لتاريخ القرآن، هذه المنهجية التي غفل عنها أغلب 

في كتاب " م 6111-866جلال الدين عبد الرحمن " مفسرو القرآن السابقون واللاحقون، باستثناء ما جاء به السيوطي
، صفحة 6891هاشم صالح ، : محمد أركون، ترجمة)إذ يعده أركون جهداً فكرياً حراً وسط عماء فكري ،( إتقان علوم القرآن)

وب تمثلت أساسا في نزع نعود لأركون لنراه رغم أشادته بمشروع السيوطي كما أشرنا، إلا أنَ هذا المجهود اعترته عي (211
، 6891هاشم صالح ، : محمد أركون، ترجمة) الصفة التاريخية عن الخطاب القرآني، وهذا ما سينتبه إليه الخطاب الاستشراقي،

أبراهام "ءوا بعد ولعله يعني بذلك ذلك الرعيل الأول من المستشرقين التاريخيين الألمان والذين جا (211صفحة 
وهو حاخام يهودي اعتمد في قراءته وتحليلاته على تفسيري البيضاوي والجلالين وهما  Abraham Geiger"جيجر

مشتركان في المعتقد الأشعري، هذا الرعيل الذي تمايز عن سابقيه بالخروج عن مقاصد الدراسة الجدلية التي كانت تتبناها 
" صبت اهتماماتهم على الدراسات القرآنية بمنهجهم الفيلولوجي، ومن اشهر الدراسات نجد الدوائر الكنائسية واليهودية، ان



 

212 

 

                                                                                                                                                                              

رغم ما فيه من ثغرات فانه تمكن : )، إذ يصفه أركون"م6919أو تاريخ القرآن / تركيب القرآن " في أطروحته " تيودور نولدكه
، صفحة 6891هاشم صالح ، : محمد أركون، ترجمة) ،(من إدخال التاريخ النقدي للخطاب القرآني ضمن الأبحاث القرآنية

تلك المحاولات لم تشبع فضول الباحث )ومع ذلك التقييم للجهد الاستشراقي غير المنكر من قبل أركون، إلا أن  (211
 ،(تحليل اللساني ألتزامني لسبر أغوار النص القرآنيوالذي يروم في بحثه بين المزاوجة بين التحليل التاريخي الانثروبولوجي، وال

وهذا ما كان يطمح إليه أركون معتمداً نظرية النقد الأدبي لتعرية الأسس اللاهوتية التي تقوم  (91، صفحة 2161خليقي، )
يدية على تحرير العقل الدوغمائي من كل القيود عليها نظرية الإعجاز، وبذلك يحاول أركون ومن خلال قراءته التجد

 .الابستمولوجية، لنقل هذا العقل من حالة الركود والسكون إلى الحداثة والإبداع

 :نثروبولوجيالنقد الأ .3

، فهو يرتكز على "الانثروبولوجي"أما الإطار الثالث لمنظومة نقد العقل الإسلامي كما مارسه أركون فقد تجلى بالمعنى 
، وقد نعت أركون هذا المثلث بالانثروبولجي "العنف، التقديس، الحقيقة " الممثل بـ ( المثلث الانثروبولوجي)كير بما يسميه التف

فالعلاقة بين المقدس والحقيقة . لأنه موجود في كل المجتمعات البشرية وليس فقط في المجتمعات الإسلامية: )بحسب قوله
يين أيضاً بل ولدى شعوب الشرق الأقصى والشعوب الأفريقية وكل الشعوب، إنها والعنف موجودة لدى اليهود والمسيح

أي إنسانية تخص الإنسان في كل مكان، وإن تكن تتخذ تجليات مختلفة بحسب خصوصيات : بالفعل ظاهرة أنثروبولجية
فهو يدعو ويعمل في تطبيق مشروعه  (16، صفحة 2118هاشم صالح، : محمد أركون، ترجمة)  ،(الشعوب وأديانها وثقافاتها

إن ) من خلال إخضاع المباحث الكلامية لمعطيات الانثروبولوجية الدينية والمخيال الجماعي ومضامين الذاكرة في اللاوعي،
 ،(في دائرة اللامفكر فيهالنقد في هذا المجال من شأنه أن يكشف عن العامل اللاعقلاني المسكوت عنه والمجهول والمرمي 

وهنا تكمن الغاية، التي يبتغيها أركون من وراء هذا المنهج النقدي الملامس لواقع الأمة  (19، صفحة 2119نادر، )
العنف، " )بولوجي ذلك المثلث الانثرو " الإسلامية المعاش وهي تعيش هذه الصراعات الدامية بين الطوائف والتي مردها 

وأملها " المؤمنة " هذه هي الأركان الثلاثة التي لا تنفصم والتي يرتكز عليها الوجود المباشر للجماعة : التقديس، الحقيقة
الطائفة الناجية، ومنظومة إذاً هي جدلية  (211، صفحة 2118هاشم صالح، : محمد أركون ترجمة) ،(بالنجاة في الدار الآخرة

ما تحديد وتوصيف هذه الطائفة والتي قطعاً هي تختلف باختلاف الأنظمة الأيدلوجية ذات الهيمنة الدينية أو السياسية، وهذا 
في لبنان وإيران وباكستان وغيرها، وكيف عمل هذا المثلث الانثروبولوجي ليصبح ومن خلال العقول المحركة له هو الباعث  هنرا
 .لمهيمن على الساحة السياسيةوا

إذن تنامي ظاهرة العنف كانت السبب الذي دفعه للبحث في أسبابه وأهدافه والتي وجدها مرتبطة باركان هذا 
المثلث، بل إن أركون يعود إلى التحليل النفسي العام  ليوسع دائرة  تأثير  هذا المثلث  ليشمل به كل المجتمعات الإنسانية 

هذه هي الأركان الثلاثة لكل تراث مشكَل ومشكِّل للكينونة الجماعية، أو للوجود : لتقديس، الحقيقةالعنف، ا: )فيقول



 

213 

 

                                                                                                                                                                              

الجماعي على الأرض، ولا تخلو منها أمة من الأمم أو قبيلة من القبائل أو دين من الأديان، والجماعة مستعدة للعنف من 
والإسلام والمسيحية وفق هذا التعميم معنيَان أكثر من  (211، صفحة 2119نادر، ) ،(أجل الدفاع عن حقيقتها المقدسة

غيرهما من الأديان عند تطبيق هذه الافتراضية على الواقع العملي بحكم سعة انتشارهما، وحدّة المواجهة المقدسة بينهما والتي 
" مفهوم الحرب المقدسة " ، وهنا يتسع عند أركون "الحرب المقدسة " يدعمها العنف غالباً من اجل ما تسمى الحقيقة باسم 

 –الأنثروبولوجي –، وهذا تفرد فكري يحسب له لا عليه، وبالعودة إلى أركون ونقده [الفكرية ] ليخرجها من الدائرة العلمانية 
ر مفهوم الحرب المقدسة في الدائرة الدينية نه لا يمكننا أن نحصأالاجتماعية والثقافية، ف االأنثروبولوجيمن وجهة نظر : )يقول

وحدها، فهي موجودة أيضا في الدائرة العلمانية ولكنهم يتوهمون أنهم يتحاشون التلوينات الدينية إذ يغيرون المصطلح 
فيتحدثون عن الحرب العادلة  أو الشرعية بدلًا من الحرب المقدسة أو الجهاد، لكن المصطلح الأول ليس أجنبياً على 

  اللأنثروبولوجيلذلك هو يفضل استخدام المنظور الشمولي  (611-611، الصفحات 2119نادر، ) ،(لتلوينات اللاهوتيةا
مثلثه " أو من أجل الإحاطة بهما معاً،  لذلك هو يعمم  -الديني والعلماني  -التاريخية من أجل تجاوز كلا الجانبين 

العنف، التقديس، الحقيقة  حيث يرى أنه موجود بشكل ضمني أو صريح كامن أو ملتهب في كل فكر  -" نثروبولوجي الأ
متماسك وكل ممارسة للبشر في المجتمع، والتي لا يخلو مجتمع بشري منها على حد رأيه، وقد فند من هذا البعض ممن تناولوا 

أركون يصور العلماء وكأن همهم الوحيد هو الكراسي والاستماتة على : )فكر أركون بالنقد والتحليل ذلك التعميم فقالوا
العنف ظاهرة معممة في كل المجالات وحتى : لقوله -السلطة، متناسين مهمتهم العلمية وغايتهم النظرية وتوقهم إلى الحقيقة 

بما في .. يهدف إلى إقناع الآخرين بهبما في ذلك الخطاب المعرفي لأنه ...الخطاب البشري ينطوي في داخله على إرادة القوة
بالسفسطة، وعمومية مخلة بروح العلم، ) :حيث وصف كلامه هذا  (619، صفحة 2111المزوغي، ) ذلك خطابي هذا،

" وقد ساق أصحاب هذا الانتقاد مثالًا واحداً معبراً  (616، صفحة 2111المزوغي، ) ،(وتخدش الصورة المعرفية للعلماء
اكتفاءً به عن غيره من الأمثلة لأنه قريب العهد بنا لعلماء كبار لم يتصرفوا بعنف مع أقرانهم، ولم يشعروا " بحسب رأيهم 

حت كل المجالات الحيوية بالمزاحمة الشرسة، مع إنهم عاشوا في جو ثقافي وسياسي واقتصادي برزت فيه روح التنافس واكتس
استدعى ... م  وذلك عندما فرض  أينشتاين نظريته في الفيزياء من خلال قوة صدقها ومطابقتها للواقع6861للإنسان سنة 

رئيس الأكاديمية الملكية للعلوم في بريطانيا دعوته للانضمام إليهم مع إنه لم  –ماكس بلانك  -ذلك الفيزيائي الأوربي الشهير 
اذا جامعياً، ثم وصف انجازاته العلمية الأعظم في تاريخ الفكر البشري، ولم ينل منه، في حين سقط أركون في يكن أست
 (611، صفحة 2111المزوغي، ) .العموميات

يقابله اختيار المثل  نعم التعميم يفسد التقييم، لكن مما يؤسف له ذلك الفهم الخاطئ لبعض قراءات أركون،: نقول
، وهو علم "2=  6+6" فالنتائج العلمية التي توصل إليها اينشتاين علمية يحكمها المنطق الرياضي من قبيل ... الخاطئ أيضا

لا ينكره إلا جاهل، لا بل كان الأحرى بهم استخدام مدى تقبل العرب والمسلمين لنتائج اينشتاين العلمية وإدراجها في 
، فهذه ليست حجة من جهة، ومن جهة أخرى إنما عنى (الصهيوني ـ الإسلامي ـ العربي)نته واقترانها بالعداء المناهج مع ديا



 

214 

 

                                                                                                                                                                              

أركون، بإرادة القوة والعنف، في قبول أو تقبل أي خطاب إنما يقصد الخطابات المعرفية ذات الطابع السياسي أو الاقتصادي 
وبقدر دفاعك واستماتتك من اجل صحة قولك .. وليس حقيقية لأن الحقيقة في ذلك ستكون نسبية.. أو الاجتماعي

 . سيكون ذلك بمثابة إثبات، وهنا تكون القوة أو العنف الفكري هي الفاصل

كما أنَ لهذا العنف المقدس تجليات حتى في الدعوات السماوية السامية، تحكمها أحيانًا وحسب رأي الفقهاء 
كانت بل فرضت منهاجاً إسلامياً ربانياً ( الموعظة الحسنة)يدانيها سمو، فمع إن  تي لا، فهذه الدعوة الإسلامية ال(الضرورات)

وَأعَِدُّوا لَهمُْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُـوَةٍ وَمِنْ ربَِاطِ } : لها، وبها انتشر الإسلام، لكن في الوقت نفسه لا نستطيع إنكار قوله تعالى
 اللَِّ يُـوَفَ إلِيَْكُمْ  وَعَدُوكَُمْ وَآخَريِنَ مِنْ دُونِهِمْ لا تَـعْلَمُونَـهُمُ الَلُّ يَـعْلَمُهُمْ وَمَا تُـنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ في سَبِيلِ الْخيَْلِ تُـرْهِبُونَ بهِِ عَدُوَ اللَِّ 

= لعنف، أعداء الله ا= ذلك المثلث الأنثروبولوجي القوة ) ، الم تمثل هذه الآية بالذات 11:الأنفال{ وَأنَْـتُمْ لا تُظْلَمُونَ 
ادعُْ إِلَى سَبِيلِ ربَِّكَ بِالحِْكْمَةِ  : الله تعالى قال، جاء في تفسير سيد قطب، للآية (الحقيقة= المقدس، وانتم لا تظلمون 

تُمْ فَـعَاقِبُوا  *بِيلِهِ وَهُوَ أعَْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ وَالْمَوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ وَجَادِلْهمُْ بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَ رَبَكَ هُوَ أعَْلَمُ بمنَْ ضَلَ عَنْ سَ  وَإِنْ عَاقَـبـْ
رٌ للِصَابرِيِنَ  تُمْ بهِِ وَلئَِنْ صَبـَرْتُمْ لَهوَُ خَيـْ ، بعد أنْ بين أسلوب الدعوة المقترن بالحكمة 621 -621: النحل بمثِْلِ مَا عُوقِبـْ

الاعتداء عمل مادي يدفع بمثله : )) الحكمة أيضا  في تتمة الآية الثانية  بقولهومزاياها  الايجابية، لكنه في الوقت نفسه بين
إعزازا لكرامة الحق، ودفعاً لغلبة الباطل، وليس ذلك بعيداً عن دستور الدعوة فهو جزء منه، فالدفع عن الدعوة في حدود 

قطب، بدون تاريخ، ) ،((المهينة لا يعتنقها احد القصد والعدل يحفظ لها كرامتها وعزتها، فلا تهون في نفوس الناس، والدعوة
، وهل الحكمة إلا صواب الأمور، "حكمة " فهذا هو العنف الذي قصده أركون، العنف الذي يفسر أحيانا  (666صفحة 

على ارثه وقديمه المخزون   الذي يريد  علما إن العنف قليل ما يبتدئ به الداعي بل هو سمة المدعو دائما وذلك للحفاظ
 .الحفاظ عليه

لكن ما هي منطلقات اعتماد هذا النوع من النقد؟ وما هي أبعاده الفلسفية؟ وفي هذا تجيب على هذا التساؤل، 
د بالمعنى إن النق: أبي نادر حتى تضعنا في تصور كامل يختصر علينا الخوض في أبعاد هذا الإطار النقدي مبينةً  نايلةالدكتورة 

الانثروبولوجي كما يمارسه أركون في دراسة المجتمعات الإسلامية ينطلق من البحث في نمط العلاقة الكامنة بين القوى المركزية 
من جهة، وقوى الهوامش أو الأطراف من جهة ثانية فيجد أنها علاقة ذات طابع جدلي، يلفت الانتباه إلى التضاد بين 

والمصطلح ذو " ))الأرثوذكسية الدينية " المقدسة، والنخب المتعلمة، والثقافة الرسمية المتمثلة بـ  تشكيلة الدولة، والكتابات
إشارة مجازية يشير به إلى السلطة الرسمية، وتعليمها الفروض في مواجهة أي محاولة  للخروج عن المسار التقليدي  من جهة ، 

لتراث الشفهي ، والتي أنتجت ثقافة شعبية اتصفت بالخروج على وبين المجتمعات القبلية المجزأة التي اعتمدت على ا
، بخاصة ليفي ستروس االأنثروبولوجي، ليشكل هذا التضاد محوراً مهماً في أبحاث علماء (( الأرثوذكسية من جهة أخرى

Levi Strauss  2119نادر، )،" الفكر المتوحش، والفكر المدجّن: " الآتيينــ فعبروا عنه مستخدمين المصطلحين ،
" كذلك إن النقد بالمعنى الأنثروبولوجي يحث الباحث على عدم اختصار المجتمعات الإسلامية بكلمة إسلام أو   (18صفحة 



 

215 

 

                                                                                                                                                                              

كالعرب ، كما يفعل المستشرق التقليدي، لأن هناك فئات عرقية، ثقافية متنوعة ومختلفة إلى حدّ بعيد،  "الشرق الإسلامي 
( Imaginaire)والبربر والأكراد والأتراك والإيرانيين وغيرهم، لذا نجد مفكرنا يتحدث عن عدّة بُنى أنثروبولجية للمخيال 

الخاص بكل فئة عرقية ثقافية، أي أنه يعمل جاهداً على إبراز قيمة كل تجربة إنسانية داخل الحضارة الإسلامية، من دون أن 
لقد نتج عن هذه الخطة الشمولية المتداخلة باعتماد  (11، صفحة 2119نادر، ) دهم،يختصر الإسلام بالعرب وح
فسح المجال لهذا العقل المقيد، داخل ( السيميائية اللغوية، والتاريخية السوسيولوجية، والأنثروبولجية)المقاربات النقدية الثلاثة 
للانفتاح أمام أنوار الحداثة   (291-211، الصفحات 2119كيحل، ) سياج العقائدي المغلق،السياج الدوغمائي أو ال

: كمرتكز من مرتكزات النهضة المستقبلية، بعد تفكيك مفهوم السياج الدوغمائي الذي جاء به أركون فماذا يقصد به؟ يقول
سلاك الشائكة للعقيدة الرسمية، وبالتالي فلا يمكن الخروج منه ما إن تدخله وتندمج فيه، ويصبح انه ذلك السور المسيج بالأ)

العقل فيه خاضعاً للتراث الأرثوذكسي، أو الرسمي المقدس، ويتحكم في هذا التراث ويسيطر عليه أكثر فأكثر كلما مر الزمن 
أقصد تلك : ئذ يخضع العقل البشري لجدلية صارمة لا ترمموزاد من تقديس هذا التراث ونزع كل صبغة تاريخية عنه، وعند
هاشم صالح، : محمد أركون ترجمة)،( والمستحيل التفكير فيه /الجدلية التي تفصل بشكل قاطع بين المسموح التفكير فيه

ومهيمن في جميع الأديان التوحيدية، وليس فقط إنه مشكل : )علماً أن هذا بحسب ما يذكر أركون (211، صفحة 2118
 . (211، صفحة 2118هاشم صالح، : محمد أركون ترجمة) (.في الإسلام

 :خاتمة
 :وما نستخلصه من هذه الدراسة مجموعة من النقاط وهي

 يركز كما الألسنيةـ، دراسة خلال من الإسلامي وثللمور  للعقل واللغوي المعرفي الجانب في الأركوني النقد تمحور .6
 .الإسلامي العقل بنية داخل فيه اللامفكر وتعرية الدوغمائية الأسيجة تحطيم إلى الأركوني النقد يهدف .2
 والجينالوجي الأركيولوجي المنهج أركون محمد استعمل حيث الإسلامي العقل نقد في الغربية المناهج تنوع .1

 .والأنثروبولوجي
 .الإسلامي العقل دراسة على إسقاطها محاولا معاصرة ومعرفية ألسنية مقاربات على أركون محمد ليعم .1
 .الإسلامي التراث حول الاستشراقية والكتابات القراءات نقد .1
 .الإسلامي للتراث فهم في التقليدية والتصورات الأصولي العقل ونقد خلخلة إلى الأركون النقد يهدف .1
 العلوم ومناهج والعلمي الحداثي العقل يوافق التطبيقية الإسلاميات أركون عليه قيطل ما حداثي لمشروع التأسيس .1

 .والاجتماعية الإنسانية
 تاريخ في الكبرى والأدبيات الإسلامي للموروث ومناهضة مغايرة وعلمية أبستمولوجية أركوني نقدية مقاربات .9

 .نفسها على المنغلقة الإسلامي
 .اعلميً  ودراستها والنقد التمحيص إلى الإسلامي العقل محطات وأبرز قضايا إخضاع .8



 

216 

 

                                                                                                                                                                              

 .موضوعية حقائق إلى الوصول أجل من التراث أنسنة محاولة المحطات ونقد الإسلامي العقل أزمات تشخيص .61
 .والاستطلاعي بالعقل عليه حيصطل ما وهذا والتعددية الانفتاح إلى للموروث والذاتية الأحادية الرؤية من الانتقال  .66
 العقلية والصراعات والسنة والقرآن بالوحي المتعلقة التقليدية والتصورات المفاهيم وتحليل التاريخانية قراءةال  .62

 .والسياسية

 

 
  :قائمة المراجع

 
دار الطليعة للطباعة والنشر، : بيروت لبنان. نحو نقد العقل الإسلامي(. 2118. )هاشم صالح: محمد أركون، ترجمة .6

 .16ط 

المؤسسة الوطنية للكتاب، : الجزائر. نقد واجتهاد. الفكر الإسلامي(. 6881. )هاشم صالح: رجمةمحمد أركون، ت .2
 .ب ط

 .الإمام مالك رحمة الله عليه .1

 .مكتبة مصر للنشر والتوزيع: مصر. مشكلة البنية(. 6881. )زكريا إبراهيم .1

 .61ج 6العربية، طدار إحياء الكتب : القاهرة مصر. في ظلال القرآن(. بدون تاريخ. )سيد قطب .1

 .6دار الانبار للطباعة والنشر، ط: العراق. الفكر الإسلامي تقويمه وتجديده(. 6891. )عبد الحميد محسن .1

تم الاسترداد من رسالة مجاستير جامعة  .النزعة النقدية في فكر محمد أركون(. 2111/2111. )عبد الغني بن علي .1
 .12الجزائر 

 .6منتدى المعارف، ط: بيروت لبنان. ة النص الديني عند محمد أركونقراء(. 2161. )عبد المجيد خليقي .9

بيروت . قضايا في نقد العقل الديني، كيف نفهم الإسلام اليوم ؟ (. 2118. )هاشم صالح: محمد أركون ترجمة .8
 . 1دار الطليعة، ط: لبنان

 .11ورات عويدات ط منش: بيروت لبنان. الفكر العربي(. 6891. )عادل العوّا، : محمد أركون، ترجمة .61



 

217 

 

                                                                                                                                                                              

مركز الإنماء القومي، : بيروت لبنان. قراءة علمية: الفكر الإسلامي(. 6891. )هاشم صالح : محمد أركون، ترجمة .66
 . 6ط

مركز الإنماء القومي، : بيروت لبنان. تاريخية الفكر العربي الإسلامي(. 6891. )هاشم صالح: محمد أركون، ترجمة .62
 . 6ط

: بيروت لبنان. القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني(. 2116. )صالح  هاشم: محمد أركون، ترجمة .61
 . 2دار الطليعة، ط

: بيروت لبنان. الإسلام أوروبا الغرب، رهانات المعنى وإرادات الهيمنة(. 2116. )هاشم صالح: محمد أركون، ترجمة .61
 .2دار الساقي، ط

: بيروت لبنان. القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني(. 2116. )هاشم صالح: محمد أركون، ترجمة .61
 . 2دار الطليعة، ط

  -ألمانيا . العقل بين التاريخ والوحي حول العدمية النظرية في إسلاميات محمد أركون(. 2111. )محمد المزوغي .61
 .6منشورات الجمل ـ بغداد ـط: كولونيا

 .جامعة قسنطينة. تأليف رسالة دكتوراه. في فكر محمد أركونالانسنة والتأويل (. 2119. )مصطفى كيحل .61

الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ط : بيروت لبنان. التراث والمنهج بين أركون والجابري(. 2119. )نايلة أبي نادر .69
16. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

218 

 

                                                                                                                                                                              

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين والعقل بنيةالمجتمع
 0202جوان  02امعة زيان عاشور الجلفة ج

 
  "طه عبد الرحمان أنموذجا"أزمة العقل ورهان الحداثة في الفكر العربي المعاصر

The crisis of the mind and the stakes of modernity in contemporary Arab thought, 

"Taha Abd al-Rahman as a model"  

 *1 جمال خن
 khenjamel3@gmail.com، (الجزائر)يزان زبانة غل أحمد جامعة1

2 سمية بلخير
 

 relizane.dz-soumia.belkheir@cu، (الجزائر)زبانة غليزان  أحمد جامعة 2

 
 : ملخص

 شهدت أوروبا الحداثة منذ قرون  وإنتهت بتحرير العقل  من قبضة الكنيسة  أين عاش العالم الغربي  فترة ظلام دامس عرف فيها الغرب أحلك
ديدة  ه وأسوؤها فكانت الحداثة صورة  تجلى من خلالها  حلم العالم الغربي  في عالم جديد مثالي  تكون فيه الغلبة للعقل  اين تشكلت معالم جايام

ؤال الحداثة  فلسفية وثقافية  للإنسان والعالم  ولهذا يعتبر سؤال الحداثة  من القضايا  المركزية  التي استحوذت على الفكر المعاصر ، وإذا كان  س
قد تم حصريا  داخل المنظومة الغربية   إلا أنه قد شغل مساحات واسعة في الخطاب العربي المعاصر  حيث كان التحدي الذي شغل العرب 

جزءا من  والمسلمون  ولا يزال منذ القرن التاسع عشر إلى اليوم   هو البحث عن السبل والطريق التي تمكنهم من تجاوز الركب التاريخي  ليصبحو
لحداثة  العالم الحديث، وهكذا  تشكلت الحداثة العربية  في سياق حركة تراكمية  في فترات زمنية  تباينت  فيها أصوات الحداثيين في وقت فرضت ا
المشاريع  نفسها فرضا واكتسحت جميع المجالات  وغدت تحديا  يطرح نفسه  على عدة أصعدة فكرية ودينية واجتماعية  متباينة ولعل من بين
امت عليها العربية والإسلامية التي تناولت موضوع الحداثة نجد المفكر والفيلسوف طه عبد الرحمان  فماهي الحداثة عنده؟وماهي أهم المبادئ التي ق

  في العالم العربي؟ وما علاقتها بالعقلانية؟
 .ربيةالفلسفة الع، .التجريد، .التراث، .الحداثة، .العقلانية :الدالةكلمات ال

Abstract: 

Europe witnessed modernity for centuries and ended with the liberation of the mind from the grip 

of the church. Where the Western world lived a period of total darkness in which the West knew 

its darkest and worst days, so modernity was an image through which the dream of the Western 

world was manifested in an ideal new world in which the mind would prevail where new 

philosophical and cultural features were formed for man and the world. The question of modernity 

is considered  

 

one of the central issues that have dominated contemporary thought, and if the question of 

modernity was exclusively within the Western system, it has occupied large areas in contemporary 

Arab discourse where the challenge that has occupied Arabs and Muslims and is still from the 

nineteenth century to today is the search The ways and the way that enables them to transcend the 

historical track and to become part of the modern world, and thus Arab modernity was formed in 

the context of a cumulative movement in periods of time in which the voices of modernists 



 

219 

 

                                                                                                                                                                              
diverged at a time when modernity imposed itself as an imposition and swept all areas and became 

a challenge that poses itself on several different intellectual, religious and social levels. Among 

the Arab and Islamic projects that dealt with the topic of modernity, we find the thinker and 

philosopher Taha Abd al-Rahman, so what is the limit? What are the most important principles 

upon which they are based in the Arab world? What is its relationship to rationality?  
Keywords: rationalism; modernity; heritage; abstraction; Arab philosophy.  

 

)*(
 khenjamel3@gmail.com: الاسم الكامل، الايميل: المؤلف المرسل

 

 
 : مقدمة

دة بعيدة عن التقليد مبنية على قيم لقد سعى طه عبد الرحمن في مشروعه الحداثي الإسلامي على رؤية حداثية جدي
وإذا كانت الحداثة لا "أخلاقية جديدة داعية إلى هبة قوية للعقل العربي، ومنطلقة في كل ذلك أن الانسان كائن أخلاقي 

من  تنال إلا عن طريق الإبداع فإنه حدد الشروط العامة للتطبيق الإسلامي لروح الحداثة وبين الكيفية التي ينتقل بها المسلم
وهذه المداخلة .هذه الشروط التي ينبغي أن يستوفيها التطبيق الإسلامي لروح الحداثة ".الحداثة المقلدة إلى الحداثة المبدعة

فلسفة طه عبد الرحمن في مشروعه الفكري العقلاني وفلسفته الحداثية التي ترتكز على تصور مغاير محاولة لالقاء الضوء على 
، وبناء على هذا المبدأ ذهب طه عبد الرحمان إلى نقد التوجه العقلي للحضارة الغربية وما نتج عن لمفهوم العقل والعقلانية

فقد فاتهم الإعتراض على ما في العقلانية من صفات سلبية حين "ذلك من انكباب المسلمين والعرب بموضوع العقلانية 
" ففوت  عليهم تمسكهم هذا خصوصية المعرفة بالتراث الإسلامي تمسكوا بالعقلانية المجردة وغير الموجهة التي ورثوها عن الغير،

وتقرر لديه منذ كتابه العمل "هذا الوضع ترتب عنه ضرورة إعادة النظر في مسألة العقلانية عن طريق فهم مبادئها ومناهجها 
دا عن التنازع، ودعامة الفكر المتحرر دعامة التجربة الايمانية بعي: الديني أن العقل لا يبلغ كمالاته الّا بتوفر دعامتين اثنتين

، رافضا بذلك العقلانية باتجاهها الأرسطي والديكارتي حيث  صنفها على أنها أدنى درجات العقلانية ووضعها "المجدد المبدع
ن في مرتبة التجريد، ومن جراء ذلك سلبت من الحضارة الغربية اليقين ونادى بضرورة عقلانية تستوحي أصولها وتستمدها م

عقلا طلب عقلانية فوقها تستمد أصولها من أعماق التخلف الديني الذي وحده يروث هذا "الأخلاق الدينية حيث يقول 
،هذا الفعل الدي  يوصف بكونه عقل واع له تجلى بحقائق الأمور وليس ماديا مجردا من كل المعاني والقيم، فقد "اليقين المفقود

 للعقل ويقترح مفهوم آخر يرتبط بالفاعلية، إن هذا العقل لا يعدو أن يكون فعلا من رفض طه عبد الرحمن المفهوم الجوهراني
الأفعال التي يقوم بها الانسان ولا فرق بينه وبين باقي الملكات الأخرى له ذات حاملة لهذا الفعل وهي القلب، من هنا يكون 

من الأفعال التي يقوم بها القلب، ولما كان القلب القلب هو الذي يختص بالفعل العقلي، ويكون العقل هو عبارة عن فعل 
لذا وجب علينا أن نتساءل في هذه  .متقلب، فالعقل عنده انطلاقا من هذا لا يثبت في حال واحدة وإنما في تجدد وتغير مستمر

ما يختلف طرح طه عبدالرحمان لأزمة وفي في العالم العربي؟ وما علاقتها بالعقلانية؟الحداثة ماهي أهم المبادئ التي قامت عليها الورقة عن 
 العقلانية ورهان الحداثة على باقي المحاولات الأخرى؟

 :مقاربات عن فكر طه عبد الرحمن :أولا
 :في المتن الفكري لطه عبد الرحمن المفاهيم الأساسية 1

mailto:khenjamel3@gmail.com


 

220 

 

                                                                                                                                                                              

مما يجعل الوقوف على تعريف تعتبر الحداثة من أحد المفاهيم التي تحمل معاني كثيرة ويشتبك مفهومها مع مفاهيم مجاورة 
محددلها أمر بالغ الصعوبة، إذ لا يمكن حصرها في اتجاه محدد ،ومذهب معين وهذا ما أدى إلى اختلاف بعض المواقف 

فالحداثة مصطلح ثقافي ومفهوم بعيد عن لا محدودية المستقبل عن "الفلسفية المفكرين نظرا لتعدد تعريفاتها بحسب مقارباتها 
كونه العام مقابل الخاص، أو ما قام منه ومن هنا تحمل الحداثة إمكانية التبشير بالمختلف الذي سيأتي به أفق   شموليته، وعن

 (211،ص6881مطاع صفدي،) "اللامحدود المستقبلي

تغذت في بالجديدة بل إن أعماقها تمتد إلى سويداء الثقافة الغربية ،وقد ليست  ومفهوم الحداثة كان مرادفا لمفهوم التنوير فهي
رحمها وتبلورت في أحشائها، ولم تكن نتاج انقطاعات أو تفكيكات بنيوية، وإنما هي نتاج سياق مجتمعي وتاريخي دام عدة 

 (81،ص2161جلول مقورة،) ."قرون
لعربي غير أن طه عبد الرحمن المفكر المغربي يرى أن هذا المفهوم تطور في أوروباوعرف الجمود حين نقل إلى المجال التداولي ا

،ولهذا انتقد الوعي بالحداثة الغربية في الفكر العربي حيث يقف موقف تصادم مع المفاهيم التي أشاعها دعاة الحداثة على 
امتداد الوطن العربي، وقد هاله التحريف والتزييف الذي ناله المفهوم، فمنهم من رآها حقبة تاريخية بدأت في الغرب، ثم 

 أن هذه التعاريف على اختلاف"يرى رآها ظاهرة سياسية وآخر اعتبرها العلم والتقنية غير أن طه انتقلت إلى العالم ومنهم من 
قوةإحاطتها بمفهوم الحداثة تقع في تهويل هذا المفهوم حتى تبدو الحداثة وكأنها كائن تاريخي عجيب يتصرف في الأحياء 

أن هذا التصور للحداثة  تصور غير حداثي لأنه ينقل الحداثة والأشياء كلها تصرفالإله القادر، بحيث لا راد لقدره ، والحال 
من هنا فإن طه عبد الرحمن  (21، ص 2161طه عبد الرحمن، ) ،"من رتبة مفهوم عقلي اجرائي إلى رتبة شيء وهمي مقدس

داثة ذات توجه في نقده هذا لم يكن يسعى لهدم مفهوم الحداثة كما هو معلوم ومتداول في الفكر الغربي وإنما التأسيس لح
معنوي بديلة عن الحداثة ذات التوجه المادي الغربي، وهكذا أصبح مفهوم الحداثة فعل حضاري لا يمكن أن تختص به أمة 

، ص المرجع نفسهعبد الرحمن،  طه)" هي عبارة عن امكانيات متعددة وليست كما رسخ في الأذهان إمكانا واحداواحدة بل 
61) 

كنة أو حسب المجالات فميكن الحديث عن حداثات كثيرة ومتنوعة ولهذا نجد طه في تصوره إذن هناك حداثات حسب الأم
للحداثة فرق بين جانبين اثنين روح الحداثة وواقع الحداثة، والأصل حسب طه أن نبدأ من روح الحداثة لا من تطبيقاتها، 

قافية لا يمكن أن تتكرر في مجتمعات أخرى فالحداثة فالواقع الحداثي إنما صنعته مجموعة من العوامل السياسية والدينية والث
 فالحداثة هذه مجموع المبادئ الصحيحة الناجعة التي تأسست عليها بصورة ما ليست الزاميةتصبح تعبر عن نهضة الأمة، 

  (11، ص2161، بومنجل عبد الملك)
الحداثة فهي الجوهر الكامل والطاقة التي بنى بها  من هنا يقصد طه عبد الرحمن أن واقع الحداثة هوذلك التطبيق الغربي أما روح

جرد الحداثة من التباساتها الغربية الخاصة المتأثر بالسياق الديني والتاريخي والثقافي "الغرب حضارته، وبناء على هذا التفريق 
لا يلزم الأخذ به أن تقلد وأبقى لها جوهرها العقل الإجرائيي لتتجسد منهجا مطلقا في التفكير والإبداع والبناء الحضاري 

بومنجل عبد )  ،"الصورة التي تجسدت عليها الحداثة الغربية بل يلزم الأخذ به أي بروح الحداثة أن تنجز كل أمة حداثتها



 

221 

 

                                                                                                                                                                              

ولهذا يؤكد طه عبد الرحمن أنه ليس روح الحداثة من صنع المجتمع الغربي كما يعتقد الكثير . (11ص  نفسه، الملك المرجع 
ليست روح الحداثة ملكا لأمة بعينها، غريبة كانت أو شرقية "يقول ثمرة المجهود الإنساني في مختلف أطواره حيث وإنما هي 

وإنما هي ملك لكل أمة متحضرة أي لكل أمة نهضت بالفعلين المقومين بكل تحضر وهما الفعل العمراني وهو الجانب المادي 
 (16ص  ،، المصدر السابق2161طه عبد الرحمن، )" منه من التحضر والفعل التاريخي وهو الجانب المعنوي

أن روح الحداثة  إنما تحققت  في كل حقبات المجتمع الإنساني بمختلف أطواره وهذا لا يستبعد  أن يؤكد طه عبدالرحمن  
أن الحداثة في  تتحقق بوجوه أخرى في مستقبل الإنسانية وآفاقها، وعلى هذا التصور انتقد طه عبد الرحمن العرب الذين يرون

واللازم من هذا أن الحداثة لا تكون إلا بطريق "التقليد، فالحداثة الحقة تقوم على الوعي بالفصل بين روح الحداثة وواقعها 
 (11 ص 2161عدي يوسف، )." الإبداع والحداثة لا تكون مع وجود التقليد

يتحرر من كل عوائق الابداع وأن يبني خضارة، وهذا ما  ولا شك أن المفكر العربي إذ عرف روح الحداثة الحقيقية استطاع أن
حاول طه تقديمه في مشروعه الفلسفي إذ دعى إلى تقديم فلسفة عربية إسلامية تنهض بروح الحداثة وتتميز بجوابها الأصيل 

 . ثة إسلامية  وبخصوصيتها القومية والثقافية، إذ كما أنه هناك حداثة  غير إسلامية  فكذلك  ينبغي أن تكون هناك حدا
 :لدى طه عبدالرحمن العقلانية مشروع 2

ترتكز محاولة طه عبد الرحمن في مشروعه الفلسفي على تصور مغاير لمفهوم العقل والعقلانية، وبناء على هذا دهب 
 لعقلانيةطه عبد الرحمان إلى نقد التوجه العقلي للحضارة الغربية وما نتج عن ذلك من انكباب المسلمين والعرب بموضوع ا

فقد فاتهم الإعتراض على ما في العقلانية من صفات سلبية حين تمسكوا بالعقلانية المجردة وغير الموجهة التي ورثوها عن "
هذا الوضع (21، ص  6881طه عبد الرحمن،)" الغير، ففوت  عليهم تمسكهم هذا خصوصية المعرفة بالتراث الإسلامي

وتقرر لديه منذ كتابه العمل الديني وتجديد  "عقلانية عن طريق فهم مبادئها ومناهجها الذي يتوجب  إعادة النظر في مسألة ال
 دعامة التجربة الايمانية بعيدا عن التنازع، ودعامة الفكر المتحرر المجدد المبدع: أن العقل لا يبلغ كمالاته يعتر دعامتين اثنتين

ية باتجاهها الأرسطي والديكارتي حيث  صنفها على أنها أدنى رافضا بذلك العقلان(.611المرجع السابق ص  عباس أرحيلة،)
درجات العقلانية حينا أطلق عليها ووصفها في مرتبة التجريد، ومن جراء ذلك سلبت من الحضارة الغربية اليقين ونادى 

ا تستمد عقلا طلب عقلانية فوقه"يقول بذلك بضرورة عقلانية تستوحي أصولها وتستمدها من الأخلاق الدينية حيث 
ي  ذهذا الفعل ال(11ص،2111،حمنطه عبد الر )أصولها من أعماق التخلف الديني الذي وحده يروث هذا اليقين المفقود، 

يوصف بكونه عقل واع له تجلى بحقائق الأمور وليس ماديا مجردا من كل المعاني والقيم، فقد رفض طه عبد الرحمن المفهوم 
هوم آخر يرتبط بالفاعلية، إن هذا العقل لا يعدو أن يكون فعلا من الأفعال التي يقوم بها الجوهراني للعقل ويقترح على هذا مف

الانسان ولا فرق بينه وبين باقي الملكات الأخرى له ذات حاملة لهذا الفعل وهي القلب، من هنا يكون القلب هو الذي 
قوم بها القلب، ولما كان القلب متقلب، فالعقل يختص بالفعل العقلي، ويكون العقل هو عبارة عن فعل من الأفعال التي ي
 .عنده انطلاقا من هذا لا يثبت في حال واحدة وإنما في تجدد وتغير مستمر



 

222 

 

                                                                                                                                                                              

إذ أنه يرى أن العقل هو الفعل وليس الذات، وأنه عبارة "عبد الرحمن على أن هناك عقلانيات كثيرة وليست واحدة طه يلح  
للدكتور طه عبد الرحمن لا يوجد عقل واحد وإنما توجد عقول متعددة، والعقل منظور  عن النسق الذي يختاره الفرد، فوفقا

 (621ص ،2018ملكاوي سعيدة، ) "إليه بالمعنى الإجرائي أي أن العقل يصدر عنه أفعال السمع والبصر والكلام
ا ومقاصدها وهي درجاتها وتتفاضل في غاياتهى أن العقلانية درجات ثلاث تتفاوت في يؤكد طه عبد الرحمن عل

عقلانية تجريدية، عقلانية تسديدية وعقلانية تأييدية وهذه صورة عقلانية تمثل ثمرة العقول الثلاث العقل المجرد والعقل المسدد 
 .والعقل المؤيد

فهو عقل العقل الذي يختص بالنظر والتميز والتحليل والإستنتاج متجردا من كل نزعة أخلاقية أو عملية، "وهو  :العقل المجرد
 (61،ص 2111طه عبد الرحمان ،) ".شبيه بالغريزة البهيمية، مجرد من الإنسانية لتجرده من الأخلاقية

وهو الذي يتوجه إلى طلب المقاصد الحق التي أهدى إليها الدين، الجالبة  للنفع والدافعة للضرر توجها سالكا : العقل المسدد
 (81، ص 2161نقاري حمو،) .قيق هذه المقاصدلطرق قد تكون غير موصولة وغير مفصية إلى تح

عبارة عن الفعل الذي يطلب به صاحبه معرفة أعيان الأشياء بطريق النزول في مرات الأشغال الشرعي، "وهو  :العقل المؤيد
 (626، ص6898طه عبد الرحمان، ".) مؤدي النوافل، زيادة على إقامة الفرائض على الوجه الأكمل

ل توضيح هذه التقسيمات للعقل حيث أن الهدف المنوط بها هو بعث المزيد من الفعالية العقلية ويذهب طه عد الرحمن إ
فالعقل المجرد أو المقارب هو العقل الناتج عن الاستفادة من العمل الشرعي الإسلامي، أما العقل المسدد أو القرباني فهو "

أو المقرب فهو العقل النازل أو المتدرج في مراتب العمل العقل الناتج عن الدخول في العمل الشرعي أما العقل المؤيد 
 (621، 2169ملكاوي سعيدة،". الإسلامي

وعلى هذا الأساس يقسم طه عبد الرحمن عقلانية  إلى ثلاث أنواع هي عقلانية مجردة من الأخلاق وهي عقلانية جعلت من 
ق هي للإنسان ويتفرد بها لوحده ويسميها بالأخلاق العملية الانسان يساوي نفس الرتبة الحيوانية والعقلانية المسددة بالأخلا

والتجربة الروحية من ناحية  ولدينا العقلانية المؤيدة بالأخلاق وهو أرقى مظهر من التعلق لأنه جمع بين النظر والعمل من جهة
 .أخرى

 مبادئ الحداثة وشروطها: ثانيا
 :روح الحداثة 1

تحدد بمبادئ ثلاثة جعلها معايير نقدية لتطبيقات الحداثة، وقد جعل لكل مبدأ ركنيين إن روح الحداثة عند طه عبد الرحمن ت
 :اثنين

أن الأصل في الحداثة "وهو الذي يخرج الحداثي من القصور واختيار التبعية للغير بمختلف صورها إلى الرشد أي : مبدأ الرشد
 (21ص  ،المصدر السابق ،2161،طه عبد الرحمن  "الانتقال من حال القصور إلى حال الرشد

رفض وصاية الأخر على تفكيرنا وتوجهنا وذلك باستقلالنا عما يراد بن، وبإبداعنا في معترك عصرنا "ومبدأ الرشد بهذا يعني 
 (616ص 2161أرحيلة عباس، )  "بمكوناتنا



 

223 

 

                                                                                                                                                                              

استخدام فكره في الأمور  هو عدم قدرة المرء على"والقصور هنا يراد به حسب ما جاء في جواب كانط عن ما هي الأنوار 
طه عبد الرحمن، روح الحداثة ، المصدر ) "دون اشراف الغير عليه مع وقوع مسؤولية هذا القصور عليه هو، لا على هذا الغير

 .، وقد تتخذ التبعية أشكالا ثلاثة مختلفة حسب رأي طه عبد الرحمن فنجد أولا(21السابق ص 
ر كل مهامه القيادية لغيره عن طواعية دون التفكر والتحكم فيها، وأن يجعله خليفة له وهي أن يسلم القاص :التبعية الاتباعية

المصدر )". أن يسلم القاصر قيادة عن طواعية لغيره ليفكر مكانة حيث كان يجب أن يفكر هو بنفسه"في كل الأمور أي 
 (21نفسه ص

أي أن يختار القاصر بمحض "وتطبيقها أي تقليد الآخر  وهي عبارة عن نقل وأخذ أفكار ومبادئ الغير :التبعية الاستنساخية
 (21المصدر نفسه ص)".إرادته أن ينقل طرائق ونتائج تفكير غيره وينزلها بصورتها الأصلية على وافقه

اق أن ينس"وهي أن ينبهر القاصر بغيره فيدفع هذا إلى تقليده في مناهجه من غير إعادة بناء لهذا المحتوى أي : التبعية الآلية
، (21المصدر نفسه ص) "القاصر من حيث لا يشعر إلى تقليد غيره في مناهج تفكيره ونتائجه لشدة تماهيه مع هذا الغير

 .ركن الاستقلال وركن الإبداع: ومن هذا القصور يتبين لطه عبد الرحمن أن مبدأ الرشد يتركز على ركنيين أساسيين هما
ويصرف كل سلطة "ه ما يجب عليه فعله أو تركه الاستغناء عن كل وصاية وهو أن يشرع الانسان بنفس :ركن الاستقلال

التحرر من كل "لاستقلال بهذا المعنى هو فا ا(21المصدر نفسه ص) "تقف دون ما يريد أن ينظر فيه، فتنطلق بذلك حركيته 
 (18 المرجع السابق ص ،عدي يوسف)".وصاية حتى يحقق الانسان ذاتيته في النظر والتأمل والتفكير

ويدعو طه عبد الرحمن من خلال هذا الركن إلى تفادي الاستقلال المقلد وهنا نلمس الاستقلالية الفكرية التي تعبر عن ذاتية 
ص  ،السابق طه عبد الرحمن، روح الحداثة المصدر) "انسان راشد منطلق الحركة قوي الذات"الانسان الغربي حيث تجعله 

21) 
أن يبدع أفكاره وأقواله وأفعالهوكذا أن يؤسس هذه الأفكار والاقوال والافعال على قيم "نسان ومعناه على الا :ركن الإبداع

 (21ص نفسه،  المصدر)  "جديدة يبدعها من عنده أو على قيم سابقة يعيد إبداعها، حتى كأنها قيم غير مسبوقة
نما يكون بالتغاضي عن الجزء الذي انقضى نفعه ، غير أن الإبداع لا يعني احداث قطيعة مع الموروث الثقافي قطعيا كليا، وا

ويعيد بناء الجزء الصالح، ويقطع الصلة مع الجزء الفاسد فاالنظرة الفاحصة للواقع العربي تبين  مدى الإنجراف والغرق في عمى 
يصوغ من ا بل نجده لا يصوغ من الألفاظ إلا ما صاغه غيره، ولا يستعمل من الجمل ما استعمله غيره، ولا "التقليد، 

محمد عاطف العراقي، )" لنصوص إلا ما وضعه، ولا يكاد يزيد على هذا أو ذاك شيئا يكون من إنشائه، لا من انشاء غيره
ولهذا يركز طه عبد الرحمن على ركن الإبداع باعتباره شرطا أساسيا في الحداثة فالإنسان الراشد لا يبني ( 66، ص6819

 (21الحداثة، المصدر السابق، ص طه عبد الرحمن، روح) "يبدع حياته
، إذ أن الأصل في (21، صنفسهالمصدر )" الانتقال من حال الاعتقاد إلى حال الانتقاد"يقتضي هذا المبدأ  :مبدأ النقد.6

باعتماد عقلنة الظواهر والإعتراض على كل ما يعرض علينا من أفكار "الحداثة هو التحول من حال الاعتقادإلى الإنتقال 



 

224 

 

                                                                                                                                                                              

، ويتحقق هذا المبدأ (616أرحيلة عباس، المرجع السابق، ص) "ا الذي يعرض من صفة التجانس إلى صفة التغايرونقل هذ
 .ركن التعقيل وركن التحصيل: بركنين أساسيين وهما

اخضاع الظواهر العالم ومؤسسات المجتمع وسلوكيات الإنسان وموروثات التاريخ كلها "ويقتضي هذا الركن  :ركن التعقيل
 (21طه عبد الرحمن، روح الحداثة، المصدر السابق، ص )" دئ العقلانيةلمبا
ويرى طه عبد الرحمن أنه بفضل هذه المبادئ تستطيع أن تحقق أشكالا مختلفة من التقدم والتطور وقد كان هذا التعقيل .أ

 .الحداثي في أفضل صوره وأعلاها العلم والتقنية
ء من صفة التجانس إلى صفة التغاير، بحيث تتحول عناصره المتشابهة إلى نقل الشي"أي  :"ركن التفصيل أو التفريق"

 (21المصدر نفسه ص .)" عناصر متباينة، وذلك من أجل ضبط آليات كل عنصر منها
بين وقد تميزت الحداثة بالتفصيل في ميدان المعرفة بين دوائر العلم والقانون والأخلاق والفنون، كما تم التفريق في ميدان الثقافة 

 .القيم النظرية والقيم العملية والقيم الرمزية

المصدر )".أن الاصل في الحداثة الاخراج من حال الخصوص إلى حال الشمول"ومقتضى هذا المبدأ هو  :مبدأ الشمول.2
وهذا الاخراج يتحقق من خلال تجاوز خصوص المجال وحدوده تم خصوص المجتمع الذي يتميز أفراده ( 29نفسه ص 
أي نفاذ أفعال  الحداثة في كل  . ارية وثقافية معينة، وبذلك يتأسس الشمول الحداثي على ركنيين التوسعصفات حض
في كل مجالات الحياة ومستويات السلوك فتؤثر في مجالات الفكر والعلم والدين والاخلاق كما تؤثر في مجالات " الأصعدة  

ذلك أن من مقتضيات الحداثة النقدية عدم التفريق بين مجا ( 28المصدر نفسه ص )" القانون والسياسة والاقتصاد وهكذا
 .وآخر

حبيسة "أي انتشار الحداثة خارج دائرة المجتمع الذي تكونت فيه لتعم جميع المجتمعات فهي لا تبقى : التعميم: الركن الثاني
و بقوة إلى تحرير الإنسان ترتحل إلى ما سواه المجتمع الذي نشأت فيه، بل إن منتجاتها التي تكون عالية التقنية وقيمتها التي تدع

 (28المصدر نفسه ص)".من المجتمعات

وعليه فإن روح الحداثة عند طه عبد الرحمن تتكون من مبادئ ثلاث مبدأ الرشد الذي يرفض الوصاية بوجود الإستقلال 
دأ الشمول ويقتضي بحصول التوسع والتعميم والإبداع في الأقوال والأفعال  ومبدأ النقد ويقضي بممارسة التعقيل والتفصيل ومب

ذلك أن "الحداثة تعدد تطبيقات روح : على كل المجتمعات ويذهب طه أن هناك نتائج مترتبة على مبادئ روح الحداثة منها
روح التي تختص بكونها تقدر على التجلي في أكثر من مظهر واحد، فكذلك روح الحداثة فهذه الروح كما تقدم عبارة عن 

 (11المصدر نفسه ص)".ة من المبادئ ومعلوم أن المبدأ لا يستفيده أبدا تطبيقا واحدجمل

 (11المصدر نفسه ص)".فيلزم أن يكون الواقع الحداثي غير الروح الحداثية"التفاوت بين واقع الحداثة وروحها  -
 .نيات متعددةفواقع الحداثة الغربية إنما هو تطبيقا واحدا من إمكا: خصوصية واقع الحداثة الغربية -
أصالة روح الحداثة، فالروح التي تميز الحداثة صنع الانسان عبر أطوار المختلفة، الاستواء في الانتساب إلى روح  -

 .الحداثة، فالروح الحداثية ليست ملكا لأمة معينة



 

225 

 

                                                                                                                                                                              

 :عند طه عبد الرحمن في العالم العربيشروط الحداثة ا 2
الإسلامي على رؤية حداثية جديدة بعيدة عن التقليد مبنية على قيم أخلاقية  لقد سعى طه عبد الرحمن في مشروعه الحداثي

وإذا كانت الحداثة لا تنال إلا عن "أخلاقي جديدة داعية إلى هبة قوية للعقل العربي، ومنطلقة في كل ذلك أن الانسان كائن 
الكيفية التي ينتقل بها المسلم من الحداثة المقلدة طريق الإبداع فإنه حدد الشروط العامة للتطبيق الإسلامي لروح الحداثة وبين 

هذه الشروط التي ينبغي أن يستوفيها التطبيق الإسلامي لروح (. 612ص ،أرحيلة عباس،المرجع السابق)". إلى الحداثة المبدعة
 :في الحداثة والتي نجدها

 
 

 :اجتناب آفاق التطبيق الغربي لروح الحداثة.1

قد دخلت عليه آفات مختلفة جعلته تحت سلطة أو قانون فبدلا من سيادة الانسان للطبيعة فإذا يرى طه أن التطبيق الغربي 
يكون سيادة صار عبودية، وما أريد أن يكون استقلالا غدا فما أريد في الأصل أن "بها هي التي تسوده وتفعل به ما لا يريد 

 (.11ص  ،الرحمن، روح الحداثة، المصدر السابق طه عبد)". تبعية وما أريد أن تكون شأنا خاصا، أضحى شأنا عاما
 .في نظمها حيث أصبح الانسان الغربي عاجزا في مختلف القطاعات ولا يستطيع التحكم

يؤكد طه عبد الرحمن أن الحداثة تنبع من الداخل أي حداثة جوانية : ار الحداثة تطبيقا داخليا لا تطبيقا خارجيااعتب-
ت واردة له من الخارج مفروضة عليه ، وما يطلق عليها البعض بالحداثة البرانية فليست حداثة مسايرة لمقتضيات المجتمعوليس

فالتطبيق الداخلي يوجد على من "أبدا في نظر طه عد الرحمن فهي تعبير عن التطبيق الغربي لروح الحداثة فهو تقليد ضار 
هي بين خيارين اثنين إما أن تضع حداثتها الداخلية أولا  يتعاطاه أن يرجع إلى الأصل، مفقود كليا لديه، وعلى هذا فكل أمة

 (11ص ،المصدر نفسه)".حداثة لها

الحداثي "فعلى يشترط الإبداع في الحداثة لأنه هو المبدأ الأول الأساسي لها :اعتبار الحداثة تطبيقا ابداعيا لا تطبيقا اتباعيا
يقه للأشياء وتفصيله بينها، وأن يبدع في استقلالية عن غيره بل أن فينبغي أن يبدع في تعل" أن يبدع في تحقيق جميع أركانها

 ،المصدر نفسه)".يبدع في إبداعه كما ينبغي أن يبدع في توسيع أفعاله إلى مختلف المجالات ونعيم مبدعاته على ما عداه
الحداثة تكمن بالإبداع  وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن طه عبد الرحمن رفض التقليد باعتبار أن أركان. (11ص

الذي يحققه الانسان بعقله، فلا حداثة مع التقليد وبناء على هذا ينقل طه إلى طرح السؤال الذي يحدد الشروط الخاصة 
 .لتطبيق الحداثة في المجمع المسلم فكيف يمكن الانتقال من الحداثة المقلدة إلى الحداثة المبدعة

 :دأ الرشدالشروط الخاصة للتطبيق الإسلامي لمب

 لانتقال من الاستقلال المقلد إلىويتركب هذا من ركنين الاستقلال والابداع، وقد بين طه عبد الرحمن كيفية ا 
 الاستقلال المبدع، إذ يرى أنه يجب على المسلمين رفض كل المسلمات الخفية للتطبيق الغربي في ركن الاستقلال والتي رآها في

 :ما يلي



 

226 

 

                                                                                                                                                                              

مسلمة غريبة مناقضة لروح الحداثة فوصاية الأقوى تظل وصاية، فما بالك بوصاية  :عناية بالأضعفوصايا الأقوى الخارجي 
 ،المصدر نفسه)".الأقوى الخارجي، وكل وصاية بموجب هذه الروح، تحجب عن التفكير كما يحجب عنه عنف السلطة

 (11ص
ة لم يمارسها رجال الدين أو الفقهاء في المجتمع تعد باطلة لأن الوصاية الداخلي :وصاية الداخلية هي وصاية رجال الدين

 .المسلم
رجال الدين بطل أن يتم باطلة هي الأخرى لا وجود لوصاية داخلية يتولاها " الحداثة هي الاستقلال عن الوصاية الداخلية

في هذا الإستقلال ومن هذا يتبين على المسلمين أن يحققوا استقلالهم ويبدعوا (11ص ،المصدر نفسه). دخولهم في الحداثة
المسؤول الذي يقع على عاتقة التحديث، أما بالنسبة لكيفية الانتقال من الإبداع المقلد إلى الإبداع المبدع يرى طه عبد 

المثقفين العرب ربطوا الحداثة بالإبداع، وادعوا أنهم رواد الإبداع ورافق ذلك لغط وتهويل، وصدقوا ما دعوه وكأنهم "الرحمن أن 
يعيشون في فترات من تاريخ أوروبا، وبذلك أفسد طه العلاقة الوهمية بين الحداثة والحداثيين، وهل أعمالهم أشكالا  بحداثتهم

الابتعاد على المسلمات التي اعتمد  لذا يسعى طه عبد الرحمن إلى، (611ص ،المرجع السابق أرحيلة عباس،). "من التقليد
 : ثلاثه هذه المسلمات وهي حسب ن يبطلواعليها الغرب ولذلك على المسلمين أ

 .أبدع الإبداعات ما كان انفصالا -
 .أن الابداع يخترع الحاجة كما أنه يشبعها -
 .أصدق الابداعات ما بلغ فيه ازدهار الذات نهايته -

 : الشروط الخاصة للتطبيق الإسلامي لمبدأ النقد

ن من التعقيل المقلد إلى التعقيل المبدع وهذا حين والذي يتكون من التعقيل والتفصيل، فقد وضح طه كيفية الإرتقاء يتكو 
دخل المسلمين في ممارسة النقد الواسع لثرائهم وتقاعدهم فوقعوا طريق لنقد المنقولة وقد قدم طه افتراط للخروج من هاتة 

 :الآفات وتشتمل

ورثها التطبيق الإسلامي لركن  فالحداثة التي، أن كل شيء يقبل النقد - أن الانسان يسود الطبيعة - العقل بعقل كل شيء
حداثة داخلية مبدعة فهو لا يكتفي بالفعل الأدائي، بل يبرمجه في عقل أوسع يحيط هذه الأدائية بكماليه القيم التي " التعقيل

 (11ص  ،ن، روح الحداثة المصدر نفسهطه عبد الرحم) ".ينشأ عليها المسلمون وبجمالية الوجدان الذي يخصهم
يفية الإنتقال من التفصيل المبدع فيرى طه عبد الرحمان  أن الأمة الإسلامية أخذت التفصيل في كل المجالات أما بالنسبة لك

وعلى كل الأصعدة حتى أصبحوا يفكرون ويجتهدون إلى الإنفصال عن تاريخهم وتراثهم ومؤسساتهم وهو حال التقصير المقلد، 
ذلك وهي حسب طه عبد الرحمن، الفصل بين الحداثة والدين فصل  ولذلك لا بد من الوقوف عند المسلمات التي أدت إلى

 .المطلق، الفصل بين العقل والدين فصل مطلق، وأخيرا الفصل يقترن بمحو القدسية
 :الشروط الخاصة للتطبيق الإسلامي لمبدأ الشمول



 

227 

 

                                                                                                                                                                              

الات الحياة كلها في يرتكز على ركنين التوسع والتعميم، حيث يؤكد طه عبد الرحمن أن الحداثة لم  تستوعب مج 
المجتمعات الإسلامية وذلك بسب التوسع الحداثي، فحداثة الآلات أسرع من حداثة الأفكار  حيث أنها وجدت الدعم 
القوي أما المجال الأخلاقي فقد نفذت فيه بأقوى مما نفذ في غيره من المجالات مما أدى إلى فساد الحياة الخاصة والعامة وفي 

طه عبد ). هو التحفظ في اصطناع تقنية ممكنة والفنون من الإكثار من هذه الوسائل دفعا لسوء  العواقب التعقيل"هذا يقول 

الابتداء بتحديث "لهذا نادى طه بضرورة اتباع المسار الحداثي الصحيح وهو ( 231المصدر السابق ص  سؤال الاخلاق ،الرحمن، 
ص  ،ن، روح الحداثة المصدر نفسهعبد الرحم طه) "تحديث الآلاتالأخلاق يليه تحديث الأفكار، ثم تحديث المؤسسات، ف

 : ولهذا يجب الخروج منها بداية من تجنب الآفات التي استند عليها التطبيق الغربي وهي حسب طه (11
لقد رفض طه عبد الرحمن الاعتقاد الغربي القائل بأن الحداثة قدر محتوم وموقف سلي استسلامي،  :الحداثة واقع حتمي

فكما أن الانسان حرك واقع الحداثة حتى غدى "الأولى أن يقاوم الانسان السلبيات ويبدع في حداثته ثانية أفضل منها ف
مسلسلا من التطورات يتبع قوانين موضوعية تبدو مستقلة عن ارادته فكذلك بإمكانه بواسطة همته أن يزحزح ولو قليلا هذا 

على التدريج في الانفصال عن الأول، حتى كأنه مسلسل جديد من التطورات  المسلسل عن مساره، ويدفع به في مسار يأخذ
 (11-11ص  ،المصدر نفسه)."الحتمية

يرى بأن الحداثة الغربية لم تورث أهلها إلا القوة الشاملة  في مجال المادو وهذا يجعلنا لا نستغرب  :القوى الشاملة ةالحداثة تور 
سيادة العقل "ومنعها من ممارسة حقها في التحول في زمن الحداثة، هذا ما جعل  حين يحدث الاستبداد للمجتمعات الأخرى

عندهم تنحصر في سيادة النظرة المادية إلى الحياة الإنسانية  مزدوجة  بسيادة الأخلاق  المبنية على المصالج الذاتية 
 ،المصدر نفسه)".قوة المادية الساحقةوهكذا تكون الحداثة قد ورثت أهل الغرب ضعفا روحيا فاحشا على قدر هذه ال.....
 (11ص 

أي واقع الاقتصاد في الحداثة الغربية ليس مجرد فعالية إنسانية مندمجة في الفعاليات  :ماهية الحداثة ماهية اقتصادية
ا عن الاجتماعية، وإنما استقلت عن التنظيم الاجتماعي بأكمله وأصبح همه التوسع الإقتصادي غير محدود ولهذا ابتعد كثير 

الروح التي انبنى عليها الأصل الذي يحقق كرامة الانسان من هنا فإن التطبيق الإسلامي لركن التوسع هو الآخر حداثة مبدعه 
لكونه قام على حقائق ثلاث وهي أن الانسان أقوى من الحداثة، وجسمانية الإنسان الانسان تابعة لروحانياته وأخيرا ماهية 

بالنسبة لتوضيح كيفية الانتقال من التعميم المقلد إلى التعميم المبدع يرى طه عبد الرحمن أنه يجب  الانسان ماهية خلقية، أما
 :درء الآفات التي اعتمد عليها التطبيق الغربي وهي

يعني أن الحداثة الغربية خرجت من رتبة الانسان إلى رتبة الفرد خروجا باستبدال مكان  :الحداثة تثبت الفكر الفرداني
، فالإنسان رتبة مثالية  نحكم عليها  من منظور  الواجب  في حين أن الفرد رتبة اجتماعية الكمال إلى صفات الأنانيةصفات 

 (12ص ،المصدر نفسه)".نحكم عليها من منظور الواقع

أو أديان هذا يدل على أن الحداثة كما عمت جميع المجتمعات وكان لكل مجمع دين  :العلمانية تحفظ لجميع الأديان حرمتها
تعد الأديان جميعا مؤسسات لا عقلانية، ومن هنا جاء قولها "فقد بدت حافظة لحرمة الأديان مسوية بينها جميعا لأنها 



 

228 

 

                                                                                                                                                                              

ص  ،المصدر نفسه)".بالتساوي بينها، فيكون حفظها لحرمتها هو من باب الاقتصاد والاحتقار، لا من باب الرعاية والاعتبار
11) 

التطبيق الغربي بأن كل القيم كونية، وفي حقيقة الأمر هي محلية لا كونية فيها، لذلك يفرق الطريق يؤكد  :الحداثة قيم كونية
أحدهما لا كونية سياقة ومقتضاها أن الشيء، وإن أبدع في مجتمع ما فقد الإسلامي في التعميم الحداثي في الكونية بنوعين 

كونية اطلاقية، ومقتضاها أن الشيء، من أبدع في مجتمع فلا يعاد    وكونية غير سياقية أوقل... يعاد إبداعية في مجتمع غيره
 .وما الكونية التي تنبع من تطبيق روح الحداثة إلا كونية سياقية غير اطلاقية( 11ص  ،المصدر نفسه)".إبداعه في مجتمع غيره

 :الحداثة والعولمة .3

وقضاياها وانشغالاتها، وأفكارها ولعل من أهم المفاهيم الجديدة  إن المتتبع لتاريخ البشرية يجد أن لكل حقبة زمنية اهتماماتها
لهذا القرن مفهوم العولمة الذي يفرض نفسه في شتى مناحي الحياة، فالعولمة كمفهوم جديد تعني زوال الحدود الجغرافية 

ت، فهي تعني ذوبان الحواجز والمفاهيم القطرية، وتحول العالم إلى قرية كونية صغيرة بفعل  حرية الأسواق وتطور الإتصالا
 .الجغرافية والإقتصادية والسياسية بين دول العالم

ان العولمة والحداثة كثنائية  نلمس لها  حضورا قويا في خطابنا المعاصر فالعولمة  فكر يراد له أن يكون عالميا، كما أن الحداثة 
العولمة تمثل ظاهرة حضارية قديمة جديدة ملازمة للإنسان  يرى طه عبد الرحمن أن.دعوة شديدة إلى ركب العولمة والانخراط فيه

يفرزها انتشار ثقافة وحضارة ما انتشار واسعا بفعل شروط محددة توجهه حركات التاريخ وليس من مخرجات الحداثة الغربية 
إلى تعقيل العالم بما يجعله السعي " ويعرفها طه عبد الرحمن على أنها.الراهنة وتتخذ عبر الحقب الزمنية أشكال متباينة ومختلفة

وهذا التعقيل يتحقق عن طريق سيطرت " يتحول إلى مجال واحد من العلاقات الأخلاقية أو أقل مجال علا في أخلاقي واحد
 ،المصدر نفسه).سيطرة الاقتصاد في نقل التنمية وسيطرة التقنية في حقل العلم وسيطرة الشبكة في حقل الاتصال"ثلاث 
 (81ص

إلباس كل أنواع  "يعتبر طه عبد الرحمن أن العولمة تسعى إلى : قتصاد في حقل التنمية والاخلال بمبدأ التزكيةسيطرة الا.أ
فقد اعتبر التنمية التي  (19ص  ،المصدر نفسه) "التنمية الإقتصادية الرأسمالية أي إدخالها في سياق المبادلات التجارية الحرة

فالتزكية على خلاف "ة وبالأخص مبدأ التزكية الذي اعتبره أساس صلاح الانسان يكلفها نظام العولمة معارضة لكل تنمي
ولهذا يرى طه عبد الرحمن أن أهل العولمة  (18ص  ،المصدر نفسه)  "التنمية لا تطلب عموم المنافع وإنما تطلب المصالح منها

تنمية مواردهم ويهملون تنمية ينفعون ولا يصلحون وينمون ولا يزكون إذ يشتغلون ب"في علاقتهم الاقتصادية 
 (91ص  ،المصدر نفسه)".أخلاقهم

يرى طه أن التقنية قد تداخلت مع العلم وأصبح العلم أداة طيعة  :سيطرة التقنية في مجال العلم والإخلال بمبدأ العمل.ب
جارية التي تضعها كبريات توجهه بحسب حاجياتها الاستهلاكية التي تحددها السوق العالمية أو بحسب المشاريع الت"في يدها 

وما نتج عن هذا التأثير هو تسارع وتيرة الإكتشافات (96ص  ،المصدر نفسه) "الشركات المتحكمة في هذه السوق
 .والإختراعات في شتى مجالات المعرفة



 

229 

 

                                                                                                                                                                              

 : سيطرة الشبكة في حقل الإتصال .1

ورغم التطور الهائل بداية من الوسائل يرى طه عبد الرحمن أن وسائل الاتصال وجدت لتحقيق فرض الاجماع، غير أنه 
الطبيعية وصولا إلى شبكات الاتصال التي لم تحقق هذا الغرض خاصة في فترة العولمة حيث قضت على التواصل بين 
الأفراد فأهل العولمة  في علاقاتهم الاتصالية يشغلون بتناقل المعلومات ولا يبالون بتجاوب الذوات، فأخلاقهم أخلاق 

يصل طه عبد الرحمن إلى أن ل (91ص  ،المصدر نفسه)". تقديس المعلومات بما يشه تقديس الكلام الالهيالواقعين في
هذه السيطرات الثلاث التي يقوم عليها نظام العولمة إلى أزمة أخلاقية مثلتة وتتمثل هذه الأزمة في تغييب المصلحة المادية 

 .المصلحة المعنوية على

عولمة رهيبة يتداخل فيها الإقتصاد  بالإعلام وتستند إلى أدوات الثقافة والسياسة بشكل يلغي إن العولمة انطلاقا من هذا 
الحدود بين هذه المجالات ويحقق الأهداف التي يسعى إليها مهندسي العولمة الأقوياء فالعولمة من صيغ الأمم المتقدمة القوية 

التي تريدها غير أنها ليست شجا مرعبا منفلت من قبعته الانسان  لأنها تمتلك الأدوات اللازمة لتوجيه دفة التاريخ الوجهة
انطلاقا من اعتبارها عرضا والانسان هو الأصل القادر على خلق عولمات أخرى، فالإنسان أقوى من العولمة المعاصرة وغير 

 .خاضع لها إلا بقدر ما تفتضيه إرادته ومصلحته ومستلزمات واقعه

 
 :خاتمة

وتحليله من موقف طه عبد الرحمان  من الحداثة، فيمكن القول أن فكر  طه عبد الرحمان ه الورقة ه في هذعرض بناءا على ماتم
يمثل  مشروعا حضاريا لتميزه  في نحت المفاهيم والأفكار وإبداع في المناهج حيث عمل على تأسيس حداثة  عربية إسلامية 

لتداولي العربي الإسلامي  ، حداثة ترى في الأخلاق أساسا لها ولهذا أصيلة  مبدعة لا مقلدة  تتنفس من رحيق وعبق  المجال ا
إعتبر الحداثة  مبدءا من مبادئ الراسخة للحداثة ، فقد كان همه الإنسانية بالدرجة الأولى،  أن يخرج الإنسان من كهف 

و دعى إلا هدم واقع الحداثة .لإنسان الضياع والتيه والغفلة ، ولهذا نقد الحداثة الغربية التي اهتمت بكل شيء إلا إنسانية ا
الغربية وبيان مساوئها  وآفاتها والدعوة إلى محاولة التخلص من عقدة النقص اتجاه الغرب حتى يستقل الناس آخرائهم  
ويتحرروبفكرهم حيث كشف غطاء  الخوف من الإبداع ، كما أسس علما يرصد الظواهر الفلسفية وينقد كل من تلذذ 

عية على نسيج غيره ، بالإضافة إلى تقديم  نظرية  تكاملية في التراث فلم يبدع طه عبد الرحمان إلا في المفاهيم  بالتفلسف والتب
 .التي تحتاجها الأمة لتنهض من سباتها

، وذلك من خلال توظيف حسب ما يدعو اليه أستاذنا أنه يمكن الاندماج في العولمة دون الذوبان فيهاكما يمكن ان نستنتج 
ت الانسان ومواهبه وامكانياته للتحكم في مسار العولمة وتصحيح أخطائها ودرء مساوئها ولهذا فالإنسان قادر على قدرا

يذهب طه عبد الرحمن إلى أن العولمة عنصرا من كما .تغيير واقعه متى أراد ذلك ما دام أنه صانعها والمتحكم فيما تنتجه
ق، فالعولمة ما هي إلا عبارة عن الانتشار التسليعي في العالم كله، فهي عولمة عناصر الحداثة ما دامت ترتبط بالعقل والأخلا

تضاد القيم الفطرية للإنسان ولا تحقق للإنسان الهداية والسعادة بقدر ما تضلله والحل حسب طه عبد الرحمن هو تقديم 
 .لدين والايمان حاضرا في أخلاقيات العولمةالانسان والاهتمام به، وتغليب المصلحة العامة على المصلحة الخاصة، وأن يكون ا



 

230 

 

                                                                                                                                                                              

 

  :قائمة المراجع
 .المركز الثقافي العربي ، لبنان،6،طفيلسوف في المواجهة قراءة في فكر طه عبد الرحمن ،(2161) أرحيلة عباس ،

 .ر المعارفدا ،القاهرة،6طثورة العقل في الفلسفة العرية، ،(6819) عاطف ،محمد العراقي
 . التوحيديدار  ، المغرب،6، طروحات الفكر الغربي المعاصر في مناهج تحليل التراثطأ ،(2161)، يوسف  بن عدي

 . المؤسسة العربية للفكر والإبداع ، لبنان،6طالإبداع في مواجهة الاتباع، ، (2161) ، بومنجل عبد الملك
 .الاردن، عالم الكتب الحديث وج إلى بناء المفهوم،الحداثة عند طه عبد الرحمن، من النقد المعرفي المزد، (2169)ملكاوي سعيدة ، 
مركز ، لبنان، 6، طنيةوالكو عبد الرحمن وناصيف ناصريين القومية طه  المعاصر بيفلسفة التواصل في الفكر العر ، (2161)مقورة جلول ، 

 .دراسات الوحدة العربية
 .، الشبكة العربية للأبحاث والنشربيروت، 2161رحمان، منطق تدبيد الاختلاف من خلال أعمال طه عبد ال، (2161)نقاري حمو ، 

 .مركز الانتماء القومي  ،دط ، لبنان،نقل الغفل الغربي للحداثة وما بعد الحداثة، (6881)مطاع ،  صفدي
 .ربي،عالمركز الثقافي ال، المغرب  ،1ط، روح الحداثة،(2161)طه ،  عبد الرحمن
 .المركز الثقافي الغربي، لبنان، 2طفي تقويم التراث،  تجديد المنهج ،(6881) طه ، عبد الرحمن
 .المركز الثقافي الغربي، لبنان،6طسؤال الأخلاق، مساهمة في النقد الأخلاقي لحداثة الغربية، ، (2111)طه ،  عبد الرحمن
 .المركز الثقاقي العربي ، لبنان،6طالعمل الديني وتجديد العقل،، (6898)،طه  عبد الرحمن

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

231 

 

                                                                                                                                                                              
 

 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
  "الجابري أنموذجا"حضور الإبستمولوجيا في إشكالية التراث والحداثة 

Title in English  

 * 1رواقات سمية
   الباحث الأول ، وايميل(الدولة)مؤسسة الانتماء كاملة1

  2"أ"أستاذ محاضر صنف / زيغمي أ حمد: الأستاء المشرف
   الباحث الثاني ، وايميل(الدولة)مؤسسة الانتماء 2

 
 : ملخص

يلي تتضمن هذه الدراسة قراءة الجابري الابستمولوجية لإشكالية التراث والحداثة في الفكر العربي المعاصر وذلك من منطلق نقدي تحل
هذا ، يقوم على إعادة فهم وتشكيل التراث العربي من خلال الحفر في بنيته عن طريق استخدام مناهج جديدة ملائمة لخصوصية التراث البنيوية

اول الفهم الابستيمي للتراث من شأنه أنه يوجهنا للمنهجية الصحيحة للتعامل مع التراث كرافد أول وأساسي للعقل العربي الذي حاول ومازال يح
يد تحقيق نهضة عربية موحدة من شأنها أن تبدد الهوة الموجودة بيننا وبين التأخر الحضاري الذي نحن ملزمون بتغيره إلى مشهد حضاري آخر جد

 .لسلطة الفكرية الأولى في العالميمثل  فيه العقل العربي ا
 .العقل العربي، النهضة، الإبستمولوجيا، التراث، الحداثة :الكلمات الدالة

Abstract:  

This study includes Al-Jabri's epistemological reading of the problem of heritage and 

modernity in contemporary Arab thought, from a critical and analytical standpoint based on re-

understanding and shaping the Arab heritage by digging into its structure by using new 

approaches appropriate to the structural specificity of the heritage. This epistemological 

understanding of heritage would direct us to the correct methodology for dealing with heritage as 

the first and basic tributary of the Arab mind that has tried and is still trying to achieve a unified 

Arab renaissance that would also erase the gap between us and between the civilizational 

backwardness, which we are obligated to change into a new civilized scene in which it represents 

The mind is the first intellectual power in the world.  

Keywords: modernity, heritage, renaissance, the Arab mind, epistemology. 

 
 author@mail.dz: الايميل، رواقات سمية: المؤلف المرسل )*(

 

 
 

mailto:author@mail.dz


 

232 

 

                                                                                                                                                                              

  : مقدمة
لمفاهيم التي أحذت حيزا كبيرا من اهتمام الساحة الفكرية العربية المعاصرة منذ آواخر القرن يعتبر التراث من القضايا وا     
إذ لا يزال النقاش حول مسألة التراث والحداثة مطروحا وبقوة إلى يومنا هذا ويظهر ذلك بشكل  21وصولا إلى القرن  68

انة موضوع التراث العربي الإسلامي في الثقافة العربية واضح وصريح في ميدان العلوم الإنسانية ومجالات المعرفة نظرا لمك
كون التراث هو المرآة العاكسة للهوية العربية وإستراتيجية لاستشراف المستقبل من أجل ،  الحديثة والمعاصرة على حد سواء

الذي يمثل الريادة في كل والعالم الغربي المتطور ( العالم الثالث)ية الموجودة بين العالم العربي الفجوة الحضار تقليص حجم 
وبما أن إشكالية الأصالة والمعاصرة أخذت كل هذه الأهمية عند المفكرين العرب إذن وجب علينا أن نسلط الضوء ، المجالات

الذي طرح هذه القضية في  على من ناقشها في طابع ابستمولوجي يستوعب عمق الإشكالية ألا وهو محمد عابد الجابري 
ديد مناهض للمحاولات السابقة هذا ما جعل هذه الدراسة تعلن حضور الإبستمولوجيا في الفكر قالب إبستمولوجي ج

إذ ترتبط إشكالية الأصالة والمعاصرة عنده بثنائية ، العربي انطلاقا من إعادة النظر في العقل العربي بمناهج ومفاهيم جديدة
في ساحة الفكر العربي  والإيديولوجيتنافس الفكري والثقافي التراث والحداثة على اعتبار أنها حالة مستمرة ودائمة من ال

إبستمولوجية عميقة تفتح آفاق بحث إذ يمكنا القول أن إشكالية التراث والحداثة كانت ولازالت تطرح الأسئلة ، المعاصر
 .جديدة
ير في حاجة ماسة إلى معرفة وما جعل هذه إشكالية تكون بهذا العمق هو ارتباطها الوثيق بالإنسان ما جعل هذا الأخ     

وهذه المعرفة لا تتحقق إلا بالاستعانة بالمقاييس الموضوعية التي تمكنه من الوقوف ، حيثيات التراث كونه جزءا لا يتجزأ منه
   .على حقيقة تراثه والتعايش معه

التساؤلات المحورية والهامة التي  بجملة منفي حديثنا عن التراث والحداثة كمفهومين متلازمين في الفكر العربي نصطدم      
وبين الفكر العالمي  والإيديولوجيةمدى عمق الهوة الفاصلة بين التراث ومضامينه المعرفية  ماتحرك هذه المسألة أولها 
كل هذه  ؟وكيف يمكننا دراسة التراث بطريقة تواكب الحضارة والحداثة العالمية الراهنة ؟وحضارة العلم والتقنية

سنحاول الوقوف عليها من خلال الطرح الإبستمولوجي الذي قدمه الجابري في طيات دراسته للتراث دراسة التساؤلات 
 .نقدية
يطرح الجابري إشكاليته الابستمولوجية الموسومة بازدواجية التراث والحداثة تحت إطار الأصالة والمعاصرة في الفكر العربي     

المفروض بين التراث والحداثة على اعتبار أنها محل نقاش عميق وذلك باختلاف من خلال الارتباط الايديولوجي والحضاري 
زوايا النظر بين المفكرين حول هذين المفهومين وتركيز الجابري التام على إعادة تشكيل العقل العربي من خلال فهم التراث 

عقل العربي بصفة عامة لا تكون إلا بكسر بنية يؤكد الجابري على أن الدعوة إلى تجديد الفكر وتحديث ال، وكيفية التعامل معه
العقل الآتية من الماضي أي التخلي عن العقل المنحدر إليها من عصر الانحطاط وتجديد العقل العربي لا يكون إلا من خلال 

 .عاصرإلى العصر الحديث والم هإحداث قطيعة ابستمولوجية بين العقل المربوط بشكل تام مع الماضي وبالتالي عد امتداد



 

233 

 

                                                                                                                                                                              

انطلاقا من هذا نلاحظ أن الخطوة  (21، صفحة 6881، "قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي"الجابري، نحن والتراث )
عن طريق الأولى التي يرمي جابري التنويه إليها هي محاولة التركيز على التجديد الذي يستلزم إعادة النظر في بنية العقل العربي 

إن فكرة الحداثة تتصل اتصالا مباشرا ، والإيديولوجية في التعامل مع التراث ةأي الابتعاد عن النظرة الكلاسيكي، فهم التراث
وتتمظهر في الهيمنة الغربية على الفكر العالمي التي تشكلت عن طريق جملة من المراحل حتى ظهرت بهذه الصورة الحداثية 

ه كان بمثابة سلاح إيديولوجي ضاغط على الفكر العربي وأدخلته في أزمة حضارية وثقافية تستوجب هذا التطور بدور ، اليوم
نهضة فكرية بالدرجة الأولى للحاق بالركب الحضاري الغربي والسؤال الذي يطرح نفسه كيف ننهض فكريا وكيف يمكننا 

     ؟هذا التطور الموازنة بين التطور الغربي الحضاري وخصوصية التراث التي تمنعنا من
أقر الجابري أنه قبل البدء في محاولة فهم ودراسة التراث يتطلب علينا أولا ضبط تعريف له إذ يقول الجابري في تعريف       
التراث هو كل ماهو حاضر فينا ، سأقترح عليكم تعريفا عاما للتراث أعتقد أنه يصلح كمدخل جيد لموضوعنا" للتراث 

إن هذا  (11، صفحة 6886الجابري، ) ."سواء القريب منه أو البعيد، اء ماضينا أو ماضي غيرناأو معنا من الماضي سو 
التعريف للتراث بالنسبة للجابري هو تعريف شامل لكل فكر أو سلوك مادي أو معنوي أي يشمل كل أشكال التراث 

ل مباشر بالحاضر وفهم التراث على أنه ينتمي للماضي البعيد فقط هو فهم خاطئ  أي كما أن التراث يرتبط بشك،  الإنساني
بالمقابل من هذا فإن التأمل في هذا التعريف يحلينا إلى القول إلى صعوبة الفصل ، أن الماضي القريب المتصل بدوره بالحاضر

اكرته الجماعية وثقافته وحتى فنونه وحضارته وإلا شعر بين التراث والإنسان إذ لا يمكن لهذا الأخير العيش بمعزل عن تراثه وذ
إذن حلقة التراث  .بالاغتراب والنقص والعزلة كما نعلم أن التراث العربي الإسلامي خاصة زاخر بالمنجزات في كل المجالات

ففهم التراث ، ر والمستقبلالموجودة في الماضي القريب والبعيد على حد سواء مرتبطة بنا أو بغيرنا متصلة اتصالا مباشرا بالحاض
 .وإيجاد الطريقة والمنهجية الصحيحة لدراسته هي التي تمكنا من الحضور في مقدمة الساحة الحضارية المعاصرة

يدخل الجابري إلى إشكالية الأصالة والمعاصرة من باب التراث على أنه هو الوحيد القادر على فهم التضارب الفكري      
الموجود بين العالم العربي والغربي فيحاول الجابري هنا دراسة التراث دراسة نقدية تحليلية من منطلق  والثقافي والإيديولوجي

عصري عالمي وليس من منطلق عربي ذاتي لأن أهم نقطة في فهم التراث هي الوعي بالعالمية وأن الحضارة العربية هي واقع 
، 6881الجابري، ) .إلى التراث والتمسك إلى حد الالتصاق بهيجب تقبله والتعامل معه على أساس معاصرته لا بالرجوع 

من هذا الطرح للجابري نستشف أن دراسة التراث بطريقة عصرية ملائمة للجو الحضاري المعاصر تضعنا أمام  (11صفحة 
وتبعا لهذا الاختلاف وجب ، تطيع الانسلاخ عنهنموذج غربي مسيطر وبين موروث حضاري إيديولوجي عربي ذاتي لا نس

هذا الأخير كان كبديل ، علينا محاولة التعامل مع التراث على أنه ليس بصورة كاملة بل قابل للمراجعة والتحليل والنقد
د للمناهج القديمة التي كانت تفرض إخضاع التراث للنقد على أساس أنه يتمتع بطابع قدوسي لا يجب المساس به إذ نج

الجابري برؤيته هذه تجاوز هذه الدغمائية الكلاسكية بدعوته لممارسة النقد على التراث والتعامل معه كأي موضوع قابل 
 .للدراسة والتجديد



 

234 

 

                                                                                                                                                                              

إن الخصوصية في إشكالية الأصالة والمعاصرة تكمن في تعلق العقل العربي بفكرة مفادهها أن التراث لابد أن يبقى قائما      
فهيمنة التراث جعلته يقدس هذا الكيان ، عاداتهم وتقاليدهم راسخا في نفوسهم وآرائهم أي الذاتية المطلقة للتراثفي ثقافتهم و 

وهذه ، في كل شيء منغمسا في الوعي ولا اللاوعي بصورة لا يمكن مقارنتها بأي حال من الأحوال مع ما يحصل في العالم
يقة إيديولوجية ذاتية كلاسيكية كما أن الفهم الخاطئ للتراث هو ما الخصوصية بدورها هي التي جعلت التراث يدرس بطر 

جعل العقل العربي غير قادر على مواكبة الركب الحضاري الراهن ن لأن فهم التراث كان مرتبط بطرد الاستعمار الغربي 
والهيمنة الغربية على  وأفكاره عن طريق توظيف التراث والتمسك به على أنه سلاح إيديولوجي مقاوم للتوسع الاستعماري

إن حضور التراث كمفهوم أول للنهضة العربية في ساحة الفكر العربي  (11، صفحة 6881الجابري، ) .العالم ماديا وروحيا
، ركيبة الشخصية العربيةالمعاصر يحكمه التناقض الموجود بين المكونات الذاتية للتراث من إيديولوجيات تغوص في أعماق ت

ومكونات موضوعية حضارية مفروضة عليه بصيغة عالمية يجب الانسياق معها في العالمية لأن العقل العربي لا يملك خيارا 
آخر من منطلق أننا نعيش في اللحظة الحضارية المعاصرة التي لا يمكننا تجاهلنا وإذا قررنا ذلك والتزمنا بالفهم التراثي للتراث 

وبهذا يكون الجابري ، بذلك نريد أن نعيش بمعزل عن المعاصرة راجعين إلى الماضي منحلين فيه وهذا غير مقبول منطقيا فنحن
زعزع الرؤية الكلاسكية التي ترى أن التمسك بالتراث هو أحد الطرق الهادفة لطرد الاستعمار والحفاظ على التراث والهوية 

 .ر تكون بالتفتح على تراث جديد نواكب به تحديات العصرليفتح مجال جديد هو أن مواجهة المستعم
فالعقل ، إن قضية العقل العربي هي قضية ذات أهمية كبيرة وعليها تتوقف مواجهتنا لكل القضايا الحضارية الكبرى      

بدون عقل عربي إذ لا يوجد مصير ، المكون منها ي ومدرك لحقيقة المعطيات العقليةالبشري هو الذي يقرر مصيره لأنه واع
يتضح أن المهمة ملقاة على عاتق العقل  (11، صفحة 6881الجابري، ) .ولا توجد حياة حديثة بدون تحديث للعقل العربي

د والنقد الداخلي العربي لما يتمتع به من مزايا تمكنه من تحديد مصيره بنفسه والتطلع لبناء حضارة جديدة قائمة على التجدي
 .للعقل وهذا ما جعل الجابري يعطي الأولوية لمكانة العقل في كل كتاباته

إن الدارسين في مجال الإبستمولوجي للتراث سواء كانوا مستشرقين أو عرب كانت دراساتهم تتسم بهيمنة الخيال والإكثار      
ما أدى إلى غياب روح النقد والمنهجية في دراسة الإشكالية  من الخرافات والارتباط المباشر بالعظمة العربية القديمة هذا
إن الوضع العربي الراهن لابد   (21، صفحة 2116زيتوني، ) .الكبرى وهذا ما أفرز نتائج لا تتماشى مع الأهداف المنشودة

إذ إن القضية المنهجية الأولى التي تواجه الفكر ، ية الوصفيةلهمن تصحيح المسار المنهجي وعدم الاكتفاء بالدراسة التاريخ
العربي المعاصر هي محاولته طريقة ملائمة للتعامل مع تراثه وليس الاختيار بين المنهج ومنهج آخر من المناهج الجاهزة بل 

وضعنا التراث في مساره الذي الطريقة الصحيحة التي نكون بها قد لتي بها نحلل ونفهم شكل التراث و فحص العملية الذهنية ا
 .يجب أن يكون عليه وهي نقد العقل وليس الاكتفاء باستخدامه المعتاد

لكن بالرغم ، يشكل التراث المقوم الأساسي للنزوع الوحدوي لدى العقلية العربية أي أنه يمثل هويتنا الثقافية والحضارية     
هذه ، رتيب العلاقة بين أجزاء هذا التراث وبين التراث وذاتنا العربيةمن هذا كله علينا أن نعترف أننا لم نتمكن بعد من ت

الأخيرة هي التي أنتجت لنا الفجوة الموجودة بين الحضارة الغربية والواقع اللامفهوم الذي نعيشه في ظل تقدم فكري غربي 



 

235 

 

                                                                                                                                                                              

بما أن التراث هو الرافد الأول للعقلية العربية هذا دفع الجابري إلى  (18، صفحة 6881الجابري، ) .ووقوفنا كمتفرجين
وذلك بالتخلي عن الفهم التراثي للتراث أي اندماج التراث ، الإشارة لوجود قطيعة إبستمولوجية بمعنى عام لكنه لم يصرح بها

يدعونا إلى التخلي عن التراث العربي بقدر ما في الذات العربية إلى درجة أنها لا تستطيع معاصرة الحضارة الراهنة وبهذا لا 
وذلك لتصحيح مسار العقل العربي والنهضة ، يحاول التأكيد على ضرورة حفر التراث  قصد احتوائه وفهمه فهما معاصرا

نها بالفكر العربي والعالم العربي على حد سواء ليكون الشرط الأساسي للحداثة هو ممارسة العقلانية في قراءتنا للتراث لأ
إذن القطيعة الابستمولوجية التي لمح لها ، السبيل الوحيد لصنع عقل عربي وحداثة عربية خاصة لا مستوردة مفروضة علينا

ومن جهة أخرى ، الجابري  ليست قطيعة مع التراث بل قطيعة مع المناهج الكلاسيكية في التعامل مع التراث هذا من جهة
  .النقد التراثي للعقل العربي بهدف الارتقاء بالفكر العربي ككل يبين الطريق الصحيح للحداثة من خلال

يرجع الجابري قراءة التراث بصيغة الحداثة إلى منهج التحليل أي تحليل بنية التراث وكشف الغطاء عن العلاقات القائمة    
وزعزعة القدسية والسيطرة داخله بهدف إعادة فهمه وهذا التحليل يمكن لا يمكن له أن يكون دون تفكيك بنية التراث 

فيحول بذلك الثابت إلى متغير والمطلق إلى نسبي بهذا المنهج الابستمولوجي الذي يعتمد على ، الفكرية له عن العقل العربي
فإذا أردنا إعادة تشكيل وكتابة التراث بصورة عقلانية جديدة وبصبغة ، استلهام الطريقة التي اتبعها ما بعد الحداثيون في أوربا

نقدية فما علينا إلا الاستفادة من المناهج العلمية المعاصرة وهذه الاستفادة لا تكون على نحو ايديولوجي كما كان شائعا 
فإذا كانت على هذه الشاكلة فنحن بصدد تشكيل تراث عقيم بعيد كل البعد عن النهضة العربية بل نكون قد أسسنا ، قديما

لمحاولة فهم المنهج الجديد الذي نادى  (11، صفحة 2116زيتوني، ) .قلي معاصرلعوائق ابستمولوجية لا لتراث نهضوي ع
به الجابري المطبق على التراث يمكن أن نسقط نظرته الابستمولوجية للوضع الحضاري العربي والعوائق المناعة من تطوه على 

 افإذا كان باشلار ربط مهمة الابستومولوجي، ر فنجد بذلك تشابه نسبي بينهماالعوائق المعرفية التي أكدها غاستون باشلا
بالمقابل من هذا نجد ، بتحليل المعرفة عن طريق محاولة الكشف عن العوائق الابستمولوجية التي عرقلت تقدم العقل العلمي

ن التراث العربي القديم لأن مشكلة التراث حضور فكرة العوائق الابستمولوجية في الطرح الذي قدمه الجابري والذي استشفه م
تكمن في أزمة الثقافة العربية التي أنتجها بعض المفكرين القدامى الذين عملوا على تعميق جذورها في العقل العربي عن طريق 

لفكر العربي إن القراءة الابستمولوجية التجديدية في ا، غياب عملية البناء والتحليل والاكتفاء بالمنهج الوصفي التحليلي
لكن هذا الأخير لا تمسه القطيعة الابستمولوجية التي ، المعاصر لا يمكن أن تتم إلا من داخل التراث أي العربي الإسلامي

تحدث عنها الجابري فيما سبق لأن التراث العربي الإسلامي جزء لا يتجزأ من العقل العربي المعاصر وإن النقد يكون على 
فالقطيعة تكون سطحية أي في الاستعمال ، ك بهدف إبداع إشكاليات ومفاهيم ورؤى جديدةمستوى الفعل النقدي وذل

 .المنطقي للعقل
إذن نفهم مما سبق أن الجابري حاول الفصل بين التراث العربي والتراث العربي الإسلامي أي أن هذا الأخير يحمل في طياته    

فاهيم الدين لا يمكننا التجديد وهذا التجدي لم يصلح بأي حال من الدين وإذا أحدثنا قطيعة ابستمولوجية حقيقية على م



 

236 

 

                                                                                                                                                                              

فالحداثة وفهم التراث تكون عن طريق ، الأحوال لأن التراث العربي الإسلامي يملك خصوصية مشكلة في أصلها للعقل العربي
 .إعادة تجديد توجه المناهج التي ندرس بها التراث

اث والحداثة في الفكر العربي يكمن في توظيف المنهج الذي اعتمد عليه ابن رشد في اقترح الجابري أن الحل لإشكالية التر    
إشكالياته الفلسفية أي الفصل المنهجي بين مباحث الدين والفلسفة وتوظيف كل منهما في هدف ابستمولوجي مشترك 

لتبنيه للاختلاف في وجهات النظر أساسا كما يمكننا إتباع ابن رشد وذلك بمعنى أنه لا يوجد تعارض بين الفلسفة والدين 
وهنا حاول الجابري  (18، صفحة 2116زيتوني، ) .التي تربط العقل بالدين لتبرير فهم التراث الإسلامي عن طريق الدين

لتضارب الفكري الموجود على تقديم حل جذري لإشكالية التراث والحداثة عن طريق العودة إلى الطرح الرشدي وذلك لإبراز ا
يؤكد الجابري أن ، الساحة العربية المتمثل في أن النهضة تكون عن طريق الفصل التام للتراث عن الدين الإسلامي أو العكس

الحل لمشكلة التجديد والتعامل مع التراث لا يكون بهذه الطريقة بل يكون بطريقة متعالية أي بالنظر إلى الهدف الأسمى وهو 
 هذا يدفعنا إلى القول أن .ل حضارة عربية جديدة قوية صلبة متصلة بتراثها واضح المعالمتشكي
الحل لهذه الإشكالية هو عدم الوقوف عند الجزئيات التي تشكل بؤرة اختلاف في وجهات النظر والالتفات الجدي للهدف   

 .الكلي المتمثل في إعادة تشكيل العقل العربي الإسلامي
إلى القول أن الجابري حاول نقد العقل العربي في آلياته واستخداماته الداخلية وذلك بدراسة التراث دراسة وختاما نخلص   

ابستيمية تقوم على التخلي على الفهم التراثي للتراث بمعنى الابتعاد عن الذاتية العربية والأحكام الايديولوجية التي لطالما 
 .ري والوصول إلى نهضة عربية شاملة في كل المجالاتحكمت العقل العربي ومنعته من التحرر الفك

بالإضافة إلى هذا يرى الجابري أن نقد العقل العربي هو الشرط الأساسي للنهضة ومادام هذا المطلب أي نقد العقل بصفة 
 .لعالمي ومعاصرتهصريحة لم يعمل به بعد لن تكون هناك نهضة عربية ولن يفهم التراث العربي بطريقة تمكننا من مجارات الفكر ا

وفي سياق آخر يؤكد الجابري أن محاولة فهم التراث لا تكون إلا من خلال الوعي بالوضع العربي الراهن وتصحيح مسار   
 العقل من خلال تكاثف الدراسات الابستمولوجية والتحليلة لأهم الإشكاليات الموجودة في الساحة العربية 

 .كل البعد عن التاريخ والايديولوجياتوالتعامل معها بطريقة منهجية بعيدة  
كما ركز على فكرة القطعية الابستمولوجية على اعتبار أنها أحد عناصر تشكيل التراث وإذا حاولنا فهمها وشرحها نجد        

 .أنها عبارة عن التخلي الكامل والقطعي عن التعامل مع التراث بطريقة ذاتية قصد تنوير العقل العربي وتجديده
لا يفوتنا الذكر أن القراءة الصحيحة للتراث تكون عن طريق منهج تحليلي نقدي يقوم على تفكيك بنية التراث ومن ثم      

إزالة سلطة العقل العربي حيث يصبح هذا الأخير قابل للنقد يمارس السلطة التي كانت تمارس عليه وهذا بدوره ما يحقق نهضة 
 .ية حضارة عربية جديدةفكرية وعلمية للعالم العربي ويبشر ببدا

لا يسعنا الإنكار أن الجابري حاول الفصل بين التراث العربي والتراث العربي الإسلامي هذه الفكرة مقبولة في صورتها        
لأن محاولة الفصل أخذت جهد ووقت العديد من المفكرين القدامى لم تأتي بالجديد ، الاصطلاحية وغير مقبولة إبستمولوجيا

ع بدورها إيجاد حل ناجح وقطعي لإشكالية التراث والحداثة في الفكر العربي المعاصر بل زادت من حدة أزمة ولم تستط



 

237 

 

                                                                                                                                                                              

فالجدير بالذكر هنا أن ننظر للهدف الثاني وهو التجديد والتطور الحضاري لأن محاولة الفصل بين التراث العربي ، النهضة
بل الحل الحقيقي هنا هو محاولة الوصول إلى مساعي ، قيقي لهذه الأزمةوالتراث العربي الإسلامي لن تكون الحل الأنسب والح

 .وأهداف دراسة التراث العربي إبستمولوجيا بشكل عام وفهم بنيته واستطاعة التعامل معه بطريقة نقدية جديدة

 

  :قائمة المراجع

 
 .مركز دراسات الوحدة العربية :لبنان ,بيروت.  01ط   .إشكاليات الفكر العربي المعاصر .(1990) .م ,الجابري

 .مركز دراسات الوحدة العربية :لبنان ,بيروت.  01ط  ".دراسات ومناقشات"التراث والحداثة  .(1991) .م ,الجابري

 .عربيالمركز الثقافي ال :لبنان ,بيروت.  03ط   ."قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي"نحن والتراث  .(1993) .م ,الجابري

 .مركز دراسات الوحدة العربية :لبنان ,بيروت . 01ط  .الخطاب العربي المعاصر دراسة تحليلية نقدية .(1994) .م ,الجابري

مركز دراسات الوحدة  :لبنان ,بيروت .إبستومولوجيا العلوم الإنسانية في الفكر العربي والغربي المعاصر .(2001) .ا ,زيتوني
 .العربية

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

238 

 

                                                                                                                                                                              

 :الملتقى الدولي الأول حول
 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية

 2126جوان  28جامعة زيان عاشور الجلفة 
 

 التحديث وإشكالية الحداثة في المجتمع الجزائري
 دراسة سوسيوــــــــ ثقافية

Modernization and the problem of 

modernity in Algerian society 

-  socio-cultural study - 

 طالب دكتوراه: الرتبة العلمية     عيسى سالم: الباحث الأول
 جامعة غرداية: مؤسسة الانتماء

 ghardaia.dz-aissa.salem@univ: البريد الالكتروني
 أستاذ محاضر أ: الرتبة العلمية      دليلة مهيري:الباحث الثاني

 جامعة غرداية: مؤسسة الانتماء
 mehiri.dalila@univ-ghardaia.dz: البريد الالكتروني

 
 :الملخص
تهدف هذه الدراسة إلى التعرف على مشكلة الحداثة وتحويل المجتمع الجزائري من مجتمع متأخر إلى مجتمع عصري أكثر       
جديدة والحداثة وأثرها في تكوين هوية جديدة،ولقد خلصت  ما تنتجه من قيمفي محاولة منا للتعرف على الحداثة و تطوراً 

 :الدراسة إلى النتائج التالية
 إن الحداثة التي كان يراد منها تغيير وتطوير المجتمع لم تنجح في الجزائر وقوبلت بالرفض ولم تنتج قيم جديدة،-
 إنتاجه، ادلم تسهم الحداثة في تكوين هوية جديدة للرجل الجديد المر -
 .الإنتاج الاجتماعي إن عملية التحديث التي مست الإنتاج الاقتصادي لم تستطيع إعادة-

  .القيم،الهوية،المصنعالحداثة،: الكلمات الدالة

Abstract: 

This study aims to identify the problem of modernity and transform the Algerian society 

from a late society to a more advanced modern society in an attempt to identify modernity 

and the new values it produces, and modernity and its impact on the formation of a new 

identity. 

- Modernity, which was intended to change and develop society, did not succeed in 

Algeria and was rejected and did not produce new values. 

- Modernity did not contribute to the formation of a new identity for the new man to be 

produced. 

-The process of modernization that affected economic production was unable to reproduce 

social production. 

Keywords: modernity, factory, identity, values. 

mailto:aissa.salem@univ-ghardaia.dz


 

239 

 

                                                                                                                                                                              

 :مقدمة

إن الحديث عن إشكالية الحداثة في المجتمع الجزائري كان ولازال محور اهتمام مجموعة من الباحثين والمفكرين الجزائريين      

 متبول وجمال غريد محمد إلى الذين كونوا فرقة بحث في هذا الجانب بالإضافة علي الكنز وسعيد شيخي و احمد هنيمثل 

وانعكاساتها السوسيوـــ ثقافية  الذين حاولوا دراسة هذه الظاهرة ميدانياً بغية التعرف على أبعادها وجيلاي اليابس وبشير محمد

لتعرف على مشكلة الحداثة وتحويل المجتمع الجزائري من مجتمع متأخر إلى مجتمع عصري أكثر تطوراً على المجتمع الجزائري، ل

طريق الوعي الذي يتكون في المؤسسة  الجزائرية وما نتج عنه من أزمة في القيم والهوية المتمثلة في الازدواجية أو الثنائية عن 

أي بين ما يحمله العامل من قيم ومعتقدات ،  بين ما هو حديث وما هو واقع معاشالموجود الثقافية عن طريق التناقض 

على اعتبار أن العامل هو الوسيط بين المصنع وأسرته وحيه ثم إلى قريته ومن تم إلى وتمثلات وما يجب أن يبثه في مجتمعه 

لقد حاولت الدولة الجزائرية تحديت المجتمع من خلال إنتاج رجل جديد بالاعتماد على العمل الذي هو نشاط . مجتمعه

الحداثة على أساس نقل التكنولوجيا والذي كان مصدره المصنع على اعتبار أن المصنع يمكن إن يسهم في  ،حيوي ورئيسي

والعقلنة والأساليب الحديثة للعمل وهذا ما اعتمدته الدولة الجزائرية من خلال مركب مصنع الحجار للحديد والصلب بمدينة 

الإنتاج  هل التحديث الذي مس الإنتاج الاقتصادي استطاع إعادة:الإشكالية التاليةومن هنا يمكن طرح  .عنابة كنموذجاً 

 :طرح التساؤلات الفرعية التاليةومن هذا الإشكال يمكن ؟ جتماعيالا

 ؟هل الحداثة أنتجت قيم جديدة-

 ؟هل ساهمة الحداثة في تكوين هوية جديدة-

وما أنتجته من قيم جديدة وأثرها في تكوين هوية لتعرف على مشكلة الحداثة هو محاولة منا لهذه الدراسة وكان هدف 

و فشل المشروع للمؤسسة الوطنية للحديد والصلب الذي كان مخطط له من قبل المسيرين والمتمثل جديدة ، من خلال نجاح أ

ولقد اعتمدنا في هذه الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي قصد وصف الظاهرة وتحليلها سوسيولوجياً . في تحديث المجتمع

 :من خلال خطة العمل التي ارتأيناها لدراستنا والمتمثلة فيمايلي

 التصنيع والحداثة،: العنوان الرئيسي الأول

 الحداثة والقيم،:العنوان الرئيسي الثاني



 

240 

 

                                                                                                                                                                              

 ،الحداثة والهوية :العنوان الرئيسي الثالث

 التصنيع والحداثة:أولاً 

 :مفهوم الحداثة-1

ناعي، في حين يعبر الحداثة من منطلق التطورات الاقتصادية نجدها ترتبط بشكل مباشر مع مفهوم المجتمع الص إلىرنا ظن إذا

مفهوم المجتمعات الزراعية عن المجتمعات ما قبل الحداثة وإذا كان يصعب الاتفاق حول مفهوم موحد للحداثة فمما لاشك 

أخرى مثل الحرية والسلطة  كما يمكن للمفهوم إن يوحي إلى معاني،تعبر عن الرشادة والعقلانية والعلم والتطور الحداثة  إنفيه  

يعيش  والإنتاجيةهذا من النضرة الاجتماعية والسلوكية ،فمن النضرة الاقتصادية  الأخرى الأجياللعات وآمال والعدالة وتط

الناتج عن تغير الأذواق والحاجات والرغبات للأفراد والمجتمعات مما يحفز على الإبداع  المجتمع الصناعي التغيير المستمر والمتتابع

 (111-117، الصفحات 2115البلاوي، ).والخروج عن المألوف

الحداثة بأنها نضرة قبل كل شيء إلى الجدة والجديد والشعور بها من الجانب الديناميكي المتحرك،ومن  محمد المصباحييعرف 

 (356، صفحة 2113الصباحي، ).هنا تظهر علاقتها الوطيدة بالزمن فهي شعور الإنسان بالحضور والعاصرة

 دراسة سعيد شيخي حول التصنيع والحداثة في الجزائر-2

من خلال دراستهما للعلاقات الاجتماعية داخل المؤسسة والمتمثلة في  علي الكنز وجمال غريديجمع كل من المفكرين 

يقوم به وبين ما يطمح له من خلال تصوراته وتطلعاته  المصنع ، بان هناك تباين في الأهداف وتعارض بين ما يراد للعامل أن

ويرجع كل من . الذاتية لقيامه بعمله داخل المصنع، وهذا الاختلاف ناتج عن وجود عقلنات جديدة تسير من خارج المصنع

 :هذا التنازع والاختلاف إلى سببين أساسيين وهما وعلي الكنز سعيد شيخي

ج للفوارق الاقتصادية والاجتماعية والثقافية في الأصل، وما انتجته خطابات إدارة الشركة ان المجتمع الجزائر مجتمعاً منت-6

 من تباين وفوارق عن التقسيم الاجتماعي والثقافي للعمل،sns) )الوطنية للحديد والصلب 

هذه  سعيد شيخينشوء تناقضات بنيوية ناتجة عن وجود عقلانات متباينة للجهة الخارجية، وظهور فئة المؤهلون حسب -2

 شياً  بأنهم الدين يملكون ويفقدون كل شيء،وهم الذين يقرون ولا ينفذون" الفئة فاقدة للسلطة والتأثير، حيث وصفها

 .(51، صفحة 2111بشير، )"



 

241 

 

                                                                                                                                                                              

لعمال، حيث أن هذه الفئة تحاول أن وعلى هذا الأساس يمكن القول أن فئة المؤهلون هي الفئة الوسيطة بين الإطارات وفئة ا

والمرتبطة بالمحيط وتحقيق دورها الرسمي المتمثل في  snsتبرهن على الصعوبات التي تعاني منها الشركة الوطنية للحديد والصلب 

فئة الخارجية وتعتبر نظرة العمال لهذه ال. المحافظة على سيرورة التنظيم وتحسينه قصد تحقيق الأهداف المتعلقة بالفئة الخارجية

هو غير وظيفي وغير منسجم مع التنظيم يصبح في  مخالفة لنظرة المؤهلين من منطلق مغاير متمثلة في الهيمنة الاجتماعية أي ما

نضر العمال وظيفي وعقلاني بالسبة للتنظيم الاجتماعي ،وهذا ما شكل تناقض بين العمال والمسيرين داخل المصنع على 

حث عن مصالحها الذاتية وتحقيق اهدافها الخاصة ،وان العمال يشعرون بعدم الرضا وان العمل فئة العمال  تب أن أساس

داخل المصنع لايفي و يحقق لهم مطالبهم وحاجاتهم الاجتماعية ،ومن هذا المنطلق يرفض المؤهلون ذالك الضغط في التنظيم 

بواجبها المنوط بها في المصنع والمتمثل في  م تقو لهم بفرض سلطتهم على العمال على اساس ان الاطارات لا حالذي لا يسم

 .تحقيق السعادة عن طريق العمل فهم بذالك يعتبرون مقصرين في أداء واجبهم في المصنع

من هنا نشاء تناقض بين فاعلين من خلال المعنى الذي يعطيه المؤهلون في علاقتهم مع الاطارات والعمال ،هذا ما نتج     

ذم الإطارات او إهانتهم على  نلان المؤهلون لا يستطيعو  ثقافية سوسيوــــــوبين هوية  ين عقلانيتينعنه تباين وتناقض ب

عرضة لعدم التقدير والاحترام وهذا ما يقره العمال كذالك ،ومن هنا أصبحت فئة المؤهلين غير  احسب اعتقادهم هم ليسو 

زيادة الأداء وتفعيل الأدوار، وهذا راجع لإيمانهم بان الجهد المقدم قادرين على إقناع العمال بزيادة وتحسين الانتاج عن طريق 

من هنا تظهر ان الصفة الاساسية لهذه الطبقة العاملة الجديدة هي عدم . والمبذول في العمل هو لفائدة غيرهم الاطارات 

عرقلة العمل نتيجة لظروف  الاقتناع بدورها داخل المؤسسة ورفض الانتماء لهذا الحقل الصناعي، الشيء الذي تسبب في

العمل الغير لائقة مما نتج عنها ظواهر اتسمت بالتعب وإهدار القدرات واللاعقلانية في التنظيم ورفض العمال لكل أشكال 

السلطة والقيادة وعدم تطبيقهم للأوامر والقرارات الصادرة عن الادارة ،ونتيجة لذالك تكون اعتقاد لدى العمال بأن العمل 

صنع ناتج عن خطابات خارج المصنع لأنها الشيء الذي نتج عنه إهمالهم للدور المنوط بهم في المصنع والمتمثل في داخل الم

تحسين الأداء وزيادة الانتاج واستعمال العقلنة ،وهذا ما جعل هذه الاخيرة بان تنظر للعمال وتصرفاتهم بأنها تصرفات قديمة 

تج عن قلة الوعي  وان هذه الفئة لم تكتسب بعد وعياً فهي لا تلقي ببال إلى أو ما قبل الحداثة أو لا صناعية وهذا نا

 .سعيد شيخيحسب  الضمنية ابالأنثروبولوجيالانضباط وهذا ما شكل ما يسمى 



 

242 

 

                                                                                                                                                                              

التي يسلكها العمال والتي تعتبر سلبية هم يسلكونها لأنهم متأخرين ، فهم لم  تيرى المفكر شيخي أن هذه السلوكيا    

بعد السلوك الصناعي الذي يؤهلهم لتقبل اندماجهم في المصنع وما يحتويه من عقلنة وقيم وانضباط ،غير أن التفسير  يكتسبوا

الموضوعي لعدم اندماج العمال في المصنع وتقبلهم للعمل هو ليس لعدم تمتعهم بالوعي المهني، وإنما لرفضهم لظروف العمل 

 اغترابأنفسهم مرتبطين بالمؤسسة من غير مسؤولية وكان العامل أصبح في حالة السائدة في المؤسسة أنذلك ، فهم يعتبرون 

وهذا ناتج عن التناقض الذي حصل له بين ما هو موجود داخل المؤسسة من تنظيم بيروقراطي وعقلنة وانضباط وادارة علمية 

من قيم ومعتقدات وموروث ثقافي، هذا ما ونعني هنا المجتمع ( المصنع)متمثلة في التيلورية وبين ما هو موجود خارج المؤسسة

 .جعلهم ينعتون بأصحاب العقلية الزراعية

 :(54، صفحة 2111بشير، )لقد انطلق خطاب المسيرين من ثلاث نقاط أساسية لتحقيق الحداثة وهي

، فهو بذالك يستعمل كأداة ووسيلة يهدف من خلالها إلى اعتبار العمل بان له قيمة أساسية في حياة الأفراد والمجتمعات-6

 تحقيق النمو الاقتصادي والاجتماعي،

 احتواء المشروع والالتفاف حوله قصد تحقيق غاياته، -2

 .الكل يتضامن داخل المؤسسة-1

مع تمثلات  قوفي هذا الصدد يبقى العمال رافضين لكل أشكال خطاب الإطارات لان ما يراد من المشروع لا يتواف    

العمال للمؤسسة ولعلاقاتهم الاجتماعية داخل المصنع بصفة خاصة والمجتمع بصفة عامة، ومن هذا المنطلق يطرح سعيد 

 :شيخي التساؤل التالي

هل هي فئة الاطارات ام فئة المؤهلين وبالتالّ من هم المسؤولون عن نجاح ،  SNSمن هي الفئة الاكثر تحقيق لمشروع 

 المشروع؟

 .أن فرضية الإجابة عن هذا التساؤل لم يتم تحقيقها وسيبقى المجال خصب للدراسة وللبحث والإثراء سعيد شيخييعتقد     

 الحداثة والقيم: ثانياً 

 :مفهوم القيم-1



 

243 

 

                                                                                                                                                                              

ة في هي عبارة عن أشياء يحرص الفرد على اكتسابها والمحافظة عليها ،وهي من الأسباب التي تحقق له السعادة والبشار          

الك هات النظر والتحيزات ،كما أنها كذكما ينضر للقيم بأنها جامعة لنواحي الحب والكره والتفضيل وعدمه ووج،الحياة 

لي سعيد يس و ع) .بذالك ترسم للفرد صورة العالم من حوله تجمع بين النزاعات الداخلية والحكم الرشيد وغير الرشيد فهي

 (131-131، الصفحات 1991محمد، 

بأنها عملية انتقاء مشروط بالمحيط والظروف المجتمعية  ،القيمة في علم الاجتماع من خلال السوسيولوجين ومفهوم        

المتوفرة أو المتاحة ،فالقيم هي مستوى أو معيار للانتقاء من بين بدائل أو ممتلكات اجتماعية متاحة أمام الشخص 

 (227، صفحة 2111عبد الفتاح و سيد سليمان، ).اعي في الموقف الاجتماعيالاجتم

 :الحداثة والقيم من وجهة نظر علي الكنز-2

لقد حرصت الدولة الجزائرية على إنتاج رجل جديد ذو قيم جديدة من خلال إدخال الحداثة على المؤسسة الاقتصادية ،     

بمصنع الحجار، ( زيادة إنتاج الحديد)حرصها على تغيير النظرة البدائية للعامل وربط زيادة الإنتاج في المؤسسة  من خلال

بإنتاج رجل جديد يكون وسيط بين المؤسسة وعائلته ومجتمعه فهو يحمل تمثلات وقيم تؤثر على الإنتاج ،ومن هذا المنطلق  

نات الكبرى للمسيرين  مما جعل من ممارستهم داخل الوحدات الإنتاجية تتصف كان الاهتمام بالإنتاجية والإنتاج احد الرها

أن  علي الكنز، حيث اعتبر  missionnaire )) بالسهولة والبساطة والعمل الدؤوب ، وهي من مميزات الفكر المهماتي 

 .ج جديدة اندماجه القديمة دون تأسيسه لأشكال اندما  المشكل الذي يواجه المجتمع في فقدانه لأشكال

علي الحالية للمؤسسة الجزائرية في ظل الحداثة متعارضة مع الوضعية المحيطة بالمؤسسة وبطريقة التصنيع ويرى  عيةضن الو إ    

أن هناك اختلاف كبير بين الوضعية والطريقة المراد بها تجسيد الحداثة، فالتطور الغير متجانس للقطاعات الأخرى  الكنز

 التكاملتصرة في وظيفة النظام الكلي قد اخل بوتيرة سريعة بطبيعة العلاقات التي كان يفترض بها المكونة للمحيط والمق

وكل ما كان يفترض أن يكون  الافتراق والتفككحل  التضامنومكان  الكراهيةحلت  التعاونومكان التوتر  أصبحت محل

كن ولذتها الظروف التي كانت سائدة داخل المصنع نتيجة ،فهذه القيم  السلبية والتي يكن يراد التمكين ول سلبيتحول  ايجابي

التعارض بين ما هو كائن وما يجب أن يكون ،إي بين ما يحمله ويعتقده العامل من معتقدات وقيم وعادات وتقاليد متعارض 

 .ومتناقض مع ما هو موجود داخل المؤسسة



 

244 

 

                                                                                                                                                                              

سعيد والتي يقرها كذالك  الضمنية ابالأنثروبولوجياها توحي بتكوين عناصر ما اسم snsإن طبيعة العلاقات لدى إدارة    

،على أساس أن خطابات المسيرين تنبع من فكرة العطاء والتكوين إي الهبة البيداغوجيا ولا تهتم بالنزاعات في العمل  شيخي

والذي  عمل المرأةوبهذا أنكر الوضعية الحالية للمؤسسة من خلال تمثلات المسيرين ،كما تعد مشكلة . وغيرها من الظواهر

ورفضه من قبل العمال والموظفين وهنا نقف على مسألة جوهرية في المجتمع الذي يراد تحويله من  sns قبلتم تشجيعه من 

،مما استدعى من المسيرين  المعتقدات الدينية والعادات والتقاليدمجتمع محافظ ينبذ عمل المرأة داخل المصنع وذالك حسب 

وجب التفكير في الظروف  علي الكنزومن هنا يقول .الإنتاج الاجتماعي ةروف الاقتصادية للإعادإعادة التفكير في الظ

الإنتاج الاقتصادي غير أن المجتمع رفض فكرة التبادل والعطاء ،ومن هذا المنطلق كان التصنيع  ةالاجتماعية والسياسية للإعاد

أن المحيط عائق ثاني لنقطة الانطلاقة وهذا لعدم  علي الكنز عتبرا. في الجزائر محكوم بالسلطة السياسية والدولة عكس الغرب

اندماجه في فضاء العقلنة والرشد ،وهذا لتمثله لمنطق مغاير خاص به والذي لم يؤمن بنجاح المهمة وكذا المشروع الصناعي 

ف به واعتبرت كذالك على حد سواء ،بل اكثر من ذالك اعترف هذا المحيط لنفسه بجوانبه الايجابية على خلاف ما وص

علاقات العمل في المؤسسة بأنها علاقات موجودة في فضاء نزاع بعيد كل البعد عن الأشكال التي يتصورها الإطارات في 

إن علاقات العمل  علي الكنزيقول .خطاباتهم التي كان يرجى منها التأسيس لعلاقات إنتاج جديدة بمعايير تعاقدية حقيقية

قات الإنتاج وهذا من خلال النضرة لهذه الإطارات على أنهم مسيرين أو أصحاب رؤوس أموال، في المؤسسة فضتها علا

الدائم وهذا لقلة التواصل  بالتوتر السيكولوجيجعلت العلاقات المهنية داخل المؤسسة متوترة وأدت إلى ظهور ما يسمى 

هم وعن الآخرين في اعتقادهم غير الصائب في أن بينهم والنضرة السلبية القائمة على التناقض في وعي الإطارات عن أنفس

العمال كان عليهم بالضرورة أن يكونوا حلفائهم الأساسين في العمل أصبحوا اعداء ، هذه العداوة تعتبر عداوة داخلية 

 .التحديثللجماعة الاجتماعية التي افترض فيها القيام بعملية 

حصول على الدكتوراه ،والتي كانت غايتها القيام بحوصلة اجتماعية وثقافية في أطروحته الأكاديمية لل علي الكنزلقد قدم     

على منطقة عنابة في محاولة البحث عن الانعكاسات  السوسيوـــــ ثقافيةللتجربة الصناعية في الجزائر في ظل الانعكاسات 

فحسب بل كان  ؤسسة اقتصاديةمخلص إلى أن المركب لم يكن .الاجتماعية والثقافية لمركب الحجار على المنطقة ككل



 

245 

 

                                                                                                                                                                              

منها الفئة التكنوقراطية التي  للسلطةبالأساس رهانًا جوهريًا للصراعات السياسية للتنافس الكبير بين الجماعات المكونة 

 .فرضت عقلنتها الاقتصادية أنداك

لمرتكز على جانب مادي وبالعقلية الصناعية للجانب الاقتصادي ابالحداثة أن خطاب المسيرين ارتبط  علي الكنزيرى    

التقني محض وجانب إنتاجي، ولا يمكن أن يتحرك هذا النسيج إلا من خلال نظام ثقافي سياسي الذي يعطيه معانيه ويرسم 

مبنية على عملية تغير العقليات، أي بمعنى آخر محاولة الوصول إلى غرس ثقافة جديدة  الحداثةواعتبر ان مسألة . له أهدافه

بار إن العامل بمثابة الوسيط بين المؤسسة التي اكتسب منها ثقافة وقيم جديدة وبين محيطه المتواجد فيه من للمؤسسة على اعت

 .أسرته وحيه وقريته وضرورة نشر ونقل هذه الثقافة الجديدة

صنع ، وقام بهذه الدراسة ميدانياً بمالتصنيع بالمجتمعتدور حول علاقة  علي الكنزولقد خلص الباحث إلى أن دراسة  

الحجار الذي يعد من المركبات الصناعية الضخمة في الجزائر حيث حلل أشكال التصورات والممارسات العلمية ومرجعيتها 

،على أساس أن تاريخ المجتمع الجزائري والتصنيع قد انطلاقا من تكوين طبقة عمالية ذات طابع تنظيمي ولكن ما هو موجود 

 .وفي إطار شخصية جماعية قوية قيم جد متجانسةلا تعرف الاستقرار إلاُ في ظل هو طبقة ترفض الانتماء إلى المصنع و 

 والهوية ةالحداث: ثالثاً 

 :مفهوم الهوية-1

بأنها نمط تصنيف تستعمله المجموعات لتنظيم مبادلاتها ،ومن هذا الأساس  Frederick Barthيعرفها فريديريك بات    

في مجموع سماتها الثقافة بل رصد تلك المجموعة لثبات تمايزهم والمحافظة فان ما يحدد هوية هذه المجموعة ليس فقط 

 (153، صفحة 2117دنيس، ).عليه

يعرفها بأنها مجموعة من القيم والقواعد والمعايير والانتماءات التي يتم  "الهوية والعمل"في كتابه  سانسوليووحسب تعريف     

ا التعرف على أعضاء جماعة العمل وهي بذالك تفسر كيف يؤدي الفاعل مهامه ودوره في من خلاله

 (sainsaulieu, 1988, p. 14).العمل

 :بان الهوية المهنية هي محصلة لثلاث عوامل رئيسية وهي سانسوليووحسب هذا التعريف يرى 

 الثقافة السابقة للعمل،-



 

246 

 

                                                                                                                                                                              

 وضعية المهنية للعامل داخل المؤسسة،ال-

 .علاقات السلطة-

 :حول الحداثة والهوية من وجهة نظر سعيد شيخي -2

إن ظهور مجموعة التغيرات على سلوك وتصرف العمال في المصنع ،كالكبح والتغيب عن العمل ينبع من خلفية تعبر عن     

لوضعية العمل داخل المصنع حيث يعتبر الباحث هذه الوضعية وبالتالي هنالك رفض . وجود ظروف غير لائقة لأداء العمل

الذي ادى إلى عدم وجود  ءناتجة لقيم ثقافية جديدة وكأنها تمرد ثقافي انتجته الظروف الاجتماعية التي يعيشها العمال ،الشي

 حد ذاته ولهذا لعدم في المؤسسة ،ويفسر الباحث هذا الانعدام للهوية من خلال قبول العمل في المصنع في هوية عمالية

 .وجود انتماء لهذه الوحدة الإنتاجية ولا يعتبرون العمل كبنية أساسية يتم خلالها بناء المؤسسة والمجتمع

لقد ترسخ لدى العمال بان هناك تباين وقطيعة بين قيمة العمل وما يوفره من الجانب الاقتصادي للعمال وبين تلبية   

عايير العمل ومعايير الاستهلاك فإذا كان العمل لا يسهم في الحد من الصعوبات التي حاجياتهم الاجتماعية، أي بين م

الهوية تواجههم في حياتهم اليومية مثل أزمة السكن والصحة فهذا التباين كان عائق في تكوين هوية في العمل أو ما نسميها 

 .المهنية

رى عن طريق جهده وعمله، فبهذا الاعتقاد شعر بأنه غير فالعامل يرى بأنه أداة ووسيلة مستغلة في تحقيق أهداف أخ   

 .موجود وليس له علاقة وارتباط بالعمل

هو شعور وإحساس العمال بسد قنوات الاتصال والتعبير وذالك لعدم قدرتهم  هوية في العملومما يفسر ويؤكد عدم وجود    

نعدمة أو غائبة تماماً لعدم الاهتمام بالعلاقات الإنسانية داخل التعبير وإبداء آرائهم، وكأن حرية التعبير وإبداء الرأي تبدو م

فهو قبل أن . المؤسسة ،من خلال أن العامل إنسان له حاجات اجتماعية يسعى إلى تحقيقها ويجب أن تشبع أثناء العمل

اسيس ومشاعر يكون عنصر أساسي في الإنتاج ومورد رئيسي في العملية الإنتاجية، فهو قبل ذالك إنسان وبشر له أح

وذالك عن طريق .،ويحب أن يعامل بالتقدير والاحترام وان يشعر بالأمن الوظيفي وبالأهمية وبالدور الذي يلعبه في المؤسسة 

وهذا ما لم يتوفر من ،المصنعإشراكه في اتخاذ القرارات وإعطائهم الفرصة في الابتكار والتجديد وإبراز عضويته ومكانته داخل 

 .بالتهميش الاجتماعيسيرة مما ولد للعمال الإحساس بالحقرة وعدم الاحترام والتقدير وشعورهم طرف الإطارات الم



 

247 

 

                                                                                                                                                                              

إن فقدان وانعدام الهوية للعمال داخل المؤسسة جعلهم يبحثون عن تكوين هوية في أماكن تنشئة أخرى، تمثلت في المجتمع     

التي اكتسبها في المؤسسة أصبح يبحث عن  الحداثة والهويةإليها  والتي كان من المفروض أن ينقل المجتمع الموازيأو  لمشابها

هذه الفضاءات لتأسيس هويته وتتمثل هذه الفضاءات في الروابط المحلية كالقرية ،الاسرة والروابط الدينة كالزوايا والكتاتيب 

اعة ذاتية ولتكون أداة دفاع في والجهوية كالقبيلة والعشيرة من اجل خلق انتماء واستعمال هذه الروابط كوسيلة حصن ومن

مواجهة التناقضات بين ما يطمح له العمال من الحداثة وما يمكن ان تحققه لهم، وهذا يعتبر مستحيل في نظرهم لأنه ببساطة 

 .ما هو مطلوب متعارض مع ما هو معروض

جميعها تؤثر على التنمية كيف ما   أن الثقافة وجميع قطاعات المجتمع الأخرى والتي تكون محيط شامل سعيد شيخييعتبر     

ومن .كانت اقتصادية او اجتماعية او معرفية ،وعلى هذا الأساس يرى بأنه يجب مراعاتها ومسايرتها للتنمية وعدم عرقلتها 

أن الثقافة تؤثر في الاقتصاد وهي ليست متأثرة به فقط وهذا هو الخطاء الذي وقع فيه  سعيد شيخيهذا المنطلق يرى 

يتبنى  فكرتعتبر الثقافة باعتبارهم بان الثقافة هي تابعة للنشاط الاقتصادي حسب نظرتهم واعتقادهم الراسخ بان  المسيرون

 (59، صفحة 2111بشير، ).نظم النشاط الاقتصاديأفكار ولا ي

حصر دور الثقافة نظام اجتماعي وثقافي جديد، ومن هنا  برورة ن الاقتصاد له القدرة في خلق وا فهي تابعة له على أساس   

 .في الاستجابة لمتطلبات نموذج التنمية فقط

وبناء على ما تمد ذكره يمكن القول أن المؤسسة الاقتصادية التي اعتمد عليها في عملية التحديث عن طريق مصنع الحجار    

القيم والمعتقدات وما يملكه العامل من موروث ثقافي مع ما هو  للحديد والصلب لم تنجح في هذه المهمة ،وهذا لعدم توافق

موجود في المؤسسة المتمثلة في المصنع من رشد وعقلنه وتنظيم وتكنولوجيا ،وهذا راجع لنقص الوعي وعدم تأهيل العمال 

لم يراعى في عملية  وإدراكهم للدور المنوط بهم وهو نقل الحداثة من المؤسسة إلى المجتمع هذا من جهة ،ومن جهة أخرى

التحديث إلى العوامل الثقافية والاجتماعية والتاريخية للمجتمع الجزائري وهذا ما جعلها تتعارض مع الموروث الثقافي لهذا 

 . المجتمع

 

 



 

248 

 

                                                                                                                                                                              

 :خاتمة

ض الذي توصل الباحثان إلى أن الحداثة التي أريد بها تحديث المجتمع من خلال بناء قيم جديدة ،لم تنجح نتيجة الرف     

قبلت به من قبل المجتمع لعدم تجانسها مع قيمه التاريخية وعاداته وتقاليده القديمة مما جعله يحاربها عن طريق تكوين قيم وهوية 

في مجتمع آخر ونقصد به المجتمع الصغير او الموازي، والمتمثل في القبيلة والعشيرة والزاوية بغية خلق انتماء واكتساب مناعة 

للمجتمع التي تتماشى  نجح في تكوين قيم جديدةتعلى موروثه الثقافي التاريخي، وهذا ما يثبت بان الحداثة لم  ذاتية للحفاظ

 .        للرجل الجديد المراد إنتاجه خلق هوية جديدةومتطلبات عملية التحديث، كما انها لم تسهم في 

لحداثة للمجتمع راجع للدور الذي اسند له في أن في نقل ا مهمة مصنع الحجار فشلأن سبب  إلىان خلص الباحث كما   

يتم فيه تكوين المجتمع وفق التقنيات الجديدة والسلوكيات الغير معروفة في المجتمع والتي اعتبرت  مصنع بيداغوجييكون 

ع وتحديثه على دخيلة عليه، وضرورة تجند الكل لهذه المهمة ولكن من غير المعقول والمنطقي أن توكل للمصنع مهمة تغير المجتم

جميع الأصعدة وفي كافة المستويات وهذا يفوق المنطق العقلاني لسير أي مؤسسة صناعية ،ومن هذا المنطلق يرى الباحث إن 

عملية التحديث اعتمدت على القطاع الاقتصادي دون القطاعات الأخرى كنواة أساسية للتغير والتنمية وبرورة نظام 

القطاعات الأخرى في الاستجابة لمتطلبات التنمية فقط يعتبر سبب رئيسياً لفشل  اجتماعي وثقافي جديد ،وحصر دور

 . ع إعادة الإنتاج الاجتماعييستطلم ي التحديث الذي مس الإنتاج الاقتصادي فإن المشروع، وبالتالي 

 

 

 

 

 

 

 



 

249 

 

                                                                                                                                                                              

 بالعربية قائمة المراجع 

.دار بترا للنشر والتوزيع: دمشق. ة العربيةالحداثة والحداث(. 2111. )حازم البلاوي -                    

مركز زايد (. 2الإصدار الطبعة )الفكر المعاصر في التنظيم والادارة (. 6889. )عامر سعيد يس، و عبد الوهاب علي محمد -

 .سيرقين لاستثمارات والتطوير الاداري

المنظمة العالمية : بيروت( داني، المترجمونمنير السعي. )مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية(. 2111. )كوش دنيس -

 .للترجمة

 .منتدى المعارف: بيروت(. الإصدار الطبعة الاولى)جدلية العقل والمدينة في الفلسفة العربية (. 2161. )محمد الصباحي -

 .لنشر والتوزيعدار النشر لانتاج وا. علماء اجتماع التنظيمات والعمل في الجزائر الرعيل الاول(. 2169. )محمد بشير -

 .زهراء الشرق: القاهرة. علم النفس الاجتماعي(. 2111. )نبيل عبد الفتاح، و عبد الرحمان سيد سليمان -

 لفرنسيةلمراجع باا

-Sainsaulieu, R. (1988). Identité au travail. paris: presse de la fondation 

nationale des sciences politique. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

250 

 

                                                                                                                                                                              
 

 :لتقى الدولي الأول حول الم

 بنيةالمجتمع والعقل العربي بين الموروث والحداثة
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 الخصوصية التاريخية و الثقافية وعلاقتها بالعقلانية  في الفكر العربي
 ـود ــــــدة حمـــــسعيــــ/د1

 زيان عاشور الجلفة  جامعة
hamoud.saida.16@gmail.com 

 رةـــــــــم نصيـــــــــسال/د

 جامعة العربي بن مهيدي ام البواقي2

Salemnassira2020@gmail.com 
 

 
 : ملخص

في خضم هذه التطورات الفكرية والتكنولوجية كان الفكر العربي يعاني من اشكالية تبني الحداثة بسبب الموروث التقليدي  
ربية ، لذلك كان التبني لنموذج الحداثة ، وفق هذا المنطق ،كان تبني خاطيء والخصوصية التاريخية والثقافية للمجتمعات الع

،بسبب تأثره بالنماذج الغربية ،لذلك نحاول في هذه المداخلة طرح اشكالية الخصائص المكونة للعقل العربي ،بالتركيز على 
 .الخصوصية التاريخية والثقافية ضمن منظومة العقلانية في الفكر العربي 

 

 .لخصوصية التاريخية والثقافيةالتراث ،الحداثة ،العقلانية ،ا: مات الدالةالكل
Abstract: 
In tecknology and intellectual development ,the thinking rabic was suffering about adopting 

modernity due to cultural heritage,and historical and social privacy, because they was influenced 

by  the western  model of modernity ,in this article we try discussing about what is the constituent 

characteristic of the arab mind and rationality  

 

Keywords: Modernity-rationality-heritage-historical and cultural privacy 

 

 

 

 
 hamoud.saida.16@gmail.com/ جامعة زيان عاشور الجلفة/حمـود  سعيــــدة/د)*(

 

 



 

251 

 

                                                                                                                                                                              

 : قدمةالم
قامت الحداثة الغربية كفعل حضاري امتد على ما يزيد عن خمسة قرون، بدءا بحركة النهضة وحركة الإصلاح الديني، ثم حركة 

الثورة المعلوماتية، في هذه الفترات  عانى  الإنسان  توثرا وقلقا   الأنوار والثورة الفرنسية، تليها الثورة الصناعية، فالثورة التقنية، ثم
كبيرين وإحساسا بالضياع نتيجة  هيمنة الفردانية والفكر الحداثي  كأحد مخلفات  الثورة الصناعية التي قامت على  روح 

طور العلمي الذي أثر على القيم التزمت التجريبي وهيمنة النزعة الآلية، أدى هذا إلى شعور ورغبة الإنسان في مواجهة الت
لم كغيره من مجتمعات العالم ممن لاحت عليهم تأثيرات تقليد الحداثة ،إلا أنه المجتمع العربي  و ،  الإنسانية الروحية والأخلاقية

خلال نقد  ، فالحداثة التي يعيشها المجتمع العربي هي حداثة مستعارة لم يتم التعاطي معها منالحقيقية  يدخل مرحلة الحداثة
الحداثي كان  الفكر  مع لتاريخية للمجتمع العربي ،فالتعامل والتفاعللكي تتناسب مع الخبرة ا واسقاط  عميق وإعادة تحوير

وثقافي  تاريخيسياق  فكرية  تعتمد عليها ،ذات لك مرجعية تم كأن المجتمعات العربية  لا الغربية ذاتها  ، و  بنسخته 
وهو ما نحاول مناقشته في هذه الورقة البحثية بالتعرض لماهية الخصوصية الاجتماعية والثقافية  ، ع العربيللمجتم واجتماعي 

 .والتاريخية التي تتميز بها المجتمعات العربية  وعلاقتها بتكوين العقلانية والحداثة 
 

 ماهية الخصوصية التاريخية والثقافية  :أولا
 :صوصية التاريخية الخ- 1

حاصل "صوصية التاريخية ،توجب علينا التعرض لمفهوم التاريخ ، والذي عرفه أحد المؤرخين الالمان قبل الحديث على الخ
  (2161الجابري، التراث والحداثة دراسات ومناقشات، )" الممكنات التي تحققت 

إلى أخرى هو انتقال من مرحلة منطقية إلى أخرى في سياق  فالعملية التاريخية هي عملية منطقية والانتقال من عملية تاريخية "
ان العملية التاريخية تتألف من أعمال الانسان وان ارادة  اي (2161الجابري، التراث والحداثة دراسات ومناقشات، )" الزمن 

الاحداث التاريخية لا تحدث صدفة بل تخضع تالي فالبالانسان ليست سوى تفكيره الذي يبدو بصورة عملية فيها يعمل 
 .لحتمية منطقية  من هنا فما هو واقعي فهو عقلي  

 
 

فرانز بوا ، عالم الأنثروبولوجيا الأمريكي من أصل يهودي ألماني الذي رفض   من طرفهذا  بداية  ادرج هذا المصطلح
دافع عن أن كل مجتمع هو تمثيل جماعي لماضيه التاريخي  .العديد من الأفكار التي جاءت من أطروحات تطورية حول الثقافة

لا يمكن تكرارها أو مقارنتها بتلك التي كانت  وأن كل جماعة بشرية وثقافة كانت نتاج عمليات تاريخية فريدة من نوعها،
  ستحدث في مجموعات أخرى



 

252 

 

                                                                                                                                                                              

والتجارة وتجارب الأحداث التاريخية نفسها  البيئات المتشابهة جادلت خصوصية بواس التاريخية بأن جوانب مثل الانتشار و
وفقًا لبواس ،  .يمكن أن تخلق سمات ثقافية مماثلة ، لكن هذا لا يعني أن نفس النتيجة يجب أن تحدث من حيث التعقيد

ذه الميزة الظروف البيئية والعوامل النفسية والصلات التاريخية ، وه :هناك ثلاث سمات يمكن استخدامها لشرح التقاليد الثقافية
 .الأخيرة هي الأهم والأهم الذي يعطي اسمها لهذه المدرسة الفكرية

إنه ضد . النسبية الثقافيةمن الأفكار الأخرى التي تدافع عنها الخصوصية التاريخية ، كونها واحدة من الأفكار الرئيسية ، هي 
تدل على المركزية العرقية ، حتى " الحضارة"و " البربرية"فكرة وجود أشكال أعلى أو أدنى من الثقافة ، وأن مصطلحات مثل 

لا يسع الناس إلا التفكير في أن ثقافتنا هي الأكثر طبيعية وتطوراً . بالنسبة لعلماء الأنثروبولوجيا الذين ادعوا أنهم موضوعيين
كلما كانت مختلفة عن مجموعتنا وتفوقاً ، في حين ينُظر إلى أشكال التعبير الثقافي الأخرى على أنها ناقصة وبدائية وأقل شأناً  

 .البشرية المرجعية

أنه لا توجد أشكال أعلى أو أدنى من الثقافة " يقول فيه صراحة إذ   عقل الإنسان البدائي"بواس يظهر رؤية نسبية في عمله 
يؤكد بواس أنه لا ينبغي أن . (2162كوبر، )"  ، لأن كل ثقافة لها قيمة في حد ذاتها ولا يمكن إجراء مقارنة دنيا بينها

نقارن الثقافات المختلفة من وجهة نظر إثنوغرافية ، لأنه بهذه الطريقة يتم تأهيل الثقافات الأخرى بناءً على ثقافتنا الخاصة ، 
 .وكان يعتقد أن هذه هي المنهجية التي يستخدمها العديد من أنصار التطور الاجتماعي

التمركز العرقي للعديد من أنصار التطور الاجتماعي ، شدد بواس وأتباعه على أهمية القيام بعمل ميداني  لمواجهة نظريات
بفضل هذه الرؤية ، بدأ ظهور العديد من . عندما تريد التعرف على الثقافات غير الغربية ، ومعرفة هذه الشعوب مباشرة

رين ، والتي أنتجها أتباع هذه المدرسة والتي جاءت لإثبات ذلك تجاهل التقارير والدراسات الإثنوغرافية في بداية القرن العش
 ."بدائية"أنصار التطور الاجتماعي العديد من تعقيدات الشعوب التي وصفوها بأنفسهم بأنها 

من  لوحظ أن هناك شعوباً . من أهم الإنجازات التي حققها بوا ومدرسته إثبات أن العرق واللغة والثقافة هي جوانب مستقلة
نفس العرق قدمت ثقافات ولغات متشابهة ، ولكن كان هناك أيضًا أشخاص لا يتحدثون نفس اللغة أو لديهم نفس 

أدى هذا إلى إضعاف الفكرة الاجتماعية الداروينية القائلة بأن التطور . السمات الثقافية ، ويتشاركون فقط في الجوانب العرقية
 .جنب ويشكلان عملية بسيطةالبيولوجي والثقافي يسيران جنبًا إلى 

 انتقادات للخصوصية التاريخية-2

من بينها  .كان لخصوصية بواس التاريخية تأثير مهم على علماء الأنثروبولوجيا الآخرين في القرن العشرين والمفكرين العظام
علم اللغة الإثني بناءً على عمل يمكننا أن نجد إدوارد سابير وديل هايمز وويليام لابوف ، الذين أسسوا علم اللغة الاجتماعي و 
كما مارس تأثيراً على مراجع  .بواس الميداني ووجهات نظره حول العلاقة بين اللغة والمنطقة ، موضحًا وجهات نظرهم الخاصة

لكن رغم كل هذا ، لم يسلم من بعض . عظيمة أخرى في الأنثروبولوجيا ، مثل روث بنديكت ومارجريت ميد ورالف لينتون



 

253 

 

                                                                                                                                                                              

لقد شعر علماء الانثربولوجيا أن بواس قد ضلل الانثربولوجيا الامريكية بوجهة نظره التي تتصف بالشك نحو "، داتالانتقا
 (2162كوبر، )" نظرية التطور واصراره على تميز الشخصيات الثقافية 

عالم الأنثروبولوجيا الأمريكي الذي كان له تأثير كبير على من بين أكثر الخصوصية التاريخية انتقادًا لدينا مارفن هاريس ، 
اعتبر هاريس أن هذه الطريقة الحالية ، وخاصة الطريقة التي استخدمها بواس نفسه ، ركزت كثيراً على وجهة  .المادية الثقافية

 تجريبية أو موضوعية هذا هو هيكلها اللاواعي الذي لن يتمكن السكان نفسه من وصفه بمصطلحات نظر المواطن الأصلي
(Emic) ولم يعط الأهمية اللازمة لوجهة النظر العلمية وتجنب المقارنات في بحثه (Etic). "  كل الاجناس تطورت

كاستجابة للضغوط المحلية من خلال عملية الانتقاء الطبيعي لكن اجناسا أكثر تعقيدا وأكثر كفاءة برزت في المدى البعيد 
ية محلية تطورية محددة لتصبح سردا واسعا للتطور العام كان واحدا من خزاص التقدم ذاته ويمكن اصطناع دراسات تكيف

  (2162كوبر، ) "والنطور الثقافي كان ببساطة امتدادا للتطور البيولوجي فهو استمرار للعملية التطورية بوسائل جديدة  

هي عملية تطورية شأنها شأن الحياة البيولوجية ، وهو ما طرحه في كتابه صوصية التاريخية وهذا يعني ، بالنسبة لهاريس ، أن الخ
شروق النطرية الانثربولوجية بحيث طرح فيه فكرة الجدل القئم بين التطوريين وبين المثاليين ، وهذا عكس بواس الذي ينفي 

 .التطور  والفكر الدارويني 

 :قل العربي الخصوصية التاريخية المكونة للع -3
م، وسمتّه شركة 6111أسسته بريطانيا في عام كان الذي   أول جهاز استعماري،  :الاستعمار و تكريسه للتخلف3-1

م فأنشأت بشركة الهند الشرقية الفرنسية، وهنا قام الصراع بين 6111الهند الشرقية البريطانية، وكذلك فعلت فرنسا عام 
ومن الحملات . م، وخروج فرنسا من الهند والصين6111ز بريطانيا العظمى عام الدولتين الاستعماريتين، وانتهى بفو 

م، التي حاول فيها السيطرة على بلاد 6189الاستعمارية على العالم العربي، الحملة الفرنسية لنابليون بونابرت على مصر عام 
 م6916الشام، ولكنه ما لبث أن عاد إلى فرنسا بعد أن قتل كثير من جنوده هناك عام 

الذي  6991 6991فقد تعرّضت إفريقيا لأبشع صور الاستعمار الأوروبي بعد انعقاد مؤتمر برلين بين الدول الأوروبية في 
خصص لتقسيم إفريقيا بين تلك الدول، حيث تم تقسيم القارة وتمزيق شعوبها من أجل تأمين حصة استعمارية لكل الدول 

 .الأوروبية الحاضر في ذلك المؤتمر

فقد هجم الاستعمار البريطاني والفرنسي . المنطقة العربية، لم يكن حال شعوبها أفضل من حال الشعوب الإفريقية وفي
وراحت  6996ومن ثم وضعت تونس تحت حمايتها عام ، 6911والإيطالي والإسباني عليها، فاستعمرت فرنسا الجزائر عام ،

وأما . بغزو المغرب واحتلت منطقة الريف والصحراء الغربية 6911عام وكانت إسبانيا قد قامت . تتطلع إلى استعمار المغرب
فرنسا، فقد وجدت معارضة من ألمانيا التي كانت تريد السيطرة على المغرب للاستفادة من ثرواته المنجمية ما أدى إلى حدوث 

كانون / الخضراء في إسبانيا في ينايرفتم تدويل المغرب اقتصاديًا بمقتضى شروط مؤتمر الجزيرة  6811أزمة دولية كبيرة عام ،
لكن فرنسا ما لبثت أن حلّت الأزمة مع ألمانيا من خلال إعطاء هذه . وتم الحدّ من الامتيازات الفرنسية 6811الثاني 

 .6862وهكذا أصبح المغرب من نصيب الاستعمارين الإسباني والفرنسي عام . الأخيرة أراضي في وسط إفريقيا



 

254 

 

                                                                                                                                                                              

، كانت بريطانيا قد سطت على سواحل الجزيرة العربية من عدن حتى الكويت في النصف الثاني من القرن وفي المشرق العربي 
اندلعت الحرب العالمية الأولى  6861وفي عام . التاسع عشر، وكان العثمانيون في الداخل، كما كانوا في العراق وبلاد الشام

بريطانيا وفرنسا على تقسيم الممتلكات العثمانية في العراق والشام  واشتركت فيها الدولة العثمانية، وأثناء الحرب اتفقت
انهزمت الدولة العثمانية، ومن ثم انهارت، فوُضِعَ الاتفاق البريطاني الفرنسي موضع التطبيق، وقد  6869وفي عام . بينهما

وحّدتها تحت سيطرتها، كما أخذت و ( البصرة، وبغداد، والموصل)استطاعت بريطانيا أن تستولي على ولايات العراق الثلاث 
 .سوريا وأقامت دولة لبنان الكبيرشرقي الأردن وأعطت فلسطين هدية لليهود، وأخذت فرنسا 

وعندما انهارت الإمبراطوريتان البريطانية والفرنسية في أعقاب الحرب العالمية الثانية، ظلت المنطقة العربية على حالها من حيث 
 .العربية في تحقيق الوحدة بين العرب ولم تنجح كل الجهود. عمارالتقسيم الذي أنشأه الاست

، وقد حاول بعض علماء الاقتصاد والاجتماع الغربيين تفسير التخلف، فنسبوه الي معطيات قديمة وديانات محلية وقيم وتقاليد
حظ محاولة إلصاق أزلية التخلف وفي كل هذة الأسباب التي يذكرها هؤلاء العلماء نلا. وفي بعض الأحيان نتيجة لعوامل عرقية

 .بالمجتمعات المتخلفة، أي أن المجتمعات المتخلفة ستبقى متخلفة وفقا لطبيعتها ومصيرها المحتوم
وفي الصدارة ، إلا أن التطور التاريخي والتراكم المعرفي قد أثبت خطأ هذه التحليلات، حيث التخلف ظاهرة أكثر عمقا وأهمية

كمسبب للتخلف، فالملاحظ أن الغالبية من الدول المتخلفة كانت في وضع الاستعمار والتبعية،   يأتي التدخل الاستعماري
تحولت البلدان المتخلفة الى خادمة ف لات الاقتصادية المتكافئة، وانتشار الاقتصاد الحديث لم يقم عبر العالم على أساس المباد
 .البلدان أن تنتجة أو ما لا ترغب أن تنتجهأصبح عليها أن توفر للدول المستعمرة ما لا تستطيع تلك 

التاريخية تؤثر بعضها في بعض سواء كان هذا التأثير  حداثفلأ ،هو تاريخه  وين سمات  أي المجتمع إذن من خصائص تك
رنا كما كما ذك،  سلباً أو إيجاباً، فالتاريخ أحداث متواصلة مترابطة، وقد يصل التواصل والارتباط بين هذه الأحداث إلى قرون 

مثل ما ، لدور الاستعمار حين يكون في نمطه الاستيطاني وليس استغلالي التدميري  ايضا  سلبي هناك الايجابي هو تاثير
حدث في الجزائر كان الاستعمار بنوعيه الاستيطاني والاستغلالي ، نذرج في الاطار الايجابي النهضة العربية  والتي بدأت تتضح 

مصر بقيادة نابليون بونابرت  حيث جلب معه العديد من المختصين والعسكريين والطابعة  وبعد  مع الحملة الفرنسية على
والذي أحس بالفارق ( 6911 - 6911)مصر في الفترة ( 6918 - 6118)خروجهم من مصر حكم محمد علي باشا 

دة من علوم ومعارف الفرنسيين، وهذا ما بين المجتمع العربي والمجتمع الأوروبي فقام بإرسال بعثة إلى فرنسا من أجل الاستفا
يعتبر الكثير أن الحملة . يوضح لنا دور الدولة آنذاك في العملية النهضوية باعتبار محمد علي باشا رجل دولة في الدرجة الأولى

كتابه   ، و(ضةفي عصر النهالفكر العربي )الفرنسية على مصر بداية عصر النهضة العربية وأبرز هؤلاء إلبرت حوراني في كتابه 
 وث النهضة حول بداية هذه النهضة والذي أورد فيه عدة عوامل اعتبرها هي أسباب حد( الاتجاهات الفكرية عند العرب)

، إلا أن الكثير من ونابرت على مصرالعربية الإسلامية بحملة نابليون ب" النهضة"لقد اعتاد المؤرخون عموماً التاريخ لبداية 
هذه بدأت في الإمبراطورية العثمانية، وفي تركيا بالذات منذ عهد السلطان أحمد الثالث " النهضة"د أن الوقائع التاريخية تؤك

فمن "يصفها كمال عبد اللطيف   بحيث( 6111 - 6111)وخليفته السلطان محمود الأول ( 6111 - 6111)
ر تاريخي شاملة، ممثلة في ركود بنياته الاقتصادية المعروف تاريخياً أن العالم العربي كان يعيش في القرن التاسع عشر ظرفية تأخ

ومن المعروف أيضاً أن العالم العربي دخل في نفس الفترة . والاجتماعية، وجمود بنياته الفكرية على قوالب تقليدية وسيطية



 

255 

 

                                                                                                                                                                              

غايرة، بنية تتسم بدينامية الزمنية المذكورة في علاقة اصطدام مع أوروبا الإمبريالية، وهو ما يعني حصول صدام مع بنية تاريخية م
وقد ولد هذا التقابل صراعاً . تاريخية مختلفة عن الحركية البطيئة التي كانت تشكل الملمح البارز في المجتمعات العربية الإسلامية

يخي بين من بين أهم نتائج الاصطدام التار و ، والوجدانتاريخياً شمل مختلف أصعدة الوجود التاريخي العربي في المجتمع والفكر 
لم يكن مفهوم )الإمبريالية الغربية وبلاد العروبة والإسلام، حصول وعي بالفارق الحضاري بين الذات، ودار الإسلام الممزقة 

 . (6882عبداللطيف، ) .، وبين الأخر، أوروبا القوية والمتقدمة والمستعمرة(العالم العربي قد تبلور بعد

العربي كان للاستعمار في العالم العربي عامة، وفي بعض دول الخليج خاصة دور إيجابي في انفتاح المجتمع ال يستدل به  برز مثأ
وكانت المملكة العربية السعودية هي . بية، وخاصة ما يتعلق بتموضع المرأةوفي تبني هذه المجتمعات لبعض القيم الغر . على العالم

وبقيت السعودية حتى . ، الذي لم يُستعمر من قبل الغرب، ولم يطأ أرضه بسطار عسكري محتلالبلد الوحيد في العالم العربي
ومن هنا، كان توحُّد وتفرُّد المجتمع . الآن، نتيجة لذلك، أكثر المجتمعات العربية ابتعاداً عن قيم الغرب الاجتماعية والثقافية

 (2126النابلسي، ) .السعودي
 :  الدين الاسلامي 1-1

حاجة الانسان إلى الدين هي حاجة فطرية ،شأنها شأن باقي الحاجات الضرورية للحياة ،قد يكزن هذا الدين سماوي من الله 
،قد يكون من صنع الانسان ، الذي يبقى دائما في البحث عن ضالته في فهم الكون وخالقة مهما كانت معقولية أو 

 تي يتوصل إليها   لامنطقية الاجابات ال

كما أنّ الدين جاء لتنظيم جميع جوانب الحياة، كعلاقة الإنسان بربه، وعلاقته مع الآخرين، حتى إنّ الدين لم يغُفل علاقة 
الإنسان بنفسه، ووضع من القوانين ما يكفل للإنسان الحياة الآمنة المستقرةّ، فقد نظمّ قواعد البيع والشراء، وقواعد الحياة 

  (2118عليوة، )." الأسرية

يعتبر مسيحيو العالم تي المسيحية في المرتبة الثانية بالنسبة للوطن العربي فالدين الاسلامي يمثل الغالبية العظمى من سكانه وتأ
 الذين تجمعهم وإياهم بيئة العربي جزءاً لا يتجزأ من تركيبة الوطن العربي، وهم قريبون في عاداتهم وتقاليدهم من المسلمين

مشابهة ونسيج مجتمعي واحد، والحديث عن نسبة دقيقة لعدد المسيحين العرب سيكون أمرا شائكاً، ولكن يمكن تقديرهم 
مليون نسمة، بغالبية عظمى تستقرّ في منطقة الشرق الأوسط، موزّعين على دول عدّة حيث يتمركزون بشكل   22بحوالي 

 .تليهما سورية، والعراق، وفلسطين، والأردن، وجنوب السودان، والكويت، والبحرين على الترتيبكبير في لبنان ومصر، 
 .(2168شلش، )

بما ان الغالبية العظمى للعالم العربي هو الاسلام ،نجد تأثيره على شعوب العالم العربي بارزة ، من خلال الشعائر والعقيدة التي 
ن بها فلقد اتسم الدين الاسلامي بالشموليه كونه تخطى الحدود الجغرافية للعالم العربي من خلال الفتوحات الاسلامية يتمسكز 

ان الطابع العالمي لتراثنا العربي الاسلامي فضلا على طابعه "، ومن خلال احتكاك شعوبه بالعالم الغربي خاصة منهم العلماء 
الشمولية ،فهو يتناول جميع مناحي الحياة الجماعية والفردية والاجتماعية والفكرية انع  العالمي الانساني تراث يتصف بطابع

  (2161الجابري، التراث والحداثة دراسات ومناقشات، ) "تراث حضاري باوسع معاني كلمة الحضارة 



 

256 

 

                                                                                                                                                                              

غيروا مجرى  611تقول الوثيقة التي جاء ذكرها في كتاب  لذلك فقد استقى الغرب دعائم نهضته من الحضارة الاسلامية ، 
من جورج الثاني ملك انجلترا وفرنسا والسويد والنرويج إلى الخليفة المسلم ملك المسلمين في مملكة الأندلس صاحب " : التاريخ

الصافي معاهد العلم والصناعات وبعد التعظيم والتوقير فقد سمعنا عن الرقي العظيم الذي تتمتع بفيضه : العظمة والمقام الجليل
في بلادكم العامرة فأردنا لأبنائنا اقتباس نماذج هذه الفضائل لتكون بداية حسنة في اقتفاء أثركم لنشر انواع العلم في بلادنا 

  (2168الترباني، ). " التي يسودها الجهل من أربعة أركان

بحيث حاول الغرب ومن خلال الاستعمار  ل الدول العربية من طرف الاستعمار الاوروبي وبعد عصر الامبريالية واحتلا

الأوروبي المباشر على الشعوب العربية، فرض ثقافته واستعراض تفوقه العلمي والمادي والحضاري على المنطقة، ما شكل 

عشر والعشرين بمبادئ وقيم الحضارة الغربية  فكرية وثقافية لدى الشعوب العربية التي استنجدت في القرنين التاسع" صدمة"

وتمثلت تداعيات الصدمة في ثلاثة تيارات فكرية عربية؛ أولها دعا إلى التغريب لمواكبة التقدم الغربي، وثانيها "،منها قيم الحداثة 

بعد سقوط الخلافة العثماني نادى بالأصالة الإسلامية والعودة إلى ماضي السلف، وثالثها تيار قومي ركّز على الوحدة العربية، 

   (6888الوائلي، ) "

 :فوجد العرب انفسهم  أمام معضلتين أساسيتين أشار إليهما مصطفى ملكيان 
دي، أنْ يتخلى عن الدّين بشكلٍ مطلق، ويتخلّى عن كلّ المزايا الإيجابية الكامنة فيه، على الأقلّ على المستوى الفر  :الأولى

 .وبالتّالي يعيش الفراغ الرّوحي
أنْ يقبل بفهمٍ جديد للدّين، أو لنقل بشكل أدق بتأويل جديد للدّين يسمح للإنسان أنْ يجترح مساحات للعقلنة،  :الثاّنية .

ن المفارق أو التدينّ المعنوي، ذلك التديّ " المعنوية"وهذا هو ما يسمّيه مصطفى ملكيان بـ . وكلّ قيم التسامح والخير والعدل
 " والمختلف عن القراءات المحافظة أو التقليدية للدّين، والتي لم تنتج إلا صورة مشوّهة عن الدّين والإنسان على حدٍّ سواء

 (2161مالكيان، )
 الخصوصية القافية :ثانيا
 : تعريف الخصوصية الثقافية -6

 التعبير أشكال وكل اللغة في تتمثل عام بوجه الثقافية والخصوصية. متفردة ثقافية ةخصوصي متميزة حضارة ذات أمة لكل
 والمسلكيات القيمية والمنظومات الدينية والطقوس الروحية والمعتقدات السيكولوجية والمتمثلات الجمالية والمعايير الفني

 بعينها أمة تميز التي العناصر كل وزبدة صيلةح باختصار فهي. ومأكل وملبس مسكن من الخاصة العيش وأنماط الاجتماعية
 .الأمة لتلك والحضارية الثقافية الهوية قوام هما وذاتية غيرية تشكل مغايرة وملامح متميزة سمة وتعطيها الأمم من غيرها عن
 (2166كتاب، )
علنة الاجتماعية التوافقات وأنماط، والدين، افيةالثق والمكونات، التقاليد ذلك ومن، كثيرة أشياء تعني فهي 

ُ
ضمرة أو الم

ُ
 ,الم

 السياسي الحكم أنماط، ذكره سبق عما يتولد أو، أيضاً  تعني قد كما. والرفض الاستحسان ومعايير للسلوك الناظمة والقيم
 أو خصوصيات إزاء تضاديو  دفاعي منطلق من" الثقافية الخصوصية" ووعي إدراك يتم ما وعادة. له الاجتماعي والخضوع



 

257 

 

                                                                                                                                                                              

 :بالمعالم التالية عالم الخصوصية الثقافية والاجتماعية ونختص بم
 

 :مجتمع قبلي تقليدي  2-1

لا تؤمن المجتمعات القبلية بسنن التطور وقوانين ونواميس التغيير الفردي والمجتمعي والحياتي، بل تعتقد اعتقاداً راسخاً بمجموعة 

تلك القوانين  من خلال لفكر والعمل حيث يحكمماعية العامة تعتبرها الميزان والقانون الناظم لمن المسلمات الفكرية والاجت

لذلك، نرى أن لدى إلى الآن،  حاصل اً ساكنا دون تغيير، كما هو ثابت -في جوهره  -العربي تمع يبقى المجف .والمعايير 

(.. الماضي، رحابة الصحراء، تقاليد وسنة الأجداد)بعاد تصوره الخاص المختلف للأ -في مقابل السنن والمتغيرات-البدوي 

  (6881، .صابر) التي هي ديمومة زمانية)ومن هنا جاء تمسكه بالعادات والتقاليد والأنساب 

 :المجتمع القبلي ثلاث سلطات رئيسة هيف  

 لصالح وعقله فكره واعتقال ،(المثقف الفرد وبخاصة) لفردا وقسر تطويع على تعمل التي(: الحاكمة) الرسمية السلطة - أ

 بلقمة محاربته أو وقلمه، ضميره شراء كمحاولة ،(ومادياً  معنوياً ) والترهيبية الترغيبية الوسائل بمختلف القبلية مقولاتها

 والفكري الأمني البوليسي القمع" سياسة اتباع خلال من والاستبعاد بالنفي أو والسجن والاتهام بالعزل أو الخبز

 ."الأيديولوجي

 دعاته له أصبح. لوحده قائماً  ديناً  الزمن مرور مع أضحت التي: الاجتماعية والتقاليد العادات سلطة -ب - ب

 .وصوب حدب كل في ومناصروه

المشتركة التي  المتحالفة مع مراكز السلطة السياسية والأمنية من أجل الوصول إلى المصالح الذاتية: السلطة الدينية المزيفة ج ـ

لا يمكن أن تتسع دوائرها إلّا من خلال الإبقاء على حالة التخلف الفكري والنفسي، وتكريس واقع التبعية الذي يرزح تحته 

 (ن.س.إمام، الطاغية، د) .أبناء المجتمع كلهم

 :اللغة العربية  3-1
عن  المنتوج الفكري العربي والوعاء الذي يحمله ام منظومة لغوية ما هي الشيء  نتحدث عن اللغة  بوصفها المادة المعبرة

الذي يعني فقط مفراداتها بل نحوها وتراكيبها   التي تؤثر في طريقة رؤية أهلها للعالم وفي كيفية مفصلتهم له وبالتالي في 
   (Schaff, 1967)طريقة تفكيرهم 

عملية تدوين اللغة العربية في عصر التدوين بعد ان بدأ اللحن في يتفشى فيا وسط مجتمع اصبح  غير العرب بكثرة انطلقت 
وبلفعل لقد تحولت رواية اللغة إلى صناعة واحتراف مع بداية القرن الثاني للهجرة ،حيث ظهر " خاصة بعهد الاستعمار، 

من ابرزهم ابو عمرو بن العلاء و حماد الراوية و الخليل بن احمد و كان من  رجال جندو طاقاتهم المادية والفكرية لهذا الغرض



 

258 

 

                                                                                                                                                                              

مقدمة الشروط التي وضعوها في من تؤخذ منه اللغة ان يكزن خشن الجلد أي اعرابيا صميما لم يعرف حياة المدينة ولم تفسده 
فاظ بدوية في مبناها ومعناها ،الفاظ لا تشم الحضارةزهي الظاهرة التي تفشت كثيرا حتى اصبحت مقبولة مادام الامر يتعلق بال

    (6811عيد، ) "فيها رائحة الحضارة  
 :التراث  1-1

التراث هو الموروث المعرفي الذي تبلور عبر الزمن نتيجة للتراكم المعرفي نجد هذا اللفظ أي التراث قد ذكر في القران مرة واحدة 
ولقد فسرها الزمخشري ب اكلا لما الجمع بين  21-68سورة الفجر الاية " اكلا لما وتحبون المال حبا جما  تاكلون التراث"

 .الحلال والحرام أي يجمعون في أكلهم بين نصيبهم في الميراث و نصيب غيرهم 
ث في خطابنا المعاصر ،ففي وهو المعنى الذي يعطي لكلمة ترا" ولقد استخدم قديما التراث بمعنى الموروث الثقافي و الفكري 

الواقع بقد اكتسى لفظ التراث معنى مختلف ومناقض لمعنى في الاصطلاح القديم ذلك انه بينما يفيد لفظ الميراث التركة التي 
توزع على الورثة ،اصبح لفظ التراث يشير اليوم الى ماهو مشترك بين العرب ،أي التركة الفكرية والروحية التي تجمع بينهم 

ل منهم جميعا خلفا لسلف ،وهكذا فإذا كان الإرث أو الميراث هو عنوان اختفاء الاب وحلول الإبن محله فإن التراث قد لتجع
أصبح بالنسبة للوعي العربي المعاصر ،عنوانا على حضور الاب في الابن حضور السلف في الخلف حضور الماضي في الحاضر 

   (2161اث والحداثة دراسات ومناقشات، الجابري، التر )
وهناك طالع عام يميز لفظ التراث من حيث المعالجة الفكرية لهذا المفهوم حسب محمد عابد الجابري  اطلق عليه مصطح الفهم 

ة أو التي الفهم الذي يأخذ  أقوال الاقدمين كما هي ،سواء تلك التي يعبرون فيها عن آراهم الخاص"الذاتي للتراث  ويقصد به 
 (6892الجابري، نحن والتراث قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، )" يروون من خلالها أقوال من سبقوهم 

هو انتاج فترة زمنية تقع في الماضي وتفصلها عن " الذي يحتاج إلى فهم وتحليل منهجي   وهذا الموروث أو التراث العربي  
الجابري، التراث )" فة زمنية ما تشكلت خلالها هوة حضارية فصلتنا ولا تزال تفصلنا عن الحضارة المعاصرة الحاضر مسا

نتيجة لتراكمات تكونت عبر العصور كان له ارتباط  وثيق  فهذا التراث جاء  (2161والحداثة دراسات ومناقشات، 
  .ة والاجتماعية التي عرفها العالم العربي عبر الزمن الأحقاببالأوضاع السياسية والاقتصادي

للازدهار  طفرة باهرة ففي فترة زمنية شغل التراث العربي اهتمام الغرب من أجل نقل علومهم و تحقيق نهضتهم ،فنهمو  في 
من المشرق والأندلس بحيث من القرن الثامن إلى القرن الحادي عشر ميلادي في كل  العرب والمسلمين والتي كانت في أوجها

  .ازدهرت الآداب والفلسفة والعلوم والرياضيات والطب والمعمار والفنون والموسيقى والرقص وكل مظاهر المدنية والتحضر
ولقد شكل الرصيد المعرفي والحضاري الناجم عن تلك الطفرة الأرضية التي انطلقت منها النهضة الأوربية خلال القرن الخامس 

رجمة كل ألوان التراث العربي إلى اللغة اللاتينية من طرف الطلبة والدارسين الذين كانوا يترددون على الجامعات عشر عبر ت
يعتقد الغرب أن قوة العرب تكمن في عقيدة الدين الإسلامي، تلك هي " ،.الأندلسية وخاصة جامعتي قرطبة وطليطلة

نكبّ على دراسة أسرار تفوق العرب حضاريا ومادياً في غضون قرن من التي توصل إليها الغرب، بعد أن ا" الشافية"الإجابة 
  (6888الوائلي، ) ( ظهور الإسلام، بعد أن كانوا شعوباً ضعيفة متفرقة، لا تجمعهم وحدة ولا قوة

 
 :بنية العقلانية في الفكر العربي بين الخصوصيات التراثية و الحداثة :ثالثا
 الخوض في جدلية الفكر العربي وعقلانيته بين التراث والحداثة ،توجب علينا التعرض لمفهوم الحداثة والعقلانية   قبل



 

259 

 

                                                                                                                                                                              

 زمنية حقبة على للدلالة تاريخية سياقات في واستخدمه للحداثة واضحا مفهوما وضع فيلسوف أول هيغل كان : الحداثة-1
 حد" العصر هذا ان باعتبار وبصيرة، وعيا اظهروا الذين اولئك بفعل وير،التن عصر مع بدأت الحداثة بان ذكر حيث معينة،
 من انطلاقا الحاضر، الزمن قيمومة انه على يفهم وحاضرا عالمنا هو الذي العالم هذا في ،"التاريخ من نهائية مرحلة" و" فاصل
 .مستمرا تجددا تشكل التي" الجديدة الازمنة" أفق
. فيبر ماكس الى وصل حتى بذاته امتد مدلول وهو والعقلانية، الحداثة بين القائمة الداخلية للعلاقة مدلولا هيغل وضع كما
 عن يعبر زمني مفهوم بهذا وهو" الحديثة الازمنة" على للدلالة تاريخية وسياقات اطر ضمن الحداثة مفهوم هيغل استخدم وقد

ان زمننا هو "يقول هيغل   .الآتي الجديد على والمنفتح ستقبل،بالم المرهون المعاش والزمن وبدأ، سبق الذي بالمستقبل القناعة
وان العالم الجديد ينفتح على المستقبل ويولد حقبة تاريخية جديدة تستمر في كل . زمن ولادة وزمن انتقال الى حقبة جديدة

للحدود بين الزمن القائم وان الوعي التاريخي بالحداثة يتضمن تحديدا ". لحظة من لحظات الحاضر الذي يولد شيئا جديدا
والزمن الجديد، وتصبح الحقبة المعاصرة بداية للزمن الجديد الذي يبدأ مع عصر التنوير، ومع الثورة الفرنسية، باعتباره حدا 

كما شكلت القطيعة انفصاما وتوقفا وازاحة له من جهة، وثورة معرفية  . فاصلا يكون قطيعة بين الازمنة الحديثة والماضي
وبهذا فالحداثة ليست قطيعة مع . ولا مفاجئا وحادا في نظام المفاهيم والاشياء والعلاقات الاجتماعية من جهة اخرىكونت تح

 (6882الطائري، )" .الماضي فحسب بل هي الغاء له وتوليد حركة طليعية متقدمة
ذات دلالات ما زالت تحتفظ بجدتها واهميتها حتى اليوم كالحرية  وبطلوع القرن الثامن عشر صاحب الحداثة مفاهيم جديدة 

 .والعقلانية والنقد والتقدم الاجتماعي وغيرها
 

 العقلانية -2
أنظمة قائمة على المثالية أو الحسيّة، كما أنها ( تضاد)في مقابل ( العقل)نظام قائم على الاستدلال "العقلانية كمفهوم و 

الدوافع اللاعقلانية كمصدر لكل فعل إنساني، و بالتالي حاولنا أيضا استجلاء مفهومها كرؤية تضاد للعفوية القائمة على 
الجابري، التراث والحداثة دراسات ومناقشات، ) "و واقع الكون( التناسق)للعالم مبنية على الاتفاق الكلي بين ما هو عقلي 

2161) 
 

 فكر العربي  واقع العقلانية في ال-3
أننا نمتلك تاريخاً عربياً مشتركاً، والواقع أننا عرب مقسمون بين خمسة تواريخ على الأقل، ” يفترض جل المثقفين العرب  

تاريخ سني، يعتبر معاوية : تاريخ طبيعي، لا يعترف بهذه البداية، والثالث: تاريخ ديني يبدأ من آدم وحواء، والثاني: الأول
تاريخ حديث، يقسمنا حالياً إلى اثنتين وعشرين : تاريخ شيعي، يعتبر معاوية، مجرد رجل، والخامس” الرابعخليفة شرعياً، و 

  (6891النيهوم، )”  دولة، كل دولة لها تاريخ منفصل عن الأخرى 

عقولية التفكير، نجد الفكر العربي تميز بثلاث هذا من الناحية الطبيعية المشتركة للتاريخ العربي ،في حين   الرجوع إلى م
 : مستويات من العقلانية



 

260 

 

                                                                                                                                                                              

 رؤى من سائدا كان الذي القديم الموروث في ، تمثلت زمنيا سابقة و متخلفة عقلانية لا تواجد: الأول المستوى 
 .باللامعقول معظمه في متصف واقع و سحرية

 و الحديثة، الحضارة آليات اتجاه انفعالية أي الآخر عن مكتسبة كونها( فوقية) عقلانية حضور :الثاني المستوى 
 .الأخيرين القرنين في النهضوي الفكر مثله ما ذلك

 أن و التي المختلفة الطروحات و المعاصرة المناهج استيعاب خلال من تأسيسية عقلانية هناك : الثالث المستوى 
 الأخير المستوى هذا فمن النهوض هذا تحقيق في لالتعام و الرؤية في تختلف فإنها" النهوض" منطلق على اتفقت
 من ذاك أو الجانب لهذا المنطقية الأسس ضعف على للبرهنة محاولاتهم و جهدهم العرب المثقفين من الكثير كرَس
 " الإسلامي العربي الفكر من ذاك أو الميدان هذا في الأسس هذه قوة أو الإسلاميةالتقليدية، العربية الثقافة

 (2162موسى، )
 

الآن أستاذ زائر في جامعة جورج واشنطن كما يشغل حالياً منصب رئيس مركز ففي   حوار مع الاستاذ لؤي صافي   و هو 
التوازن التنموي في ولاية فيرجينيا ورئيس جمعية علماء الاجتماع المسلمين، وكان ورئيس تحرير المجلة الأمريكية للعلوم 

فهل نعرف الإسلام على أنه نصوص تاريخية مرتبطة بعصر معين، ظهرت وبرزت وبدأت تؤثر  ( "  AGES) جتماعية الا
في الفكر والفعل أم ننظر إلى الإسلام باعتباره تفسيراً لتلك النصوص، فالإسلام والحداثة ليسا طرفين متناقضين متقابلين إلا 

ة بمعناها الغربي، فهناك إذا مساحات واسعة للتناقض كما أن هناك مساحات واسعة إذا فهمنا الإسلام بمعناه التاريخي والحداث
للتوافق بين الإسلام كمجموعة من القيم والمفاهيم والتصورات وبين الحداثة، فإذا نظرنا إلى الإسلام على أنه يحوي قيماً ثاوية 

ول من الصحابة إضافة أنه عبارة عن مجموعة من القيم ثابتة فيه على اعتبار أن الإسلام هو النص القرآني وتطبيق الجيل الأ
والتصورات فنحن إذاً قادرون على أن نتحدث عن إسلام خاضع لقوى التغيير فهناك ربط القيمة بالنموذج أو المؤسسة، وهذا 

م من هذا ما يحول الإسلام من صيغة عامة إلى صيغة مؤسسة ضمن ظرف اجتماعي وتاريخي محدد ، فإذا نظرنا إلى الإسلا
المنظور وقلنا أن الإسلام هو عبارة عن تفسير لمجموعة من القيم والمعادلات فيمكننا إذاً الحديث عن حداثة إسلامية قادرة 
على أن تضع الحداثة من خلال القيام بمشروع حضاري ومن خلال قيم العدالة والرحمة والمساواة فهذه القيم كلية بحاجة إلى 

سد في نموذج تاريخي من أجل ممارستها، لذلك فأعتقد أن المشكلة اليوم في التعامل مع الإسلام أن تعطى خصوصية أو تتج
تتعلق بأمرين، فالبعض يتعامل مع الإسلام كمجردات بحيث نفتقد تحويل هذه المجردات إلى المطلقات إلى مؤسسات 

مرحلة سابقة وليس علينا إلا استعارة أشكاله  وعلاقات ، والأمر الثاني النظر إلى الإسلام كنموذج ناجز تم استكماله في
التاريخية مرة أخرى فكلا الفهمين أساءا للإسلام وللمجتمع العربي المعاصر ، فكل مجتمع بحاجة إلى النهوض و يحتاج إلى 

يم ، هذا الالتزام توظيف هذا الزخم الهائل من القوى الدينية في المجتمع فعملية التغيير بحاجة إلى التزام عميق بمجموعة من الق
بالتعريف هو التزام ديني أي التزام عميق يجعل القيمة أمراً مرتبطاً بتعريف الذات ومعنى الحياة ، فنحن غير قادرين على 
توظيف القدرة الروحية للإسلام في تطويرالمجتمع المعاصر فنحن نحتاج إلى مجموعة من القيم لا بد منها من أجل توحيد 



 

261 

 

                                                                                                                                                                              

، ولكننا اليوم بسبب الانفصام بين الديني والدينوي محرومون من دق في التعامل والإخلاص عاون والصالصفوف وتحقيق الت
. هذه الطاقة الروحية الهائلة التي لا بد لها للمضي في أي مشروع نهضوي حضاري جديد 

(http://almultaka.org/site.php?idC=2&idSC=6)    
التحديات لمجتمعنا العربي الذي يجد نفسه مشدودا إلى الماضي؛ هي المعالجة النقدية للتراث  فقد ادرج الجابري في فأولويات 

ممارسة العقلانية في قراءتنا لتراثنا، فهي السبيل لأجل صياغة حداثة خاصة بنا، تمكّننا من الانخراط في : "هذا المجال عبر
س مجرد منفعلين؛ لأن الحداثة لا تطلب من أجل ذاتها، فنحن نطلبها كونها تمثل رسالة سيرورة الحداثة العالمية كفاعلين ولي

الجابري، التراث والحداثة دراسات )حضارية، ونزوعاً من أجل التحديث، تحديث الذهنية، وكذا المعايير العقلية والوجدانية 
 (2161ومناقشات، 

يأبى العقل المعنوي أنْ يكون الغباء فلسفته "فكرة العقل المعنوي و الانسان المعنوي والذي يقصد به   في حين يطرح الشرابي
لهذا أشار هشام شرابي أيضا إلى خطورة التلّقين عند دراسته للمجتمع العربي، . المتجدّدة، فالأفكار تفقد بريقها بكثرة التكرار

المبدأ  –الفكر الأحادي  –  (6891شرابي، ) واب النّهائي،حيث يغيب النّقد والبحث والسّؤال، ويحضر الج
لا يخلق آلهة، ولا يصنع قداسة من جديد بأفقٍ . الإنسان المعنوي هو إنسان منفتح بالضرورة، والطبع، والفطرة.السكوني

 .اصطفائيّ كما يفعل مثقّفو اليوم

 :النقدي للعقل العربي و ذلك بالتركيز على أطروحتين بارزتين في مشروعه مشروعهولتحقيق ذلك يطرح الجابري 

 و تخص رؤيته اتجاه تعامله مع التراث انطلاقا من الغاية التي حددها في نقد العقل العربي و :  الأولى
المتمثلة في تدشين عصر تدوين جديد، و إمكانية كسر البنية الفقهية السائدة، و خلخلت التقليدي من 

 .جل إزاحته بغرض استقلال الذات العربية و المشاركة في إبداع التاريخأ
 و " قراءة معاصرة"و تخص إشكالية المنهج من خلال إبراز الكيفية التي مكنته من قراءة التراث :  الثانية

سب ح –قادته إلى فهمه في بنيته و ضمن علاقته بتاريخه، كما حاولنا التركيز على الطريقة التي اعتمدها 
 (2162موسى، ) .إلى استثمار عناصر التراث الإيجابية، للإجابة على تطلعاتنا الراهنة –اعتقاده 

ولكي يتحقق ذلك لا بد للعقل العربي حتى يكون مستقبلياً أن يقوم بدوره في بناء المشروع العربي الوحدوي الحضاري من أن 
، ومن أجل ذلك، أصبح البحث في تاريخ المجتمع العربي "مؤسسي، ديمقراطي، عقلاني، علمي ،يكون ذا بنية وتوجه وحدوي

 (6898المختار، ) وطبيعته أمراً لا خلاف فيه وشرطاً من شروط الوعي بالتاريخ وبالمستقبل
 

 :اتمة الخ



 

262 

 

                                                                                                                                                                              

مولوجية مع ما تركه لنا القدماء من تراث ثقافي بحجة المعاصـرة والحداثـة إن هذا التراث المعرفي العربي عانى من  القطيعة الإبست
لم تكن ذات  فائدة ، ولن تكون السبيل الأصح في تحصيل ما ينتجـه العقـل البشـري مـن معـارف، كمـا أنـه لـن يفيـد في إنتـاج 

رى، فالاعتماد على التراث ومـا أنتجـه ثقافة تناسب العصر وتقدم تمايزا لهذا المجتمع مقارنة بالمجتمعات الأخرى، ومن جهة أخ
ثقافــة وإبــداع  الآباء مــن معــارف وحــدها لــن يُمكِّــن هــذا المجتمــع أن يعــيش اللحظــة الراهنــة متســاوقا مــع العصــر ومــا ينتجــه مــن

 ".لن تمتد أغصاننا في العصر حتى نعمق جذورنا في التراث غ " وعلى حد تعبير الدلاتي في كتابه عطر السماء وفكر،
 
 
 
 
 :ة المراجع والمصادر ائمق
 

Bibliographie 
(n.d.). http://almultaka.org/site.php?idC=2&idSC=6 . 

http://almultaka.org/site.php?idC=2&idSC=6. (n.d.). 

Schaff, A. (1967). langage et connaissance. anthropos , 292-293. 

 .مركز الدراسات الوحدة العربية: بيروت(. 0لمجلد طا) الثقافة التفسير الانثربولوجي(. 2102. )ادم كوبر

 .مكتبة الرياض الريس للنشر : لندن .صوت الناس محنة الثقافة المزورة (. 0891. )الصادق النيهوم

 . https://www.alwatan.com.sa/article/15291 .خصزصية المجتمع السعودي .(2021) .ش ,النابلسي

 .011، (091) عالم المعرفة الكويتية .الطاغية. إمام عبد الفتاح إمام

 .10، (091) عالم المعرفة الكويتية. الطاغية(. ن.س.د. )إمام عبد الفتاح إمام

 .دار التقوى .مائة من عظماء أمة الإسلام غيروا مجرى التاريخ(. 2108. )جهاد الترباني

 . /https://mawdoo3.com. عدد المسلمين والمسيحيون في العالم (. 2108. )دعاء شلش

 . مجلة الكلمة. إشكاليات المعرفة وملابسات المنهج،: العرب والغرب(. 0888. )عبد الرحمن الوائلي

. ): إشكالية العقلانية في الفكر العربي المعاصر دراسة في اعمال محمد عابد الجوهري(. 2102. )عبد الله موسى

http://journals.openedition.org/insaniyat/9652 و ،DOI : https://doi.org/10.4000المحررون ،) 

 .مؤسسة الرسالة: دمشق .عطر السماء(. 2112. )عبد المعطي الدالاتي

. الدين والحياة تكامل ام استغناء(. 2118. )فاطمة محمود عليوة

https://www.alukah.net/publications_competitions/0/5866/ . 

  .العربية بين متطلبات الحداثة وتحديات العولمةالخصوصية الثقافية  .(2011) .ا .م ,كتاب



 

263 

 

                                                                                                                                                                              
 .دار الطليعة: بيروت .مفاهيم ملتبسة في الفكر العربي المعاصر(. 0882. )كمال عبداللطيف

 .بيروت .مقاربات في الحداثة وما بعد الحداثة(. 0882. )محمد الشيخ ويوسف الطائري

 .مركز دراسات الوحدة العربية: لبنان(. 1المجلد ط ) ومناقشاتالتراث والحداثة دراسات (. 2101. )محمد عابد الجابري

 .مركز الدراسات الوحدة العربية: لبنان .التراث والحداثة دراسات ومناقشات(. 2101. )محمد عابد الجابري

 .المركز الثقافي العربي: المغرب .نحن والتراث قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي(. 0892. )محمد عابد الجابري

 .عالم الكتب: القاهرة  .الرواية والاستشهاد باللغة(. 0811. )محمد عيد

 .دار النضر العربي: بيروت .البدو والبداوة(. 0881. )محي الدين صابر

عبد الجبار الرفاعي وحيدر (. )10المجلد ط) مقاربات في فلسفة الدين. العقلانية والمعنوية(. 2101. )مصطفى بن مالكيان

 .الدار العربية للعلوم ناشرون ومركز دراسات فلسفة الدين: بغداد( وننجف، المترجم

مركز : بيروت(. 11المجلد )إجراء تنموي أم أداة للتبعية ـ : نقل التكنولوجيا في البلاد العربية(. 0898. )مطيع المختار

 .الوحدة العربية

 .الدار المتحدة للنشر(. 11المجلد ط) مقدمات لدراسة المجتمع العربي(. 0891. )هشام شرابي

 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

264 

 

                                                                                                                                                                              
 

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 البنية العاملية والكفاءة السيكومترية: تكاملينموذج العقلية المستقبلية العربية في إطار 

The Arab futuristic mentality in the framework of an integrative model: The 

Factorial structure and Psychometric Efficiency 

 * 1سُليمان عبد الواحد يوسُف/ لدكتورا
 drsoliman2050@gmail.com، (مصر)دكتوراه علم النفس التربوي، كلية التربية، جامعة قناة السويس 1

  2 هدى ملوح الفضلي/ دكتورةال
 hotmail.com-hoda2001@، (الكويت) كلية العلوم الاجتماعية، جامعة الكويت2

 : ملخص
 The Integrated Model of (IMFM) تكامليوذج نمبناء مقياس للعقلية المستقبلية في إطار هدفت الدراسة الحالية إلى 

The Future Mentality  (الاتساق الداخلي –الثبات  –الصدق )كفاءته السيكومترية من حيث التعرف على  لدى المراهقين العرب، و ،
؛ والعينة (111= ن)لعينة المصرية ا: طالبًا وطالبة بالمرحلة الجامعية، موزعة كالتالي( 111)العينة من تكونت عينتين مصرية وكويتية، و لدى 

 .الباحثان/ إعداد لنموذج التكامليطالبًا وطالبة بالمرحلة الجامعية، طبُق عليهم مقياس العقلية المستقبلية وفق ا( 611= ن)الكويتية 
بحساب الاتساق الداخلي من ، و (ألفا لـ كرونباخ)، والعاملي، وبحساب الثبات (التمييزي)صدق المحكمين، والمقارنات الطرفية  وباستخدام

بدرجة مقبولة من الصدق، والثبات،  أشارت النتائج إلى تمتع المقياسخلال معامل الارتباط لـ بيرسون بين درجة البُعد والدرجة الكلية للمقياس، 
 . ية لدى الشباب الجامعي العربيوالاتساق الداخلى؛ مما يجعلنا نثق بالخصائص القياسية لمفرداته لاستخدامه في الكشف عن العقلية المستقبل

 .الكفاءة السيكومترية ،.البنية العاملية، .العقلية المستقبلية: الدالةكلمات ال
Abstract:  

The study aimed to build a measure of the future mentality within the framework of the 

integrative model among Arab adolescents, and to identify its psychometric competence, in two 

Egyptian and Kuwaiti samples.  

The sample consisted of (450) male and female undergraduate students (300) Egyptians, 

and (150) Kuwaitis, to whom the mental scale was applied. According to the researchers' 

integrative model, the study concluded that the current scale has an acceptable degree of validity, 

reliability, and internal consistency. Which makes us trust the standard characteristics of its 

vocabulary to be used in revealing the future mentality of the Arab university youth.  

Keywords: Future Mentality; The Factorial structure; Psychometric Efficiency. 
 drsoliman2050@gmail.com: ، الايميلسُليمان عبد الواحد يوسُف/ لدكتورا: المؤلف المرسل )*(

 
 

mailto:drsoliman2050@gmail.com
mailto:hoda2001-@hotmail.com
mailto:drsoliman2050@gmail.com


 

265 

 

                                                                                                                                                                              

 
  : مقدمة
، يمكنه ملاحظة عالمنا العربي بلدان فيها بما أو دول العالم الثالث، النامية البلدان في النفس ء لعلمىر إن المستق      
 علم بين تستورد السلع الاستهلاكية، مما يجعلنا نصف العلاقة كما يستورد العلم الغرب، فصار من الاستيراد بخاصية إتسامه
 مجتمعات في الوضع مع تمامًا يتفق وصف والتصدير، وهو بأنها علاقة الاستيراد الغرب، في النفس وعلم عالمنا العربي في النفس

. للغرب علميًا لتبَعِيَةا مما يشير إلى وضعية. التي تستورد هي العربية ومجتمعاتنا يصدر الذي هو عالمنا العربي، فدائما الغرب
المحاولة  جاءت هذه ،العربي علم النفس في مجتمع السائد والعجز ،النفس العربي علم لوضعية القاتمة الصورة هذه وبالرغم من

، حيث حيكت وتم بناءها The Human Mind العقل البشريالعربية للتنظير من أجل تكامل المعرفة العلمية بمجال 
منها  ؛Future Mentality العقلية المستقبليةضوء العديد من المحددات والقيود الجوهرية التى يمكن أن ترجع إليها  في

يوسُف والفضلي التكاملي نموذج  –الحالي  نموذجنانظر يلوجية، والانفعالية، أو على الأقل فسيو المحددات المعرفية، والنيورو 
من الزاوية  - The integrated model of the future mentality (IMFM)  للعقلية المستقبلية

 .العقلية المستقبلية العربيةفى تسبيب معة مجت لتلك المحددات، وتعُظم من الوزن النسبي التكاملية
ولما كانت مكانة الأمم تقُدّر بما تمتلكه من ثروات أو أموال؛ فإن الثروات تنفذ والأموال قد تنخفض قيمتها؛ وإذا  

 ولكن السؤال الذي يطرح نفسه. كانت تقُدّر بما في حوزتها من تقنيات حديثة، فالحديث يتقادم ما لم يطُور إلى الأحدث
ومن ثم فالأمم المتطلعة لغد أفضل والمسشرفة للمستقبل تعمل جاهدة على تنمية . من الذي يستثمر ويطُور؟ إنه الإنسان: هو

حركية، وليكون له  -العقل البشري ليفكر، ويتذكر، ويبع في حل المشكلات، وتتكامل وظائفه الانفعالية والمعرفية والنفس
هي الثروات الحقيقية في عصرنا الحالي؛ فهي لا تنفذ ولا تتقادم؛ حيث إن الاستثمار في  توجه إيجابي نحو المستقبل؛ فالعقول

 .يؤدي دائمًا إلى التنمية الشاملة والمستدامة والتقدم والرقي( العقل)رأس المال البشري 
متى تكون  هو المعيار الأساسي لفهم ما يدور حولنا، فنجد الأفراد في حاجة ماسة إلى معرفة Mindويعد العقل 

رغبات وأهداف الناس متوافقة أو حتى تكون متضاربة، كما أن الحكم على نوايا الآخرين يسمح للأفراد ويساعدهم على 
 ,Goldstein, 2010)معرفة أهداف الآخرين وسلوكياتهم وكيفية التصرف معها إما بدعمها أو حتى محاولة معالجتها 

203). 
كبيراً من باحثي علم النفس في إطار عدد من الظواهر النفسية كالذاكرة، والتعلم،   ولقد نال البعد المستقبلي اهتمامًا

في نظرية المستقبل  6818عام  (Kahneman & Tversky)ويعُد ما قدمه كهنيمان وتفيرسكي . وصنع القرار
Prospect Theory ة الأفراد المستقبل لتوجيه من الأعمال الباكرة في هذا المجال، وأشارا في هذه النظرية إلى كيفية محاكا

 .(as cited in Fukukura, Helzer & Ferguson, 2013, 146)قراراتهم في الحاضر 



 

266 

 

                                                                                                                                                                              

 عد مرحلة المراهقة مرحلة هامة ومتميزة عن غيرها من المراحل، ففيها الجوانب الإيجابية المتمثلــة فيتُ ومن ناحية أخرى 
الانفعالية  والاضطرابات ،اث التغيير، كما أنها مرحلة مليئــة بالصراعاتإحد الطاقة والحيوية والنمو السريع والرغبة في

وتتميز . ، مما يجعلها مرحلة حرجة فى حياة الإنسان حيث الانتقــال من مرحلة المراهقة إلى مرحلةوالمشكلات الأكاديمية
مرحلة واحدة، إلا ا أنه -المتخصصينمن غير  -، وقد يتصور البعضالذكور والإناثبدايتها بحــدوث تغيرات بيولوجية عند 

يوسُف، )مراهقة مبكرة، ومراهقة متوسطة، ومراهقة متأخرة " فرعيةأنها فى حقيقة الأمر يمكن تقسيمها إلى ثلاث مراحــل 
2166 ،16 .) 

ا ويشهد التعليم الجامعي في عصرنا الحالي العديد من التحديات نتيجة التطورات العلمية والتقنية المتلاحقة؛ مم
قادر على تحمل المسئولية في ( خريج)يتطلب إعادة النظر في كفاءته وقدرته على تنظيم المعرفة، وتخريج منتج تعليمي 

التفكير المستقبلي، والذاكرة )المستقبل؛ لذا، فإن الإرتقاء بمستوى الشباب الجامعي من حيث عقليته المستقبلية المتمثلة في 
قبلية، والتوجه الإيجابي نحو المستقبل، وتكامل وظائف النصفين الكرويين بالمخ، والتفكير المستقبلية، وحل المشكلات المست

. يعُد ضرورة حتمية في عصر المعلوماتية الحالي؛ لمواكبة التغيرات المختلفة التي تؤثر عليهم في شتى مناحي الحياة(  المنظومي
إذ أنه فى حد ذاته يمثل موضوعًا خصبًا ومن موضوعات الاهتمام  ة؛الأمر الذى دفعنا إلى الاهتمام بموضوع العقلية المستقبلي

الحديثة والمعاصرة نسبيًا على المستويين النظرى والتطبيقى فى الدراسات والبحوث العربية وخصوصًا لدى المراهقين بالمرحلة 
 .الجامعية وهذا ما حدا بالباحثان إلى إجراء الدراسة الحالية

في أمس الحاجة إلى تنمية عقلية  –وء المتغيرات القومية والعالمية المطروحة على الساحة في ض –من المؤكد أننا و 
لتفكير المستقبلي، والذاكرة المستقبلية، وحل المشكلات المستقبلية، والتوجه الإيجابي نحو المستقبل، مستقبلية عربية تتسم با

ولعل هذه هي مسئولية التعليم بالدرجة الأولى وبخاصة التعليم ، وتكامل وظائف النصفين الكرويين بالمخ، والتفكير المنظومي
الجامعي، حيث إن من اعم أهدافه هو تنمية عقول المتعلمين الذين سوف يتولون المسئوليات في غضون فترة زمنية قصيرة بعد 

لدى  العقلية المستقبليةلقياس ومن ثم تمثلت مشكلة الدراسة الحالية بالحاجة إلى وجود أداة قياس دقيقة . التخرج من الجامعة
المراهقين العرب بالمرحلة الجامعية، تتفق ومعايير عملية القياس بإعتبارها مدخلً أساسيًا للانفتاح على العالم وتحقيق التنمية 

أداة  لم تتوفر في الأدب السيكولوجي والتربوي -وفي حدود إطلاع الباحث الحالي  –إضافة إلى ما سبق . الشاملة والمستدامة
عربية مقننة للتعرف على العقلية المستقبلية، رغم اهميتها، والحاجة الماسة إليها في عصرنا الحالي، وهذا ما دفع الباحثان الحاليان 

بحيث تتوفر له بنية عاملية وخصائص  (IMFM)تكاملي نموذج للعمل على بناء مقياس عربي للعقلية المستقبلية في إطار 
 .سيكومترية ذات كفاءة

 :محاولة الإجابة عن الأسئلة التاليةمما سبق يمكن تحديد مشكلة الدراسة الحالية في 
 .؟تكاملي بالبيئة العربيةنموذج مقياس العقلية المستقبلية في إطار صدق  دلالاتما هى  .6
 .؟تكاملي بالبيئة العربيةنموذج مقياس العقلية المستقبلية في إطار ثبات  دلالاتما هى  .2
 .؟تكاملي بالبيئة العربيةنموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار الاتساق الداخلى  دلالاتما هى  .1



 

267 

 

                                                                                                                                                                              

 :يمكن صياغة فروض الدراسة الحالية على النحو التاليو 
 .تكاملي درجة مقبولة من صدق البناء بالبيئة العربيةنموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار  يتوفر .6
تكاملي درجة مقبولة من الثبات باستخدام معامل ألفا كرونباخ نموذج لية في إطار لمقياس العقلية المستقب يتوفر .2

 .بالبيئة العربية
تكاملي درجة مقبولة من الاتساق الداخلي باستخدام نموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار  يتوفر  .1

 .بعد والدرجة الكلية للمقياسكل درجة  ارتباطات 
التعرف تكاملي لدى المراهقين العرب، و  نموذجبناء مقياس للعقلية المستقبلية في إطار  الدراسة الحالية إلى تهدفو 

، وذلك من خلال دلالات عديدة منها صدق البناء بعدة أنواع، (مصر، والكويت)كفاءته السيكومترية في البيئة العربية على  
 .والثبات بألفا كرونباخ، والاتساق الداخلي

لدى المراهقين  في التوصل إلى أداة قياس تتصف بالموضوعية، لقياس العقلية المستقبليةالية الدراسة الح تبرز أهميةو 
أما من حيث الأهمية التطبيقية فإن هذا المقياس سيُصبح له قيمة تربوية خاصة، إذ سيكون أداة . العرب بالمرحلة الجامعية

لدى المراهقين بالجامعات  (IMFM) تكاملينموذج وفق  ةقياس سهلة وسريعة التطبيق للكشف عن العقلية المستقبلية العربي
أو محاضرات أو ندوات ( إرشادية –تدريبية )وفي ضوء نتائج المقياس يمكن التخطيط لوضع برامج تدخل سيكولوجي . العربية

لمستقبلية للشباب من قبل المعنيين المسئولين وصانعي القرار بمؤسسات التعليم العالي والجامعات العربية لتنمية العقلية ا
 .الجامعي

 
   :الدراسـة مفاهيم
 :Future Mentality (FM)العقلية المستقبلية  .1

مجموعة من النشاطات العقلية المنهجية ذات طبيعة استراتيجية، تنبثق كنيجة للتفاعل بين عدد من العمليات "هى  
ذاكرة المستقبلية، وحل المشكلات المستقبلية، والتوجه الإيجابي التفكير المستقبلي، وال: العقلية المعرفية وغير المعرفية المتمثلة في

نحو المستقبل، وتكامل وظائف النصفين الكرويين بالمخ، والتفكير المنظومي؛ والتي تساعد على ابتكار رؤى استراتيجية 
 ."لمستقبليات بديلة، سعيًا لوضع تصورات استراتيجية استعدادًا لمواجهة تحولات المستقبل

 الدرجة التي يحصل عليها المراهق العربي في الأداء على مقياس"ها الباحثان إجرائيًا في الدراسة الحالية بأنها ويعرف
عد في الدراسة الحاليةنموذج وفق  العقلية المستقبلية

ُ
 ".تكاملي الم

بشري هو قوام الثورة كان العقل ال  ولمالما كان العصر الحالي يشهد تطورات سريعة ومستمرة في جميع مجالات الحياة، 
 . تكوين عقلية مستقبلية لدى المتعلمين أصبح من الضروري بمكانبالعلمية والتكنولوجية الحديثة؛ فإن الاهتمام 



 

268 

 

                                                                                                                                                                              

ولقد ازداد اهتمام المجتمعات بائتشراف المستقبل؛ إنطلاقاً من الاعتقاد بأن المستقبل أصبح مجالًا يتسع لكل 
جهد الإنسان، وقراراته الصائبة؛ وهذا الاهتمام يدل على درجة الزوعي والإيمان بالقدرات  الاحتمالات والتغيرات، ويبنى على

البشرية على صناعة المستقبل، والمشاركة في صياغته واستشرافه بهدف الاستعداد لأحداثه المتلاحقة وتحقيق مستويات متقدمة 
 .من التنميتة المستدامة

 للعقلية المستقبلية التكامليلنموذج ا The Integrated Model of The Future Mentality 

(IMFM): 
لما كان من الضروري التاكيد على تنمية العقلية العربية المستقبلية القادرة على مواجهة التحديات التي قد تحدث، 

 .بيةفقد قدم الباحثان الحاليان نموذجًا متكاملًا يهتم بالمستقبل وتطور ملامحه وتحدياته في مجتمعاتنا العر 
 :وهى( مكونات)في الدراسة الحالية بستة  (IMFM)التكاملي لنموذج ويمكن توضيح العقلية المستقبلية في ضوء ا

هو قدرة الفرد على بذل جهد عقلي واقعي بالاعتماد على التنبؤ أو : Future Thinkingالتفكير المستقبلي  .أ 
رسم الخطط لإيجاد الحلول للمشكلات المستقبلية التوقع بهدف اكتشاف الأحداث المتوقع حدوثها في المستقبل و 

  (.219، 2126وادي، )من خلال ما لديه من مخزون معرفي للوصول إلى أفضل الحلول المناسبة 
هي تذكر أن يتذكر الفرد فعل ما قام بالنية المسبقة له ويريد : Prospective Memoryالذاكرة المستقبلية  .ب 

ي تختلف عن الذاكرة الإسترجاعية التي تعتمد على استرجاع أحداث أو معارف وه. تنفيذه في وقت ما في المستقبل
 (. 281، 2168الشيشيني ومحجوب، )مرت بخبرات الفرد الماضية 

هو نشاط عقلي تتكامل فيه المكونات المعرفية : Solving Future Problemsحل المشكلات المستقبلية  .ج 
 تصور لها ووضع الخطط لمواجهتها ت والمشكلات المستقبلية، وتقديموما وراء المعرفية للتنبؤ والتوقع بالتحديا

 ,Gerlach., Spreng., Gilmore., & Schacter., 2011)والتغلب عليها أو منع حدوثها او ظهورها 

1817). 
يقصد به نظرة الفرد : Positive Trend Towards the Futureالتوجه الإيجابي نحو المستقبل  .د 

 (.81، 2168الضيدان، )تقبل من خلال قدرته على مواجهة أحداث الحياة بمرونة وإيجابية الإيجابية نحو المس
 Functional Integration of Cerebralتكامل وظائف النصفين الكرويين بالمخ  .ه 

Hemisphere : يقصد به استخدام المخ بكامل طاقته ومكوناته بحيث تعمل جميعًا تبعًا لطبيعة المشكلة
 (.181، 2168يوسُف وغنايم، ) طروحةالمعروضة أو الم

هو طريقة لفهم العلاقات المتبادلة بين أجزاء أي منظومة : Systemic Thinkingالتفكير المنظومي  .و 
بدلًا من التركيز على الأجزاء نفسها، وبذلك يكون الفرد واعيًا بأنه يفكر في منظومات واضحة، ولديه القدرة على 

 (.111 ،2126أحمد، ) بنائها وتحليلها



 

269 

 

                                                                                                                                                                              

 
 
 

 :ويمكن توضيح النموذج التكاملي للعقلية المستقبلية من خلال الشكل التالي

 
 (IMFM)تكاملي للعقلية المستقبلية ال نموذجال( 6)شكل 

 
 
 
 
 
 



 

270 

 

                                                                                                                                                                              

 :Adolescentsالمراهقة  .2
القنطرة التي يعبر عليها الفرد من طفولته بكل ما فيها من صعوبات واعتمادية "بأنها ( 16، 2166)يعرفها يوسُف 

 :وتشمل لى رشده بكل ما فيه من قدرات واستقلالية،إ
 .سنة ويقابلها المرحلة الإعدادية 61 –61 –62من عمر : المراهقة المبكرة .أ 
 .سنة ويقابلها المرحلة الثانوية 61 –61 –61من عمر : المراهقة المتوسطة .ب 
 .ةسنة ويقابلها المرحلة الجامعي 22 –26 –21 –68 –69من عمر : المراهقة المتأخرة .ج 

 سنة( 22 – 69) ما بين معمارهأتتراوح الطلاب والطالبات الذين "ويقصد بالمراهقون فى الدراسة الحالية 
، ومن (مصر، والكويت: )ويدرسون بالمرحلة الجامعية ببعض الكليات النظرية والعملية ببعض الجامعات في دولتين عربيتين هما

 ".خرةأالمراهقة المت ةفي مرحل ثم فهم يقعون
 :Psychometric efficiencyكفاءة السيكومترية ال .3

تلك الخصائص القياسية الضرورية والمتعلقة بالصدق والثبات والاتساق الداخلى، والتى يتم حسابها بعد  بهايقُصد 
 :وتشتمل الكفاءة السيكومترية على ما يلى. تجريب الأداة على عينة ممثلة للمجتمع الأصلى لعينة الدراسة

 :Validityالصدق  .أ 
ويعُد . أو يقصد به صلاحية الاختبار فى قياس ما وضع لقياسه. يقُصد به أن يقيس الاختبار ما وضع لقياس

 :وسوف يقتصر الباحثان على استخدام(. 119، 2119خطاب، ). الصدق أهم الخصائص السيكومترية للاختبار
المحكّمين المتخصصين والخبراء فى عرض الأداة على عدد من  ويقصد به: Trustees Validityصدق المحكّمين  .6

داة تقيس السلوك الذى وضعت لقياسه فإن الباحث يستطيع الذى تقيسه الأداة، فإذا قالوا أن هذه الأ المجال
 .(211، 2161عباس ونوفل والعبسي وأبوعواد، )الاعتماد على حكمهم 

: Discriminatory Validity (Peripheral Comparisons)( المقارنات الطرفية)الصدق التمييزي  .2
الأول مقارنة الأطراف : ويمكن أن يتم بأسلوبين. ويقصد به قدرة الاختبار على التمييز بين طرفي القدرة التي يقيسها

 (.118، 2111أبو هاشم، . )مقارنة الأطراف في الاختبار فقط: في الاختبار والمحك الخارجي، والثاني
عبارة عن طريقة وهو : ”Factorial Validity “Factorial Analysis" التحليل العاملى"الصدق العاملى  .1

تستخدم فى تحليل البيانات متعددة المتغيرات ودراسة العلاقات القائمة بين المتغيرات واختزالها فى عدد أقل من 
 .(111، 2166حسن، ) العوامل التى يمكن أن تفسر العلاقات بين تلك المتغيرات أو الظاهرة موضع الاهتمام

 :Reliabilityالثبات  .ب 



 

271 

 

                                                                                                                                                                              

هو ضمان الحصول على نفس النتائج تقريبًا إذا أعُيد تطبيق الاختبار على نفس المجموعة من الأفراد، وهذا يعنى قلة 
تأثير عوامل الصدفة أو العشوائية على نتائج الاختبار، ومن هذا يمكن أن نستنتج قوة العلاقة القوية بين وحدات الاختبار 

 (.281، 2111أبو هاشم، )للفرد، وواضح أن هذا الأداء إنما هو دالة القدرة أو الخاصية والأداء الحقيقى 
يتم فيها والتي :  Alpha Cronbachألفا لـ كرونباخالدراسة الحالية على استخدام طرق الثبات  تقتصروسوف 

تى تؤدى إلى خفض او رفع معامل حساب معامل الثبات الكلى لأداة القياس، وكذلك التعرف على العبارات أو المفردات ال
 .(169، 2166حسن، ) الثبات الكلى لأداة القياس عند حذفها وحساب معامل ألفا الكلى لأداة القياس فى حالة غيابها

 :Internal Consistencyالاتساق الداخلى  .ج 
لأداة ( يةالسيكومتر )أن الاتساق الداخلى يعُد أحد طرق حساب الخصائص القياسية ( 61، 2121)يرى يوسُف 

إلى أن الاتساق الداخلى يتم ( 111، 2112)، ومراد وسليمان (661، 2112)ويشير كل من أحمد ومنسى . القياس
أو علاقة درجات بنود الاختبار بالدرجة الكلية )حسابه من خلال الارتباط بين الدرجة الكلية ودرجات مكونات الاختبار 

الارتباط هذه على أن المكونات أو البنود تقيس شيئًا مشتركًا، أى تعُبر عن  وتدل معاملات( إذا كان يقيس شيئًا واحدًا
 .وهذا يؤكد صدق المفردات وليس صدق المحتوى. الاتساق الداخلى للمفردات

 .؛ حيث إنه المنهج المناسب لنوعية الفروض ونوعية البياناتالمنهج الوصفياعتمدت الدراسة الحالية على : منهج الدراسة
 .كويتيين( 611)و؛ مصريين (111)منهم طالبًا وطالبة بالمرحلة الجامعية، ( 111)من تكونت و  :دراسةعينة ال

 
 :الدراسة أداة

  تكاملينموذج مقياس العقلية المستقبلية في إطار: 
تم إعداد المقياس الحالي بعد الإطلاع على الأدب السيكولوجي والتربوي من أطُر نظرية ودراسات وبحوث سابقة 

، جيرلاك (2161)، ويوسُف (2111)كامل : بارات ومقاييس تناولت المتغيرات المرتبطة بالعقلية المستقبلية، ومنهاواخت
، (Szpunar& Schacter, 2013)، وسزبونار وسكاكتر (2162)، ويوسُف (Gerlach et al., 2011)وآخرين 
 ,.Siddique., Shimul., Gias., Islam., & Khaled)، وصديق وشيمول وغيث وإسلام وخالد (2161)ويوسُف 

، والشيشيني ومحجوب (2169)، والشوارب والنصراوين وسعادة (2161)، ورزق (2161)، وغنايم ويوسُف (2015
، (2121)، والسيد (2121)، والزعبي (2168)، ويوسُف وغنايم (2168)، والطاهر (2168)، والضيدان (2168)

وفي ضوء ما سبق، تم صياغة مفردات (. 2126)، ووادي (2126)وأحمد ، (2121)، ويوسُف وغنايم (2121)والناغي 
أبعاد ( 1)مفردة، موزعة على ست ( 11)، والمكونة من (6ملحق )المقياس في صورته الأولية للعرض على السادة المحكمين 

لإيجابي نحو المستقبل، وتكامل التفكير المستقبلي، والذاكرة المستقبلية، وحل المشكلات المستقبلية، والتوجه ا: )هي( مكونات)
ويتم تصحيح . عشرة مفردات( 61)، ويشتمل كل بعد أو مكون على (وظائف النصفين الكرويين بالمخ، والتفكير المنظومي



 

272 

 

                                                                                                                                                                              

، لا تنطبق عليّ كثيراً، تنطبق عليّ إلى حد ما ،تنطبق عليّ كثيراًتنطبق عليّ كثيراً جدًا، )ات المقياس من خلال إعطاء الاختيار 
فإن مدى الدرجات التي يحصل عليها كل فرد ومن ثم ؛ على الترتيب( 6، 2، 1، 1، 1)درجات (  تنطبق عليّ إطلاقاًلا

 (.211 – 11)، والدرجة الكلية على المقياس تتراوح ما بين (11 – 61)يتراوح ما بين ( مكوّن)على كل بعد 
 
 

  :نتائج الدراسة وتفسيرها
 نتائج الفرض الأول: 

تكاملي درجة مقبولة من صدق نموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار  يتوفر"ول على أنه ينص الفرض الأ
 :صدق المقياس على النحو التاليولاختبار هذا الفرض تم التحقق من ". البناء بالبيئة العربية

 :صدق المحكّمين .1
وذلك لتحديد  ،التربوي م النفسالمتخصصين في عل (6ملحق )على مجموعة من السادة المحكمين المقياس  ضتم عر 

 .صدقلا لعتبر ذلك مؤشرً ، وأُ %81ا على نسبة اتفاق لا تقل عن مدى صلاحيته لما وضع لقياسه، حيث حازت جميعه
 :(الصدق التمييزي)المقارنات الطرفية صدق  .2

" ت"ر بشكل تصاعدي على المقياس الحالي، وحساب اختباأفراد عينة الدراسة وذلك وفيه تم ترتيب درجات 
، فكانت هناك فروق دالة إحصائيًا بين (٪21)، وأدنى (٪21)لدلالة الفروق بين متوسطي المجموعتين الطرفيتين، وهما أعلى 
للعينة ( 9.118)وللعينة المصرية؛ ( 66.189)المحسوبة " ت"متوسطي درجات أفراد المجموعتين؛ حيث بلغت قيمة 

 .مما يعُد دليلًا على صدق المقياس ،(1.16)د مستوى دلالة الكويتية، وهما قيمتان دالتين إحصائيًا عن
 :الصدق العاملي .3

؛ باستخدام التحليل العاملي الاستكشافي بطريقة المكونات الأساسية مع تدوير المقياس الحاليتم التحقق من بنية  
؛ (119، 2166، حسن)والتى تكون فيها العوامل مستقلة عن بعضها البعض  Varimaxالمحاور بطريقة الفاريماكس 
قابلة للتفسير، بجذور كامنة أكبر من الواحد الصحيح، " مكونات"عوامل  ستة( 1)عن استخلاص حيث أسفر هذا التحليل 

 انالباحث م، وبعد ذلك استخدKaiserوفق محك كايزر ( 1.1)ولم يحذف أى مفردة حيث كانت تشبعاتها أكبر من 
 : ، وكانت النتائج كما يلى AMOS25التحليل العاملي التوكيدي ببرنامج

 
 
 
 



 

273 

 

                                                                                                                                                                              

  :Explatory Factor Analysis التحليل العاملي الاستكشافي .أ 
 بعد التدوير تشبعات المفردات بالعوامل لمقياس العقلية المستقبلية( 6)جدول 

 رقم البعد
 الثالث الثاني الأول

 رقم البعد
 السادس الخامس الرابع

 رقم المفردة رقم المفردة

61 0.9.1   6 0.966   

61 0.9.1   . 0.180   

61 0.181   1 0.1.1   

. 0.11.   1 0.161   

8 0.160   9 0.181   

1 0.189   60 0.116   

11 0.1.0   61 0.1.0   

11 0.166   6. 0.111   

69 0..1.   6. 0..16   

66 0..61   68 0..1.   

18  0.961  10  0.9.1  

.0  0.18.  1.  0.916  

1  0.1.1  11  0.901  

11  0.16.  1.  0.181  

16  0.188  19  0.116  

.1  0.119  .6  0.160  

.9  0.1.9  ..  0.1.9  

1.  0.16.  .1  0.116  

10  0..81  11  0.1.1  

.0  0..1.  11  0..80  

.1   0.991 .1   0.188 

..   0.911 .9   0.119 

.1   0.91. 10   0.1.1 

.1   0.116 .8   0.16. 

.1   0.109 1.   0.101 

16   0.101 .8   0.181 

11   0.181 ..   0.1.8 

..   0.191 .6   0.1.9 

19   0.11. .1   0..99 

11   0..11 18   0..11 

 1.698 91..1 189..  1.9.1 .1.81 .1..9 الجذر الكامن

 8.119 1...60 66.191  9.1..6 .11..6 61.8.1 نسبة التباين

 19.0.6 التباين الكلى

 
تشبع مفردات المقياس على ست عوامل فسرت مجتمعة ( 6)يتضح من النتائج السابقة للتحليل العاملى بجدول  

 :من التباين الكلى وهذه العوامل هى%( 19.116)معًا 



 

274 

 

                                                                                                                                                                              

فوفة وتشبع من التباين الكلى للمص%( 61.812)وفسر حوالى ( 9.111)العامل الأول وجذره الكامن  -
 ".التفكير المستقبلي"مفردات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا العامل ( 61)على هذا العامل 

من التباين الكلى للمصفوفة وتشبع %( 61.111)وفسر حوالى ( 1.811)العامل الثانى وجذره الكامن  -
 ".الذاكرة المستقبلية"امل مفردات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا الع( 61)على هذا العامل 

من التباين الكلى للمصفوفة %( 61.912)وفسر حوالى ( 1.911)العامل الثالث وجذره الكامن  -
حل المشكلات "مفردات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا العامل ( 61)وتشبع على هذا العامل 

 ".المستقبلية
من التباين الكلى للمصفوفة وتشبع %( 66.191)وفسر حوالى ( 1.189)العامل الرابع وجذره الكامن  -

التوجه الإيجابي نحو "مفردات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا العامل ( 61)على هذا العامل 
 ".المستقبل

من التباين الكلى للمصفوفة %( 61.111)وفسر حوالى ( 1.191)العامل الخامس وجذره الكامن  -
تكامل وظائف "ات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا العامل مفرد( 61)وتشبع على هذا العامل 
 ".النصفين الكرويين بالمخ

من التباين الكلى للمصفوفة %( 8.219)وفسر حوالى ( 1.698)العامل السادس وجذره الكامن  -
التفكير "مفردات من مفردات المقياس، ويقترح تسمية هذا العامل ( 61)وتشبع على هذا العامل 

 .مما يشير إلى درجة عالية من الصدق العاملى للمقياس". ميالمنظو 
 على صدق البناء التحتي أو الكامن لهذا المقياس، قدم دليلًا قوياً الاستكشافي يتضح أن التحليل العاملي مما سبق  

  .الست المكونة لهاعبارة عن عامل كامن عام واحد ينتظم حوله الأبعاد الفرعية العقلية المستقبلية وأن 
 :Confirmatory Factor Analysis التحليل العاملي التوكيدى .ب 

تم حيث   AMOS25باستخدام برنامجتم التحقق من صدق البنية أيضًا باستخدام التحليل العاملي التوكيدي،  
يدي باستخدام أسلوب التحليل العاملي التوكالعقلية المستقبلية قياس لم( أو التحتي)التحقق من صدق البناء الكامن 

Confirmatory Factor Analysis  (111= ن)أفراد عينة الدراسة عن طريق اختبار نموذج العامل الكامن العام لدى ،
تنتظم حول عامل   الحاليمقياس لالمشاهدة ل( الفرعية المكونات)وفي نموذج العامل الكامن العام تم افتراض أن جميع العوامل 

 :التالي هو موضح بالشكل كما   One Latent Factorكامن عام واحد
 



 

275 

 

                                                                                                                                                                              

 
 

 باستخدام التحليل العاملي التوكيديالعقلية المستقبلية قياس لمالبناء العاملي ( 2)شكل 
  
حيث أظهرت النتائج إن السابق، يمكن القول بأنه تم التحقق من صدق البنية للمقياس ( 2)ومن خلال الشكل  

" 2كا"حصائيًا، كما إن قيمة إ تينغير دالنة الكويتية وهما قيمتان للعي 1.911؛ للعينة المصرية، 1.118= " 2كا"قيمة 
مما يدل على وجود مطابقة جيدة للعينة الكويتية  1>  6.261= ، للعينة المصرية 1>  6.111= لدرجات الحرية كانت 
بلية، والتوجه الإيجابي نحو التفكير المستقبلي، والذاكرة المستقبلية، وحل المشكلات المستق: )وهي الستللنموذج في الأبعاد 

 .(المستقبل، وتكامل وظائف النصفين الكرويين بالمخ، والتفكير المنظومي
أيضًا بطريقة  Confirmatory Factor Analysisاستخدام أسلوب التحليل العاملي التوكيدي تم كما  

النتائج كما يوضحها  وجاءت، (111= ن)أفراد عينة الدراسة لدى  Maximum Likelihoodالاحتمال الأقصى 
 :الجدول التالي

 
 

 الاشتراكيات والتشبعات وقيمة الجذر الكامن والتباين للعقلية المستقبلية( 2)جدول 
 العوامل

 (مكونات العقلية المستقبلية)

 العينة المصرية

 (053= ن)

 العينة الكويتية

 (053= ن)

 التشبعات الاشتراكيات التشبعات الاشتراكيات

 01..0 1...0 09..0 1...0 ستقبليالتفكير الم

 .8..0 0.110 89..0 0.1.9 الذاكرة المستقبلية

 61..0 .0.19 69..0 0.118 حل المشكلات المستقبلية

 ....0 60..0 10..0 61..0 التوجه الإيجابي نحو المستقبل

 .1..0 0.110 11..0 0.1.1 تكامل وظائف نصفي المخ



 

276 

 

                                                                                                                                                                              

 16..0 6...0 18..0 11..0 التفكير المنظومي

 6.161 6.111 الجذر الكامن

 1.189. 1.618. التباين

 
 :ما يلي( 2)يتضح من جدول 

ويفُسر ( 6.111)على عامل عام واحد بجذر كامن قدره العقلية المستقبلية تشبع العوامل الستة المكونة لمقياس  .6
، وفى عينة (1.189، 1.119)من التباين الكلي لعينة المصريين، وانحصرت التشبعات بين %( 11.618)

من التباين الكلي وانحصرت التشبعات بين %( 12.189)ويفُسر ( 6.161)الكويتيين كان الجذر الكامن 
(1.111 ،1.181.) 

، وكذلك فى قيم التباين المفسرة (المصرية، والكويتية)وجود تقارب شديد فى قيم الجذر الكامن للعامل في العينتين  .2
ات العوامل الستة للنموذج على هذا العامل، وهذا يُحقق تشابه البناء العاملي للعقلية بهذا العامل، وأيضًا تشبع

 .المستقبلية العربية
: منها( 116 - 111، 2161)ويعُد النموذج مطابقًا للبيانات فى ضوء العديد من المؤشرات يذكرها حسن 

وينصح باستخدام مؤشرات أخرى ( 211، 611)ين جم عينة ما بويكون مقياسًا مناسبًا لمطابقة النموذج لح" 2كا"مؤشر 
مؤشر فى حالة زيادة حجم العينة عن ذلك، ومن هذه المؤشرات التى اعتُمد عليها فى هذه الدراسة نظراً لكبر حجم العينة 

، GFI ،AGFIحسن المطابقة 
 

NFI ،NNFI ،
 

CFI ،
 

RFI ،IFI ،PNFI ،PGFI  وجميع هذه المؤشرات يجب أن تقع
، حيث تشير القيم القريبة من الواحد الصحيح لهذه المؤشرات إلى مطابقة جيدة، أما القيم (الصفر، والواحد)قيمتها بين 

، RMSR: مؤشرات مؤسسة على خطأ الاقتراب من مجتمع العينة منها وتوجد. القريبة من الصفر فتشير إلى مطابقة سيئة

RMSEA  تى تزيد عن ذلك فتشير إلى سوء مطابقة النموذج للبيانات أما القيم ال( 1.6صفر، )وتنحصر قيم المؤشرين بين
 : وفي الدراسة الحالية جاءت قيم مؤشرات حسن المطابقة كما يوضحها الجدول التالى. موضع الاختبار

 وفقًا للجنسيةللعقلية المستقبلية  بيانات النموذج المقترحمؤشرات قيم  (1)جدول 
 المطابقة المثالي للمؤشر المدى الكويت مصر مؤشرات حسن المطابقة

الاختبار الاحصائي كا
1
  X

2
 

مستوى دلالة كا
1
 

6..11 

0.1.1 

6.161 

0.11. 

أن تكون قيمة كا
1
 

 غير دالة احصائيا  

√ 

√ 

كانسبة 
1
  df  /X

2
 √ (.)إلى ( 6) 0.9.1 0.891 

 √ (6)إلى ( صفر) GFI 0.181 0.9.1مؤشر حسن المطابقة 

 √ (6)إلى ( صفر) AGFI 0.99. 0.911مؤشر حسن المطابقة المصحح 

 √ (6)إلى ( صفر) NFI 0.960 0.911مؤشر المطابقة المعياري 

 √ (6)إلى ( صفر) NNFI 0.9.0 0.916مؤشر المطابقة غير المعياري 

 √ (6)إلى ( صفر) CFI 0.189 0.910مؤشر المطابقة المقارن 

 √ (6)إلى ( صفر) RFI 0.116 0.116مؤشر المطابقة النسبي 

 √ (6)إلى ( صفر) .IFI 0.999 0.80مؤشر المطابقة التزايدي 

 √ (6)إلى ( صفر) PNFI 0.809 0.881مؤشر الافتقار للمطابقة المعياري 

 √ (6)إلى ( صفر) PGFI 0.918 0.908مؤشر الافتقار إلى حسن المطابقة 



 

277 

 

                                                                                                                                                                              
 √ (0.6)إلى ( صفر) RMSR 0.019 0.018جذر متوسط مربع البواقي 

 √ (0.6)إلى ( صفر) RMSEA 0.0.8 0.011مربع خطأ الاقتراب  جذر متوسط

 
 :ما يلى (1)يتضح من جدول 

 (.المصرية، والكويتية)تحقق جميع مؤشرات حسن المطابقة للنموذج سداسي العوامل للعقلية المستقبلية فى الجنسيتين  .6
 (.ويتيةالمصرية، والك)التقارب الواضح فى قيم المؤشرات المختلفة عبر الجنسيتين  .2
تطابق البنية العاملية لمقياس العقلية المستقبلية فى كل من مصر، والكويت بشكل كبير، وهذا يعني عدم اختلاف  .1

 .البناء العاملي لمقياس العقلية المستقبلية باختلاف الجنسية
طابقة، حيث قد حظى على قيم جيدة لجميع مؤشرات حسن المللعقلية المستقبلية أن نموذج العامل الكامن الواحد  .1

نموذج العامل الكامن )ا، وقيمة مؤشر الصدق الزائف المتوقع للنموذج الحالي غير دالة احصائيً " 2كا"إن قيمة 
أقل من نظيرتها للنموذج المشبع، وأن قيم بقية المؤشرات وقعت في المدى المثالي لكل مؤشر، مما يدل على ( الواحد

، أي أن التحليل العاملي (116 - 111، 2161، حسن)ختبار مطابقة النموذج الجيدة للبيانات موضع الا
مما يجعله صالحاً للاستخدام في قياس العقلية المستقبلية وفق . التوكيدي أكد صدق البنية للمقياس في صورته الحالية

 .التكاملي بالبيئة العربيةلنموذج ا
، وبذلك بدرجة مقبولة من صدق البناء بالبيئة العربية وأخيراً تشير جميع النتائج السابقة إلى أن المقياس الحالي يتمتع

 . لدراسةالأول لفرض اليتحقق 
  الثانينتائج الفرض: 

تكاملي درجة مقبولة من الثبات نموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار  يتوفر"على أنه  الثانىينص الفرض 
 المقياس بكل من مصر والكويت ثباتذا الفرض تم التحقق من ولاختبار ه". باستخدام معامل ألفا كرونباخ بالبيئة العربية

 :مقبولة كما يتضح من الجدول التالي وكانت معاملات الثبات،  Cronbach Alphaألفا لـ كرونباخطريقة ب
 العقلية المستقبليةقيم معاملات ثبات مقياس  (1)جدول 

 أبعاد المقياس م

 (مكونات العقلية المستقبلية)

 ونباخمعامل ألفا كر

 العينة الكويتية العينة المصرية

 0.188 0.189 التفكير المستقبلي 6

 0.911 0.9.1 الذاكرة المستقبلية 1

 0.119 0.198 حل المشكلات المستقبلية .

 0.806 .0.81 التوجه الإيجابي نحو المستقبل 1

 0.9.1 .0.91 تكامل وظائف نصفي المخ .

 0.9.1 0.911 التفكير المنظومي 1

 0.9.1 .0.91 المقياس ككل

                                               (1.16)مستوى عند القيم دالة  هذه 

 



 

278 

 

                                                                                                                                                                              

مقياس العقلية المستقبلية وفق النموذج التكاملي يتمتع بدرجة مقبولة من أن ( 1)من الجداول يتضح مما سبق 
 . الحالية لدراسةالثانى لفرض ال، وبذلك يتحقق يةالثبات باستخدام معامل ألفا كرونباخ بالبيئة العرب

  الثالثنتائج الفرض: 
تكاملي درجة مقبولة من الاتساق نموذج لمقياس العقلية المستقبلية في إطار  يتوفر"على أنه  الثالثينص الفرض 

تحقق من الاتساق تم ال ولاختبار هذا الفرض". بعد والدرجة الكلية للمقياسكل درجة  الداخلي باستخدام ارتباطات 
والدرجة الكلية للمقياس، وذلك على أفراد ( المكوّن)ل الارتباط بين درجة البعد ماعب محساالداخلي للمقياس من خلال 

 .عينة الدراسة، والجدول التالي يوضح ذلك
 
 
 

 العقلية المستقبليةبعد والدرجة الكلية لمقياس  لالارتباط بين درجة كمعاملات ( 1)جدول 
 المقياس أبعاد م

 (مكونات العقلية المستقبلية)

معاملات ارتباط درجة البعد بالدرجة 

 الكلية للمقياس

 العينة الكويتية العينة المصرية

 0.111 .0.16 التفكير المستقبلي 6

 0.198 0.1.1 الذاكرة المستقبلية 1

 0.119 0.1.9 حل المشكلات المستقبلية .

 0.9.1 0.911 التوجه الإيجابي نحو المستقبل 1

 0.1.1 0.118 تكامل وظائف نصفي المخ .

 .0.11 0.189 التفكير المنظومي 1

                                               (1.16)مستوى عند القيم دالة  هذه 

  
حصائيًا عند أن جميع قيم معاملات الارتباط بين درجة البعد والدرجة الكلية للمقياس دالة إ( 1)يتضح من جدول  

 .الحالية لدراسةالثالث لفرض الوبذلك يتحقق  .الاتساق الداخليبدرجة مناسبة من  ، مما يشير إلى تمتعه(1.16)مستوى 
 
 : خاتمة 
عددًا من الخطوات المتمثلة في تحديد الأبعاد كنقطة ارتكاز رئيسة من خلال في الدراسة الحالية استخدم الباحثان  

لمستقبلية، ومن ثم تم صياغة مفردات المقياس بالاستفادة من الأدب السيكولوجي والتربوي، وخبرة تحديد مفهوم العقلية ا
الباحثان، والدراسات والبحوث ذات الصلة بموضوع الدراسة، حيث تم مراعاة أن تغطي المفردات الأبعاد الست المكونة 

لي للمقياس من خلال التحقق من الصدق بطرق كما تم التحقق من دلالات الصدق والثبات والاتساق الداخ. للمقياس
، والعاملي، كما تم تقدير الثبات بطريقة ألفا كرونباخ، إضافة إلى حساب (التمييزي)المحكمين، والمقارنات الطرفية : صدق



 

279 

 

                                                                                                                                                                              

حيث أظهرت . والدرجة الكلية للمقياس مكوّنكل من خلال حساب معامل الارتباط بين درجة  الاتساق الداخلي للمقياس 
مفردة لقياس العقلية ( 11)النتائج تمتع المقياس الحالي بدرجة مقبولة من الكفاءة السيكومترية تُبررّ استخدامه بصورته النهائية 

 .المستقبلية لدى المراهقين العرب بالمرحلة الجامعية المماثلين لعينة الخصائص السيكومترية المستخدمة في بناء المقياس الحالي
؛ فإن الدراسة الحالية (مصر، والكويت: )عينة الدراسة على عينتين من دولتين عربيتين فقط هماونظراً لاقتصار  

مفردة لتشمل عينات أخرى من ( 11)توصي بإجراء المزيد من الدراسات على الصورة النهائية للمقياس الحالي والمكونة من 
سية لمفردات المقياس لاستخدامه بدرجة عالية من الثقة دول عربية أخرى شقيقة، وذلك من أجل تأكيد الثقة بالخصائص القيا

في الكشف عن العقلية المستقبلية التى يتبعها المراهقين العرب بالمرحلة الجامعية فى وضع تصورات استراتيجية استعدادًا لمواجهة 
 . تحولات المستقبل للقيام بالإجراءات المناسبة عندئذ

 
 
 

 : المراجع
 .مكتبة الرُشد ناشرون: الرياض. SPSSالدليل الإحصائى فى تحليل البيانات باستخدام (. 2111)أبو هاشم، السيد محمد 

استخدام استراتيجية التعاقد في تدريس الأشغال الفنية لإكساب بعض مهارات التفكير المنظومي (. 2126)أحمد، أمينة محمد 
 – 111، 6، 96، كليـــة التربيـــة، جامعـــة ســـوهاج، يـــةالمجلـــة التربو . وتنميـــة تقـــدير الـــذات لتلاميـــذ المرحلـــة الإعداديـــة

118. 
أســـس البحـــث العلمـــى فى المجـــالات النفســـية والاجتماعيـــة (. 2112)أحمـــد، ســـهير كامـــل، ومنســـي، محمـــود عبـــد الحلـــيم 

 .مكتبة الانجلو المصرية: القاهرة(. 2ط ) والتربوية
 .211 – 211، (11 - 11) 26، مجلة الفكر السياسي. مستقبل المستقبل(. 2121)الزعبي، الأرقم 

أثر التفاعل بين ما وراء الانفعال والمستوى التعليمي في مهارات التفكير المستقبلي لدى (. 2121)السيد، نبيل عبد الهادي 
 .111 – 111، (618) 11، المجلة المصرية للدراسات النفسية. طلاب كلية التربية جامعة الأزهر بالقاهرة

الـــذاكرة المســـتقبلية وعلاقتهـــا بمهـــارات تنظـــيم الوقـــت لـــدى طـــلاب (. 2168)محجـــوب، رانيـــا علـــي الشيشـــيني، زينـــب محمد، و 
 .161 – 291، 2، (1) 11، جامعة طنطا، مجلة كلية التربية. الجامعة

مســـتوى التفكـــير الإبـــداعي في حـــل المشـــكلات المســـتقبلية (. 2169)الشـــوارب، إياد، والنصـــراوين، معـــين، وســـعادة، فـــايزة 
العلــوم )مجلـة جامعـة النجـاح للأبحـاث . بالكفـاءة الذاتيـة المدركـة لـدى طلبـة الصـف الأول الثـانوي في الأردنوعلاقتـه 
 .6912 – 6111، (8) 12، جامعة النجاح الوطنية، (الإنسانية

. معــةالتوجــه الإيجــابي نحــو المســتقبل وعلاقتــه بالإنجــاز الأكــاديمي لــدى طــلاب جامعــة المج(. 2168)الضــيدان، الحميــدي محمد 
 .662 – 98، 2جامعة الملك سعود،  ،مجلة الدراسات الاجتماعية السعودية



 

280 

 

                                                                                                                                                                              

عــبر الويــب في بيئــة الــتعلم المقلــوب وأثــره علــى ( المؤجلــة/ الفوريــة)توقيــت تقــديم التغذيــة الراجعــة (. 2168)الطــاهر، مهــا محمد 
سلسـلة .. تكنولوجيـا التعلـيم. امعـة الباحـةتنمية التحصيل الابتكاري والتفكير المستقبلي لدى طالبات كلية التربيـة بج

 .212 – 611، (8) 28، الجمعية المصرية لتكنولوجيا التعليم، دراسات وبحوث محكمة
. الذاكرة المستقبلية وعلاقتها بالانتباه الانفعالي والعبء المعرفي باستخدام الإلماعات الانفعالية(. 2121)الناغي، هبة إبراهيم 

 .111 – 211، 6، (619) 11، جامعة الزقازيق، (مجلة كلية التربية بالزقازيق)ة دراسات تربوية ونفسي
دار : القـاهرة. SPSS 18الإحصـاء النفسـى والتربـوى تطبيقـات باسـتخدام بـرنامج (. 2166)الحميد  عزت عبدحسن، 

 .الفكر العربى
تطبيقات باستخدام برنامج : لإجتماعيةالإحصاء المتقدم للعلوم التربوية والنفسية وا(. 2161)الحميد  عزت عبدحسن، 

 .دار الفكر العربي: القاهرة. LISREL 8.8ليزرل 
ـــاس والتقـــويم فى العلـــوم النفســـية(. 2119)خطـــاب، علـــي مـــاهر  ـــة والاجتماعيـــة القي المكتبـــة : القـــاهرة(. 1ط ) والتربوي

 .الأكاديمية
ستحَثة الموجب(. 2161)رزق، زينب شعبان 

ُ
لدى " المحاكاة والتوقعات"ة والسالبة على التفكير المستقبلي أثر الحالة المزاجية الم

 .268 – 611، 6، (81) 21، المجلة المصرية للدراسات النفسية. عينة من طلاب الجامعة
مدخل إلى مناهج البحث فى (. 2161)عباس، محمد خليل، ونوفل، محمد بكر، والعبسي، محمد مصطفى، وأبو عواد فريال محمد 

 .دار المسيرة للنشر والتوزيع والطباعة: عمّان(. 9ط ) النفس التربية وعلم
تنميـــة الإبـــداع الوجـــداني كأحـــد مقومـــات الشخصـــية المبدعـــة (. 2161)غنـــايم، أمـــل محمد، ويوسُـــف، سُـــليمان عبـــد الواحـــد 

، بية النوعيـةالمجلة العلمية لكلية التر ". مدخل لتحقيق جودة التعليم النوعي في ضوء تطور بنية المخ وتكامل وظائفـه"
الشخصـــية "جامعـــة المنوفيـــة، عـــدد خـــاص بأعمـــال المـــؤتمر العلمـــي الـــدولي الرابـــع لكليـــة التربيـــة النوعيـــة، جامعـــة المنوفيـــة 

 .21-6، 6، 1مارس،  61-61، خلال الفترة من "الإبداعية منطلق لمستقبل التعليم النوعي
المــؤتمر العــربي الســادس . المعلومــات بالمــخ البشــري( تجهيــز)المــدخل المنظــومي ومعالجــة (. 2111)كامــل، عبــد الوهــاب محمد 

 .626 – 621 ، إبريل،"المدخل المنظومي فى التدريس والتعلم"حول 
الاختبارات والمقاييس فى العلوم النفسية والتربوية خطوات إعدادها (. 2112)مراد، صلاح أحمد، وسليمان، أمين علي 

 .دار الكتاب الحديث: القاهرة. وخصائصها
فاعليــة اســتخدام نمــوذج ويتلــي في تــدريس الجغرافيــا لتنميــة مهــارات التفكــير المســتقبلي لــدى (. 2126)وادي، أكــرم ســعدي 

 22، كلية البنات للآداب والعلوم والتربية، جامعة عين شمس، مجلة البحث العلمي في التربية. طلاب المرحلة الثانوية
(6) ،211 – 298. 

. "رؤية نيوروسيكولوجية للعمليات العقليـة المعرفيـة"علم النفس العصبى المعرفى (. 2161) يوسُف، سُليمان عبد الواحد
 .إيتراك للطباعة والنشر والتوزيع: القاهرة

 .مؤسسة طيبة للنشر والتوزيع: القاهرة. مبادىء علم النفس العام(. 2166)يوسُف، سُليمان عبد الواحد 
س النيوروســيكولوجية للعمليــات المعرفيــة ومــا وراء المعرفيــة وتطبيقاتهــا فى الأســ(. 2162)يوسُــف، سُــليمان عبــد الواحــد 

 .دار الزهراء للنشر والتوزيع: الرياض. مجال صعوبات التعلم



 

281 

 

                                                                                                                                                                              

 :القاهرة. "لى التربية المعرفيةإمدخل "مخ الإنسان آلة تجهيز ومعالجة المعلومات (. 2161)يوسُف، سُليمان عبد الواحد 
 .مركز الكتاب للنشر

فصوص المخ في إطار النموذج المتكامل  بناء مقياس لأساليب التعلم المرتبطة بنشاط(. 2121)وسُف، سُليمان عبد الواحد ي
دراسـات في مجلـة . يكومترية عربيـًاالمـراهقين والتحقـق مـن كفاءتـه السـ لدى (Memletics ميمليتيكس)العقلية  للياقة

، (6) 1الجزائـر،  –، مركز البصيرة للبحوث والاستشـارات والخـدمات التعليميـة علم الأرطفونيا وعلم النفس العصبي
1 – 11. 

دراسة نقديـة : تفعيل وظائف المخ البشري من اجل بناء الإنسان(. 2168)أمل محمد  يوسُف، سُليمان عبد الواحد، وغنايم،
مقارنــة بــين نمــوذج الأنمــاط لبــول تــورانس، والنمــوذج الكلــي لعبــد الوهــاب كامــل وتطبيقاتهمــا في مجــال صــعوبات الــتعلم 

 . 128 – 186، 2، 11، كلية التربية النوعية، جامعة القاهرة، مجلة بحوث في التربية النوعية. النوعية
لـدى العـاديين وذوي صـعوبات  بنـاء وتكامـل القـدرات الدماغيـة(. 2121)يوسُف، سُـليمان عبـد الواحـد، وغنـايم، أمـل محمد 

رؤيــــــة "الــــــتعلم والموهــــــوبين والمتفــــــوقين في إطــــــار تطــــــوير البنيــــــة العقليــــــة مــــــن أجــــــل تمكــــــين الإنســــــان المصــــــري والعــــــربي 
، مركـز الإرشـاد النفسـي، جامعـة عـين مجلـة الإرشـاد النفسـي". معالجة المعلوماتيـةسيكوفسيولوجية ونيوروسيكولوجية لل

 .116 – 111، 6، 12شمس، 
Fukukura, J., Helzer, E. G., & Ferguson, M. J. (2013). Prospection by any other name? A 

response to Seligman et al. (2013). Perspectives on Psychological Science, 8(2), 

146-150. 

Gerlach, K., Spreng, R. N., Gilmore, A. W., & Schacter, D. L. (2011). Solving future 

problems: default network and executive activity associated with goal-directed 

mental simulations. Neuroimage, 55 (4), 1816-1824. 

Goldstein ,T. R. (2010).The Effects of Acting Training on Theory of Mind, Empathy, and 

Emotion Regulation. Ph.D.,  Boston College The Graduate School of Arts and 

Sciences. 

Siddique, R. F., Shimul, A. M, Gias, A. U., Islam, M.، Khaled, S. M. (2015). The role of 

episodic buffer in episodic future thinking. Universal Journal of Psychology, 3 (1), 

1-8. 

Szpunar, K. K., & Schacter, D. L. (2013). Get real: Effects of repeated simulation and 

emotion on the perceived plausibility of future experiences. Journal of Experimental 

Psychology, General, 142 (2), 323-327. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.asjp.cerist.dz/utilisateur/downArticle/581/142471
https://www.asjp.cerist.dz/utilisateur/downArticle/581/142471
https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/581
https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/581
https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/581
https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/581


 

282 

 

                                                                                                                                                                              

 الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية
 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي
 :الملتقى الدولي الأول حول

 بنية المجتمع و العقل العربي بين الموروث و الحداثة
 2126جوان  28جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 عالزيغم الشر :الاسم و اللقب

 دكتوراه سنة ثالثةطالب  :الرتبة العلمية
 1116919211 :رقم الهاتف

 ghardaia.dz-@univchraa.zighem: البريد الإلكتروني
zighem16@gmail.com 

 قمانة محمد.د: الأستاذ المشرفاسم و لقب 
  gu_mohamed81@yahoo.fr:البريد الإلكتروني
 علم الاجتماع تنظيم و عمل:.التخصص

 جامعة غرداية :المؤسسة الجامعية
 

 الإشكالات التي تطرحها قيم و معايير الموروث العربي :محور المداخلة
 قيم الموروث الاجتماعي وإشكاليةالنخبة المسيرة في المؤسسة الجزائرية  :نوان المداخلةع

 
The leading elite in the Algerian institution and the problem of social heritage 

values 
 

 :ملخص المداخلة
لثقافية باعتبارهما جزء من البناء العام لبنية المجتمع الهدف من هذه الورقة البحثية تسليط الضوء على دور القيم الاجتماعية وا  

الكلي المزود بمورث ثقافي واجتماعي متراكم عبر حقب زمنية مختلفة و التي تؤدي بالنهاية الى التأثير على الانساق و الأبنية 
لنخب المسيرة لهذ التنظيم يعتبر التنظيم او المؤسسة احد اجزائه، كما ان ا حيث الاجتماعية الأخرى على مستوى الميكرو،

هي أيضا جزء فاعل و العقل المسير فيه، و هو مزود أيضا من قيم اجتماعية و ثقافية من مجتمع عبر هذا الموروث المشترك من 

mailto:ouledhaimouda.abdelatif@univ-ghardaia.dz
mailto:zighem16@gmail.com
mailto:gu_mohamed81@yahoo.fr


 

283 

 

                                                                                                                                                                              

خلال تنشئته الاجتماعية ، إضافة الى القيم و الثقافة التنظيمية الذي سيكتسبها فيما بعد داخل التنظيم، فينجر عن هذا اما 
فق بين القيم التنظيمية العقلانية و القيم الاجتماعية الموروثة في تحقيق اهداف هذا التنظيم او ان يحدث عدم التواؤم بين توا

 هذين القيمتين، فيحدث التصادم بينهما أي بين ما هو موروث و ما هو حديث فيتعثر تحقيق اهداف هذا التنظيم
 قيم الموروث التنظيمي، القيم التنظيمية، النخبة المسيرةقيم الموروث الاجتماعي، : الكلمات المفتاحية

 
Abstract  

The aim of this research paper is to illuminate the role of social and cultural values as they 

are part of the general structure of the overall community structure endowed with a cultural 

and social heritage accumulated over different periods of time, which ultimately leads to an 

impact on coordination and other social structures at the micro level, where the organization 

or the institution is seen as one of its parts, The elites who run this organization are also an 

active part and a  driving actor who guides it, and it is also endowed with the social and the 

cultural values of a society through this common heritage through its social raising, in 

addition to the organizational values and the culture that it will acquire later within the 

organization , This leads either to a compatibility between the rational organizational values 

and the social values inherited to achieve the objectives of this organization, or to a 

disharmony between these two values what causes a collision between them, that is, between 

what is inherited and what is modern.  What leads to the   achievement tumbling  of the of 

this organization goals. 

Key words :Social heritage values, organizational heritage values, organizational values, the 

elite. 

 
 
 :قدمةـــــــم

لا شك ان لكل امة موروثا اجتماعي، سياسيا، اقتصاديا وموروثا ثقافيا بكل مكوناتها من قيم ومعايير ولغة ومعتقدات الى 
مم من تجارب كونت لها غير ذلك من المكونات الثقافية والتي تشكلت لها عبر ازمنة عديدة نتيجة لتراكمات مرت بها هذه الأ

بنية اجتماعية و ثقافية، وخزانا من التجارب، هذا الموروث قد يكون سبب نهضتها و تطورها او سبب تخلفها و تعثرها، و 
الامة العربية كغيرها من الأمم تزخر بموروث  ضخم ملئ بالتجارب، منها ما أدى الى تطورها و ازدهارها و منها ما جعلها 

ف المجالات خاصة في العصر الحديث كما نعيشه الان ، واذا ما تحدثنا عن العقل العربي فنجده في مورثنا متخلفة في مختل
الحضاري مثالا للرقي و الازدهار في مختلف المجالات سياسية كانت او اجتماعية او ثقافية الى غير ذلك من المجالات الأخرى 

المثل في التخلف و التأخر مقارنة بالدول الغربية و اصبح موروثنا  ، لكن في عصرنا الحديث اصبح يضرب بالعقل العربي 
 .كأطلال نرجع له للاستئناس به و نتغنى به



 

284 

 

                                                                                                                                                                              

في الجزائر بشكل خاص وجدت تحولات كبيرة في بنية المجتمع الجزائري من الحماية العثمانية الى الاستقلال من الاحتلال و   
زال نعيش نتائجه الى اليوم، هذا بشكل عام ، اما اذا تناولنا تحليل البنية الفرنسي الذي احدث شرخا كبير في بنيته لا ن

الاجتماعية للتنظيم بشكل خاص باعتباره جزء من المجتمع الكلي الذي لا ينفصل عليه و يتأثر به ، المؤسسة الجزائرية في 
ة الثقافية او القيمية لهذه المؤسسة و العصر الحاضر هي كذلك تعيش تشوهات بنيوية في مجتمعها التنظيمي سواء من الناحي

الذي نلمسه في عملية التسيير ، ان المؤسسة الجزائرية اليوم هي ايضا لها موروث ثقافي و اجتماعي و سياسي و اقتصادي  
نطلاقا التي اعتمدتها في فلسفتها  للتسيير، التي مرت بها بعد الاستقلال ،ونتيجة لتجارب هذه المرحلة  للمؤسسة الجزائرية ا

من مرحلة التسيير الذاتي الى اقتصاد السوق ، لم تستطع النخبة المسيرة ان تحدث تلك القطيعة بين التسيير التقليدي و 
متطلبات التسيير الحديث، فالكثير من الدراسات الاكاديمية التي تناولت المقارنة بين الفروق التنظيمية والإدارية  بين ما هو 

وروث عبر ، سواء من خلال الدراسات الانتربولوجية او الدراسات الامبريقية الحديثة من متغيرات حديث و ما هو تقليدي م
القيم و المعايير السائدة في كل فترة زمنية، و التي تعكس المسيير الجزائري للمؤسسة لا يزال السلوك التسيير مرتبط جدا 

ل السلوكيات التنظيمية في عملية التسيير و الذي يضعنا امام بالمجتمع و التنشئة الاجتماعية للعائلة و يظهر ذلك من خلا
الى أي مدى لاتزال النخبة المسيرة في المؤسسة الجزائرية لا تستطع ان تحدث تلك : اشكال يضرب في العمق البعيد هو

 ائري المسيير؟ القطيعة في تسييرها التقليدي رغم وجود نماذج و معايير تسييريه ناجحة ام ان المشكل في العقل الجز 
 

 :اهداف البحث 2
الهدف من هذا البحث هو تتبع النخبة من الإطارات، باعتباره العقل الذي اعتمد عليه في تسيير المؤسسة الجزائرية عبر 

 مراحلها، 
 مدى تأثير المورث الثقافي على بنية المجتمع وأنساقه الفرعية كالمؤسسة  -
 على السلوك التنظيمية لنخبة الإطارات  مدى تأثير التنشئة الاجتماعية للفرد -
 معرفة التوجهات المتخذة في عملية الإصلاح في مواجهة التغيرات والتحديات -
 معرفة مدى كفاءة النخبة المسيرة للمؤسسة الجزائرية -
 واقع النخبة المسيرة في ظل النماذج العالمية الجدية في عملية التسيير  -
 :تحديد المفاهيم 4
 الذي من خلاله  تمع وتفاعلات الافراد في المجناتج عن  اجتماعي هو كل انتاج قيمي :الموروث الثقافي الاجتماعيقيم  1

كل ما خلده الانسان من شواهد روحية او مادية "او تراكم لتجارب من لمجتمعات التي تليها  للأجيال وا استطاع ان يورثه 
قول بانه الحصيلة الفكرية و الاجتماعية و المادية لأسلافنا ،او بمفهوم اخر، فان في تراثه الفكري، ورقيه الإنساني، ويمكن ال

الموروث الثقافي و المادي ، و المكتوب و الشفوي، الرسمي و الشعبي، اللغوي، الذي وصل الينا من الماضي البعيد و 
 (111، ص2161،ايمان هنشيري)القريب



 

285 

 

                                                                                                                                                                              

 
مجموعة المعايير و الاحكام التي تشكلت داخل  م الموروث التنظيمي على انهايمكن القول ان قي :قيم الموروث التنظيمي 2

هذا على المستوى الكلي  المنظمة و التي يمتلكها افرادها ويتوارثونها من جيل الى جيل مند ولادة التنظيم عبر المؤسسين الأوائل
تجاهات التي توجه سلوك المديرين نحو غايات او مجموعة من المعتقدات و الا"للفرد اما على مستوى النخبة و الإطارات فهي 

وسائل يختارها هؤلاء المديرون لإيمانهم بصحتها، و تحديد النهج الذي ينتهجونه في انجازهم لأعمالهم و اداراتهم لمنظمتهم و 
ة لأفراد التنظيم في هذه القيم الموروثة داخل التنظيم تكون بمثابة المرجعي (11،ص2161شايب حدة امينة،)اتخاذهم لقراراتهم 

 تحسين و تعديل سلوكهم 
 

مجموعة القيم التي تعكس  "مفاهيم القيم التنظيمية من عدت روئ فمنهم من يرى انها تعددت :القيم التنظيمية  3
عبد )الخصائص الداخلية للمنظمة، وهي التي تعبر عن فلسفتها و توفر الخطط العريضة لتوجيه السلوك التنظيمي وصنع القرار

إن القيم التنظيمية هي مجموعة فرعية من القيم العامة وهي قيم خاصة تخص منظمة (118، ص 2162المعطي احمد عساف،
معينة بذاتها، وتتصف هذه القيم بارتباطها المباشر بالسلوك التنظيمي ومن ثم فهي تتحدد من خلال العلاقات التي تربط 

تعاملين معهم، و لذلك فإن نطاقها و مجال عملها أضيق من نطاق القيم العاملين برؤسائهم و مرؤوسيهم و بزملائهم و الم
العامة كالقيم الدينية والاجتماعية و الأخلاقية، و تختلف قيم المنظمات عن بعضها البعض فقيم المنظمات الإنتاجية هي غير 

فقد " عصفور"نظمات القطاع الخاص اما القيم السائدة في المنظمات الخدمية و قيم المنظمات الحكومية تختلف عن القيم في م
هي النواة للثقافة التنظيمية، هذه القيم غير ظاهرة أو غير ملموسة لكنها تظهر أوضح ما يكون عند  تناولها من جانب أنه

وضع الأهداف والخطط ورسم السياسات وتحديد نظم وطرق العمل، وتلعب الإدارة العليا إذا استمرت في تبني نفس القيم 
كبيرا في ترسيخها، كما يلعب المجتمع والثقافة التي تسوده دورا في إرساء العديد من القيم التنظيمية حيث أن المنظمة   دورا

 .(111، ص2161ياسين ، محجر)امتداد للمجتمع
 مع العناصر ا لأخرى في المنظمة و التي تشمل التقنية المستخدمة فيي تفاعل العنصر البشر " هو  :السلوك التنظيمي 4

ومن ناحية أخرى يمكن النظر إليه على أنه . والبيئة الاجتماعية خارج المنظمة المنظمة والهيكل التنظيمي والبيئة التنظيمية،
التنظيمي كأفراد وجماعات داخل المنظمة وعلاقة ذلك برضا العاملين وزيادة انتاجيتهم  على مسببات السلوكف يشمل التعر 

 ( . 1،ص2161، نفسية محمد باشرى)ضا الوظيفي للعاملين والأداءبين الر  بافتراض أن هناك علاقة
 

نعرف النخبة من  و صانعي الرأي الا اننا يمكن ان غالبا ما يتناول مفهوم النخبة في المجال السياسي :النخبة المسيرة 5
ة عالية ولها القدرة على الناحية التنظيمية على انها مجموعة الأشخاص او الاطارات التي تتمتع بقدرات وإمكانيات فكري



 

286 

 

                                                                                                                                                                              

اتخاد القرارات التي تناسب و تحقق اهداف المؤسسة سواء كانت سياسية اقتصادية او  التسيير إضافة الى امتلكها لسلطة
 اجتماعية   

 
 :القيم الثقافية والتنشئة الاجتماعية 5

من خلال القيم و العادات و الدين و ان أي مجتمع له ثقافته الخاصة و التي تميزه عن باقي المجتمعات الأخرى       
المعتقدات، و المعايير الى غير ذلك من المكونات الثقافية، هذه الثقافة المنتشرة في المجتمع  المكتسبة منها و الموروثة لها الدور 

من مؤسسات الرئيس في تنشئة افراد هذا المجتمع من خلال كل مؤسساته، الدينية منها، المدرسة ، الجامعة الى غير ذلك 
ان العائلة كمؤسسة اجتماعية هي الوسيط الرئيسي بين شخصية الفرد و الحضارة الاجتماعية التي ينتمي اليها، و "التنشئة ،و 

ان شخصية الفرد تتكون ضمن العائلة، و ان قيم المجتمع و أنماط السلوك فيه تنتقل الى حد كبير من خلال العائلة و تقوى 
ان التغييرات التي تظهر على طرق تربية الطفل وعلى تجارب الطفولة تنبع قبل  (" 11، ص6891، هشام شرابي)بواسطتها

العائلة أي مستواها الاقتصادي و الاجتماعي و الثقافي و العائلة في إليها ع الطبقة الاجتماعية التي تنتمي كل شيء من موض
ن سلطة تسلسل و قمع هي التي تسود العلاقات بصورة خصائصها الأساسية صورة مصغرة عن المجتمع فالقيم التي تسودها م

 هشام شرابي)عامة ، ان بنية العائلة ، القائمة على السلطة الفوقية تقابلها بنية اجتماعية مماثلة أيا كان النظام الاجتماعي
اللازمة و للمناخ الاجتماعي العام دور أساسي في تكوين شخصية الفرد و توفير الظروف الموضوعية (11، ص6891،

و الفرد عضو اجتماعي يتأثر بشكل مباشر و غير مباشر بالقيم . لنشوئه نشأة سليمة و استمرار تنمية قدراته و مواهبه الذاتية
و العادات و مستوى الطموحات الاجتماعية التي تحيط به من خلال علاقته بأسرته الخاصة بالمؤسسة الاجتماعية الأخرى  

ة او القرية او الحي و التي في مجموعها تكون الاطار المطلق او المقيد لنشاطه و تفاعلاته بين كالقبيلة او الفئة او المهن
خصائصه الذاتية ومجمل المحصلات التراثية و الفكرية السائدة في المجتمع تدرجا من القيود التي يفرضها عليه الى الحرية التي 

لتنشئة التي يمر بها الفرد  من خلال مختلف مؤسساتها و كل مراحل ا(211،ص 6882عبد الحفيض مقدم ،)يعطيها إياه
نساقه ستؤثر فيما بعد عندما يكون هذا الفرد من طبقة النخبة ، فيظهر في أالإرث الثقافي الذي يكتسبه من مجتمعه عبر 

ئلة متوسطة او فقيرة فيما بعد ،فعلى سبيل المثال الفرد الذي ينشا في عائلة برجوازية غير الفرد الذي ينشا في عا سلوكياته
،فالأول تكون قرارته تعتمد على المحاولة و الخطأ و لا يهمه تكاليف الخطأ لان مصادر التعويض موجودة و معتاد عليها، و 
بالتالي فان القرارات العقلانية تكون بنسبة ضئيلة، اما الثاني فهو نشا على عدم الوقوع في الخطأ لما  ينجر عنه من تكلفه و 

درة على تعويضه ، فهذا الأخير فهو  لا يعتمد على اتخاذ القرارات بنفسه و الرجوع الى ما هو اعلى منه سلطة وهو عدم الق
الاب فيتربى على ذلك، هذه التنشئة التي يمر بها الفرد ستؤثر فيما بعد على شخصيته في التسيير و اتخاذ القرارات في حين ان 

اذ القرار بعقلانية،  هذا على المستوى الجزئي ، اما على المستوى الكلي  للدولة ، فنرى الفرد لبد من تنشئته و تدريبه على اتخ
 فالأولىالفرق بين دولتين احداهما تملك النفط وموارد طبيعية أخرى مثل الجزائر  و الأخرى لا تملكه مثل اليابان او المانيا ، 



 

287 

 

                                                                                                                                                                              

غطي سوء التصرف و التسيير اما الثاني فهي تدرك تماما ان أي لان عائدات النفط هي التي ت الخطأتعتمد على المحاولة و 
 خطا يكلف الكثير و لذلك يربى كل المجتمع و ينشا على ذلك في عقلانية التصرف  

 
 :العقل العربي والقيم الاجتماعية والثقافية للتنظيم1
ية التي قد تؤدي بنا الى تشعبات أيدولوجية ان الخوض في العقل العربي والتراث الفكري والاجتماعي والثقافي له من الحساس 

بد من الرجوع الى التراث الثقافي و الاجتماعي القديم، و منهم من يرى ان فكرية، فهناك من يرى ان النهضة بالعقل العربي لا
م في  بد من القطيعة مع الموروث الثقافي و الاجتماعي و محاكات الغرب في نهضتهم بشكل عاربي لاعالنهوض بالعقل ال

كخطوة في عملية التحديث و بناء الحضارة، الا اننا هنا في هذه الورقة، لا ونريد الغوص كثيرا في هذا المجال بشكل عام بقدر 
ما يهمنا فئة معينة متمثلة في النخبة التي أوكلت لها شؤون التسيير و التي تمثل في نفس الوقت العقل العربي ، لا شك ان أي 

حسب مالك ابن نبي فان الانسان تأكد حضوره على مواجهة جانبين "لانسان في نهضتها، و حضارة يكون مركزها ا
الطبيعة و نعني بها الانسان في التفوق على الطبيعة و السيادة عليها، ويكون هذا التفوق عقليا ، أي ان يطور الانسان "

وط افضل ، اما النجاح الثاني هو في مواجه الوسط المادي الذي يعيش فيه و يخفف من أعباء الوجود من خلال توفير شر 
، تايب الهام)نفسه أي ان يقود الى سيادة العقل على نوازع الانسان وبالتالي يصبح الكفاح في الوجود مزدوجا

ان ما يعيشه العقل العربي اليوم ليس عدم كفاءته و قدرته على مواكبة النهضة، و الا كيف نبرر تفوقه في ( 611،ص2166
رب ، المشكلة التي نعيشها اليوم هو الرجة او الهزة التي حصلت لموروثنا الحضاري و قيمنا الاجتماعية ،فانقلبت عدة بلاد الغ

مفاهيم قيمية و ثقافية كانت إيجابية في الماضي القريب ،و تحورت  الى مفاهيم أخرى سلبية ، جعلت العقل العربي تائها في 
لك عدم البحث و الرغبة في الخروج من هذا التيه، لا يزال العقل العربي يتخبط في فهمها،  قد يكون سببه الاستعمار و كذ

يصورها البعض و الذي  اليست القطيعة الأبستمولوجة  مع الدين كم عدم فهمه لعقلانية التسيير بمفهومها العلمي الحديث،
الأخرى للثقافة في عملية النهضة و التحديث   يتخذ أوروبا  مثالا لها في عملية النهضة و انما استغلال الدين و المكونات

،حتى اوروبا اعتمدت على تطوير نفسها من خلال استغلال ثقافة الدين كما يصوره لنا  ماكس فيبر في كتابه الاخلاق 
ى البروتسنتية و روح الراس مالية  ، وقد اثبتت بعض الدول نجاحها دون هذه القطيعة كمليزيا مثلا هذا من جهة ، اما عل

المعايير الحضارية و القيم الثقافية و الأخلاقية و البيئية، أصبحت اليوم في المجتمعات المتماسكة هي "مستوى التنظيمات فان 
ان كل الدول التي تطورت و التي قطعت (   611،ص2166، تايب الهام)التي تحدد مسار السلوك التنظيمي و الإداري
تغلال قيمها ثقافتها الاجتماعية الاصيلة واعتمدتها عاملا  للنهوض بمؤسساتها، اشواطا في نموها كانت انطلاقتها من اس

انطلاقا من نخبها الفاعلة في هذا المجتمع ، و الذين يمتلكون رؤى بعيدة المدى و مزودين بثقافة و قيم تنظيمية ما يمكنهم من 
بي له من المؤهلات و القدرات ما يمكنه من تحقيق اهداف المجتمع بصفة عامة و المؤسسات بصفة خاصة، ان العقل العر 

 تطوير مؤسساته اذا كانت ثقافته الاجتماعية التنظيمية تساهم في ذلك و ان كل ثقافة تخدم الثقافة الأخرى وتدعمها 



 

288 

 

                                                                                                                                                                              

 :القيمي للتسيير في المؤسسة الجزائرية النخبة والموروث 1
بها في كل مرحلة للنهوض بالمؤسسة و الاقتصاد الوطني و التنمية  مرت المؤسسة الجزائرية بعدت تجارب في عملية التسيير اريد

المسيرة بعد جلاء العمال فرنسيين منها،  الاجتماعية فبعد الاستقلال ورثت الجزائر مؤسسات فارغة من الإطارات و النخب
ا و الجامعات الفرنسية بلغ عدد الإطارات الجزائرية الذين تخرجوا من المدارس العلي 6811الى سنة  6811حيث من سنة 

 811.11"و قدرت عدد الكفاءات الفرنسية التي غادرت الجزائر بحوالي (  111،ص2111،احمد زايد) 61111حوالي 
هذا الفراغ بتعيين هذا العدد القليل من الإطارات الجزائرية  لسد، فاضطرت السلطة (111،ص2111،احمد زايد)اطار اوربي

 لا بديل عنه ، وسميت هذه المرحلة بمرحلة فتيسيرهم هذه المؤسسات كخيار 
تميزت هذه المرحلة في تسيير المؤسسات تحت مبدأ الملكية الجماعية لوسائل الإنتاج،  ،(6811-6811) التسيير الذاتي-

ة و وقد اسند هذا التسيير للعمال عن طريق مجلس العمال المنتخبين زيادة على المدير الذي يتم تعينه من طرف السلطة الوصي
لا يملكون عقلية و ثقافة ( الأرياف و القرى)المركزية آنذاك، هذه الفئات من العمال التي  جاءت من انساق متمثلة في 

مسبقة عن التنظيم و سير المؤسسات ما أدى الى فشل هذه التجربة من التسيير ، حتى العمال الذين كانوا يعملون في 
كون الخبرة و التكوين الازمين لأداء مهامهم ،اما الإطارات المسيرة هم أيضا لم تكن المؤسسات الفرنسية، كانوا منفذين لا يمل

صلاحية حق الفيتو "أعطت كما ان السلطة  لديهم الكفاءة في عملية التسيير و نظرتهم الفوقية للعمال واحتكار المعلومة
س العمال خاصة و ان المدير و مجلس الإدارة للمدير في بعض الأحوال مما أدى الى ظهور المدير كسلطة اقوى من سلطة مجل

، كل هذه الأسباب انتجت مظاهر و (" 686،ص2166،اونيس عبد المجيد اونيس)يراقبان الحالة المالية و عملية التسويق
تنظيمية سلبية داخل هذه المؤسسات من محسوبية، و عدم الجدية في العمل، عدم الانضباط، واعتماد الإطارات على  سلوك
ا المحاولة و الخطأ، و الفساد الاخلاقي  و الإداري ، وعدم الالتزام بالقوانين، في خضم هذا الفشل في التسيير اللاعقلاني مبد

 ـ، كانت السلطة الوصية تبحث عن حل فاتجهت الى مرحلة أخرى عرفت ب
رحلة التسيير الذاتي جاءت هذه المرحلة كنتيجة لفشل م (:6899-6816) التسيير الاشتراكي و إعادة الهيكلة -

المتمثلة في  وإصلاح ما يمكن إصلاحه، فقد تميزت هذه المرحلة باشراك العمال في عملية التسيير و المشاركة في اتخاذ القرار و
الى جانب الإدارة المتمثلة في المدير و الإطارات المسيرة  الذي كرسه ميثاق مجلس العمال و اللجنة الدائمة و مجلس المؤسسة 

تحت مبدا الملكية العامة لوسائل الإنتاج، من الناحية  61/66/6816انون التسيير الاشتراكي للمؤسسات الصادر في و ق
النظرية ان التسيير الاشتراكي في تلك المرحلة كان جيدا كبرنامج للنهوض بالمؤسسة  لكن من الناحية العماية فقد اخفق هذا 

م المجتمع الجزائري فنتج عنه عدة تشوهات مظاهر السلبية وسلوكيات تنظيمية غير النهج هو أيضا لعدم توافقه مع ثقافة وقي
مقبولة  نذكر منه على سبيل المثال لا الحصر، اللامبالاة ، عدم الانضباط، التهاون غياب الجدية في العمل ، الغيابات، ثقافة 

سيير والتحكم في العمال ،و غياب التخطيط و المراقبة ، زيادة على هذا  عدم قدرة المسؤولين في تحمل مسؤولية الت...البايلك
من قبل المسيرين، المساوات في منح التحفيزات، إضافة الى ذهنية المسيير التي كان يغلب عليه الطابع الاجتماعي و المحاباة في 



 

289 

 

                                                                                                                                                                              

لمؤسسة مما اضطر السلطة عملية التوظيف الى جانب عشوائية في اتخاذ القرار، كل هذا أدى الى فشل هذه التجربة للنهوض با
مرة ثانية الى وضع اصلاحات جديدة نتيجة لسوء التسيير الداخلي و من تزايد تعقد المشاكل البشرية و التسييرية داخل 
المؤسسات، فجاءت مرحلة إعادة هيكلة المؤسسات ، حيث تم تقسيم المؤسسات الضخمة الى مؤسسات صغيرة ليتمكن 

هذه الخطوة لم تأتي بجديد إذ ان المشكل ليس في حجم المؤسسة و انما في أساليب و فلسفة المسيرون من التحكم فيه لكن 
التسيير المنتهجة من طرف النخبة المسيرة و المتحكمة في صنع القرار بعدم مراعات الجانب القيمي و الثقافي للعمال  القرار  

 فاتخاذ قرار اخر أدى مرحلة ثالثة عرفت بـ
 
بذا من هذه المرحلة ان النهج الاشتراكي الذي اتبع من قبل والذي صخرة له  : المؤسسة واقتصاد السوقمرحلة استقلالية -

آنذاك، لم يكن للسلطة خيار اخرفي ظل  كل الوسائل من طرف النخبة لتكريسه، لكنه لميكن مجديا ولم يحقق الهدف المنشود
كمرحلة إصلاحية ثالثة في تاريخ المؤسسة الجزائرية مع ملكيتها   التطورات المتسارعة من حولها فلجات الى استقلالية المؤسسة

إضافة الى عدم تمويل الدولة لهذه المؤسسات،  و لإعطاء المؤسسة نوع من الحرية في التسيير بالأسلوب التي تراه  للدولة،
اتخاذ القرارات ، تحديد من ناحية و  عقلاني ويحقق أهدافها و الذي يكسبها نوع من الاستقلالية تجاه السلطة الوصية

الأجور، الحوافز، وضع قوانين تنظيمية خاصة بها الى غير ذلك من ناحية اخرى، كان هذا جيدا من النحية النظرية ، لم تسلم 
هذه المرحلة أيضا من الانتقادات لما انجر عنه من المظاهر و السلوكيات التنظيمية السلبية زيادة الى هذا فقد قامت السلطة 

ة مجموعة المؤسسات و دخولها الى اقتصاد السوق و الذي كان يرج منه بعث نوع من التنافسية بين القطاعين العام و بخوصص
الخاص  لم تسلم هاتان المرحلتان من المورث المتراكم خلال هذه الفترة التاريخية التي مرت على المؤسسة الجزائرية التي نتجت 

والنحبة  ان كل المراحل التي شهدتها المؤسسة الجزائرية كانت بالنسبة للنخبة المسيرة آنذاكعن التسيير الذاتي النهج الاشتراكي 
المسيرة الحديثة كموروث ثقافي تنظيمي وخزان من التجارب مرت بها المؤسسة الجزائرية بكل الإصلاحات التي قامت بها الى 

لتي لم يؤخذ فيه الجانب الثقافي والبنية  الاجتماعية للمجتمع اليوم للنهوض بالمؤسسة الجزائرية لكن كانت دون دراسة معمقة وا
الجزائري كعامل رئيس في عملية الإصلاح فكان نصيب كل مرحلة الفشل في تحقيق الأهداف المسطرة من طرف الدولة ، 

ة والاقتصادية منحت بعض الشخصيات العديد من المناصب الكبرى في المؤسسات الإداري"لان الدولة في المراحل السابقة  
أي لم يستند هذا الحراك  (21،ص2111احمد زايد،")انطلاقا من مركزهم السياسي، لا من مؤهلاتهم الجامعية او الخبرة المهنية

المهني الاجتماعي الصادم الذي استفاد منه هؤلاء الجزائريين الى منطق الكفاءة و الاستحقاق بل الى منطق الشرعية التاريخية 
اسية في معظمها؟، اذ نجد عددا كبيرا منهم احتلوا مناصب مهنية هامة على مستوى الإدارات المركزية و و اعتبارات سي

و تشير ...المؤسسات الاقتصادية جلهم من إطارات الثورة التحريرية و الطلبة و إطارات الجمعيات المهنية و السياسية الخ
ات يفتقرون الى للتجربة و التأهيل اللازمين ، اغلبيتهم من أصول بالمئة  من هؤلاء الإطار  11الدراسة في هذا المجال ان 

 ")بالمئة منهم أعضاء جيش التحرير الوطني و السجناء السياسيين11جغرافية ريفية او أصول اجتماعية بسيطة و غير مثقفة، 



 

290 

 

                                                                                                                                                                              

عامل اخر وهو  و اعتبروا كنخبة مسؤولة عن التسيير و الإصلاح  إضافة الى ذلك فهناك(116،ص2111احمد زايد،
الاختلاف الأيديولوجي للنخبة، بين من تخرجوا من مدارس رأسمالية من المؤسسات و الجامعات الفرنسية و من تكونوا من 
مدارس  ذات توجه اشتراكي من جهة أخرى ، كذلك من هم نخب معربين و نخب فرنكفونيون، و بين من هم جامعيين و 

اغلب الإطارات و المشرفين قد "ن من جهة أخرى فإن إ ،برة المكتسبة عبر السنينبين من ليس لديهم تأهيل علمي الا الخ
، وغيرها من الاختصاصات الأخرى الا ...الاقتصاد، المحاسبة ، المالية : تلقوا تكوينا متخصصا في مجال ما من مجالات المعرفة

و التسيير او الاشراف و حتى اولئك الذين تلقوا تكوينا ان غالبيتهم ان لم نقل كلهم لم يتلق تكوينا مناسبا في مجال الادارة ا
فقد تم ذلك من عشرات السنين و قد احيلوا الى التقاعد او على وشك الإحالة فيتم تعوضهم برؤساء ....بألمانيا و فرنسا و 

هم كذلك لم يتلقوا  فرق او رؤساء مصالح هم في الغالب تمت ترقيتهم بالقدمية او ربما بالكفاءة او اعتبارات أخرى لكنهم
تكوينا متخصصا في التسيير و الاشراف لذلك بقيت المؤسسة الجزائرية تعاني من هذا الجانب ،عدم توفر الإطار المسيير او 

و هذا ما سينعكس  (621، ص2111يوسف عنصر،)المشرف الكفء الذي تلقى تكوينا يؤهله لشغل هذا المنصب بفعالية
 ائرية  في ما بعد  سلبا على مستقبل المؤسسة الجز 

 
 ؟النخبة المسيرة في المؤسسة الجزائري ومعايير التسيير الحديث اية نتائج 1
، 6882عبد الحفيض مقدم، )ان القيادة باعتبارها ظاهرة ثقافية لا يمكن ان تدرس الا في اطار ثقافي 6891يرى شين    
ارب السابقة لا يمكن ان نحكم على اخفاقها الا اذا ، و لذلك فالنخبة المسيرة في الجزائر و انطلاقا من التج(216ص

اخضعنا لسياقها التاريخي و الثقافي  في عملية التسيير التقليدية بالمقارنة مع  الإمكانات البشرية في كل مرحلة و مدى كفاءتها 
ية التسييرية كعامل رئيس في إدارة و الأساليب العالمية الحديثة المتبعة اليوم  في عملية  التسيير و التي تجعل الثقافة التنظيم

" رائد فكرة الثنائية ان التخلف يعود لوجود و تصادم نظامين مختلفين boeke"المؤسسات بكل انواعها ، وانطلاقا مما  يراه 
، و الثاني حديث و متطور، مما يحدث الانقسام و عدم الانسجام في البنى و تقليدي اقتصاديا و اجتماعيا، الأول محلي و

لهياكل الاقتصادية و الاجتماعية، حيث تتصف المجتمعات و البنى المختلفة بسلوكيات اجتماعية، لا تحث على السعي و ا
و هذا تقريبا ما حدث مع النخبة المسيرة في الجزائر (1، ص2161، عدنان سليمان)المبادرة و العمل و تفتقد الى مؤهلات

النخبة المسيرة في المؤسسة الجزائرية في كل مراحلها  والكم الهائل من التجارب التي  فبالرغم من السيرورة التاريخية التي مرت بها
مرت عليها من خلال الموروث التنظيمي للمؤسسات لم تجعلها تستفيد من منها الى اليوم ، و لا تزال تلك المظاهر و 

ان هذه الصفات البارزة و الملاحظة على السلوكيات  القديمة تظهر و تعيد انتاجها من جديد  كارث ثقافي و اجتماعي، 
السلوك التنظيمي  في المؤسسة الجزائرية هي نتاج عوامل ذات علاقة بالسياق الثقافي الذي عرفه المجتمع الجزائري و مؤسساته 

يرات و ما الاقتصادية خاصة عبر ثلاث مراحل من مراحل تاريخ المجتمع الجزائري بمؤسساته المختلفة و ما لحقه و لحقها من تغ
 (218،ص 6882مصطفى عشاوي، )ارتبط بذلك من عوامل و خاصة في المجال الثقافي



 

291 

 

                                                                                                                                                                              

و حين يأتي الحديث عن العدالة الاجتماعية و الدمقراطية الاقتصادية ، يحضر التدليل على فشل التخطيط المركزي و    
يد أي نموذج تنموي، والحكم على فشله او نجاحه، القطاع العام و قبل ان تتضح المسالة الاجتماعية برمتها وقدرتها على تهد

تتدخل الحكومات و السياسات، في ممارسات الضبط و اليات الاحتواء ، و المساومات التنموية و مصاهرات الرأسمال و 
هم ، و النخب الاجتماعية ، في إدارة النموذج التنموي ، الذي يشتغل دائما بمزيد من تساقط الافراد الى الأسفل ، في اغلب

الصعود النخبوي المتمايز للأقلية المحظوظة ، وهنا باسم التقدم التنموي ، ينمو التخلف وترتكب الخيانات التنموية بحق 
عدنان سليمان ، )المجتمعات و ثقافتها وتاريخها الطويل، وكل ذلك مراعاة للخروج من التخلف والحاق بالحداثة و التطور

يوم في ظل النماذج العالمية في عملية التسيير  لم تستطع ان تتأقلم معها مع العلم ان هذه ان النخبة المسيرة ال(8، ص2161
النماذج لاقت نجاحات كبيرة في دول عدى مثل الصين و بولندا و ماليزيا الى غير ذلك من الدول، لكن المناخ الثقافي و 

لثقافة السائدة و القيم التنظيمية لا تستطيع ان تتقبل هذا الإرث الاجتماعي لم يستطع تقبل هذا النوع من التوجه باعتبار ان ا
هو موروث و تقليدي قديم ، في حين ان من متطلبات  النوع من النماذج فحدث بذلك ذلك التصادم بما هو جديد و ما

 النماذج  الناجحة  هذا النوع من التسيير هو بناء قاعدة ثقافية و تهييئ المجتمع و كل الأبنية الأخرى في انتهاج نوع من هذه
 

 اتمة ـــــــــــــــــــــــــخ
لا يزال الإخفاق يلازم المؤسسة الجزائية الى اليوم و عدم قدرتها على المنافسة بسبب فشل النخبة المسيرة و ما نلاحظه      

 أساليب التسيير اليوم اكبر دليل على ذلك من خلال التصريحات التي تصدر من طرف السلطة من تجديد وتحديث في
العمل الإداري و تغيير ذهنية المسييرين، ولعلى من ابرز الهزات التي أظهرت المؤسسة عاجزة ،الوضع الصحي للبلاد و  وأخلاقه

ما انجر عنه من تبعات على المؤسسة الجزائرية في ظل فيروس كورونا و عدم قدرتها على التأقلم في الازمات ، إضافة الى التأثير 
 للبيئة الخارجية على البيئة الداخلية للمؤسسة و قوة تأثير القيم المجتمعية على القيم التنظيمية ، وعدم ادراك لحد الان ان الثقافي

الانسان هو محور النهضة حسب مالك بن نبي، ادا ما كون و تمت تنشئته تنشئة سليمة تكون قاعدة لنخبة جديدة تعمل 
ديثة، والا كيف نفسر هذا التأخر في النهضة ام ان هناك خلال الموروث الثقافي و على تسيير المؤسسات بطرق عقلانية ح

الاجتماعي لهذه البنى الاجتماعية، لماذا كلما تحدثنا عن النهوض بالمؤسسة و تحديثها بأساليب تسيير حديثة يتم التحدث 
عليها، ام ان الاقصاء للنخب المؤهلة  و الحنين  عن النخب في المهجر وكأن المجتمع الجزائري لا يملك أي نخبة يمكن الاعتماد

للماضي و عدم القدرة على القطيعة مع الأساليب التقليدية و الإبقاء على غلبة الجانب الاجتماعي في عملية التسيير هي 
نرى كم هائل من  الأهم، ان التأخر بالنهضة الحضارية و التمية في جميع المجالات  ستؤدي بنا الى تثبيط العقل الجزائري ، اذ

خرجي الجامعات و المعاهد دون عمل أي ان المؤسسات التي في البلاد لا تكفي لتشغيلهم بسبب قلة التنمية هذه النخب و 
 الإطارات التي بقيت مدة طويلة تعاني من البطالة بسبب عدم رؤية استراتيجية واضحة تستغل كل هذه العقول في الابداع

 



 

292 

 

                                                                                                                                                                              

 ع قائمة المراج
 6891، 1هشام شرابي، مقدمات لدراسة المجتمع العربي، الدار المتحدة للنشر، بيروت، لبنان ط -6
، 1، العدد66عدنان سليمان، اخفاقات التنمية العربية،دراسات، النهضة ،جامعة دمشق، سوريا، المجلد  -2

 2161يوليو
ة لتفعيل الموارد البشرية، دراسات تايب الهام، البعد الحضاري كعامل رئيس في بناء استراتيجية ادارة جديد -1

 2166،  61استراتيجية ، عدد
،دار اليازوري العلمية للنشر و (مدخل سلوكي تنظيمي)اونيس عبد المجيد اونيس، إدارة العلاقات الإنسانية -1

 ، 2166، 6التوزيع، عمان، الأردن ،ط
و الافريقية، مداخلة مصطفى احمد زايد، النخب الاجتماعية حالة الجزائر مصر، مركز البحوث العربية  -1

 2111باتسي جمال الدين، بنية النخب في الجزائر ،: حداب، ترجمة
عبد الحفيض مقدم، الثقافة و التسيير ، اعمال الملتقى الدولي المنعقد في الجزائر،مداخلة مصطفى عشاوي ،  -1

  6882، الجزائر، الخلفية الثقافية للقيادة في المؤسسة الاقتصادية ،ديوان المطبوعات الجامعية 
يوسف عنصر، الاشراف و التنظيم الصناعي في الجزائر، محبر علم الاجتماع الاتصال للبحث و الترجمة،  -1

 2111قسنطينة، الجزائر، 
احمد زايد، النخب الاجتماعية حالة الجزائر مصر، مركز البحوث العربية و الافريقية، مداخلة دراس عمار،   -9

نية غير مكتملة و غير منسجمة من الاعتراف الاجتماعي الى الابتذال ، مه/الإطارات الجزائرية  سيو
2111 

عبد الحفيض مقدم، الثقافة و التسيير ، اعمال الملتقى الدولي المنعقد في الجزائر،مداخلة فهمي الغزوي تحت  -8
لمطبوعات عنوان الإدارة العامة في الأردن و دور المؤسسات و التنشئة الاجتماعية في تطورها  ،ديوان ا

  6882الجامعية ، الجزائر، 
عبد المعطي احمد عساف و ايوب احمد الصوالحة، البيئة القيمية في المنظمات القطاع الحكومي في الاردن  -61
 2162 48، مجلة مركز كامل للاقتصاد الاسلامي بجامعة الازهر، العدد"دراسة تحليلية وصفية"
دخل مفاهيمي، مجلة العلوم الانسانية و الاجتماعية ، العدد م: محجر ياسين ، بكوش ليلى، القيم التنظيمية -66

    2161،  جامعة قاصدي مرباح ،11
 ، 2161نفسية محمد باشرى، رباب فهمي و اخرون ، السلوك التنظيمي،جامعة القاهرة،  -62
غواط، ، مجلة دراسات لجامعة عمار الثليجي الا(الواقع و الافاق)ايمان هنشيري، الموروث الثقافي الجزائري  -61

 2161، 16العدد 
شايب حدة امينة، دور الفعل التنظيمي للمدرسة في ترسيخ القيم التنظيمية لدى الموارد البشرية، مجلة  -61

 2161، جامعة البليدة،  2الجزء  18التنمية و إدارة الموارد البشرية، العدد 
 
 

 



 

293 

 

                                                                                                                                                                              

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث لعربي بينا والعقل بنيةالمجتمع
 0202جوان  02جامعة زيان عاشور الجلفة 

 
 .أزمة الحداثة القيمية وسبل التجاوز عند الفيلسوف يحيى عبد الواحد

The crisis of value modernity and ways of transcendence according to the 

philosopher Yahya Abdel Wahid. 

 

 قتال إيهاب زين الدين 
 emir.dz-i.guettal@univ -الجزائر -جامعة الأمير عبد القادر

 مرزوقي عبد الحميد 

 Hamidtayha@gmail.com -الجزائر – 12جامعة الجزائر 

 
 :ملخص

التي شكلت سلسلة الحضـارة الإنسـانية إجمـالا، باعتبارهـا ثقافـة لهـا خصوصـياتها  تظل الحداثة الغربية واحدة من الثقافات 
الــتي تميزهــا عــن غيرهــا، حيــث خاضــت الحداثــة كفاحــا ضــد تغييــب الإنســان كــذات فاعلــة في العــالم وكــذا ســوداوية النظــرة الــتي 

ديـد وبالايجـابي، فالحداثـة إذن هـي حركـة غلبت عليه في العصـور الوسـطى الأوروبيـة وحرمانـه مـن دوره في نطـاق مـلأ العـالم بالج
انفصال، إنها تقطع مع التراث ومع الماضي، ولكن لا لتنبذه وإنما لاحتوائه وإدماجه في مخاضها المتجدد من خـلال منطلقـات 
معرفـة بنـت عليهـا الحداثـة أسســها في عمليـات تاريخيـة وثقافيـة متشـابكة لا يمكــن حصـرها في زمـن معـين ولا فضـاء مخصــوص، 
هذه المنظومة الفكرية التي قادت إلى بروز أزمات معرفية مست الإنسان الحداثي أساسـا، مشـكلة بـذلك انبثاقـا لإنسـان يعـاني 
أزمــات نوعيــة، الأمــر الــذي قــاد إلى ظهــور عــدة مشــاريع فكريــة نقديــة لنســق الحداثــة الغربيــة وتطبيقاتهــا، ولعــل مــن أهــم هــذه 

مـن خلالـه تحليلـه لأزمـة الحداثـة الغربيـة وتأزمـات الإنسـان  يحـ  عبـد الواحـدالفرنسـي  المشاريع النقدية نجـد مشـروع الفيلسـوف
الحداثي، موضحا من خلال إنتاجه الفكري المآل الذي ينبغي الوصول إليه مبرزا آليات تجاوز هذه الأزمة، آخذا بيد الإنسان 

يا ضــمن النســق الفكــري الحــداثي، مسترشــدا الحــداثي نحــو فضــاء جديــد يعيــد للإنســان خصوصــيته ومقامــه الــذي غــاب تــدريج
 .بالحكمة الشرقية القديمة وواضعا ميتافزيقيا الشرق واحدة من الممكنات التي تتيح  للإنسان الحداثي تجاوز أزماته

  
 .الشرقية الحكمة الحداثة، الميتافيزيقا، الروحية، التربية الواحد، عبد يح : الدالةكلمات ال

Abstract: 

Western modernity remains one of the cultures that formed the chain of human 

civilization in general, as a culture that has its own peculiarities that distinguish it from 

others, especially since modernity has fought a struggle against the absence of man as an 

active subject in the world, as well as against the darkness of the view that prevailed over 

mailto:i.guettal@univ-emir.dz
mailto:Hamidtayha@gmail.com


 

294 

 

                                                                                                                                                                              

him in the European Middle Ages and deprived him of his role in The scope of filling the 

world with the new and the positive, then modernity is a movement of separation, it 

breaks with the heritage and with the past, but not to discredit it, but to contain it and 

integrate it into its renewed labor through the starting points of knowledge on which 

modernity has built its foundations in intertwining historical and cultural processes that 

cannot be confined to a specific time or space This intellectual system that led to the 

emergence of cognitive crises that mainly touched modernist man, forming the emergence 

of a person suffering from specific crises, which led to the emergence of several critical 

intellectual projects for the pattern of Western modernity and its applications, and perhaps 

the most important of these critical projects is the project of the French philosopher Yahia 

Abdelwahed  from During which he analyzed the crisis of Western modernity and the 

crises of modern man, explaining through his intellectual production the future that should 

be reached, highlighting the mechanisms of overcoming this crisis, taking the hand of The 

human being of modernity towards a new space that restores to man his peculiarity and 

stature that has gradually disappeared within the modernist intellectual system, guided by 

the ancient Eastern wisdom and setting the metaphysics of the East as one of the 

possibilities that allow the modern man to overcome his crises  

 

Keywords: Yahya Abdul Wahid, Spiritual Education, Metaphysics, Modernity, Eastern Wisdom 

 

 
 emir.dz-i.guettal@univقتال إيهاب زين الدين : المؤلف المرسل)*(

 

 
 
 
 

 : مقدمة
ديث عن إنسان متأزم يحيلنا أساسا للحديث عن تلك المنظومة الفكرية المتعددة الأبعاد والتي أنتجت هذا إن الح

الإنسان، فمن المتعارف عليه ثقافيا أن تنامي أي خلل في أي مجال معرفي إنما يكون جراء اصطفاف للعديد من الأسباب 
اله، وبالتالي انبثاق الأزمة المعرفية كمعطى يحتاج إلى فهم في البدء ثم والدوافع التي تحيل لا محالة إلى تبلور هذا الخلل واكتم

إيجاد آليات التجاوز المفضية إلى تشكل المخرج من سطوة هذه الأزمة، وإعادة التأسيس للبراديغم المتجاوز، فالحديث عن 
رية على المجتمع الغربي الباعثة والمشكلة الإنسان الحداثي هو يقودنا إلى محاولة فهم أسس الحداثة الغربية وتأثيراتها الحضا

لإنسان له خصوصية  والذي يعاني أزمة نوعية، باعتبار أن هذه الأزمة في حقيقتها تعني أن المؤَسسات والقواعد التي يقوم 
عوبات، عليها هذا المجتمع، والتي كان من المفترض أن تضمن استمرارية حياة البشرية، تستحيل هي ذاتها مصدرا للخلل والص

mailto:i.guettal@univ-emir.dz


 

295 

 

                                                                                                                                                                              

فتتعارض بذلك مع تلبية المتطلبات التي ينبغي أن توفرها هذه المؤسسات لأفراد المجتمع الذي أنشأت لغرض تسييره، وبهذا 
ينشأ الصدام بين أفراده ويحتدم الصراع فيما بينهم، ليمتد أثره فيشمل كامل المجتمعات البشرية الأخرى في محاولة لفرض الهيمنة 

ة التامة قصد البحث عن فضاءات امتداد خارجية، تكون سندا لإشباع الرغبة الجامحة التي تفرضها الشاملة وفرض التبعي
المادية، والتي لا تجد لها أساسا تتجسد بها غير الصراع والصدام بغرض بسط سيطرة وسيادة شاملة على بقية الحضارات 

الحضارة "أنها Samuel Huntington (6821-2119 )الأخرى جميعها، فالحضارة الغربية الحديثة تدعي كما يقول 
الوحيدة التي لها مصالح أساسية في كل حضارة أو منطقة أخرى، ولها القدرة على التأثير على سياسة وأمن واقتصاد كل 

 .(611، صفحة 6889هنغتنتون، صراع الحضارات، ) حضارة أو منطقة أخرى

أسلمنا بالضرورة الى انبثاق ذلك الإنسان الحداثي المتأزم بالنمط الفكري الذي صاغته الحداثة في الغرب، الأمر الذي 
المادي الأمر الذي قاد إلى بروز الكثير من المشاريع النقدية / حيث يعيش أزمة نوعية أساسها البعد الواحد، أي البعد الطبيعي

لمنظومة الحداثة الغربية نجد مشروع الفيلسوف الفرنسي يح  عبد الواحد، والذي  لهذه المنظومة ولعل من أهم الفلاسفة النقاد
يربط أبحاثه المستدركة بحضارة العالم الحديث ويقصر تحليله على الأزمة تحديدا في هذه الحضارة، فليس ذلك إلا لأن الثقافة 

ترى لسواها  لاقتصادية على العالم بأكمله، وصارت لاالغربية اتخذت من صفتها المادية الخالصة مستندا لهيمنتها السياسية وا
 .أدنى مبررات للوسم بهذا الوسم، وهي التي لا تأخذ من صفة الحضارة غير قشورها المادية الصرفة

إلى التنقيب بين "وكتجاوز لتجليات الأزمة الحداثية المشكلة لذلك الإنسان الحداثي المتأزم يلجأ يح  عبد الواحد 
اث الإنساني العام وبالأخص التراث الغربي قصد إظهار المعالم والأسباب التي ترتد إليها أي أزمة يمكن أن تعتري تراكمات التر 

ثم التوجه نحو الشرق وتحديدا نحو " ، (pierre, 2006, p. 138) مجتمعا من المجتمعات البشرية وبالمقارنات الأركيولوجية
الأوضاع الفكرية المهيمنة في الوقت الراهن على العالم الغربي، أمست "كمة الشرقية والميتافيزيقا الشرقية خاصة وأن الح

، وضاعت (61، صفحة 2168يح ، الميتافيزيقا الشرقية، ) الميتافيزيقا أمرا منسيا وعموما مجهولا وضاعت ضياعا شبه تام
هي الأسس والمنطلقات التي يؤسس  ما: ستبعادها الأبعاد المتعالية للإنسان الحداثي الأمر إلي يقودنا إلى طرح إشكال قوامهبا

هي أهم الأدوات التي اتكأ عليها في عملية التحليل؟ والى أي مدى يمكن  من خلالها يح  عبد الواحد مشروعه الفكري؟ وما
 مة الحداثة الغربية؟ القول بأنه صاغ بديلا يتجاوز أز 

فمن خلال هذه المداخلة نحاول تسليط الضوء على المسببات الحقيقية لانبعاث الأزمة الحداثية سواء ما تعلق بالجانب 
العقلي التنظيري وصولا الى تطبيقاتها الفعلية على أرض الواقع وكذا أهم تجلياتها في عصرنا الراهن، كما تهدف هذه الورقة الى 

لمشروعي الفكري للفيلسوف يح  عبد الواحد وبسط الآليات الفكرية المقترحة للحد من حالة التأزم التي تعانيها التعريف با
 .المجتمعات الغربية حتى لا تنتقل هذه الأزمة للمجتمعات الغير غربية عموما 

 
 يحيى عبد الواحد فيلسوفا :أولا



 

296 

 

                                                                                                                                                                              

هو ميتافيزيقي "العرفان الإسلامي كمنهج في التعاطي مع الوجود  يح  عبد الواحد أو يح  عبد الواحد سابقا قبل تبينه
 م6991تشرين الثاني  -نوفمبر 61الموافق ل 6111صفر 61فرنسي الأصل، مصري التجنس، ولد ببلدة بلوا الفرنسية في 

ويلخص عبارة " ره لاسم يح  عبد الواحد قد يحمل دلالة ، ذاك أن اختيا(18، صفحة 2168يح ، الميتافيزيقا الشرقية، )
وجيزة ذلك هو الطريق الذي سلكه وقاده في هدوء وسكينة بعيدا عن صخب الحياة وصراعها، يعبد الواحد الذي لا شريك 

لاسفة والمفكرين كانت أولى خطواته التعليمية في ، وككل الف(11عبد العزيز، صفحة ) له ويح  في بحثه عن الحق والحقيقة
، وفي هذه السنة سار غينو إلى باريس لتحضير الليسانس 6811مسقط رأسه وانتهى به الأمر إلى نيل شهادة البكالوريا سنة 

أهمها آنذاك كان في الرياضيات وكان يومئذ طالبا لامعا في العشرين من عمره وبرز للعيان تفوقه في الكثير من المجالات ولعل 
 .مجال الرياضيات

كانت باريس مفعمة بالمدارس المختلفة المشارب والمتنوعة التخصصات وكانت فيها الماسونية، وكانت فيها المدارس التي 
ولكن باريس "تنسب إلى الهند أو إلى التبت أو إلى الصين، وكانت فيها الروحانيون على اختلاف ألوانهم ومشاربهم ونزعاتهم 

تدعه يستمر في دراسته المدرسية المحدودة فقد فتحت له أبواب أخرى كلها لذة وكلها نعيم، ولا نقصد لذة حسية أو نعيما لم 
روني، ) ماديا، إنما كانت باريس تمنح ذلك للماديين الحسيين فإنها تمنح لذة روحية ونعيما وجدانيا لمن لم تغرهم الدنيا وزينتها

ليبنيتز )بدأ في إعداد رسالته في الدكتوراه حول  6861، وفي عام (، صفحة ج2161التربية الروحية والتحقق الروحي، 
 .في الفلسفة( شهادة الأستاذية) بدأ الإعداد لدرجة الاجريجاسيون  6861، وفي عام (والحساب التفاضل

اتسمت بالطابع ' المعرفة'أنشأ يح  عبد الواحد مجلة سماها "ث حي 6811أما نشاطاته الفكرية فقد انطلقت عام 
، صفحة 2161روني، التربية الروحية والتحقق الروحي، ) 'الطريق'العرفاني الذي كانت عليه مجلة أخرى سبقها كانت تسمى 

عين أستاذا للفلسفة بجامعة الجزائر فقضى فيها عاما عاد  6861تمبر سب" ، فيعد تجارب معرفية متنوعة في فرنسا، وفي (د
روني، رموز الانسان الكامل، ) بعده إلى فرنسا وعين في مدرسة بلدته ولكنه استقال بعد عام قضاه في التدريس ليتفرغ لأبحاثه

 .(11، صفحة 2161

فقدانه للكثير من أقاربه في فترة زمنية قصيرة قد يصعب على أي إنسان تجاوزها، فكر غينو وبعد أحداث مؤلمة وقعت له ب
بالسفر فعرضت عليه دار من دور النشر في باريس السفر إلى مصر ليتصل بالثقافة الصوفية فينقل نصوصا منها ويترجم 

ض وكان من المفروض أن يقضي فيها بضعة سافر إلى مصر لهذا الغر  6811ففي العشرين من فبراير "بعضها فقبل بالعرض 
شهور فقط، ولكن هذا العمل اقتضى منه مدة طويلة، ثم عدلت دار النشر عن مشروعها فاستمر الشيخ يح  عبد الواحد في 

روني، رموز الانسان ) القاهرة يعيش في حي الأزهر متواضعا مستخفيا لا يتصل بالأوربيين ولا ينغمس في الحياة العامة
، وفي هذه الأثناء تعرف على الشيخ سلامة الراضي من الطريقة الشاذلية، ثم تعرف على أهم (62، صفحة 2161الكامل، 

شخصية أثرت في توجيه الفيلسوف يح  عبد الواحد هي شخصية العارف بالله عبد الرحمان عليش والذي كان له تأثير بالغ 
فكري وكذا في سلوكه، حيث كان السبب المباشر في تغيير الذهنية الفكرية للفيلسوف من خلال انتقاله من مسار غينو ال
إلى الذكرى الموقرة، ذكرى الشيخ عبد الرحمان )وهو الشخص الذي أهدى إليه غينو أحد كتبه بعبارة "الإسلام  المسيحية إلى

، 2161غينون، التصوف الاسلامي المقارن، ) (لفكرة الأولى لهذا الكتابعليش الكبير العالم المالكي المغربي الذي أدين له با
 .(صفحة و



 

297 

 

                                                                                                                                                                              

مكث الشيخ يح  عبد الواحد في القاهرة يؤلف الكتب ويكتب المقالات ويرسل المراسيل إلى جميع أنحاء العالم عامة   
دائمة، حركة فكرية وروحانية تشع أنوارها على كل من يطلب الهداية والرشاد، إلى أن  والى أوروبا الحداثية خاصة في حركة

م في الساعة الحادي عشر مساءً عن عمر يناهز الرابعة والستين في مسكنه بحي 6816يناير 1الاثنين الموافق "وافته المنية يوم 
من الأسرة وبعض الأصدقاء "، وعرفت جنازته مراسيم متواضعة حيث تشكل الموكب (11، صفحة 2161عبده، ) الدقي

 .(61، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) ولم يكن فيها أي شيخ من مشايخ الأزهر

 تمظهرات الأزمة القيمية الحداثية وانبثاق الإنسان الحداثي المتأزم: ثانيا
 :دانية الحداثية وأثرها القيمي عند يحيى عبد الواحدالفر  1

المحرك  -نوعا ما-يتجه يح  عبد الواحد أن النزعة الفردية تعد السبب الحاسم في الانهيار القيمي الراهن للغرب، باعتبارها 
 بغياب مثل هذا لتطور أحط  ملكات الإنسان التي لا يستدعي في توسعها أي عنصر فوق بشري، بل إن تطورها لا يتم إلا

الفردانية تقتضي أولا إنكار الإلهام "العنصر، لأنها على النقيض من أي روحانية ومن أي بصير وعرفان حقيقي باعتبار أن 
وإنكار المجال المعرفي الخاص بهذا الإلهام أي الميتافيزيقا  -فوق فردية-من كونه أساسا ملكة { الوحي الإلهي}الروحاني 

ولهذا فان كل ما يطلق عليه الفلاسفة المحدثون اسم ميتافيزيقا عندما يقرون بأمر يعطونه هذا الاسم لا يمت  بمفهومها الحقيقي،
غينون، ) بأي صله مع  الميتافيزيقا الحقيقية، فما أفكارهم سوى تنظيرات فكرية آو افتراضية خيالية أي تصورات فردية تماما

، الأمر الذي سمح بظهور انساق ميتافيزيقية مختلفة، ولعل آخرها  التأصيل (19، صفحة 2161لعالم الحديث، أزمة ا
في كتاب صاغه بهذا الاسم، وقد عبر  M esfeldميكائيل اوزفيلد للدعوى القائلة بقيام ميتافيزيقا للطبيعة والتي عرضها 

بقوله اتخذ العلماء الميتافيزيقا وسيله " العلم والميتافيزيقا"ن في مقال بعنوا"  Gard bouchdahl جرد بوجدال"عنها 
 .(81، صفحة 6896انجليز، ) للإسباغ معنى منطقي على هذا الطلب

ه أسمى من فالقول بالانفرادية يعني بالضرورة رفض الاعتراف بسلطة أعلى من الفرد، كما تعني  رفض الاعتراف بوجود ملك 
العقل الفردي، وهما رفضان متلازمان لا ينفك احدهما عن الأخر، وكان لزاما على العقلية الحديثة أن تبدد كل سلطه روحية 

نمط الفردانية التي نحن بصدد الكلام عنها هي "بالمعنى الحقيقي للكلمة أي السلطة التي منبعها في المستوى الفوق بشري ف
بمن يطلق عليهم الرجال العظماء كما يزعمون، ووصف شخص بالعبقرية بالمعنى العمومي هو في الحقيقة منبع الأوهام المتعلقة 

 .(18، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) شيء هين لا يمكنها أن تعوض نقص المعرفة الحقة

 :اسات الفلسفية الحديثة فيما يلي وتتجلى أبرز ملامح الفردانية في مجال الدر 

،وإحلال العقل فوق كل شيء وبالتالي تم اعتبار هذه الملكة  l entrition intellectuelleتفشي الحدس العقلي.   أ
وكان رجل "الإنسانية النسبية القدرة الأعلى والاسمي من العقل، بل وأحيانا كان اختزال العقل الخالص في هذه الملكة الجزئية 



 

298 

 

                                                                                                                                                                              

، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) ل ديكارت يجسد بكيفية ما المسؤول الوحيد، وأنه هو أول داعية في ذلكمث
، إن هذا التقليص للعقل ليس بالأحرى سوى مرحله أولية في مسار النزول، والعقل نفسه لن يتأخر نزوله كثيرا إلى الدور (16
عملي، ذلك أن التطبيقات الصناعية أخذت زمام المبادرة في السير متقدمة على العلوم التي مازالت تمتلك بعض الخاصية ال

 .التأملية، بل إن ديكارت نفسه كان أكثر اهتماما لهذه التطبيقات العملية من اهتمامه بالعلم الخالص

حتما إلى النزعة الطبائعية التي ترى أن كل ما وراء الطبيعة لا يمكن  فالفردانية عند يح  عبد الواحد تقود: بروز الطبائعية. ب
للفرد أن يدركه، و بالتالي فالنزعة الطبائعية هي تتطابق مع إنكار ما فوق الطبيعة، ومتى تجوهل الإلهام الروحي لم يبق 

كما فعل أوغست كونت من خلال   للميتافيزيقا وجود، رغم محاولات البعض بناء شبه ميتافيزيقا ممكنة كما فعل كانط آو
مذهبه الوضعي، ومن هنا ظهرت النظريات النسبية بجميع أشكالها، ومن هنا يستنتج عبد الواحد أن العقل نفسه وفق هذه 

المفاهيم لا يمكنه أن يطبق إلا على مجال نسبي كذلك وعليه فان النسبية هي المحطة النهائية التي ستصل إليها العقلانية 
 .وهذه الاخيرة تتصل إلى تقويض نفسهابالضرورة 

ففي النظرية الفردانية انتكس الإدراك إلى الانحصار في أحط أقسامه، وبعد هذا لم تبق سوى خطوة واحدة ينبغي القيام بها من 
زت الفلسفة ألا وهي الإنكار التام لوجود البصيرة والمعرفة وإحلال المنفعة مكان الحقيقة، وقد أنج"وجهه نظر يح  عبد الواحد 

البرغمانية هذه الخطوة وهنا حصل الانفصال حتى عن الميدان البشري البسيط المجرد كما هو الحال في العقلانية، وتم السقوط 
حيانا تكشف ، وأ(16، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) في وحل ما تحت البشرية باللجوء إلى ما تحت الوعي

الفردانية عن نفسها بأحط معنى معتاد للكلمة، ألسنا نرى في كل وقت أناس سيحكمون على أعمال شخص ما من خلال 
انه شاع الاهتمام بأدق خصوصيات حياة من "ما يعرفونه عن حياته الخاصة كما لو كان ثمة علاقة بين الشأنين باعتبار 

ين أن تفسير كل ما عملوه يحصل بضرب من التحليل النفسي العضوي لأولئك يطلقون عليهم لقب الرجال العظماء متوهم
، 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) الرجال وفي كل هذا دلالات واضحة لمن أراد أن يتبين حقيقة ما عليه العقلية المعاصرة

 .(16صفحة 

 .الحداثي عند يحيى عبد الواحدسطحية العلم العمومي الدوني  2
ينطلق يح  عبد الواحد إلى أن الحداثة الغربية تظهر في مسار التاريخ كشذوذ حقيقي، فهي الوحيدة من بين كل الحضارات 

المعروفة لدينا بمقدار يزيد أو ينقص، والتي تطورت اتجاه مادي بحت، هذا التطور الشاذ الذي تطابقت بدايته مع ما اتفق على 
ميته بعصر النهضة، صاحبه ما كان حتمي الوقوع، هو ارتداد الميدان العرفاني، وقد بلغ انحطاط هذا الارتداد حدا جعل تس

الغربيين اليوم لا يعرفون ما يمكن أن يكون العرفان الخالص، بل لا يخطر في بالهم أبدا إمكانية وجوده،ومن هنا نجم ازدراؤهم، لا 
يضا للعصر الأوربي الوسيط، لذلك تصعب عملية تبيان أهمية المعرفة المعنوية لأناس لا يفقهون للحضارات التراثية فحسب بل أ

والعلم "ماهيتها، باعتبار أن العقل المفكر في العالم الغربي ليس سوى وسيلة للتأثير على المادة وإخضاعها لغايات نفعية عملية، 



 

299 

 

                                                                                                                                                                              

لأخص إلا بمقدار قدرته على بلوغ تطبيقات صناعية، فأنى لهم فهم قيمة عندهم بالمفهوم الضيق الذي حصروه فيه لا قيمة له با
 .(16، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) وثمرة معرفة تأملية خالصة

عند شكليات وبكل صراحة يقر يح  عبد الواحد بأن الكثير الفلاسفة والمفكرين يعززون وجود العلم العمومي الذي يقف 
والدراسة الفاحصة للفلسفة " الأمور، فيكفي المرء النظر حوله ليدرك أن ذهنية الأغلبية العظمى لمعاصرينا هي على هذه الشاكلة 

لا يمكن إلا أن ( 6111-6181: من أشهر فلاسفة فرنسا)وديكارت ( 6121-6116فيلسوف انجليزي )بدءا من بيكون 
ر أن ديكارت قد حصر الإدراك العقلي في الفكر، وأسند إليه دورا وحيدا متعلقا بما ظنه إمكانية تؤكد ما أثبتناه، ويكفي أن نذك

التي نهايتها الأساسية حسب فكره لإنشاء العلوم ( علوم طبيعية)ليكون أساسا للفيزيقا ( أي ما فوق الطبيعة)تسميته بالميتافيزيقا 
 .(11، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) ة قوانينهاودراس( الميكانيكا)التطبيقية كعلم صناعة الآلات 

ومن هنا يتضح وجود فيما يتعلق بالعلوم مفهومان مختلفان بشكل جذري بل متعارضان، ويمكن تسميتهما بالمفهوم التراثي 
وم التراثية التي كانت موجودة خلال العصور القديمة وفي كثير من الأحيان كانت لنا فرض الإشارة إلى العل"والمفهوم الحديث، 

، فالمفهوم الحديث يؤسس (11، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) والعصر الوسيط، وهي لا تزال موجودة في الشرق
حيث سلب عنها كل دلالة عميقة بل كل فائدة لفصل جذري للعلوم عن أي مبدأ علوي بحجة الحفاظ على استقلاليتها، 

حقيقية في مجال المعرفة، فالتطور الذي يحدث في ميدان العلم الطبيعي العمومي لا يعني مزيدا من التعمق كما يتخيله البعض فهو 
يم المضني الذي بالعكس ماكث في السطح، ولا يتضمن سوى المزيد من ذلك التشتت في التفاصيل، والى التغلغل في التحليل العق

والذي ينبغي قوله هو أن الغربيين على العموم لا "يمكنه الاستمرار بلا حد دون التقدم خطوة واحدة في طريق المعرفة الحقيقية، 
يبحثون في العلم من اجل العلم، وإنما مقصودهم الأول ليس حصول معرفة ولو كانت دونية، وإنما هدفهم التطبيقات العملية 

ذلك هو السهولة التي يخلط بها غالبية المعاصرين لنا بين العلم والصناعة، وأكثرهم هم الذين يعتبرون المهندس والدليل على 
 .(11، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) النموذج النمطي للعالم

فقد عمقه فحسب إنما افتقد أيضا صلابته، باعتبار أن ارتباط العلم فالعلم العمومي الدوني الذي أنتجه الغرب الحديث لم ي
بالمبادئ يجعله مساهما في ثباتها بالمقدار الذي يسمح به موضوعه، أما إذا انغلق العلم حصريا في عالم التغيير فلن يجد فيه أمرا 

يختزل في جملة من الاحتمالات والمقاربات، أو إلى  مستقرا ولا نقطة ثابتة يمكنه الاستناد عليها، وبعدم انطلاقه من أي يقين مطلق
 .صيغ افتراضية صرفة

وبالعودة إلى العلم التجريبي الحداثي فسنطرق التساؤل على يح  عبد الواحد والذي قد يطرحه كل باحث متأمل في الحضارة 
لحديثة تطورا لم تأخذه أبدا في السابق في لماذا بلغت العلوم التجريبية بالتخصيص في الحضارة ا: الغربية الحديثة والذي مفاده

إن هذه العلوم هي علوم عالم الحس والمادة، ولأنها تتيح عمليات تطبيقية "الحضارات الأخرى؟ يجيب يح  عبد الواحد قائلا 
تخصيصا،  ويتساوق تماما مع التوجهات الحديثة" خرافة الظاهرة الواقعية"عملية مباشرة ويصحب تطورها ما نسميه بطيب خاطر 



 

300 

 

                                                                                                                                                                              

غينون، أزمة العالم الحديث، ) بينما العهود السابقة لم تجد فيه دوافع كافية للتعلق به حد الإعراض عن المعارف من الطراز السامي
ة بمنهج تجريبي ، فالحضارة السوية من وجهة نظر يح  عبد الواحد يمكن فيها تصور وجود علوم مشكل(19، صفحة 2161

 .ومرتبطة كغيرها بالمبادئ مكتسبة بذلك قيمة نظرية تأملية حقيقية

وكمثال حي للتباين بين قيمة العلوم في الحضارات التراثية وقيمتها في الحضارة الغربية الحديثة، يقدم يح  عبد الواحد الرياضيات  
ل إن أمكن القول سوى القشر من الرياضيات الفيثاغورية أي أن الرياضيات الحديثة لا تمث"كنموذج يصدق ما يتجه إليه حيث 

جانبها الظاهري الصرف، والمفهوم القديم للإعداد أمسى مجهولا تماما عند المحدثين، لأن هنا أيضا اختفى الشطر الأعلى لهذا 
، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) العلم، وهو الشطر الذي كان يضفي عليه مع طابعه التراثي قيمة عرفانية روحية

، ويكفي هذا المثال لبيان طبيعة التغيير الذي كان الأصل في العلوم الحديثة، وهو معاكس تماما لأي تقدم بل هو انعكاس (11
 .حقيقي للعقل المادي البحث

 .الواحد سبل تجاوز المأزق القيمي الحداثي من منظور يحي عبد: ثالثا

 :تشكل الصفوة المعرفية ودورها في التغيير القيمي 1

تعتبر كلمة الصفوة من الكلمات التي استخدمها كثيرا الفيلسوف في العديد من المؤلفات، حيث ينطلق من التوضيح على أن 
قها بأبسط كيفيه من بين الكلمات التي تعرضت في عصرنا إلى تعسف غريب وإفراط في استعمالها، إلى حد تطبي"الصفوة 

، (211، صفحة 2161غينون، نظرات في التربية الروحية، ) على أمور لا تشترك في الشيء مع ما ينبغي تطبيقها عليه
صفوة "إلى استعمالها من طرف الصحافيين حيث توجد عبارة " صفوة"حيث وصلت درجه الابتذال في استعمال لفظه 

، فعندما نتكلم عن الصفوة فهي لفظة "صفوة"وهذا هو أحط ما يمكن أن يصل إليه التعسف الذي تخضع له كلمة " ضيةريا
وهذه الأمور التي لا علاقة لها بالتعليم "مستوحاة بالضرورة من الطراز الروحي الخالص ولا يمكن تحديدها بأي معيار ظاهري، 

أميون لا يعرفون القراءة والكتابة نالوا مقامات عالية في مدارج الصفوة  الظاهري ففي بعض بلدان الشرق يوجد أشخاص
، فالوصول إلى مقام الصفوة من وجهة نظر يح  عبد الواحد  لم يكن (611، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) العرفانية

يتعداه إلى وسائل أخرى، فالصفوة التي يفهمها فيلسوفنا غير الصفوة والتي  مرتبط أبدا بالتعليم الظاهري المتعارف عليه، بل
على الراجح قد حصل بلا عناء فهم أن ما نعنيه بهذه الكلمة لا يشترك في شيء مع ما يطلق عليه "يفهمها الغرب الحداثي 

لا يكونوا مؤهلين أصلا يكون من بين  أحيانا نفس الاسم في الغرب الراهن، وأبرز العلماء والفلاسفة في تخصصاتهم يمكن أن
، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) هذه الصفوة بل الراجح أنهم بعيدون عنها بحكم العوائد الذهنية التي يكتسبونها

611) . 



 

301 

 

                                                                                                                                                                              

فرصة أكبر من أولئك الذي تشبعوا من هذا من هذا المنطلق يجزم يح  عبد الواحد  أن للأمي الغير متلقي تعليما ظاهريا ال
وبصفه عامه توجد إمكانيات مع "التعليم في الارتقاء إلى مقام الصفوة باعتبار أن الترسبات التي يشكلها التعليم الظاهري 

ة الأمي أكثر مما توجد عند متخصص في المنظومة من الدراسات المحدودة بالأساس والذي خضع لانحراف ذهني ملازم لتربي
، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) معينة، فيمكن أن تكون عند الأمي إمكانيات فهم لا تنقصها سوى فرصة لتطويرها

611). 

لندرة فالصفوة لهذا المعنى لا وجود لها في الغرب في عصرنا من وجهة نظر يح  عبد الواحد ، والحالات الاستثنائية في غاية ا
وفي غاية العزلة، فلا يمكن أن يرى شيئا يحمل هذا الاسم، بالإضافة على كون أكثرهم غرباء تماما عن العالم الغربي، باعتبار 

، يجدر "الصفوة"ففي الشرق وحده يمكن في الوقت الحاضر وجود أمثلة عنها "أنهم أفراد ومرجعيتهم الروحية شرقية بكاملها 
سباب وجيهة للاعتقاد أن في الغرب أيضا خلال العصر الوسيط وجدت بعض التنظيمات من نفس الاستلهام منها ولدينا أ

غينون، ) هذا النوع لكن لم يتبق منها آثار كافيه تمكن من معرفه كيفيه تشكيلها بدقه إلا بمقارنتها مع ما هو موجود في الغرب
 .(619، صفحة 2161شرق غرب، 

فإعادة بعث الصفوة بالمفهوم الذي اشرنا إليه سابقا في الغرب الحداثي هي مهمة الغربيين أساسا، فهم المطالبون بالقيام 
بالخطوات الأولى والمقصود هنا ليس جميع الناس في الغرب، بل وليس عدد كبير من الأفراد باعتبار أن هذا قد يكون ضارا 

كفي عدد محدود من الأشخاص بشرط أن يكونوا قادرين على الفهم الحقيقي والعميق لكل ما أكثر منه نفعا، ففي البداية ي
يؤسس أي تنظيم "هو مقصود، فالغربيون مكلفون وحدهم بإنشاء صفوة كالتي عهدناها في الشرق، باعتبار استحالة أن 

ما كان ما لم تتغير الأوضاع تماما، لأن قيامه شرقي فروعا له في الغرب، بل لن يمكنه أبدا إقامة علاقات مع أي تنظيم غربي مه
فحديثنا عن  ،(618، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) بذلك لا يمكن إلا مع صفوة مؤسسة وفق مبادئ حقيقة

( تنظيم)ما يسمعون كلمه فكثير من الناس عند"تشكيل تنظيم للصفوة لا يعني بتاتا حصر الصفوة في جمله ضوابط آلية 
مباشر يتخيلون أن المقصود يشبه تشكيل تجمع أو جمعية ما، وهذا خطا تام، والذي يفكرون بمثل هذه الكيفية يبرهنون عدم 

 .(611، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) فهمهم لما تعنيه المسألة ولا أبعاد نطاقها

لتي تقوم عليه الصفوة العرفانية هو الميتافيزيقيا الحقيقية، والتي لا يمكن حصرها في نطاق تنظيم محصور أو في نظريه فالأساس ا 
خاصة، فكذلك الصفوة لا يمكن أن تتلاءم مع أشكال جمعية تؤطرها قوانين ولوائح واجتماعات وكل المظاهر الخارجية 

لهذا فلا احد في الغرب الحديث يعرف كيف تتشكل الصفوة في ظل الأوضاع الأخرى التي تستلزمها هذه الكلمة بالضرورة، 
فالسبب في هذه الفوضى كلها هو إنكار وجود الفوارق وينجز عنه إنكار كل سلم للدرجات "الراهنة التي تميز المنظومة الغربية 

، (91، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) الاجتماعية وقد يكون هذا الإنكار في البداية حاصلا دون وعي واضح
فتشكل الصفوة العرفانية في مثل هذه البيئة التي تسودها الفوضى أمر صعب جدا، ذلك أننا إذا سلمنا بأن هذه الصفوة 



 

302 

 

                                                                                                                                                                              

للتشبث بالأوهام، وفي هذا الصدد فالراجح أن هذا التحقق لا يزال بعيدا في المستقبل ولا داعي "ستتشكل في الغرب يوما ما 
وعلى أي حال فالذي ننبه عليه هو أن أقوى التنظيمات في الشرق التي تتصرف حقا على المستوى العميق ليست بتاتا 

 .(611، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) جمعيات بالمعنى المعهود لهذه الكلمة في أوربا

 :التقارب بين الشرق والغرب وجوب 2

لا شك أن يح  عبد الواحد  واحد من أولئك المفكرين الذين يقرون بأن هنالك تباينا شاسعا بين الشرق ببعده الميتافيزيقي 
 التراثي وبين الغرب الحديث القائم على العلم التجيريبي المادي، باعتبار أن الحضارة الغربية لا تعترف بأي مبدأ أعلى بل هي
بالعكس لا تقوم في الواقع الا على إنكار المبادئ، وهي بهذه الذهنية تتجرد من كل وسيلة للتفاهم المتبادل مع غيرها من 
الحضارات، وذلك لأن التفاهم لكي يكون عميقا وفعالا حقا لابد أن يأتي من فوق أي بالتحديد مع الأمر الذي تفتقده 

للعالم حسب يح  عبد الواحد  لدينا من جانب كل الحضارات التي بقيت وفية هذه الحضارة الشاذة، ففي الوقت الراهن 
 .لروح التراث الأصيل هي الحضارات الشرقية وفي الجانب الآخر حضارة مضادة للتراث الروحي وهي الحضارة الغربية الحديثة

حول إحياء تراث غربي والشيء الايجابي  ظهرت في أوساط معاصرة"فنتيجة لطغيان الذهنية المادية على العالم الغربي الحديث 
الوحيد الذي تتضمنه في الصميم، هو أن بعض العقول لم تعد راضية عن الإنكار الحديث للتراث الروحي العرفاني، فهي تشعر 

غينون، أزمة العالم ) بالحاجة إلى أمر أخر غير ما يوفره عصرنا فهي تتلمح إلى إمكانية الرجوع إلى التراث بشكل أو آخخر
، باعتباره الوسيلة الوحيدة التي تحيل إلى تجاوز الأزمة الحداثية الراهنة ولكن فان هذا الحنين (29، صفحة 2161الحديث، 

إلا  إلى العودة إلى التراث ليس هو روح التراث الحقيقي، فهي ليست في أغلب الأحيان سوى ميل أو مجرد طموح لا ينتج
ذهنيات وهمية سطحية عابرة وخالية من كل أساس جاد بسبب عدم وجود أي تراث أصيل يمكن الاستناد إليه، تاه أولئك 

 .التراثيون في تخيلهم لتراثيات زائفة لم يسبق لها وجود قط

لب الأحيان نابعة من فالأفكار السائدة حول إحياء تراث غربي إنما هي أفكار غير متدرجة في نسق سوي باعتبار أنها في أغ
تصور عدائي للشرق، متفاوتة الصراحة زيادة أو نقصا، وهذه الخلفية في الباعث الحقيقي للذين يريدون الاعتماد على 

ون، أزمة العالم غين) فهمهم الأول هو البحث عن الخلافات مع الشرق، مع أنها لا وجود لها أصلا في الحقيقة" المسيحية، 
، فهؤلاء الذين ينطلقون من هذه الخلفيات يبرهنون على أنهم لم يفقهوا حقا مضمون (11، صفحة 2161الحديث، 

المذاهب التراثية، إذ أنهم لم يتلمحوا تطابقها لجوهري الأساسي المستور وراء كل اختلافات الأشكال الظاهرية، وذلك لأنهم 
مما يظنون لتأثير العقلية الحديثة التي يريدون مقاومتها، وعندما يستعملون كلمة تراث فإنهم  فاقدون للمبدأ وخاضعون أكثر

 .يح  عبد الواحدبالتأكيد لا يعنون بهذا المعنى الذي يقصده 
عودة الغرب بكيفية ما إلى تراثه، فان معارضته للشرق  -حسب يح  عبد الواحد -وكيفما كان الحال فلو تم الافتراض 

إذ أنها لم تتولد إلا بفعل الانحراف الغربي ولأنها في الحقيقة ليست سوى المعارضة بين "ل تلقائيا ولن يصبح لها وجود ستنح



 

303 

 

                                                                                                                                                                              

فان الرجوع إلى التراث سيكون من أو نتائجه جعل التفاهم مع الشرق ممكنا على ..العقلية التراثية والعقلية المضادة للتراث 
، الأمر الذي نرى له مشابها في كل الحضارات التي تشترك في (11، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) الفور

المبادئ والحائزة على عناصر مماثلة، ولا سبيل للتفاهم بين الشرق والغرب غير هذا، لأن التراث يعد الأرضية الوحيدة التي 
والروح التراثي الحقيق مهما كان الشكل الذي يكتسبه هو واحد لا "كيفية صحيحة وقوية، يمكن أن يقع في نطاقها التفاهم ب

 يتغير في جوهره، والأشكال المتكيفة لهذه أو تلك الأوضاع الذهنية الخاصة ما هي إلا تعابير عن نفس الحقيقة الواحدة
 .(19، صفحة 2161غينون، أزمة العالم الحديث، )

إن هذا الاعتبار الجوهري الذي يبسط حالة التقارب بين الشرق والغرب، ولاشيء غير ذلك، اذ ينبغي تجاوز العقلية الحداثية 
المضادة للتراث وتجاوز استتباعاتها التي تحملها في ذاتها والتي ترى جليا في الأحداث التي ميزت العالم الغربي الحديث، فالواجب 

صلاح الغرب وإذا تحقق هذا الإصلاح كما ينبغي أن يكون عليه، أي إحياء تراث حقيقي، فسيكون من نتائجه إذن هو إ
التلقائية تقارب مع الشرق، فيح  عبد الواحد  ومن خلال مشروع نقد الحداثة الغربية يساهم بما يستطيع في هذا الإصلاح 

الكبيرة التي تنحدر بها الحداثة الغربية نحو كل إسفاف ونحو كل دنو،  وفي هذا التقارب، إذا سمح الوقت لذلك باعتبار السرعة
وبهذا نضمن الحفاظ على ..وحتى لو كان الوقت متأخرا لتجنب هذه الكارثة، فالعمل المنجز بهذه النية لن يذهب سدى "

، 2161غينون، أزمة العالم الحديث، ) العناصر التي ينبغي أن تنجو من كارثة العالم الراهن، لكي تكون بذورا لعالم المستقبل
 .(16صفحة 

إن التراث الذي يقوم على المعرفة الميتافيزيقية وما تستلزمه من تحقق لكي تكون حقا على ما ينبغي أن تكون عليه، من الأمور 
أمرا سهلا في غياب مؤازرة يوفرها الوسط وفي بيئة لا  الممكنة مبدئيا على الأقل، في كل مكان وزمان، هذا التحقق لن يكون

يمكنها سوى تعكير وحتى تدمير جهود الساعي في ذلك، كما هو الحال عليه في العالم الغربي الحديث، وعلى العكس من هذا 
هي بلا شك ليست فان الحضارات التي ننعتها بالتراثية الأصيلة هي منظمة بكيفية يمكن العثور فيها على مساعدة فعالة، و "

 .(16، صفحة 2168يح ، الميتافيزيقا الشرقية، ) حتمية بكل صرامة، فشأنها لا يعدو شأن كل ماهو خارجي

ية إن ما نسميه حضارة تراثية هي الحضارة التي ترتكز على المبادئ بالمعنى الصحيح للكلمة، أي التي يكون فيها مجال العقل
المستبصرة مهيمنا على جميع المجالات الأخرى، بحيث يصدر منه كل شيء بكيفية مباشرة أو غير مباشرة، وساء كان المقصود 
علوما أو مؤسسات اجتماعية، فما هي في النهاية سوى تطبيقات عارضة وثانوية تابعة لحقائق الاستبصار الخالصة، فعودة 

فمن غير ..حقا العودة إلى المبادئ، لكن يجب طبعا الانطلاق من استعادة معرفة المبادئ  هو"العالم الغربي إلى التراث الروحي 
الممكن إعادة إنشاء حضارة تراثية في جملتها إذا لم تتم أولا حيازة المعطيات الأولى والأساسية المشرفة عليها والمسيرة لها، وإرادة 

غينون، شرق ) إلى إيلاج الالتباس والارتباك في المحل الذي نريد إزالته أخذ المسألة على غير هذا النحو، هو العودة مرة أخرى
، فلا يتم أبدا فعل أي شيء جدير بالقبول والاهتمام نحو التقارب بين الشرق والغرب إذا لم (611، صفحة 2161غرب، 



 

304 

 

                                                                                                                                                                              

الرجوع إلى ميدان التحقق الروحي النابع من التراث رغم انه غير مدرك تبدأ من هنا، فلزاما على العالم الغربي الحديث 
 .بالحواس، وربما يكون هذا صعب التصور عند الذين لم يعتادوا عليه

وكنقطة لالتقاء الشرق بالغرب وتجاوز الأزمة الحداثية في الغرب الحديث، يقدم يح  عبد الواحد  فكرة تجاوزية تعيد إحياء 
 العالم الغربي، حيث يدعو ببساطة إلى التراث الديني كما كان عليه في العصر الوسيط، مع تكييفه في المجال التراث الروحي في

إعادة إعطاء الحاكمية للكاثوليكية كما كانت عليه في العصر الوسيط وإعادة إنشاء شكل "الاجتماعي الراهن، حيث يقترح 
لو كان بالإمكان التحقيق الفوري لهذا التصور، ..ح والأحداث التي تبعتهملائم للأمة المسيحية الأصيلة، التي حطمها الإصلا

، صفحة 2161غينون، شرق غرب، ) لكان هذا الاختيار أمرا معتبرا، بل حسنا جدا لعلاج فوضى العالم الحديث الرهيبة
العوائق التي قد تنصب لكل دعوة دينية، هذه العوائق التي تتعدد ، ولكن هذا الأمر ليس بالأمر السهل باعتبار (618

وتتنوع، وحتى لو افترضنا أن في حيازة الذين يريدون القيام به الوسائل اللازمة، فلن يكون ذلك أقل طولا في الزمان، ولا أقل 
 .إرهاقا، ولن تكون أبدا نتائجه أكثر عمقا

 :الخاتمة 

المفضي إلى تشكل ذلك الإنسان المتأزم التائه والمذهول عن الغاية السامية للوجود  يميالق كتجاوز لهذا النسق الحداثي
يح  عبد الواحد وجوب العودة الى منابع الحكمة الشرقية القديمة، وإعادة الاعتبار للميتافيزيقا الشرقية باعتبارها  يقترحإجمالا، 

الخالص، الذي بدونه لا وجود لميتافيزيقا حقيقية، لا ينفي بتاتا المعرفة فوق العقل حدسية ومباشرة، وهذا الحدس الروحي "
غينون، شرق ) تشبيهه بالحدس الذي يتكلم عليه بعض الفلاسفة المعاصرين، لأن هذا الأخير بالعكس هو حدس تحت العقل

لجانب الباطني والروحي في الإنسان الأمر الذي يلزمه بإعادة ، هذه الميتافيزيقا التي تعيد بعث ا(12، صفحة 2161غرب، 
 .ترتيب فهمه للوجود 

هو فرق شاسع باعتبار أن الشرق محافظ على التراث الروحي  عبد الواحدفالفرق بين الشرق والغرب بمعناه الحديث عن 
ن وفقدان لنفس التراث، كما أن في جانب العرفاني مع كل ما يستلزمه، في حين أن  الغرب يملك في منظومته الثقافية  نسيا

الشرق توجد صيانة للمعرفة الميتافيزيقية  وفي الغرب جهل مطبق بكل ما يتعلق بهذا الميدان، فالحضارات التراثية تفتح لنخبها 
 .الروحية الإمكانيات التي حاولنا توضيحها وتوفر لها أحسن الوسائل الملائمة لتحقيقها الفعلي

للغرب الحديث لا نزاع حوله ولا احد يسعى لانتزاعه منه، ولكن لا أحد يحسده عليه إلا من بهرته  فالتفوق المادي
إن التضخيم المادي المفرط يوشك عاجلا أم آجلا أن يهلك الغرب أن : المغريات المادية، بل ينبغي أن نذهب أبعد من ذلك

لأصول أي الحكمة الشرقية وتفعيل معانيها لتجاوز ذلك لم يتدارك وضعه في الوقت المناسب ولم يتجه بجد للعودة إلى ا
الإنسان الحداثي المتأزم والخالي من الثقل الإنساني إلى إعادة بعث إنسان يمركز المبدأ المتعالي ومتعدد الأبعاد يسمو عن كل 

 .الموجودات 

 :قائمة المراجع 



 

305 

 

                                                                                                                                                                              

 
Bibliographie 

pierre, J. (2006). Rene GUINOUN ,les enjeux d’une lecteur. paris: Edition dervy. 

 .منشورات عويدات :بيروت (.Trad ,متى .ك) .طبيعة الميتافيزيقا .(1981) .ف ,انجليز

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .(1ط .éd) التربية الروحية والتحقق الروحي .(2014) .غ ,روني

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .رموز الانسان الكامل .(2016) .غ ,روني

 .دار الانصار  :القاهرة  .مقالات من رينيه غينون .ز ,عبد العزيز

 .sur www ,2017 ,05ماي  Consulté le .موقع مؤمنون بلا حدود للدراسات .(01مارس  ,2014) .م .خ ,عبده

mouminoun.com 

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .أزمة العالم الحديث .(2014) .ر ,غينون

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن .التصوف الاسلامي المقارن .(2013) .ر ,غينون

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .شرق غرب .(2016) .ر ,غينون

 .دار عالم الكتب الحديث :الاردن (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .ت في التربية الروحيةنظرا .(2014) .ر ,غينون

 .دار سطور :القاهرة .صدام الحضارات .(1998) .ص ,هنغتنتون

 .دار سطور :مصر  ,القاهرة (.Trad ,الشائب .ط) .صراع الحضارات .(1998) .ص ,هنغتنتون

 .المكتبة الفلسفية الصوفية :الجزائر (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .الميتافيزيقا الشرقية .(2019) .ا .ع ,يحيى

 .المكتبة الفلسفية الصوفية :الجزائر (.Trad ,مفتاح .ا .ع) .(3ط  .éd) الميتافيزيقا الشرقية .(2019) .ا .ع ,يحيى

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

306 

 

                                                                                                                                                                              

 :الملتقى الدولي الأول حول 

 والحداثة الموروث العربي بين والعقل المجتمع بنية
 0202جوان  02ن عاشور الجلفة جامعة زيا

 
 في ظل تبعات تدفقات الحداثة وسلطة الموروث عقل عربي نقدي إعادة تكوينعلوم الانسان في  إسهامات

The contributions of the human sciences to the formation of a critical Arab mind in 

light of the consequences of modernity flows and the authority of the heritage 

 *قدوس خديجة.   د   
kadouskhadidja@gmail.com، (الجزائر)مجمد بن أحمد،  2جامعة وهران 1

 

*2 عمتوت كمال . أ
 

ut.kamel@gmail.comamtto، (الجزائر)بشار -جامعة طاهري محمد 2
 

 : ملخص
تهدف هذه الورقة البحثية إلى الكشف عن إسهامات علوم الانسان في إعادة تكوين عقل عربي نقدي وتمكينه من اكتساب أدوات 

ي أو النقد اللازمة من اجل تقديم قراءة صحيحة للتغيرات المعاصرة التي أفرزتها الحداثة، ومن اجل فهم سليم للتراث دون أي تطرف فكر 
 .دوغمائية

ومن النتائج التي المتوصل إليها هي أن العقل العربي لا زال في تخلف نسبي في هذا الميدان العلمي بمختلف فروعه وتخصصاته مقارنة 
الجغرافية  من التبعية الفكرية في تطبيقات مناهج ونظريات علوم الانسان دون مراعاة لطبيعة البيئة بالعلوم المادية، وهذا الآمر جعله يعاني

في إطار تلك بتقديم مواقف مختلفة تجاه الموروث كذلك انشغاله   .والاجتماعية والظروف التاريخية والسياسية والاقتصادية الخاصة بالمجتمعات العربية
هذا  طبيعةراسة جديدة تتعمق في د مناهجتسبب في العدول عن وظيفته الأساسية التي تتمثل في البحث عن  المواجهة التاريخية مع الغرب،

 .الموروث
 العقل العربي النقدي، الحداثة، الموروث، علوم الانسان :الدالةكلمات ال

 Abstract: 

This researched  paper aims to expose  the contributions of the human sciences to 

reconfigure a critical Arab mind and enable it to acquire the tools of criticism necessary to provide 

a correct reading of the contemporary changes produced by modernity, and for a proper 

understanding of heritage without any intellectual or dogmatic extremism. 

And one the finding is that the Arab mind is still in a relative backwardness in this scientific 

field with its various branches and specializations compared to the material sciences, and this 

matter made it suffer from the intellectual dependence in the application of human sciences 

curricula and theories without taking into account the nature of the geographical and social 

environment and the historical, political and economic conditions of Arab societies. Likewise, his 

preoccupation with presenting different attitudes towards the heritage in the context of that 

mailto:kadouskhadidja@gmail.com
mailto:amttout.kamel@gmail.com


 

307 

 

                                                                                                                                                                              
historical confrontation with the West, has caused him to abandon his primary function, which is 

to search for new approaches that go deep into studying the nature of this heritage. 

Key words : Critical Arab Mind, Modernity, Inheritance, Anthropology 

 

 : مقدمة
تم علوم الانسان بدراسات الذات البشرية من جميع جوانبها، وعلى هذا النحو فهي تتفرع إلى العديد من ته

الاختصاصات، منها ما يهتم بدراسة سلوك الفرد وتركز على الجانب النفسي لديه كما هو في علم النفس، وهناك فرع يهتم 
جتماعية على الفرد، ومنها ما يدرس الجانب الثقافي والاقتصادي بعلم الانسان الاجتماعي يركز فيه على دراسة المؤثرات الا

ورغم الاختلافات الواضحة في تصنيف علوم الانسان من حيث الموضوع الذي تدرسه والمنهج الذي . والتاريخي والحيوي
م الدقيقة والعلوم تستند إليه في الوصول إلى نتائجها، إلا إن استطاعت بكل أصنافها تحقيق مرتبة راقية إلى مصاف العلو 

 .التجريدية والتجريبية
ويشهد لها بهذا التطور الاهتمام الغربي بها، من حيث أنها أصبحت في نظره من العلوم الجوهرية التي تساهم في بناء 
لها الحضارة العالمية، خاصة من حيث أنها تهتم بفهم جوهر الذات الإنسانية، ومعرفة مواطن القوة فيها وسبل تنميتها وتأهي

ومن جهة أخرى يراها أنها أداة فعالة يمكن استخدامها في قراءة أفكار . من اجل تحقيق تنمية اجتماعية وثقافية واقتصادية
الآخر، واكتشاف ثغراته بما يمكن استغلالها في التأثير على عقله الباطن حتى يتمكن من التحكم في عقله وقيادته بما يخدم 

 .الاستعمار المختلفة للشعوب المستضعفة، سواء الفكري أو الثقافي أو العسكري مصالحه، كما انعس هذا في صور
ولعل العقل العربي من بين العقول التي عرفت ولا تزال تعرف ذلك الاستعمار الفكري، والتبعية الثقافية، والنهل من 

شكاليات التي طرحاها المفكرين تدفقات الحداثة المختلفة في غياب واضح وجلي لأدوات النقد والتمحيص، وهذه من الإ
وفي إطار هذه . العرب، وكثرت فيها الأطروحات وتنوعت فيها الآراء مابين مؤيد لسيل الحداثة، ومابين مؤيد لسلطة الموروث

البينية طرحت العديد من الاستفهامات حول إمكانية بناء عقل عربي كما سعى لها الجابري في مشروعه الفكري وطه عبد 
بشقيها، فمنهم من رأى في   أركون وغيرهم ممن قدموا وصفة من اجل الخروج من مأزق الركود والتبعية العمياءالرحمن ومحمد

الحداثة خطر كبير الواجب التعامل معه بحذر شديد، ومنهم من أكد على ضرورة نقد الموروث والتشدد الديني ورأي فيه 
 .سبب من أسباب التخلف والرجعية

عقل غربي استغل علوم الانسان بشتى تخصصاتها في : ن خلال هذا الطرح أننا أمام عقلينوالواضح من الأمر م
السيطرة على العقل، وبين عقل عربي عرف في داخله مشاعر الاستلام والخنوع، وعليه فالمعالجة الجوهرية لمثل هذه الإشكالية 

تحديات الحداثة وما بعد الحداثة، وتحديات تدعي ضرورة البحث في استراتيجيات بناء عقل عربي نقدي معاصر في ظل 
الانغلاق والتقديس المطلق للموروث، وفي هذا السياق نلتفت نقطة مهمة، وهي إذا كان العقل الغربي استفاد من علوم 



 

308 

 

                                                                                                                                                                              

وكيف يمكنها أن تساهم في إعادة تكوين عقل ، فما هي وضعية هذه العلوم في المجتمع العربي؟الانسان في تحقيق مآربه، 
  بي نقدي، وبناء مجتمع عربي واعي في ظل التغيرات المعاصرة؟عر 

 :ومن الأسئلة الجزئية التي يمكن طرحها في هذا البحث
 ماهي معوقات تكوين عقل عربي نقدي؟ .6
 ماهي وضعية علوم الانسان في الوطن العربي؟ .2
 كيف يمكن الاستفادة من مناهج علوم الانسان في تكوين ذات عربية نقدية؟ .1

 :لدراسةفرضيات ا
 :ومن الفرضيات التي ننطلق منها في دراسة هذا الموضوع

 علوم الانسان وسيلة للتأثير على عقلية الشعوب .6
 تخلف العقل العربي يرجع إلى تخلف استخدامه لمناهج علوم الانسان  .2
  تساهم علوم الانسان في تكوين عقل نقدي .1

 :أهداف الدراسة
راسة هي البحث في حيثيات مكونات العقل العربي، والكشف عن من بين الأهداف التي تركز عليها هذه الد

مساهمات علوم الانسان في تنمية الوعي النقدي في المجتمع العربي، كما تهدف إلى معرفة مكانة هذه العلوم في العقل الغربي 
 .ومقارنتها بالعقل العربي، وتداعيات هذا الأمر على واقع ومستقبل المجتمع العربي

 :سةمنهج الدرا
في علوم الانسان وخصائصها المنهجية والعلمية، وكذلك البحث  البحثتتبع هذه الدراسة المنهج الوصفي من حيث 

في تكوين العقل العربي والإشكاليات التي يطرحها، مع الاستناد أيضا إلى المنهج التحليلي النقدي عند تحليل أوهام العقل 
 العربي في استخدامه لعلوم الانسان وتغييبها مقارنة بالعلوم التقنية العربي النقدي وتقديم رؤية نقدية للمجتمع

 :محاور الدراسة

 علوم الانسان كآلية غربية في قراءة عقليات المجتمعات العربية .6
 علوم الانسان في المجتمع العربي مابين التأزم والتخلف .2
 حتمية تفعيل علوم الانسان في المجتمع العربي .1

 
 آلية غربية في قراءة عقليات المجتمعات العربيةعلوم الانسان ك :أولا

يطرح هذا الموضوع علاقة علوم الانسان وتطبيقاتها ببنية العقل من حيث الاستفادة من مناهجها المختلفة في دراسة 
مكونات العقل وخصائصه وعوامل التأثير عليه من اجل الكشف عن آليات السيطرة والتحكم فيه بطريقة لا واعية، كما 



 

309 

 

                                                                                                                                                                              

ث مع شعوب العربية التي تحدث عنها مالك بن بشكل مفصل في كتاباته في ما يسميه بالاستعمار الداخلي، لكن قبل حد
 .التفصيل في هذا الموضوع كان من المنهجي أن نتعرف أولا عن العقل الغربي والعقل العربي وطبيعة العلاقة بينها

 لإنسانيالعقل الغربي والعقل العربي في تاريخ الفكر ا ثنائية .1
يمتد كلا العقلين إلى أصوله تاريخية محددة في فترات تطور الفكر الإنساني، بالنسبة للعقل الغربي تمتد جذوره إلى العقل 
اليوناني والفلسفة اليونانية ما قبل الميلاد، أما العقل العربي ترجع امتداداته إلى تاريخ ما قبل تاريخ الرسالة المحمدية ومجيء 

كيد أن كليهما عرف تطورا ونموا على مستوى التكوين والبنية، فالعقل الغربي ازدهر مع فلاسفة اليونان خاصة الإسلام، والأ
، وفي المقابل ..مع الفلسفة الأفلاطونية والأرسطية، والمدارس التي تلتها تاريخيا من الفكر الواقي والفكر الأفلاطوني المحدث 

ن الوسطى مع فلاسفة الإسلام وما خلفوه من دراسات متطورة إذا ما قورنت عرف الفكر العربي عصره الذهبي في القرو 
 .بالظلام الذي كان يعيشه الغرب في تلك الحقبة

ومن هذا المشهد التاريخي ندرك تلك العلاقة التتابعية بين هذه العقلين، تمتزج مابين التأثير والتأثر، فإذا كان العقل 
ناني ونهل من مصادره الفلسفية، نجد أيضا العقل الغربي نهل من مخلفات الفكر العربي العربي والإسلامي تأثر بالفكر اليو 

الإسلامي التي شملت العديد من ميادين العلم والفلسفة، لكن المفارقة التي تستوقفنا في هذا السياق هي مسيرة تطور هذين 
ثير والتأثر لازالت متمازجة بين الجانبين، أم أنها العقلين مابعد عصر النهضة وبداية التأسيس لعصر الحداثة، هل صور التأ

أصبحت وحيدة الجانب؟، وإذا افترضنا الافتراض الأخير  أن الانسان الغربي أصبح هو الفاعل والمؤثر دوما في صناعة 
صورة  ماهي الآلية التي استطاع الغرب تفعيلها والاستفادة منها حتى يظهر على: الأحداث، فالسؤال الذي يطرح هنا هو

 العقل القوي والمسيطر والمتحكم في زمام الحضارة المعاصرة؟
نجد في الجانب الابستيموجي ملاذ الإجابة عن هذا السؤال، من حيث أن الفكر الغربي كان يمتاز بخاصية المرونة 

ع الصفدي كلام دقيق يصف والقابلية للمراجعة المستمرة التي أنتجتها آلية النقد ونقد النقد، وفي سياق هذا المعنى يقول مطا 
وكان . وكان الفكر أهم من الأفكار. نقول إن العقل الغربي، أو هذا العقل كان يفكر حقا:"فيه خصائص هذا العقل بقوله

وكانت قصة ارتحاله الدائمة الشيقة . هم الارتحال والتجوال أقوى عند من الارتكان والارتكاز، والجلوس في مقعد الملك دائما
فرغم معايشته لعصور ظلام كالحة في القرون . (11، صفحة 6881صفدي، ) "صر إلى أهمية الفكر المواقعيتعلمه من ع

الوسطى،  إلا أنه استطاع أن يتعلم منها كيف يبحث عن آليات الخروج والتحرر من قيود كنيستها، ويعمل على  التأسيس 
 .ح العقل والعلم، وتتجاوز كل تفكير لاهوتيلنهضة جديدة تؤمن بسلا

وإذا كان النقد هو آلة تطور العلوم منذ قرون، إلى الصورة التي تشهدها اليوم، فان العقل الغربي اتخذ منها سلاحا 
اع لتحقيق ذاته، ينتقل من خلالها من عصر إلى عصر، فمن مرحلة الثورة الزراعية انتقل إلى مرحلة الثورة الصناعية واختر 
. أللآلات، ثم  فترة أكثر عصرنه وتطورا كما  تتجلى مظاهره في استخدامات التكنولوجيا المعاصرة، والثورة الرقمية الراهنة
فالواضح من الأمر أن هذا العقل له القدرة الكاملة على الاستفادة من تجاربه السابقة، وتحويل كل محنة إلى منحة، وكل انهيار 



 

310 

 

                                                                                                                                                                              

كانت صيغة العقل الغربي الأولى، :"الخصوص يفصل مطاع الصفدي في شرحه لخصوصية الغرب بقولهإلى ازدهار،  وفي هذا 
يتميز بالقدرة على التمفصل مع . وأول ما ينقد هو ذاته. الذي ينقد دائما= والتي منحته الريادة والقيادة، أنه هو العقل 

 .(11، صفحة 6881صفدي، ) "ت إنتاجه نفسهالا يغرق في منتجاته، بقدر ما يغوص في إلى آلا. مبادئه وأفكاره
وبناء على هذا الطرح تكن سبل البحث في العقل سواء الغربي أو لعربي هو بحث في تاريخ الفكر، وفي تاريخ الثقافة، 

التي تميزه، فالتداخل الصميمي كما يقول ففي نهاية المطاف البيئة المحيطة هي التي تصنع الفكر، وتحدد مكوناته وخصائصه 
وإذا أخذنا بعين الاعتبار بواقعة أخرى لا جدال فيها كذلك . بين الفكر كأداة والفكر كمحتوى واقعة لا جدال فيها"الجاري

تعامل وهي أن الفكر سواء بوصفه أداة للتفكير أو بوصفه الإنتاج الفكري ذاته، هو دوما نتيجة الاحتكاك مع المحيط الذي ي
وإذا أفردنا الحديث عن العقل العربي يبدو واضحا . (62، صفحة 6891الجابري، ) "معه، المحيط الاجتماعي خاصة

انعكاسات سلطة الموروث عليه، وتتضح أكثر في صور الانشقاق والانفصال بين الفئات المفكرة المعاصرة، بين مقدس 
بين من هو متنكر له بشتى أشكاله، مولوع بتدفقات الحداثة، وتبقى فئة قليلة تتميز بالوسطية في الطرح التي للموروث، و 

 .تنادي بضرورة استخدام آليات بالنقد والتمحيص والغربة لكلا الجانبين
، كما حدث مع ومن هذا المنطلق كان العقل العربي في حاجة ماسة إلى ضرورة مراجعة نفسه ومراجعة تاريخه الثقافي

العقل الغربي، من خلال جملة المراجعات التي قام بها، والتي يشهد بها تاريخه الفكري والثقافي، فمن التفكير الأرسطي والتفكير 
اللاهوتي انتقل إلى العقلانية، ومن هذا الأخيرة أسس للتجريبية العلمية، واليوم يرجع وينقد ذاته ويبحث في عصر مابعد 

في "وعليه فنحن فحن في حاجة إلى مراجعة مواقفنا كما يؤكد الجابري . قد الآلة التي أصبحت تهديد لإنسانيتهالحداثة، وينت
حاجة إلى رؤية جديدة شمولية واعية تتخطى الحواجز المصطنعة وتتجاوز الدوائر الوهمية، وتنظر إلى الأجزاء في إطار الكل، 

 - 219، الصفحات 6886الجابري، ) ""ة يتحدد بها كل من الموقف والمنهجوتربط الحاضر بالماضي في اتجاه المستقبل، رؤي
وفي صلب هذه المراجعة، لا بد لنا من عقل نقدي يمتلك ميكانيزمات النقد الايجابي، يستند فيها إلى علوم إنسانية . (218

ته وخصائصه، وإلا سيكون فريسة سهلة المنال للمسعى الغربي الذي جعل من هذه تستطيع فهم هذا الكائن، وفهم مكونا
 . العلوم يوما ما أداة فعالة في التأثير على الشعوب المستضعفة بما فيها الشعوب العربية

 علوم الانسان والسيطرة على المجتمع العربي .2
باحثيه نبوغا بارزا، استطاع من خلاله استطاع عرف العقل الغربي تطورا كبيرا في مجال علوم الانسان، وحقق فيه 

فقد حقق تطورا فائقا في مجال الانثروبولوجيا التي تختص بدراسة التاريخ . الإلمام بشتات نفسه في كل مرحلة من مراحل انهياره
علم  الإنساني والثقافي للشعوب بأدق تفاصيله، ونبغ في هذا الخصوص كل من كلود ليفي ستروس، وليفي برول، وفي

الاجتماع تمكن كل من أوغست كونت ودور كهايم من التأسيس لعلم يدرس الظواهر الاجتماعية بمختلف أشكالها، بحيث 
أما علم النفس كان لسيغموند فرويد الفضل الكبير . يعمل على تشخيصها وتحديد أسبابها وامتداداتها إلى المجالات الأخرى



 

311 

 

                                                                                                                                                                              

ات الذات الإنسانية اللاشعورية، والأمثلة تتعدد في توصيف هذا التطور مثل  علم في تطوير هذا الميدان الخاص بفهم سلوكي
 .الاقتصاد والسياسة والتاريخ وتفنن مفكرها في تقديم نظريات متكاملة تنهض بالمجتمعات الغربية

ت الدارسة لكن إذا قسنا الأمر على المجتمعات العربية نلاحظ أن الغرب استطاع الاستفادة من محتوى هذه النظريا
للذات الإنسانية في فهم عقلية هذه الشعوب، لتسعى إلى تشتيت فكرها وزرع الانقسامات داخلها، متغنية بمفاهيم الحرية 
والتحرر والديمقراطية، والبراغماتية والمادية، من اجل إغراق هذا المجتمع في التوجهات الماركسية الفرويدية والسميثية وغيرها، 

ويتجلى هذا بوضوح في كتابات . المطاف بالصراع بين افرد المجتمع الواحد، بل بين أفراد الأسرة الواحدةوتنتهي في نهاية 
النخبة التي اتبعت سيل الحداثة وانبهرت بمفاهيمها وأصبحت تدعو إلى التغريب وترى فيه أداة التطور الحضاري، مثلما يؤكد 

استطاع الاستعمار الأوروبي تنشئة جيل من المتغربين من أبناء : "بقوله عليه محمود محمود النيجري في كتابه الأمن الثقافي
 (19، صفحة 6886النجيري، ) ".العرب يبشرون بثقافته التي غزا بها

تمعاتنا في والأصعب من هذا  انه يتمكن من خلال هذه النظريات خاصة الانثروبولوجية من دراسة تقاليد  ثقافة مج
أدق تفاصيلها، ومن ثم يعمل على دمج أفكاره المخطط لها والتي تخدم مصالحه في دائرة أفكارنا الأولية،  فيتبعها الأغلبية 

مما يسهل من  (11الغزالي، صفحة )". قيمة مكان قيمة، واهتمام بدل اهتمام"بطريقة لاواعية، وتستبدل فيها القيم، فتجعل 
سرعة تفكيك المنظومة القيمية الأصيلة، وشل حركيتها وتضييق انتشارها، وتثبيط مفعولها، وكأن العقل العربي يصح في حالة 
من التحول الفكري والأخلاقي والقيمي اللاشعوري يؤمن بها من أعماق داخله، ويجد فيها الصحة والقدسية التي كان يجدها 

 . لكلية أو الأصلية كما يصطلح عليها بن نبيمن قبل في أفكاره ا
وعليه فتغيب الوعي من أهم الاستراتيجيات التي يتبعها الغرب في السيطرة على مجتمعاتنا العربية، واستعمارها 

لأديان  في محاولة لفهمهم"واستنزاف خيراتها وثرواتها، فدراسة المجتمعات الشرقية على وجه الخصوص كما يرى المسيري 
نحو فهم  قد يكون الغرض من هذه الدراسات أكاديميًا، أي موجه. ذاهب والأدب والفنون والأنظمة السياسية والسلوكياتوالم

وما يساعد على تأصيلها  (elmessiri, 2006, p. 107) "حقيقي لهذه المجتمعات، أو ربما كان سياسيًا في الأساس
تمع غياب العقل النقدي الذي يتحول في كثير من الأحيان إلى مجرد إسفنجه تمتص كل النفايات سواء سموم في قلب المج

ينبغي أن نأخذ باعتبارنا نتيجة هذه النفايات، حينما يتم توليفها في "كما يصورها بن نبي في مؤلفه من خلال قوله .الغرب
ن بكل تأكيد تعفن، إذا رأته العقول السطحية في بلادنا فإنها تخلط بينه والنتيجة إذ. العصارة الثقافية للمجتمع الذي يمتصها

  (611، صفحة 2111بن نبي، )." وبين الثقافة الغربية
وفي هذا الخصوص يكون لعلمي النفس الفردي و وعلم النفس الاجتماعي الإسهام الكبير في التأثير على الشعوب، 

مثال معامل القابلية للاستعمار الذي يعكس في مدلولاته مظاهر الاستسلام الداخلي والنكوص، ماهو إلا نتيجة من نتائج ف
لا يتصرف في "فهم الذات العربية، وفهم مؤثراتها الفكرية والاجتماعية والدينية وحتى القيمية، فالاستعمار كما يؤكد بن نبي 

وضاعنا النفسية دراسة عميقة، وأدرك منها موطن الضعف فسخرنا لما يريد، كصواريخ طاقتنا الاجتماعية إلا انه درس أ
كما يساهم التحليل النفسي في ترسيخ النزعة العنصرية . (618، صفحة 2118بن نبي، ) ."موجهة، يصيب بها من يشاء



 

312 

 

                                                                                                                                                                              

للخطاب " المفرط"ير المفردات التي يسهل مناقشة ما يمكن أن يسمى البعد توف"التي تسببت في كثير من الحروب من خلال 
والتي تصف الانسان الأسود  على أنه عدواني وجنسي وترسيخ هذا الأمر في  (Frosh, 2013, p. 18) ."العنصري

 .ذهن الانسان الأبيض
أو ثقافي تعكس تلك الصورة السلبية عن تخلف المجتمع العربي في ميدان وبناء على هذا فان كل عملية غز فكري 

الدراسات الإنسانية والبحوث الاجتماعية، مما يوحي على أننا في حاجة ماسة إلى ضرورة إعادة تشكيل مناهج علمية سليمة  
لوم الانسان في الوطن تساهم في تشكيل عقل نقدي قويم، لكن قبل أن نخوض في هذا الموضوع لابد من رصد وضعيه ع

العربي، وقيمة البحث الإنساني في الجامعات العربية، وتشخيص أهم أسباب التأخر في هذا المجال مقارنة بالدول الغربية؟، 
 وكيف يمكننا تطوير مناهج البحث الإنساني بما يخدم غايتنا العلمية والفكرية والحضارية؟

  التأزم والتخلفعلوم الانسان في المجتمع العربي بين: ثانيا
أهم إشكالية يمكن أن تطرح في هذا الموضوع هي مدى إمكانية ملامسة تخصصات العلوم الاجتماعية والإنسانية 
لواقعنا المعاش، خاصة وان العقل العربي في مرحة انفتاح مباشرة على تطورات الثورة الرقمية المعاصرة، وعليه فما يكن التركيز 

وإشكالات دراسات التراث . بيعة المنهج المتبع في الدراسة ومدى انسجامه مع متطلبات الراهنةعليه في هذا الخصوص هو ط
 .في هذه العلوم

 إشكالية تطبيقات نظريات علوم الانسان في المجتمع العربي  .1
 عرف هذا النوع من العلوم عدة إشكاليات وجدالات كبيرة بين المفكرين والباحثين المتخصصين في هذا الميدان في
الجامعات الغربية، انطوت حول طبيعة منهج الدراسة في علوم الانسان وتخلفه مقارنة بالعلم الطبيعي، فهذا الأخير ساهم 
المنطق الثوري الذي يقوم عليه في تقدمه المستمر وظهور العديد من النظريات التي فتحت الأفق واسعا أمام تطبيقات منهجه 

لم يتكون بعد نسق متكامل من القوانين التفسيرية في مجالات العلوم "في حين . عيةبما يراعي الشروط العلمية والموضو 
الخولي، ) ".الإنسانية، يماثل من حيث القوة المنطقية أنساق القوانين التفسيرية في أقل فروع العلوم الطبيعية حظوة التقدم

لق أصبح السعي لتطوير مناهجها هاجس علماء الغرب المعاصرين بالصورة المثالية التي ومن هذا المنط (11، صفحة 2162
 .تعكسها حاليا، من خلال النتائج العلمية الباهرة التي توصلت إليها بخصوص حقيقة الانسان النفسية والاجتماعية

بيقات منهج علوم الانسان، لكن إذا كان العقل العلمي الغربي قطع شوطا كبيرا في تحقيق نجاحات بارزة في تط
ووصوله إلى دراسات أكثر دقة وموضوعية في النظريات النفسية والاجتماعية والأنثروبولوجية والاقتصادية، والسياسية 
والتاريخية، استطاعت من خلالها بناء حضارتها المعاصرة والسير بها قدما نحو الريادة والسيطرة على الآخر، فان دول العالم 

ول الوطن العربي لا تزال تنهل من الدراسات الغربية في هذا المجال، بشكل يختلف تماما عن تاريخ علمائها في الثالث ود
وهذا  (621، صفحة 6869داغر، )". ممثلي حضارة الأمم وناشري لواء العلم في الكون"القرون الوسطى الذين كانوا 

صبح يطرح إشكالية التبعية الفكرية في دراساته العلمية بما فيها الاجتماعية والإنسانية، مما يعيق الوصول إلى التخلف الكبير أ



 

313 

 

                                                                                                                                                                              

منهج خاص يلامس طبيعة البيئة الاجتماعية والاقتصادية والتاريخية لهذه الدول، وبالطبع هذا يكون عائقا ابستيمولوجيا كبير 
 . أمام تطورات مجتمعاتها

التبعية أن دول المجتمع العربي تلجأ إلى اعتماد نظريات غربية انطلقت من دراسة واقع غير واقعنا،  ومن مظاهر هذه
وانطلقت من دوافع غير دوافعنا، ودرست عقليات مجتمع غير مجتمعنا، وأرادوا تطبيقها بحذافيرها على مجتمعاتنا العربية، دون 

وب، ودون إعمال الروح النقدية ومقارنتها بخصائص واقعنا اجتماعي الالتفات تماما إلى تداعياتها على مستقبل هذه الشع
الذي يكتنف في طياته العديد من التناقضات الاجتماعية والانشقاقات الفكرية وتعدد الطوائف الدينية، وكأنهم أرادت 

ة دقيقة تساهم في سياسات دولنا دراسة إنسان عربي في مختبر غربي ويتأملون من هذه الدراسة أن تقدم نتائج موضوعي
التجربة " وهذا من بين الأهداف التي تسعى إليها النظريات المعاصرة كما يرى المسيري بحيث . تطويره، وهذا قريب من الخيال

  (elmessiri, 2006, p. 110) "الغربية هي النموذج الوحيد الذي يجب أن تحذو حذوه المجتمعات الأخرى
مثل ما قامت به بعض الدول العربية من اقتناء مناهج تعليمية غربية جاهزة، ساعية إلى تطبيقيها بكل حيثياتها في 
المدارس والجامعات العربية، وهي اليوم تجني ثمار تناقضاته مع واقعنا التعليمي والاجتماعي، بحيث أصبح الفكر العربي مجرد 

ردة، في غياب كبير إن لم نقل تام للآلية النقدية، ومنه تتحول دور كليات العلوم الاجتماعية إسفنجه تمتص محتوى المادة المستو 
والإنسانية إلى إخراج دفعات تتغنى بالنظريات الغربية وتقدسها إلى الحد الذي لا يمكن تصوره، يحارب من خلالها نفسه 

ياق تتولد العديد من الإشكاليات أبرزها مسألة تناول وفي هذا الس. ومجتمعه ودينه وتاريخه في تعطيل تام للوعي الذاتي
 .الموروث، خاصة ونحن نغرق في تخصصات ومناهج إنسانية مستوردة

 إشكالية قراءة التراث والحاجة إلى دراسات إنسانية  .2
، التراث والحداثة من الإشكاليات الجوهرية التي ناقشها العديد من المفكرين العرب، بين مؤيد لتدفقات الغرب
وعارض، وبين مقدس للموروث ومتجاوز له، لكن إذا طرح هذا الموضوع على مستوى علاقة التراث بعلوم الانسان، نصل 
إلى العقل الغربي تمكن من توظيف المناهج والنظريات المتعددة في نقد نفسه، مثل براعة المنهج الفينومينولوجي مع هوسرل في 

ساهم وبقوة في تطور الدراسات الإنسانية بالغرب، والمثال ذاته يصدق على المنهج البنيوي  نقد العقلانية والتجريبية المفرطة مما
أما المنهج الاركيولوجي كان . مع ليفي ستروس ورقيه بالأنثروبولوجيا في دراسة ثقافات وتراث الدول الغربية ودول العالم الثالث

والأمر عرف تطورا كبيرا مع دراسات القرن الحادي والعشرين مثل . دهاله دور فعال في الحفر في المعرفة التاريخية الغربية ونق
 .مساعي ادغار موران  وألان تورين في نقد الحداثة وغيرهم من الباحثين المتخصصين في دراسة الانسان

دراسته اتسمت لكن الأمر يختلف تماما بالنسبة للعقل العربي، فرغم المحاولات النقدية البارزة في قراءة التراث، إلا أن 
المواجهة التاريخية المستمرة بين التاريخ العربي الإسلامي، وبين الحضارة الغربية المسيحية، التي ابتدأت معالم المواجهة تبرز "بتلك 

، صفحة 6891منير، ، كرامة) ".مع التغلغل السياسي والاقتصادي والثقافي والعسكري للغرب مع مطلع القرن التاسع عشر
وهذا ما جعل المفكر العربي يبحث في تراث الغرب بكل تفاصيله ساعيا إلى القيام بمقارنة بينه وبين تراثه الأصلي،  (111



 

314 

 

                                                                                                                                                                              

لكن في خضم هذا التفتيش والتغلغل في إنتاج الآخر وقع شرخ في العقل العربي مابين العقل المنفتح على الوافدات الأجنبية 
 .أي غربة أو تمحيص، ومابين عقل منغلق بين براثين الماضي في غياب تام لأي مراجعة أو تقييمبدون 

وفي كلا الفئتين تظهر بوضوح غياب الروح النقدية التي تتمتع بها مناهج الدراسات الإنسانية، مقارنة ببحوث مفكري 
مبادئ جديدة ومناهج مبتكرة في  فقدمواوا أن يتمثلوه، لم ينقلوا التراث نقلا آليا بل حاول"العرب والإسلام القدماء الذين 

كما مثلته دراسات ابن خلدون في   (111، صفحة 6891منير، ، كرامة) ".أعمالهم ساهمت في معالجة تحدياتهم ومشاكلهم
قائق التاريخية بعيدا عن الزيف والتضخيم، ذلك نقد التاريخ، والعمل على تأسيس منهج تاريخي علمي يختص في تمحيص الح

أن المؤرخين في كثير من الأحيان يفتقدون إلى الموضوعية في سرد الأحداث التاريخية، بحيث انه تمزج بالذاتية والدوافع 
 .الشخصية، وهذا الأمر طبعا يرفع رداء القدسية  عن الموروث مما يتطلب تفعيل الآلية النقدية

مر أن انشغال العقل العربي دائما كان مرتبط بتقديم أراء حول الموروث في إطار تلك المواجهة والواضح من الآ
التاريخية مع الغرب، مما تسبب في العدول عن وظيفته الأساسية التي تتمثل في البحث عن آليات جديدة تتعمق في دراسة 

المعالجات والمناقشات وبأكثريتها التي تطرقت إلى هذه "خصائص هذا الموروث بدل تقديم الأحكام التعسفية تجاهه، ذلك أن 
، صفحة 6891منير، ، كرامة) "القضية المهمة، قد تركزت حول الموقف من التراث، وليس حول طبيعته والمناهج للبحث فيه

أثناء تمييزه بين آراء الرواة في السيرة النبوية، وكشف مدى  مثل مناهج الجرح والتعديل التي أبدع فيها الأمام الشافعي. (111
 .مصداقيتهم وتحديد الشروط الواجبة توفرها فيهم حتى يتم الآخذ بحديثهم

نخن إذن في حاجة ماسة إلى التدقيق في مناهج علوم الانسان والنظر في توظيفها بما يتناسب مع طبيعة ظروفنا 
والسياسية والاقتصادية، حتى نتمكن من تقديم دراسات أكثر استقلالية وأكثر موضوعية تجاه التاريخية والاجتماعية والنقدية 

وعليه فكيف يمكننا تطوير . تراثنا تعمل على تطويره وفتح أفق البحث فيه، بدل العيش في دائرة التشكيك السفسطائي
في إعادة تشكيل عقل عربي نقدي يدرك نقاط  الدراسات الإنسانية الاجتماعية في مجتمعنا العربي؟، والى أي مدى ستساهم

 سليم في قراءة ذاته وقراءه غيره؟قوته وضعفه، ويمتلك من خلالها آليات البحث والاستدلال ال
 حتمية تفعيل علوم الانسان في المجتمع العربي :ثالثا 

شار وثنيات مختلفة في حين تغيب وظيفة العقل النقدي وتحيد عن مسارها الصحيح، تتهيأ الأجواء المناسبة لانت
المجتمعات، مثلما يحدث مع عالمنا العربي، الذي لا زلال غارقا في طلاسم أفكار تخدم في جوهرها مصالح الآخر، وأجندة 
السياسات التي تعمل على استغلال واستنزاف هذه العقول بشتى الأشكال وبمختلف الوسائل وفي كل الظروف، ومن هنا  

عضلة الأساسية في تخلف العقل العربي وافتقاده للروح النقدية، ومنه كان لابد من طرحها من وجهة كانت هذه المسألة هي الم
لذا سيكون من المنهجي التطرق إلى علاقة هذه العلوم بعالم الأفكار . علوم الانسان وكيف تساهم في تحطيم هذه الوثنيات؟

 .ل ومحاربة كل تطرف، وتنمية الوعي الذاتي العربيفي المجتمع العربي، من حيث دورها في التأسيس للفكر المعتد



 

315 

 

                                                                                                                                                                              

 علوم الانسان ومحاربة العقل المتطرف في المجتمعات العربية .1
تعتبر الوثنية نتيجة من النتائج الحتمية التي تفرزها الأفكار التطرفية في اتجاه معين، كأن نتطرف إلى تقاليد معينة، أو 

تربطهم، بحيث يرفض أصحابها كل نقاش فيها أو جدال أو تغيير، وتأخذ أشخاص أو طائفة، وتصبح هناك علاقة مقدسة 
وهنا تكن معضلة العقل العربي الذي وقع ضحية هذه الأفكار مما جعله يفقد توازنه . بالتالي طابع التعصب أو والبراغماتية

وثن الديني الذي جعل منه الفكر والاجتماعي والنفسي ويعيش في ظل وثنيات قدسها ولا يزل يقدسها، تتمظهر مابين ال
يفهم الدين مفهوم خاطئ ويقدس سلوكيات لا تمت بأي صلة لجوهر الدين الأصيل، والوثن السياسي الذي دفع بالأكثرية 

 .إلى تقديم الطاعة العمياء، متغافلين في هذا عن أفكار المواطنة والحريات والحقوق الوطنية
ل الفكرة إلى وثن، وحين يستحوذ هذا الأخير عن روابط القدسية التامة، تكلم بن نبي كثيرا في هذا الموضوع حين تتحو 

وعن وجود هذه الأوثان في كل زمان، فقد تغيب البعض منها وتتحطم، لكن ما تستأنف إلى أن تظهر أوثانا جديدة تتناسب 
ص، التي تنقلب عند الشخ –هذه الجدلية تحدد طبيعة علاقة الفكرة "مع حيثيات ذلك العصر، يقول في هذا السياق 

وهنا يقدم مثالا واضحا للوثنية التي عاشها لمجتمع . (81، صفحة 2111بن نبي، ) "وثن –التطرف إلى علاقة فكرة 
المنجرفة نحو بفضل تلك العلاقات "الجزائري في مرحلة معينة من تاريخه، ولا تزال شذرات منها إلى حد اليوم، فحسب تصوره 

بن نبي، ) ."التطرف فان الشعب الجزائري أقام قبب مرابطيه وأوليائه، وحافظ على عكوفه عليهم عبر قرون ما بعد الموحدين
 .(، صفحة نفسها2111

لانسان في محاربة كل أشكالها، خاصة وأنها تحمل في ذاتها الخاصية وفي ظل مظاهر هذه الدغمائية يتجلى دور علوم ا
النقدية، وآليات التفكير النقدي البناء، التي تجعل منه يرفض كل أفكار مسبقة، ويمتحن الأفكار السائدة مهما بلغ عمقها 

اجتنا إلى العلوم الرياضية والعلوم وامتد تاريخها، فالحاجة اليوم إلى تطبيقات مناهج هذه العلوم، والاستفادة منها أشبه بح
التجريبية أو أكثر، فان كانت هذه الأخيرة تبحث في كيفية تطوير المجتمعات تكنولوجيا وماديا، فان علوم الانسان تعمل على 

مثل هذه  وهنا يشير بن نبي إلى ضرورة لجوء السياسة إلى. بناء عقل إنساني واعي به تقوم التنمية المجتمعية في جميع مجالاتها
 –وهو الذي يعتبر علم بيولوجيا البنى والأجهزة الاجتماعية  –إن السياسة التي تجهل القوانين لعلم الاجتماع :"العلوم بقوله

  (88، صفحة 2111بن نبي، ) ."ليست إلا ثرثرة عاطفية، ولعبا بالألفاظ وطنطنة غوغائية
ت الاجتماعية والإنسانية هي التي تساعد على فهم منطق تفكير الأفراد، وفهم منطق العقل الجمعي، ذلك أن الدراسا

من حيث أنها تختص بالبحث في خصوصية الانسان وأبعاده المختلفة، وتداخلها في تكوين الذات، وعليه فبناء عقل نقدي 
سفي التي تنبع من روح الفلسفة، كما يتطلب الاستناد يحارب كل أشكال التطرف والوثنية، يتطلب تفعيل آليات النقد الفل

إلى النظريات السوسيولوجية في دراسة الظواهر الاجتماعية التي تقدم دراسات علمية بعيدا عن كل غلو أو تطرف، وتساهم 
والمجتمع، كما في تقديم الأسباب العلمية والنتائج التي تتمخض عنها، بما يساعدنا على توخي آفات سلبية قد تفتك بالفرد 



 

316 

 

                                                                                                                                                                              

لنا في علم النفس والأنثروبولوجيا والاقتصاد وغيرها من مجالات دراسات الظاهرة الإنسانية حاجة من اجل بناء عقل علمي 
 .يمتلك أدوات النقد البناء التي تمكنه من التمييز بين الأصيل والمزيف، وبين الفكرة والوثن وتساهم في تعزيز وعيه الذاتي

 المعاصر العربي الذاتي الوعي ميةوتن الانسان علوم .2
عرفت بنية المجمع العربي المعاصر عدة تغيرات اجتماعية وسياسية وثقافية واقتصادية تعبر في جوهر كينونتها عن تحول 
على مستوى بنى التفكير، تظهر فيها الانسان العربي أكثر وعيا بذاته وبمحيطة الذي يعيش فيه، ويتجلى أكثر في تلك 

لنقدية التي استفاد أصحابها من المناهج النقدية الفلسفية والاجتماعية في تشخيص أمراض العقل العربي، من الدراسات ا
حيث أنها أدركت  أن حفظ القيمة الثقافية من كل تزييف هي حجرة الزاوية من اجل بناء مجتمع واعي ويتمتع بمناعة فكرية 

تعمل كوسيط رمزي للتنمية البشرية، ذلك أن "اء التنمية البشرية أنها ونفسية قوية، خاصة وان هذه القيمة كما يحددها علم
من اجل فهم  (Arnulf, 2013, p. 109)" المشاركة في الثقافة ضرورية لظهور جميع العمليات النفسية عالية المستوى

 .   ظواهر التغير والتطور البشري والاجتماعي
تقرينا الواقع الراهن للعقل العربي خاصة مع فترات الثورات العربية نلحظ بعمق تلك التحولات على مستوى وإذا اس

البنية الفكرية العربية، من محاولاتها لتقديم نقد ذاتي للشخصية الحاكمة والنظام السائد، مستفيدا في هذه الخطوة من القراءات 
ة التي تقدمها تخصصات العلوم الإنسانية والاجتماعية في الجامعات وأكاديميات السياسية والاجتماعية والتاريخية والفلسفي

البحث العلمي، بحيث تجد طالبها في أهبة الاستعداد للمناقشة والغوص في كل الموضوعات التي تخص قضايا الانسان، محدثا 
منكفئ على دراسة قوانين المادة والهندسيات  في هذا فجوة فكرية بينه وبين طالب العلوم المادية الذي تجده في معظم الأحيان

الآلية، عكس طالب العلوم الإنسانية تجده ينشغل ببحث قوانين الفكر والمجتمع، وهندسيات الانسان بمختلف أبعادها 
 . الاجتماعية والنفسية والسياسية والاقتصادية والتاريخية

ا في مجال الدراسات الإنسانية الاجتماعية مقارنة لكن الحاصل أن مراكز البحث الأكاديمية العربية تشهد تخلف
بالاهتمام البالغ التي توليه للعلوم التجريدية والعلوم المادية والبيولوجية، وهذا الأمر سبب فجوة فكرية لدى الباحث في مجال 

وعليه تعد أشكال . ية فيهاعلوم الانسان، حولته إلى مجرد مجتر للنظريات والمناهج الغربية، دون أي عملية تجديدية أو تطوير 
بالانفصال في العلاقة بين الفرد وتلك "الاغتراب في المجتمع العربي التي يصفها علماء النفس والاجتماع على أنها الشعور 

الانسان العربي على  سببا قويا في عدم قدرة (Hook, 2004, p. 95) "الأشياء والأشياء والأشخاص حوله أو حولها
كما تعد مظاهر التعصب الفكري التي تتحول في نهايتها إلى ممارسة عنف ضد الآخر، نتيجة حتمية . فهم واقعه وفهم ذاته

خاصة العنف السياسي الذي تشهده الساحة العربية من التعصب للحزب . من نتائج الإهمال والقصور الواضح بهذا الميدان
 .تي لم تفرز إلا تلك العمليات الإرهابية في حق الشعوب المستضعفةو المعارض والأالحاكم 

فعلوم الانسان بمختلف تخصصاتها وبخاصيتها النقدية التي تجعل من يفهم قوانين التغير الاجتماعي والسياسي 
لسامة التي تعمل والاقتصادي، كفيلة بحماية الأمن الإنساني خاصة الفكري والقيمي من جملة الأفكار المضللة والنفايات ا



 

317 

 

                                                                                                                                                                              

على نشرها بعض الجهات بهدف خدمة مصالحها الداخلية والخارجية، فالشاب التي يكون يتمتع بحض نقدي يكون من 
المستحيل أن فريسة سهلة لمثل التوجهات، في الشاب الذي يعرف قصورا في هذا المجال، فالأكيد انه يكون من الأوائل الذين 

وعليه فالسياسة  .ضد بلدهم ومجتمعهم وحتى ضد أنفسهم سواء بوعي منهم أو دون وعييساهمون في الممارسات العنيفة 
 ".إنه جزء لا يتجزأ من المجتمع وممارسته. تكوين المعرفة ليس مجرد حلقة"التعليمية الواعية هي التي تدرك جدا أن عملية 

(Raewyn, 2018, p. 404) طويره وتحقيق تنمية أفرادهمن اجل ت 
وعليه فالعمل على التحرر من سياسات التعليم الاستعماري الذي فرض نفسها لمدة طويلة والتي تهدف إلى عملية 

 .Dugassa, 2011, p) "تلاعب متعمد بعقول الناس في محاولة لتغيير آرائهم والتحكم فيها"غسل دماغ عن طريق 
في صورة واضحة لامبريالية العقل يتطلب منا مراجعات النظريات الغربية التي تدرس الانسان، وإلا سيظل العقل العربي  (57

يعيش في ظل التبعية والمبهم والمزيف الذي يعجز فيه عن فهم ذاته وتاريخه ومجتمعه وإستراتيجية إعادة تفعيل قدراته وإمكاناته 
حاجة إلى تفعيل علم الاجتماع والأنثروبولوجيا وعلم النفس والفلسفة والتاريخ في دراسة بما يسمى نحن إذن في . الداخلية

مابعد الاستعمار من اجل كشف الهوية الاستعمارية وتحطيم المسلمات الأوروبية ومحاربة الانثروبولوجيا الاستعمارية في شتى 
 .صورها

ية أداة فعالة في استغلال الشعوب المستضعفة والتلاعب بعقول وبناء على هذا التحليل يتضح أن البحوث الإنسان
أصحابها بفعل خطط غسل دماغ دقيقة وهذا بالطبع يثبت الفرضية الأولى التي تؤكد على أن علوم الانسان وسيلة للتأثير 

عن نقد النظريات الغربية على عقلية الشعوب، وهذه الامبريالية الفكرية التي يمارسها الغرب تعبر عن صور عجز العقل العربي 
والاستخدام السيئ لمناهجها بما يثبت صحة الفرضية التي تقول أن تخلف العقل العربي يرجع إلى تخلف استخدامه لمناهج 
علوم الانسان، وعليه فالمفتاح للخروج من هذا المأزق هو تعزيز الروح النقدية في الذات العربية التي تنميها التخصصات 

مناهج تتناسب مع ظروفنا التاريخية والاجتماعية وهذا ما يؤكد صحة الفرضية التي تقول أن علوم الانسان  الإنسانية وفق
 .تساهم في إعادة تكوين عقل عربي نقدي

 خاتمة 
بناء على هذا التحليل الذي تناول حاجة العقل العربي إلى  علوم الانسان بمختلف ميادينها، والإشكالات التي 

ظل تدفقات الحداثة وإفرازاتها المختلفة التي مست جميع  تمع العربي بسبب تخلفه في هذا المجال، خاصة فيأصبح يعيشها المج
 :مناحي الحياة الإنسانية، من جهة، وسلطة الموروث وما تنتجه من فكر متطرف من جهة ثانية، يمكننا تلخصي النتائج التالية

ت، وفهم المتغيرات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والتاريخية لها ومن ثم علوم الانسان أداة مهمة في فهم عقليات المجتمعا
 .إمكانية التحكم فيها والسيطرة عليها

العقل الغربي عرف تطورا عميقا في تطبيقات مناهج علوم الانسان مما ساهم في اللحاق بالركب الحضاري بعدما كان  .6
 .يعيش في عصر الظلام والانحطاط



 

318 

 

                                                                                                                                                                              

العربي من التبعية الفكرية في تطبيقات مناهج ونظريات علوم الانسان دون مراعاة لطبيعة البيئة الجغرافية يعاني المجتمع  .2
 .والاجتماعية والظروف التاريخية والسياسية والاقتصادية الخاصة بالمجتمعات العربية

التي تتمثل في البحث في طبيعة  انشغال العقل العربي بتقديم مواقف مختلفة تجاه الموروث أنساه في وظيفتيه الجوهرية .1
 .التراث، وتقديم الآليات النقدية الموضوعية في دراسته

تخلف المجتمع العربي في مجال الدراسات الاجتماعية والإنسانية يعد سببا رئيسيا في انتشار التعصب الفكري والتطرف  .1
 .والتحول من الفكرة إلى الوثن

 :ا يمكننا أن نختم بحثنا بجملة من التوصيات المهمة منهاوانطلاقا من هذه النتائج التي تم تلخيصه
تطور المجتمع العربي مرهون بتطور علوم الانسان، وهذا ما يتوجب على خدمات البحث الأكاديمي الاهتمام بالباحث  .6

م التجريدية أو العلوم الاجتماعية والإنسانية وإعطائه المكانة التي يستحقها، دون أي فوارق علمية بينه وبن الباحث العلو 
 .المادية

الجامعات العربية في حاجة ماسة إلى خدمات علوم الانسان، وعليه فالواجب واللازم عليها إعادة النظر في مناهج هذه  .2
 .العلوم وتطبيقاتها بما يتناسب مع طبيعة المجتمع العربي

التغيرات المعاصرة، وهذا الأمر يتطلب  اكتساب باحث العلوم الاجتماعية والإنسانية أدوات النقد حتمية فكرية في ظل  .1
 .كفاءات عالية في الجامعة مهمة من اجل تقديم تكوين فعال لها

  :قائمة المراجع
  :باللغة العربية

 :الكتب
 .مطبعة هندية: مصر. حضارة العرب(. 6869. )أسعد داغر .6
 .مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة: القاهرة. مشكلة العلوم الانسانية تقنينها وامكانية حلها(. 2162. )طريف يمنى الخولي .2
 .دار الفكر: سورية -دمشق ( عمر كامل مسقاوي، و عبد الصبور شاهين، المترجمون. )شروط النهضة(. 2118. )مالك بن نبي .1
 .الفكر دار: سورية -دمشق ( بسام بركة، و أحمد شعبو، المترجمون. )مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي(. 2111. )مالك بن نبي .1
 .دار الشروق. الغزو الثقافي يمتد في فراغنا.  الغزاليمحمد .1
 .مركز دراسات الوحدة العربية: بيروت. التراث والحداثة(. 6886. )محمد عابد الجابري .1
 .مركز دراسات الوحدة العربية: بيروت. تكوين العقل العربي(. 6891. )محمد عابد الجابري .1
 .المركز العربي للدراسات الأمنية والتدريب: الرياض(. التحديات وآفاق المستقبل)من الثقافي العربي الأ(. 6886. )مود محمود النجيريمح .9
 مركز الانماء القومي: بيروت .نقد العقل الغربي الحداثة مابعد الحداثة(. 6881. )مطاع صفدي .8

 :المداخلات
 - 111الصفحات )الندوة النسوية للمركز القومي للبحثوث . اشكالية العلوم الاجتماعية في الوطن العربي(. 6891. )منير، كرامة .6

 .دار التنوير: بيروت(. 111
   :ةالأجنبيباللغة 



 

319 

 

                                                                                                                                                                              

Livres : 
1. elmessiri, a. m. (2006). BIAS Epistemological Bias in the Physical and Social Sciences. 

(a. el-ezabi, Trad.) london: The International Institute of Islamic Thought . 
Articles : 
01. Arnulf, K. (2013). The Epistemology of Human Psychological Developmen. Frontiers 

in Psychological and Behavioral Science , 02 (03), 107-116. 
02. F, Dugassa. (2011). Colonialism of Mind: Deterrent of Social Transformation ——The 

Experiences of Oromo People in Ethiopia Begna. Sociology Mind , 01 (02), 55-64. 
03. Frosh, S. (2013). Psychoanalysis, colonialism, racism. Theoretical and Philosophical 

Psycholog , 33 (03), 141-154. 
04. Hook, D. (2004). psychopolitics’ and critical psychology. Juta Academic Publishing , 

84-114. 
05. RAEWYN , C. (2018). Decolonizing Sociology. Contemporary Sociology, 47 (04), 

399-407. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

320 

 

:الملتقى الدولي الأول حول   

الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية  
2222جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة   

 
 العقلانية التواصلية وإعادة تشكيل النسيج الاجتماعي عند علي حرب

The Communicative rationality and the rebuild of the so cial weft according to Ali 

Harb 

1*مديحة دبابي. د  
  2دباغين سطيفجامعة محمد لمين 

madihadebbabi1984@gmail.com 

 : ملخص
( ابن المجتمع اللبناني المفكك المتناحر دينيا وسياسيا)تهدف هذه الدراسة إلى الوقوف على التصور الفلسفي عند المفكر علي حرب 

ل بخصوص بناء عقلانية تواصلية  لها فضاؤها العقلي، وبعدها الفلسفي، ومفعولها السياسي والاجتماعي والأخلاقي؛ حيث تقوم على أسس التداو 
الاختلاف، فتعيد تشكيل لحمة النسيج الاجتماعي، إذ تقف في وجه التصنيفات، والبنية التفاضلية والعقائد الاصطفائية التي تعيد إنتاج والتواصل و 

ناتج أساسا  -حسب علي حرب-التأخر الحضاري، وذلك من خلال إخضاع كل شيء للنقد، بتفكيك الأصولية التراثية والحداثية معا، فمأزقنا 
 .عامل مع الثوابت والأفكار والمفاهيم والأصولعن سوء الت

وعلى ضوء هذا واعتمادا على المنهج الوصفي سنحاول التعرف على هذه العقلانية وأسسها ومفاعيلها وشروط وحدود تطبيقها على أرض 
كما يدعو إليها علي حرب رهين بممارسة الحوار   وقد تم التوصل إلى نتيجة رئيسية مفادها أن نجاح هذه العقلانية التواصلية في المجتمع العربي. الواقع

والاستثمار المعرفي فيما هو مفيد مثمر في المشروع الحضاري الغربي من جهة، والاشتغال على التراث بوصفه خزانا . والتداول، وقبول الآخر المختلف
 . معرفيا، ورأسمال رمزي وفضاء حواريا، وعالما ثقافيا غنيا متعددا من جهة ثانية

  .المجتمع التداولي ،الأنا التواصلي ،هابرماس التواصلية، يورغنالعقلانية  ،علي حرب: الدالةكلمات ال
Abstract:  

This study explores the philosophical perception of the philosopher  Ali Harb, in particular, 

his construction of communicative rationality with its mental space, philosophical dimension, and 

its political, social, and ethical effect; Where it is based on the foundations of deliberation, 

communication, and difference, in order to, reconstruct the cohesion of the social weft, As It faces 

confront cultural classifications, differential structures, and selective dogmas that reproduce the 

civilizational lateness. Through subjecting everything to criticism, and deconstructing traditional 

and modernist fundamentalism simultaneously, therefore our dilemma - according to Ali Harb - 

mainly results from the mishandling of dealing with constants, ideas, concepts, and origins. 

Accordingly, and based on the descriptive approach, we will try to identify this rationality, 

its foundations, its effects, and the conditions and the limits of its application in the reality. The 

study ended with a basic conclusion that the success of this communicative rationality in the Arab 

society depends on the acceptance of others regardless of their differences and the practice of 

                                                           
1

 
)*(

 madihadebbabi1984@gmail.com: ، الايميلدبابي مديحة: المؤلف المرسل 

 

mailto:madihadebbabi1984@gmail.com


 

321 

 

dialogue and communication in the society, And The useful Knowledge investment in the Western 

civilizational project on one hand, and the work on heritage as knowledge storage, symbolic 

capital, and dialogue space, and a richly diverse cultural world on the other hand. 

Keywords: Ali Harb; The Communicative rationality Jürgen Habermas; The communicative ego; 

Deliberative society. 

 

 

 
  : مقدمة

لبناني حاول تقديم رؤية وتصور فلسفي لإيجاد حلول لما يعانيه الإنسان في المجتمع اللبناني " مفكر"علي حرب 
-تفككا سياسيا ودينيا واجتماعيا، ما صيّر لبنان تركيبة من الطوائف  –ومازالت  –سياسيا ودينيا وثقافيا؛ فقد عانت لبنان 

المتناحرة، ما جعل الجو العام السياسي مشحونا بخطاب الحرب والتعبئة والتحريض الذي تقف خلفه  الملل والمذاهب والأحزاب
وتحركه الأحزاب المتصارعة، فانقسمت لبنان دينيا وطائفيا وسياسيا كل طائفة لها هوية دينية أو مذهبية تقدم الولاء لمرجعها 

وهو مؤشر على غياب لبانية اللبناني وولاءه للبنان قبل مرجعياته الخارجية،  الأمني الموجود خارج لبنان،/ المالي/ السياسي/الثقافي
أنهم يستعينون دوما على أنفسهم بالغيّ، ويستقوون على  «ما جعل علي حرب يرى أن السمة المشتركة بين معظم اللبنانيين في

 .(434، صفحة 4991حرب، ) » الداخل بالخارج وهم لا يتساوون في ذلك كتساويهم في ذلك أي في لا لبنانيتهم

لا يختلف الوضع العقائدي كثيّا عن الوضع الاجتماعي والسياسي، فقد شهدت لبنان حربا أهلية بين السنة 
في حرب بيّوت كان الواحد لا يجرؤ على الانتقال من حي إلى حي، خشية أن يؤخذ   «والشيعة، وبين المسيحين والمسلمين

، أ، 5002حرب، ) » المماهاة أو الحرب: كرهينة، لانتمائه الديني أو المذهبي أو الحزبي، وهذا هو ثمن الانتماءات المغلقة 
في لبنان الفرد مرهون لهويته الدينية، أو القومية أو السياسية، وعلي حرب لا يني يشكو مما تعاني منه لبنان ، (554صفحة 

، صفحة 5005حرب، ) » في بلد كلبنان كان من الممكن لاسمي أن يكون إبان الحرب سببا لخطفي وهلاكي «وأثرها عليه 
لقد شكل لبنان مشروعا «لأمر الذي يطيح بأي أمل في بناء مجتمع ديموقراطي، ويعيق تشكيل وحدة وطنية وهو ا .(470

فالوضع الاجتماعي والسياسي والديني متأزم ويشهد  .(435، صفحة 4991حرب، ) »لوحدة وطنية لم تنجز حتى الآن 
 .انسدادا على أكثر من صعيد ولا أمل في الأفق

تقف في وجه التصنيفات، والبنية التفاضلية والعقائد  من حيث كونهاتزداد أهمية العقلانية التواصلية في المجتمع، 
معرفيا، حيث ينفتح أفق  –وجوديا  -دينيا  -اقتصاديا –الاصطفائية، فمن هذه الجهة مثرلت حلا للأوضاع المتأزمة سياسيا 

التواصل للجميع، دون أن يدعي أحد القبض على الحقيقة والسيطرة أيديولوجيا على الآخر المختلف، واستحداث فضاء 
 :(502، ب، صفحة 5002)علي حرب  العقلانية، يقولعمومي حر يصلح للتعايش ويحتكم إلى آداب المناقشة والمناظرة 



 

322 

 

والتهويمات التي تفسد صيغ التعايش  ما نحتاج إليه هو العمل على تفكيك المركزيات والهويات أو التماهيات
بين البشر وتلوث الطبيعة والبيئة، وذلك يتطلب أن نفكر ونعمل بخلاف أو بعكس ما نحن عليه، بحيث 
ندرب عقولنا على لغة الخلق المستمر المنتج للتنوع والتفرد، بقدر ما نعمل بعقلية الشراكة والاعتماد المتبادل، 

 ر والتداول الفعال، أو بين الخصوصية الخلاقة والعالمية المركبة أو العولمة المتعددة وبصورة تؤلف بين الإبداع الح

كيف نؤسس عقلانية تواصلية ينفتح من : ستسلط هذه المداخلة الضوء على الإشكالية التالية انطلاقا من هذا
ومقاومة العوامل اللاعقلانية التي تولد خلالها العقل على اللامعقول، وتنفتح الذات على الآخر المختلف، لتجاوز الانغلاق، 

الفوضى، والرعب، والدمار، والفساد، والحد من آليات الاستبداد؟ وماهي الحلول والمقترحات والطموحات التي تعد بها 
 العقلانية التواصلية؟ وماهي أسسها ومفاعيلها وشروط وحدود تطبيقها على أرض الواقع؟

 : مايلي بناء عليه يهدف هذا البحث لتحقيق 

 .تطبيقها وآليات التواصلية العقلانية مفهوم ضبط -4
 .مآزقنا لحل استثمارها وكيفية حرب علي عند التواصلية العقلانية الرؤية تحديد -5
 . العربية المجتمعات في التواصلية العقلانية تطبيق وعوائق حدود على الوقوف -3

يرتهن تطبيق العقلانية و  يرتبط: صيغت الفرضية التاليةوبالاستعانة بالمنهج الوصفي وعملا على تحقيق هذه الأهداف 
على وحدة المجتمع وتماسكه، والعرقي ة التعصب الديني والسياسي ر والوعي بخطو  ،قبول الاختلافبالتواصلية في المجتمع العربي 

  : وللبرهنة على هذه الفرضية سنستعين بالخطة التالية

 الغربي الفلسفي الخطاب في التواصلية العقلانية على فيه نتعرف مفاهيمي مدخل -4
 صياغتها إعادة وأشكال حرب، علي عند التواصلية للعقلانية النظري التأصيل  -5
  .التطبيق هذا وعوائق مجتمعاتنا، في التواصلية العقلانية تحقيق آليات:  التطبيقي الإطار -3
 .البحث سطرها التي النتائج وأبرز للإشكالية حلولا تتضمن :خاتمة -1

 العقلانية التواصلية في الخطاب الفلسفي الغربي :أولا
إلى إعادة تأسيس عقل جديد وفق  (- Jürgen Habermas 4959)سعى المفكر الألماني يورغن هابرماس 

أسس جديدة، عقل منفتح مرن يعمل بجدية على إعادة تنظيم العلاقة بين المعرفة المجردة الباحثة عن انسجام العقل مع مقولاته 
مثلى الذاتية، وبين الواقع الاجتماعي التاريخي المنتجة فيه، ففلسفة التواصل كما تصورها هابرماس تسعى لبلوغ صيغة تواصلية 

 . (5002فيّي، ) بين أفراد مجتمع معين



 

323 

 

وبروز الدعوات لإعلان  ،ونظرا لما آل إليه المشروع الحضاري الغربي من أزمات وجودية ومعرفية مع الحربين العالميتين 
خاصة بعد أن ظهر للعيان أن شعارات التنوير فشلت في تحقيق ما وعدت به، يبرز هابرماس منافحا على قيم  ،نهاية الحداثة

، فالحداثة (2، صفحة 4992هابرماس، ) "الحداثة مشروعا لم ينجز"باعتبار  ،رافضا إعلان نهاية الحداثة ،ومبادئ التنوير
دعا لعقل تواصلي وهناك ، فلابد من مراجعة وتصحيح مسار الحداثة، ريخية يتم تجاوزها، بل صيّورة متجددةليست مرحلة تا

communicationnel Reason  يقف في وجه العقل الأداتي الذي انتهت إليه الحداثة في محاولة لتنمية البعد
حول الذات والعقل الشمولي المنغلق الذي يدعي أنه يتضمن  فاعلية تتجاوز العقل المتمركز  العقلف. الموضوعي الإنساني للعقل 

، الذي جر على الإنسانية "الذات"، إن العقل التواصلي يتجاوز العقل الأداتي المتمركز على (5045حسن، ) كل شيء
 .اريع التحرير إلى أنظمة استبداديةالخراب والدمار حيث أنتجت الحرية أشكالا جديدة من الاستعباد، وتحولت مش

دافع هابرماس على تراث الأنوار، إذ يرى أن مشكلة ما بعد الحداثة ليست مع هذا التراث الأنواري الإنساني، بقدر 
عقلانية تواصلية تضع على رأس أولوياتها إعادة «إنها  -الذي انتقدته قبله مدرسة فرانكفورت –ماهي مع هذا العقل الأداتي

لة الفرد بالآخر الشريك دون ضغوط أو إكراه، بغية تشكيل لحمة النسيج الاجتماعي، وفق أنموذج إيتيقا المناقشة، ربط ص
، صفحة 5002فيّي، ) »لمشروع الحداثوي في الغرب  وباستلهام من المنابع الأولى للعقلانية التنويرية الأصيلة، كما تصورها ا

فلا بد من بناء عقل جديد، عقل إنساني تواصلي، يقوم على التواصل والاتفاق بعيدا عن التعسف والإكراه حيث . (47
 .يستفيد من العقل النقدي ويتجاوز العقل الأداتي

أدوار العقل التواصلي وهي عقلنة هذا العالم المعاش ، فيجب أن يوظف بطريقة صحيحة، ويكون " هابرماس"حدد 
ت النقد، وعن طريق الاتفاق يلتقي الأفراد بأفكارهم الخصبة المثمرة، الخاضعة لشروط المناظرة العقلانية، وأخلاقيات دوما تح

النقاش، فينتجون حقائق؛ هذه الحقائق غيّ ثابتة بل قابلة للتغيّ، وهذه الحقائق المتغيّة تساعد على تطور المجتمع وتقضي على 
المجتمع بكل مذاهبهم، وأعراقهم، وأصولهم، دون أن تكون هناك حساسية بين فرد وآخر  التسلط، علاقة حوارية بين أفراد

فكلهم متساوون، يعني أن الفرد أي فرد له القدرة على الإدلاء بدلوه بكل حرية في أي موضوع، لكن عليه أن يدعمها 
تسلط إنسان على إنسان فتكون عند بحجج، محترما أخلاق النقاش؛ أي نقاش قائم على أسس عقلية، خال من العنف فلا ي

الفرد قدرة على الحوار فيكتسب معرفة قابلة للتحويل والتغييّ وهو ما ينتج وعيا حرا غيّ مرتبط بأي أيديولوجيا انطلاقا من 
لعلاقات بناء عليه يعد التواصل الفاعلية التي بإمكانها ترميم ا. هذه العقلانية التي تكون بالحوار والتي تهدف لخدمة الإنسان

بين البشر وإصلاح الأخطاء التي وقعت فيها العقلانية التي ناقضت شعارات التنوير، وارتكست وداهمها اللامعقول بتدميّيته 
الذي حرر الإنسان من الاستبداد اللاهوتي ( أساس الحداثة)من حيث لا تحتسب أو تتوقع، وهذه هي مفارقة العقل 

واستبد الإنسان بالإنسان، وظهرت الحروب المدمرة، وولدت المشاريع الديكتاتورية والماضوي، لكنه أصبح بحد ذاته سجنا 
 .(5042الفارابي، ) التي انتهكت حقوق الانسان (الستالينية، النازية، الفاشية)



 

324 

 

 العقلانية التواصلية عند علي حرب: ثانيا
يعُلي علي حرب من الممارسة العقلانية التواصلية، التي تسعى إلى الممارسة المتحررة من كل أشكال الوصاية، وصور 
استغلال الإنسان للإنسان، منتصرا لقيم ومبادئ التنوير، وكل القيم الكونية التي نادت بها الفلسفة المعاصرة، خاصة فلسفة 

 .هابرماس

ودعا علي حرب إلى عقلانية تواصلية تنفتح على اللامعقول وتعيد دمجه وتوظيف، بدل إقصائه واستبعاده خوفا من  
 :(535، ج، صفحة 5002) عودته المدمرة، ولا تعني الدعوة إلى العقلانية حسب علي حرب

مقدسة، فهذه عقلانية قاصرة أو عقيمة، أنتجت الكثيّ من الفوضى تقديس العقل بوصفه مرجعية مطلقة و  
واللامعقولية والاستبداد، لأن العقل ليس حقيقة متعالية أو هوية مستلبة، ولا هو جوهر خالص من شوائب 
اللامعقول، أو جهاز فطري يخربه من خارجه رجال اللاهوت والسياسة، على ما يتوهم معظم الحداثيين، وإنما 

علية فكرية تنتج الحقائق والمعقولات، بقدر ما تنسج من الأوهام واللامعقولات، ومعنى ذلك أن المشكلة هو فا
ليست تحرير العقل من وصاية الكهنة كما يعتقد كهنة الاستنارة وإنما تكمن في تعاملاتنا مع عقولنا وأفكارنا 

لي والتنويري هو الذي يخضع عقله للنقد بصورة خرافية، أو كهنوتية أو قدسية، ولذا فإن صاحب الموقف العق
الذاتي، للكشف عن آلياته اللامعقولة وممارساته المعتمة، أو عن قوالبه الضيقة وأبنيته المعيقة، بقدر ما يمارس 

 .عقلانيته بصورة حرة ولكن بناءة  مفتوحة، ولكن وسطية مرنة، ولكن مركبة

قل إلى البحث فيما هو عقلاني وتجاوز العقلانية التي تقدس فبات من الضروري الانتقال من البحث في مفهوم الع
العقل وتعتبره حقيقة متعالية، والانفتاح على عقلانية ترى العقل فاعلية نقدية تنتج المعقولات، بقدر إدراك أنه منسوج من 

  .والنقداللامعقول، ولهذا فالعقل بحاجة دوما للمراجعة 

رجال )كهنة الاستنارة الذين يعتبرون أن مشكلة العقل من خارجه / وهنا يوجه علي حرب نقدا للحداثيين
فدعوا إلى تحرير العقل من وصاية رجال الدين، بل المشكل حسبه يكمن في العقل ذاته، في داخله حيث ينتج ( اللاهوت

تحديث أدواته، وتوسيع  العقل لا معقولاته من الأوهام الخادعة، والممارسات الظلامية فلابد من مراجعة نقدية للعقل من أجل
 آفاقه 

فإن النقد الذي نتجاوز به العقلانية النقدية، للانخراط في فضاء ما بعد الحداثة، لا يرمي إلى  ولذا
مجرد إصلاح للعقل، أو ترميم للمشرع التنويري، وإنما هو نقد للفكر يقوم على تفكيك هذا المشروع، لتعرية 

ومع ذلك ليس نقد الفكر تراجعا عن العقل . والآليات اللامعقولةمقاصده المفخخة بالممارسات المعتمة، 
ومكتسبات التنوير، بقدر ما هو انفتاح على المستبعد واللامعقول، أو على المتغيّ والمجهول، أي على كل ما 



 

325 

 

، 5000حرب، ) .تفتقده الحداثة من فضاءها، وجعلها تستنفد نفسها، أو تبلغ مأزقها أو تشهد انفجاراتها
 (22صفحة 

ي حرب التراث الأنواري لكن تتجاوز طابعه المتعالي، وتنفتح على اللامعقول وتوسع لتستثمر العقلانية التواصلية لع
لهذا فالعقل ليس جوهرا خالصا، بل فاعلية فكرية، تبنى نماذج معرفية وتغيّها، وتصبح  .مجال النقد نحو مناطق جديدة مستبعدة

 العقلانية معالجة وتطبيقا عمليا يعيد إنتاج الواقع 

يتغيّ مفهوم العقلانيات، بحيث لا تفهم كتطابقات أو تماثلات مع الموضوعات والذوات تجسد  
بقدر  الواقع،فها تقاربات أو تعاملات ومعالجات، تعيد إنتاج مبادئ قبلية أو تطبق أطرا نظرية، بل تفهم بوص

ما تخلق واقعها وتنشئ نظامها، عبر إنشاءات الخطاب ومرجعيات المعنى، أو عبر مؤسسات المعرفة وتقنيات 
  (5000حرب، ) المعلومة، أو عبر شبكات التداول وقنوات النشر

تتغيّ صور الإنسان العاقل، إذ لا «ونتيجة لهذا المفهوم المرن المتحرك للعقل والعقلانية يتغيّ مفهوم الإنسان العاقل 
يعود التعقل يفهم كتجرد من الأهواء، أو كتصفية للامعقولات، بل يفهم كتسوية يقيمها المرء مع ذاته، بسرد ميوله وقناعاته 

 .(70، صفحة 5000حرب، ) » ا جماليا أو إخراجها إخراجا تداوليا تواصلياعقلانيا، أو تخيلها والتعبيّ عنه

يلح على  ى علي حربسعيا منه إلى تطوير العقلانية النقدية بحيث تنفتح على اللامعقول، بدل مصادرته وطرده، نر 
ضرورة إدماجه وتوظيفه وإخراجه جماليا، كما نراه يلح على إضافة وإدخال البعد التداولي التواصلي في هذه العقلانية فتكون 

 (449، 442، صفحة 5005)حسب علي حرب  عقلانية مركبة ومفتوحة، وتواصلية تداولية هذا يعني

أن تكون ذات منطق متعدد من حيث قواعده ومعاييّه بقدر ما تتغذى مما يستبعده العقل ويهمشه  
مثل هذه العقلانية هي ذات طابع تواصلي لأنها تشكل نظاما مرنا من الوصل والفصل يخضع لإعادة ... 

والسلطة أو بين القيمة والمصلحة أو  الصوغ والبناء بقدر ما يتيح تسوية العلاقة بين المعنى والقوة أو بين المعرفة
المفاهيم المحضة والتهويمات الخلقية وذلك بقدر ما تتيح للفاعل البشري أن يتحول عما هو عليه بقدر ما يحول 
علاقته بالواقع عبر الخلق والإنتاج وهي عقلانية ذات مفعول توليدي لأنها تمارس بعيدا عن العقلية الوثوقية 

  .والتصورات المطلقة

 .والرقمية التي يشهدها العالم المعاصر والثورة المعلوماتيةوهو ما يعكس اهتمام علي حرب بالنظرية النقدية وتطويرها بما يتناسب 

 آليات ومقاصد العقلانية التواصلية 2 
إلى اقتراح ثلاثة أوجه لسياسته الفكرية الجديدة حيث ينبغي على العقلانية النقدية  (5005)يلجأ علي حرب 

 : التواصلية أن تلبيها



 

326 

 

 والحكومات والدول والجماعات الأفراد بين التداول لغة إتقان -4
  الغيّ مع المتبادلة والمسؤولية الشراكة لغة إتقان -5
 ونتطور ننمو به ما نبتكر أو ننتج بحيث والتحول الخلق لغة إتقان -3

وحتى نقف على حدود هذا العقلانية التواصلية ، ومنطقها ، وآليات اشتغالها ، ومقاصدها يتعين علينا بسط  هذه 
  .المفاهيم 

 :مفهوم التداول .1

كما يفهمه ويمارسه بأنه مصطلح متسع المعنى ومتعدد الدلالة، فله معنى سياسي ولغوي   (5005)عرفه علي حرب 
 وفلسفي

 العام الشأن وإدارة السلطة مع التعامل في والمداورة المناوبة يفيد حيث: سياسي المعنى. 
 به والقبول بالآخر الاعتراف إلى مايؤدي المفاوضة أو والوساطة الحوار بلغة التمرس حيث: الخلقي المعنى 

 .آن في لنا ومساو عنا مختلفا بوصفه
 في يسهم ،البشرية الجماعات بين والمنتوجات العملات أو ،والمعارف الخبرات تبادل حيث: الثقافي المعنى 

 .والتهجين التطعيم سبيل على وتحولها وثرائها الهويات انفتاح
 يخلق ما بقدر ،المجتمعي التواصل بيئة يشكل المتكلمين بين المحادثة في الانخراط حيث: اللغوي المعنى 

 . الممكن مساحة

، وبهذا يخلق فاعل همومن خلال هذه المعاني الثرية والغنية للتداول، بالإمكان قيام التواصل بين الأفراد على اختلاف 
وفاعل سياسي يدير الشأن العام ويتداول السلطة،  لغوي يفهم ويؤول ، وفاعل اجتماعي ينخرط في أنشطة التبادل والتواصل ،

وهنا تبرز القيمة الأخلاقية للعقلانية التواصلية  ،(5005حرب، ) وفاعل ثقافي يسهم في إنتاج المعنى أو نسخه وإعادة انتاجه
 اتهامات، إذ أن كل الأفكار خاضعة للتحول من حيث قيام إمكانية للتعايش، وقيام مناقشة دون مصادرات مسبقة، ولا

والتبدل والنسخ فهي غيّ ثابتة ولا متعالية ولا مطلقة، بناء عليه ووفق هذا المنظور التداولي الذي يتبناه علي حرب لا ثبات 
تبادل ونتفاعل، فما دمنا نتواصل ونتباحث أو ن «للأفكار والقيم والهويات لأن كل شيء يخضع للتداول بين الناس يجري تحويله

 .(42، صفحة 5005حرب، ) »ثمة إمكان لأن نغيّ ونتغيّ تلك لغة التداول وذلك منطق التحول

إن هذه الدعوة المثلثة لإتقان لغة التداول والخلق، وتحمل المسؤولية هي ضرورة من أجل تحقيق الحوار، ونجاح التواصل 
عبارة عن تعايش الناس بعضهم مع بعضهم أو «هو (423، صفحة 5000) التواصل كما يعرفه علي حرببين الناس، و 

ولا يكون التواصل ممكنا إلا بإخضاع كل شيء للنقد دون تمييز ، أو تعالي أحدها على الآخر من .» وسط محيطهم الطبيعي



 

327 

 

وضرورة التحرر من أسر الماضي ومن أسر التقوقع من خلال عقلنة الواقع والتعقل ، وإدماج اللامعقول وتوظيفه بدل  جهة ،
 .تهميشه من أجل خلق إمكانات جديدة من جهة أخرى 

 :الحقائقإنتاج  .2

إن التغييّ الجوهري الذي يمس في العمق مفاهيم العقل والعقلانية والتعقل والإنسان العاقل يغيّ ويمس مفهوم الحقيقة 
فيما ندعي معرفة الحقيقة، إنما نخلق وقائع أو ننتج حقائق تغيّ علاقتنا بالواقع والفكر، بقدر ما تجدد خرائط المعرفة  فنحن»

وهكذا لم تعد الحقيقة هي  .عيد رسم حدود الممكن، أي يعيد ترتيب العلاقة بينه وبين الممتنعوتغيّ علاقات القوة، وعلى نحو ي
فالحقيقة تنتج وليست معطى سابق، وليست صنما يحرسه  (41،  43، صفحة 5043حرب، ) » .الأيقونة أو الصنم

يعني تقويض سلطة ملاك الحقيقة، واحتكارهم  املاكها، بل تخلق وتنتج حقائق غيّ ثابتة ، بل قابلة للتغيّ والتحول والنسخ، مم
 .لها وتسلطهم من ثمة على الآخرين، فكل واحد يخلق حقيقة حسب مجال عمله وطرائق تفسيّه

 تعد الحقيقة متعالية ونهائية وثابتة، وليست جوهرا قائما بنفسه ولا يقينا جازماومن هنا لم 

الحقيقة أحادية؛ بل هي هذا الشيء الذي لا يكف عن التعدد والتنوع والاختلاف عن  ليست  
و نفسه باختلاف الصور والنماذج، أو الأنماط والمناهج، أو اللغات والاستعارات، أو المعالجات والقراءات، أ

إنها . ولهذا ليست الحقيقة سوى الاعتراف بحق الآخر. التوظيفات والاستثمارات أو الخطط والاستراتيجيات
  .(5، صفحة 4993حرب، ) إقرار متبادل بالحقوق

بناء على تغييّ تعاملهم مع انطلاقا من هذا الفهم المغاير للحقيقة فإنه سينعكس هذا على سلوك البشر وحياتهم 
الحقيقة، لأن كل فرد ينتج حقيقة وليست حكرا على مذهب ما، أو قوم أو طائفة أو شخص بعينه، بل هي نسبية غيّ متعالية 

 .على الواقع والتاريخ

 الشراكة والتبادل .3

ولهذه العقلانية التواصلية التداولية فضاؤها العقلي، وبعدها الفلسفي، ومفعولها السياسي والاجتماعي والأخلاقي؛ 
فالفرد فاعل لغوي يعلن عن نفسه، ويمارس حضوره عبر ما ينجزه من أفعال الكلام، أو ابتكار المقولات، مما يعني إتاحة الفرص 

التطرق لأي موضوع بكل حرية، وينشئ علاقات خالية من العنف متخففة من  لكل فرد بوصفه فاعلا لغويا واجتماعيا
الإكراهات، فلا يتسلط إنسان على إنسان آخر، لكن تخضع أفكار الأفراد لشروط المناظرة العقلانية وفي مناخ حر للتفكيّ أو 

ة، وعن طريق التوافق والاعتراف المتبادل يلتقي فضاء عام من المناقشات العلنية والحوارات العقلانية وبالاستناد إلى معاييّ مشترك
الأفراد بأفكارهم الخلاقة الحية الخصبة التي تخلق مجالها التداولي وتسهم في تغييّ الواقع بقدر ما تختبر هذه الأفكار هي ذاتها، 

المداولة "  (5005)لي حرب فتتغيّ وتتجدد وتتحول، ينتج الأفراد حقائق وهذه الحقائق غيّ ثابتة بل متغيّة ، وهو ما سماه ع



 

328 

 

وهنا تبرز  ،وصور التسلط فهي إمكان لممارسة الحرية ،بوصفها لغة التسوية بين الأفراد وتقويض أشكال الوصاية" العقلية
مفاعيلها سياسيا واجتماعيا؛ فهي تساعد على تطور المجتمع، ببناء علاقة حوارية أفقية بين أفراد المجتمع على اختلاف مذاهبهم 
وأعراقهم وأصولهم ودياناتهم ،الكل يشارك في إنتاج المعرفة وتتحول السلطة نفسها من حيث بنيتها وآليات اشتغالها 

 (5005حرب، ) .قل بيّوقراطية وتراتبية وعنفا وأكثر عقلانية وديموقراطيةواستراتيجياتها وتصبح أ

تحتكم العقلانية التواصلية إلى شرعية الشراكة والتبادل، للتخفيف من العنف المادي والرمزي، بتشكيل فضاء عمومي 
، يتساوى فيها الأفراد بقدر ما يحتفظ كل واحد فيهم حر دون تسلط أحد على الآخر، من أجل تأسيس حياة مشتركة

الحلول والمعالجات فيما يخص المصلحة العمومية أو المصائر الجمعية، هي عملية مركبة ومسؤولية متبادلة يساهم فيها  «باختلافه 
تاج والابتكار كما في الجميع، كل في مجاله ودائرة عمله، بحيث يكون لكل واحد مشروعيته وقسطه ودوره ومشاركته في الإن

ولهذا فالعقلانية التواصلية التي يطرحها علي حرب، لا تضع حلولا نهائية  .(44، صفحة 5040حرب، ) » المناقشة والمداولة
إنما تسعى إلى تحويل المأزق المركب وجوديا ومعرفيا واجتماعيا ودينيا وثقافيا وسياسيا، لإمكانيات جديدة وتحويل التخريب 

ثابتة، والتي انطلاقا منها يحاكم الآخر أو  والتدميّ، إلى ابتكار وإنتاج وتوليد وخلق، إذ لا أحد يقبض على حقيقة متعالية
 (47، صفحة 5005)كما يذهب علي حرب يقصيه أو يستبعده أو يهمشه، لذلك فالعقلانية التواصلية  

وهي سعي لفتح  المعاملة،محاولة لاجتراح مخارج من المآزق، بقدر ماهي اهتمام بتجديد أنماط الرؤية، وقواعد 
آفاق وخطوط للتعايش والتشارك، بقدر ماهي نقد وفحص لفضح خرافة المماهاة ودعوى التضاد، أو لتفكيك 
عقد الاصطفاء وعقائد التمايز والإقصاء، أي ما يحيل الهويات إلى محميات عنصرية والمجتمعات إلى سجون 

 . سياسية والدول إلى بيّوقراطيات نخبوية

لتواصلية إلى خلق مجتمع متحرر من الوصاية والهيمنة، يتحقق فيه شرط التواصل، وينمو فيه الحوار بين أفرادهم العقلانية اتسعى 
 .على اختلافهم والتسوية بينهم

فاعل  حيث ينخرط كل ،بديلا عن المجتمع المدني" المجتمع التداولي''ب (5005) بناء عليه ينادي علي حرب
اجتماعي في هذا الفضاء بالمناقشة، دون وصاية النخب المثقفة، بشرط القبول بالاختلاف والتساوي بين أفراده والاحتكام إلى 

 .أداب المناظرة العقلانية، وهذه المناقشة هي نقطة ارتكاز النشاط التواصلي

 اللغة وتحقيق التواصل بين الذوات  .4

للوصول إلى تحقيق التواصل بين الذوات ربط علي حرب بين اللغة وأفعال الإنسان وأشار إلى علاقة المتكلم والمتلقي 
 :(421، صفحة 5005)يقول علي حرب باللغة ، فاللغة 



 

329 

 

داولون الأدوار، بحيث أن كل قول يطلقه ة للتواصل والتفاعل بين المتكلمين الذي هم فاعلون لغويون يتئبي
المتكلم على سبيل الطرح والاقتراح، أو القصد والحمل، إنما يستدعي فعلا آخر من جانب السامع، على سبيل 

 .دالفهم والتأويل، أو التفكيك للعلامات التي هي رسائل حمالة أوجه بقدر ماهي متعددة المعاني والأبعا

لابد من توفر القصد من الخطاب بالنسبة للمتكلم، يقابله اهتمام من قبل المتلقي لإنجاز  فلتحقيق التواصل بين الذوات
 intentionnalitéيعمل هذا القصد استراتيجيا على تحقيق سليم للتواصل، لهذا يشترط علي حرب القصدية و . الأفعال

قصد تداولي، وقصد حواري وهذه فهناك قصد تواصلي، و : بشكل مسبق، نستطيع من قوله السابق كشف هذه القصديات
وهكذا يتحقق التذوات في وسط لغوي . القصديات تعزز الوعي بضرورة إنشاء حوار والخروج من الذاتية والانفتاح على الآخر

وتنشأ علاقات بين ذاتية، متخففة من العنف والإكراهات في مناخ حر للتفكيّ والحوار يقوم على الاعتراف المتبادل والتفاهم 
 .العقليةكل المداولة وتتش

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

330 

 

 خاتمة: ثالثا
 والتصفيات والاقتتال والصراع والكره الصدام على والقضاء البشر، بين العلاقات ترميم التواصلية العقلانية بإمكان -4

 صيغ خلق على المساعدة أيضا وبإمكانها. والأصول والأعراق والديانات والأفراد الأطياف بين والرمزية والجسدية المادية
 للقبول سعيا ،أصل على أصل ولا ،عرق على عرق ولا ،دين على دين ولا ،فرد على فرد يعلو فلا ،معا للعيش جديدة
 .المجتمع في التراتبية على القضاء أي ،المختلف بالآخر

 في تقف تنويرية، أفكارا تتبنى والتواصل، والتداول الشركة أسس على تقوم والتي حرب لعلي الفكرية السياسية إن -5
 كل إخضاع خلال من وذلك التشابه، وسياسة الوصاية، ومنطق الاصطفاء، وعقيدة والصدام، التعصب لغة مواجهة

 الجدد الأنبياء سلطة وفضح والحداثية، التراثية الأصولية مع صراعه في التنوير تراث حرب علي يوظف ولذا للنقد، شيء
 وضرورة واستقلاليته التفكيّ، في الحرية عن ودفاعه. العقل على وصايتهم وإزاحة وعلمانيين، لاهوتيين أصوليين من

 .البناء إعادة أجل من العمل على القدرة وامتلاك العقل، استخدام على بالجرأة القصور من الخروج
 الإنسان، تحرير هي أساسية غاية له الاستبدادية، والأنظمة العقائدية الثوابت وتفكيك بالنقد، حرب علي انشغال إن -3

 سوء عن أساسا الناجمة المآزق وتجاوز عوائقه وتفكيك واستبعده، نساه ما على وفتحه العقل، إمكانات وتوسيع
 .وعنفا وتخريبا دمارا الواقع في ترجمت حيث ومفاهيمها، وأصولها وثوابتها الهوية مع التعامل

 علي يدعو لهذا التفكيّ، وطرائق المعرفة، وقوالب القيم منظومة في العلة إذ الخلل، مصادر من أساسي مصدر الثقافة إن -1
 النقدية العودة خلال من وذلك والعجز، القصور مواجهة وضرورة آخر، شيء أي قبل الأفكار لمراجعة حرب

 .الثقافية والبنية السياسية، والأنظمة الاجتماعية، البنية شيء كل تطال التي الارتدادية
 أي التيوقراطي، المجتمع بدل تداولي مجتمع بظهور يسمح ما السواء، على والسياسية الاجتماعية، الحياة عقلنة ضرورة -2

 السلطة وتكون اللبناني، الداخلي الشأن في الأجنبي للنفوذ حد ووضع الدينية، السلطة قيود من الفكر تحرير ضرورة
 .اللاهوتية المرجعيات من المتحرر الاجتماعي الفاعل للفرد الاعتبار وإعادة الاختلاف وقوة التداول بأخلاق مقيدة

 ويبني ولغاته، ورموزه بأيقوناته القديم، العالم يتجاوز الذي الإنسانوي، بعد ما الجديد البشري بالفاعل حرب علي يبشرر -2
 والتغييّ، الإصلاح هي مهمته المعرفة، أساس فهو ومعان حقائق، وينتج للعيش، صيغا ويخلق لغته، ويبتكر جديدا عالما
 . السياسي الأمن قبل وجودي أمن على يتوفر عالم اختلافهم، على للجميع يتسع عالم وبناء

 
 
 
 
 
 



 

331 

 

 :قائمة المرجع
التنوير للطباعة : لبنان(. المجلد د ط) يورجين هابرماس الأخلاق والتواصل(. 2112. )أبو النور حمدي أبو النور حسن -1

 .و النشر

،الدار العربية : لبنان ، الجزائر( عمر مهيبل، المترجمون(. )1المجلد ) التواصل فلسفة(. 2112. )جان مارك فيري -2

 .للعلوم ناشرون ومنشورات الاختلاف

 .المركز الثقافي العربي: لبنان ، المغرب(. 1المجلد ) نقد الحقيقة(. 1993. )علي حرب -3

 .دار الطليعة: لبنان(. 1المجلد ) أسئلة الحقيقة ورهانات الفكر، مقاربات نقدية وسجالية(. 1994. )علي حرب -4

المركز الثقافي : لبنان ، المغرب(. 1المجلد ) حديث النهايات فتوحات العولمة و مآزق الهوية(. 2111. )علي حرب -5

 .العربي

 .المركز الثقافي العربي: لبنان/المغرب(. 1المجلد ) العالم ومأزقه منطق الصدام ولغة التداول(. 2112. )علي حرب -2

 .المركز الثقافي العربي: المغرب/ لبنان(. 4المجلد ) الممنوع والممتنع نقد الذات المفكرة(. ، أ2115. )علي حرب -7

 .المؤسسة العربية للدراسات والنشر: لبنان(. 1المجلد ) هكذا أقرأ ما بعد التفكيك(. ، ب2115. )علي حرب -8

المركز : المغرب ، لبنان(. 1المجلد ) الشراكة- الإرهاب -أزمنة الحداثة الفائقة ، الإصلاح (. ، ج2115. )علي حرب -9

 .الثقافي العربي

الدار العربية للعلوم : لبنان ، الجزائر(. 4المجلد ) المصالح والمصائر ، صناعة الحياة المشتركة(. 2111. )علي حرب -11

 .ناشرون ، منشورات الاختلاف

 .منشورات وزارة الثقافة: سورية( فاطمة الجيوشي، المترجمون) .القول الفلسفي للحداثة(. 1995. )يورغن هابرماس -11

 :المجلات والمواقع الالكترونية 
 .2الكوفة، عمجلة . المشهد الفلسفي، التحولات والتحديات(. 2113، شتاء. )علي حرب -12

، من 2121، 5, 11تاريخ الاسترداد . نظرية الفعل التواصلي -الفيلسوف هابرماس (. 2118، 4, 22. )أحمد الفارابي -13

 https://www.youtube.com/watch?v=P2eEI-ASQfY: أحمد الفارابي

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

332 

 

:الملتقى الدولي الأول حول   

الحداثة و الموروث العربي بين العقل و المجتمع بنية  
2222جوان  29جامعة زيان عاشور الجلفة   

 
 التراث المناهج العلمية في قراءة تطبيق إعادة عبر المعاصر العربي للخطاب العقلاني التحليل في ميةيإبست مسائل

  الجابري عند

Epistemic issues in the rational analysis of contemporary Arab discourse through the 

re-application of scientific methods in reading heritage according to Al-Jabri 

 * 1رباحي مصطفى.د
 rabahi.mustapha@univ-ghardaia.dz، (الجزائر)جامعة غرداية 1

  2 حلباوي إبراهيم
 halbaoui.brahim@univ-ghardaia.dz، (الجزائر)جامعة غرداية  2

 
 : ملخص

الجابري أن الخطاب العربي المعاصر النهضوي يحتاج لتحليل عقلاني يقوم على الدراسة النقدية المتجلية في الخطاب الدكتور محمد عابد يرى 
فتجلت منهجية البحث عند الجابري في  ،ألتوسيّو لوي  غاستون باشلار وميشال فوكو وجون بياجي هايمثل تيالإبستمولجي للمدرسة الفرنسية ال

ج توظيف القطيعة الإبستمولوجية عبر نقد العقل العربي المعاصر الذي ما هو إلا امتداد للعقل ما قبل النهضة  وذلك من أجل التأسيس للمنه
 .العقلاني، وهو ما سنحاول ابرازه بشكل نقدي من خلال مداخلتنا هذه

  .ة، الابستيمولوجية، الايديولوجية ، العقلانيةالتراث، الحداث: الدالةكلمات ال 
Abstract:  

According to Dr. Mohamed Abed Al-Jabri, modern Arab Renaissance discourse needs a 

rational analysis based on the critical study reflected in the epistemological discourse of the French 

school represented by Gaston Bachelard, Michel Foucault, Jean piaget and Louis Althusser. The 

methodology of research of Al-Jabri is based on the employ of epistemological estrangement of 

contemporary criticism of the Arabic mind an extension of the pre-Renaissance mind in order to 

establish a rational approach. so, that is what we will try to highlight in a critical way through this 

intervention. 

Keywords: Heritage, modernity, epistemology, ideology, rationality.. 

 

 

 

 
 rabahi.mustapha@univ-ghardaia.dz :، الايميلرباحي مصطفى.د: المؤلف المرسل )*(

 

mailto:ghezail.belkacem@univ-ghardaia.dz
mailto:ghezail.belkacem@univ-ghardaia.dz
mailto:ghezail.belkacem@univ-ghardaia.dz


 

333 

 

 :المتن
 

 :مقــــــــــــــدمة

نحاول في هذه المداخلة أن نعرض جملة من القضايا الإبستمولوجية المتعلقة بالمشروع العلمي للمفكر العربي المغربي محمد 
 .عابد الجابري وخاصة تلك الأدوات المنهجية والمفاهيم العلمية والخلفية التاريخية المعتمدة في أعماله النظرية والتطبيقية

يرى الجابري أن الخطاب العربي المعاصر النهضوي يحتاج لتحليل عقلاني يقوم على الدراسة النقدية المتجلية في الخطاب 
 ...الإبستمولجي للمدرسة الفرنسية التي يمثلها غاستون باشلار وميشال فوكو وجون بياجي لوي ألتوسيّ

بعد إخضاعه لأدوات منهجية ومفاهيم تعبيّية تنتمي  فيا ترى هل سينجح الجابري في تفكيك شفرات الخطاب العربي
 إلى فضاء غيّ فضاء الثقافة العربية ؟ 

و كيف يتم مناقشة التراث العربي والإسلامي من مجاله الأصلي التداولي إلى مجال آخر مختلف عنه وذلك بأدوات 
 منهجية ومفاهيم غربية ؟ 

 تحليله لإشكالية التراث والحداثة ؟ثم ماهي العقبات الإبستمولوجية التي واجهته عند 

 :ماهية المشروع الفكري لمحمد عابد الجابري: أولا

يبدأ الجابري مشروعه بشخيصه للخطاب العربي المعاصر الذي يعتني بمسائل التراث و الحداثة، هذا الخطاب الذي   
 (513، ص4994الجابري،)يا الفكر يفتقد الى العقلانية و لذلك فهو يدعو الى الطرح العقلاني لكل قضا–حسب رأيه 

إن مشروع الجابري هو مشروع فكري يدعو الى مراجعة العقل بالنقد، هذا العقل العربي الذي يعد إمتدادا لعقل ما قبل 
، -حسبه–النهضة، وما دام الأمر كذلك فإن القطيعة معه ضرورية و ذلك من أجل تأسيس العقلانية بالماضي، وهذا العقل 

، وهذا التوجه (537المرجع السابق، ص)لانيا فإننا لا نستطيع أن نؤسس حاضرنا أو مستقبلنا بصورة معقولة مالم يؤسس عق
حركته النظرة التي كافح من أجلها كثيّون أمثال أوغست كونت، وتجلت في الخطاب الابستيمولوجي للمدرسة الفرنسية التي 

 .ألتوسر  و كلود ليفي شتراوس يمثلها غاسون باشلار و ميشال فوكو و جون بياجي و لوي

 

 

 



 

334 

 

 :الأساسية المفاهيم الجابرية  :ثانيا

 :مفهوم التراث و الحداثة-1

، هذه (42،ص 4994الجابري،)لا تنتظم الثقافة العربية منذ التدوين في انتاج الجديد، بل في إعادة إنتاج القديم 
الفكرة هي محورية في نقاشات و تحليلات الجابري للتراث و أحد المنطلقات الأساسية في فهمه للتاريخ و العملية التاريخية، 

ث، وهذه النظرة حسب ما يراه، تتماثل مع المناهج الخاضعة الى المركزية الأوروبية، كالمنهج ويسميها الجابري بالنظرة التراثية للترا
الاستشراقي و المنهج  الماركسي، فالترجمة الاستشراقية تعتمد على المناهج الثلاثة التاريخية و الايديولوجية و الذاتية، أما 

 .يقالماركسية فتعتمد على المنهج المطبق و ليس منهجا للتطب

الجانب الفكري "أما بالنسبة للنظرة المعرفية عند الجابري، فيحدد مفهومه الاجرائي الجديد للتراث المكتوب كما يقول 
المرجع ) "في الحضارة العربية الاسلامية، العقيدة و الشريعة و اللغة و الأدب و الفن و الكلام و الفلسفة و التصوف

 (.30السابق، ص

ا المفهوم عند الجابري فلابد أن لا نركز على الجانب المكتوب و الفكري للتراث، ونتفادى التراث وإذا أردنا أن نقيم هذ
المسكوت عنه و المنسي و المهمش بالرغم من الهدف الواضح للجابري و هو دراسة و نقد و مراجعة العقل العربي المنظم 

ناقش هذا العقل في ثقافة معينة عن طريق استبعاد مجالات ثقافية للثقافة العربية أو ابستيمولوجية الثقافة العربية، لكن، كيف ن
 .مساهمة و مشاركة في التأسيس و التنظيم لما يسمى بالعقل العربي؟

 .يقوم المشروع الفكري الجابري على استراتيجية ترتكز على المفهوم الاجرائي و التداولي و النفعي للمفاهيم و المناهج

المرجعية النظرية في المنهج النقدي للجابري، فلم ينكر الجابري أهمية التدوين، ولكن الأمر  وحيث أن عصر التدوين يمثل
الذي أنكره هو تأسيس خطاب يوقف حركة التطوير و الابداع في نقطة معينة من الزمان و لذلك لجأ الى المنهج التحليلي 

ات و البنى قبل دراسة التعاقب و التطور، وهذا الأمر الذي يستلهم و يفضل التصور البنيوي، الذي يركز على دراسة العلاق
 (.بنية العقل العربي)الذي اتضح لنا في كتابه 

وحدد الجابري مفهوم التراث من الناحية الاصطلاحية و المعرفية، فمصطلح التراث هو من مكونات الخطاب العربي 
الديني و الأدبي و الفني و هو المضمون الذي تحمله هذه  الموروث الثقافي و الفكري و"المعاصر و ليس القديم، ويعرفه بأنه 

الكلمة داخل خطابنا العربي المعاصر، ملفوفا في بطانة وجدانية ايديولوجية، لم يكن حاضرا لا في خطاب اسلافنا و لا 
 (.53مرجع سابق، ص" )حقل تفكيرهم، كما أنه غير حاضر في خطاب أي لغة من اللغات الحية المعاصرة



 

335 

 

ل هذا التعريف، نجد أن الجابري يحدد مفهوم التراث على المستوى النظري، فيميز بين المفهوم الايديولوجي ومن خلا
والمفهوم المعرفي للتراث، وعلى مستوى الاستخدام فيبين استخدام مفهوم التراث كرد فعل ضد الحداثة الغربية، أو الاستخدام 

 .الحداثة من أجل انتظام في التراث نفسه و الاحتيال على

أما المفهوم الايديولوجي عند الجابري فهو توظيف التراث بشكل تقليدي و سلفي المنهج بالاستنساخ و الانخراط في 
اشكالية المقروء و الاستسلام له، مع غياب للنظرة التاريخية و النقدية لهذا المقروء، فهذا التراث المكتوب ما هو إلا مفهوم 

، وعلى هذا تحددت مهمة الجابري في الربط بين التراث كما هو مجسد في عصر التدوين، إجرائي ارتبط بعصر التدوين
 .وضرورات التحديث و العصرنة

 .الموضوعية و الاستمرارية: تتلخص منهجية الجابري في دراسة التراث في مسارين اساسيين هما

 :أولا، في مسار الموضوعية يتبع الجابري الخطوات التالية 

 .بنيوية أو دراسة التراث المكتوب دراسة بنيويةالمعالجة ال .4
 .التحليل التاريخي، أو وضع النص اي اطاره التاريخي و الاجتماعي .5
 .الطرح الايديولوجي، وهي دراسة مختلف التوظيفات التي خضع لها النص .3

ا على صعيد الفهم أما مسار الاستمرارية فيمثل خطوة وصل التراث بالمعاصر و ذلك من خلال جعل التراث معاصرا لن
 :والمعقولية و يتم هذا المسار عبر الخطوات التالية

 .وحدة الفكر ووحدة الاشكالية في فترة زمنية معينة .4
 .تاريخية الفكر و ذلك بفصل الحقل المعرفي و المضمون الايديولوجي .5
 .الفلسفة الاسلامية، قراءة لفلسفة أخرى .3

التي يتم بها الوصل بين التراث و العصر، وذلك من خلال الارتفاع بطريقة  أما مفهوم الحداثة عند الجابري، فهي الكيفية
 ، (51، ص1991الجابري، )التعامل مع التراث إلى مستوى ما نسميه بالمعاصرة 

 :و لتحقيق هذه المعاصرة ينبغي

 .الانتظام النقدي في التراث العربي .4
 .حداثة المنهج و الرؤية و الهدف .5
 .الايديولوجية و الوجدانية تحرير تصورنا من البطانة .3
 .اعتبار الحداثة مسألة تاريخية خاضعة للظروف التاريخية .1



 

336 

 

نعتقد أنه ما لم تمارس العقلانية في تراثنا، وما لم نفضح الاستبداد : "الرهان على العقلانية و الديموقراطية كما يقول .2
داثة ننخرط بها و من خلالها في الحداثة و مظاهره في هذا التراث، فإننا لن ننجح في تأسيس حداثة خاصة بنا، ح

 (.42المرجع السابق، ص" )المعاصرة كفاعلين و ليس كمجرد منفعلين

 :قراءة في المنهج النقدي عند الجابري :ثالثا

وظف الجابري أدوات منهجية ذات مرجعية معينة لمناقشة موضوعات فكرية مغايرة لها، من حيث الخلفية الفكرية و طبيعة 
لتأسيس  السلطةو  الابستيميةو  الخطابالموضوع، فوظف مفاهيم الفيلسوف الفرنسي ميشيل فوكو، وخاصة مفهوم  

عملية نقل من حقل : "ة نقل و توظيف تلك المفاهيم قائلاخطاب عقلاني نقدي جديد، واقترح قواعد خاصة لأجل عملي
التبيئة -معرفي الى آخر تكون مشروعة عندما تنجح في ملائمة المفهوم المنقول مع الحقل المعرفي المنقول إليه تبييئته فيه، و

يه تمنحه المشروعية و تعني ربط المفهوم بالحقل المنقول إليه ربطا عضويا، وذلك ببناء مرجعية له ف -في اصطلاحنا هنا
الإطلاع على مرجعيته الأصلية و  -بطبيعة الحال–السلطة، وعملية بناء المرجعية للمفهوم في الحقل المنقول إليه تتطلب 

علة ظروف تشكلها و مراحل تطورها، وبعبارة أخرى استحضارها تاريخيا، وذلك حتى يتأتى التعامل مع المعطيات التي 
 ير عنها في الحقل الأصلي، والمعطيات التي يراد من ذلك المفهوم التعبير عنها في الحقل الفرعيوضع لها المفهوم للتعب

 (.41،ص4992الجابري،")

يجيب الجابري على التساؤل الذي طرح عليه حول كيفية توظيف مفاهيم تعود الى مرجعية معينة لمناقشة موضوعات فكرية 
 :ة الموضوع من خلال اتباع القواعد التالية كما وردت في نصه السابقمغايرة لها من حيث الخلفية الفكرية و طبيع

 .مشروعية التوظيف مشروطة بملائمة المفهوم المنقول مع الحقل المنقول إليه .4
 .التبيئة تعتبر الربط العضوي بين المفهوم المنقول و الحقل المنقول إليه .5
 .مراحل تشكل المفهوم الأصلي بناء مرجعية للمفهوم الفرعي من خلال الاطلاع على ظروف و .3
 .التوظيف تمليه الحاجة للوصول إلى نتيجة بحثية معينة .1

استخدم الجابري مفاهيم أوردها في حقل مختلف عن الحقل الذي تشكلت فيه و لذلك نحاول الاحتكام الى القاعدة الثالثة التي 
 :بيان توظيف الجابري لمفاهيم ميشيل فوكو الثلاثة و هيتشترط المعرفة التاريخية بالمفهوم، مع الاستعانة بالقواعد الأخرى ل

 (.الخطاب العربي المعاصر)مفهوم الخطاب كما يظهر ذلك في كتابه  .4
 (.بنية العقل العربي)، (تكوين العقل العربي)الابستيمولوجيا كما هو موظف في  .5
 (.العقل السياسي العربي)السلطة كما هو موظف في كتابه  .3



 

337 

 

ابري ستعتمد على عرض المفهوم الموظف من طرف الجابري، ثم مقارنته بالمفهوم الأصلي، وأخيّا استخلاص و قراءتنا لمنهج الج
 .النتائج الضرورية

ما يقدمه الكاتب و هو : ، وله جانبان(2،ص4922الجابري، )فأما الخطاب في نظر الجابري فهو مجموعة من النصوص
بري يميز بين قراءتين، قراءة تقف عند حدود التلقي المباشر، وقراءة تأويلية ، والجاالتأويل، وما يقرؤه القارئ و هو الخطاب

تقدم الوجه المفهوم من النص، وهذه القراءة التأويلية، يسميها الجابري كذلك القراءة التشخيصية، وهو الاسم الذي اقترحه 
ما سماه بالخطاب العربي المعاصر، وذلك من ألتوسيّ، فالجابري قرأ مجموعة من نصوص الفكر العربي الحديث و المعاصر، أو 

انها كشف و تشخيص للتناقضات التي ....عيوب الخطاب ليس إلى إعادة مضمونه"أجل التشخيص و الكشف عن 
 (.40المصدر السابق،ص" )يحملها الخطاب سواءا على سطحه أو داخل هيكله العام

النماذج "نيوية بشكل عام و فوكو على وجه الخصوص، وهي أن تستند هذه القراءة الى قاعدة تلتقي مع احدى أطروحات الب
التي اقترحها كنصوص و شهادات ليست مقصودة لذاتها، فلا يهمنا أصحابها و لا الأطروحات المعروضة، ولو كان بالإمكان 

التي سنعرضها  -النماذج–الحصول على نصوص مجهولة المؤلف، لفضلناها على غيّها تجنبا لأي سوء تفاهم، إن ما يهمنا من 
الذي أنتج الخطاب موضوع " العقل العربي"هو العقل الذي يتحدث فيها، لا بوصفه عقل شخص أو فئة أو جيل، بل بوصفه 

، على أساس هذه الخصائص التي يتضمنها مفهوم الخطاب من حيث كونه يتماثل مع الفكر (1المرجع السابق،ص)دراستنا 
بنية العقل "خيصية مع الاعتماد على خطابات مجهولة الهوية، بالإضافة إلى ما نقرؤه في والنص، ويتطلب قراءة تأويلية او تش

يناقش الجابري الخطاب العربي المعاصر باعتباره . من حديث عن نظام الخطاب و من اللفظ يشكل نظاما خطابيا" العربي
 .الخطاب الصادر عن مفكرين عرب بلغة عربية و فكرو فيه في الأفق العربي"

أما بخصوص الابستيمية، فيوظف الجابري مفهوم الابستيمية و يميل إليه في تكوين العقل العربي و بنية العقل العربي، ففي 
الكتاب الأول يعرف المفهوم بقوله أن النظام المعرفي هو جملة من المفاهيم و المباديء و الاجراءات، تعطي للمعرفة في فترة 

واضح أننا نستوحي هنا على صعيد : "، ونقرأ في الهامش إحالة تقول(1،ص4921الجابري،)ية تاريخية معينة بنيتها اللاشعور 
التعريف ميشيل فوكو كما سيلاحظ القارئ المطلع على أعمال هذا المفكر الفرنسي، ولكن لا نحذو حذوه، النعل 

 (.22المرجع السابق،ص" ) (عربيةالثقافة ال) بالنعل، بل نلتمس لعملنا مفاهيمه و توجيهاته من طبيعة موضوعه الخاص

حللنا في الفصول السابقة يقصد : "كذلك يشيّ الجابري الى نظام المعرفة أو الابستيمية في كتابه الثاني بنية العقل العربي قائلا
صفه البيان و العرفان و البرهان، كلا على حدى، لقد تعاملنا مع كل منها بو  -النظم المعرفية الثلاثة-فصول بنية العقل

 (.122،ص4922الجابري، " )نظاما يؤسس حقلا معرفيا مستقلا بنفسه داخل الثقافة العربية الاسلامية



 

338 

 

وظف الجابري مفهوم السلطة في كتابه العقل الساسي العربي، وأشار إليه من خلال تلخيصه لمقال : و أخيّا مفهوم السلطة
 (.نحو نقد للعقل السياسي)بعنوان  4922من شهر نوفمبر  11رقم  Le débatفوكو الذي ظهر في مجلة 

عقل "أما موضوع هذا الجزء الثالث فهو " يفصل الجابري بشكل واضح بين ما هو معرفي و ما هو سلطوي، وهذا بقوله حرفيا 
 .، ونقصد به محددات المماسية السياسية و تجلياتها في الحضارة العربية الاسلامية و امتدادها إلى البوم"الواقع العربي

طبيعة الموضوع هنا تختلف عن طبيعة الموضوع هناك، انتاج المعرفة شيء و ممارسة السياسة و بيان كيفية ممارستها شيء آخر 
 (327،ص4990الجابري، )

و إذا وجدت علاقة بين المعرفة و السلطة فإنها في نظر الجابري لا تتعدى المنفعة أو الطبيعة البراغماتية، وهذا فهم  
العقل السياسي اذن، ليس : "يختلف جذريا عن تحليلات ميشيل فوكو، فيقول الجابري  مبينا هذه العلاقة البراغماتية الظاهرة

 ".هانيا و حسب، إنه يوظف مقولات و آليات مختلف النظم المعرفية حسب الحاجةبيانا فقط و لا معرفيا فقط و لا بر 

 :الجابري، بداية تأسيس منهج علمي عربي جديد :رابعا

تتمثل مهمة الجابري في نقد العقل العربي كجزء أساس و أولي و كل مشروع نهضة، وخاصة بعد أن أقر بفشل كل 
 ،...راءات الاستشرافية أو السلفية أو القوميةالقراءات التي تناولت الموضوع سواءا الق

لذا دعا الى التحرر من أسر القراءات السائدة، واستئناف النظر في معطيات الثقافة العربية الاسلامية من دون التقيد 
يديولوجي بوجهات النظر السائدة، وذلك من أجل الكشف عن النظم المعرفية التي تتحكم في الثقافة العربية و الفصل بين الا

 .و الابستيمولوجي، بين و العقلاني و اللاعقلاني، مع الانحياز إلى العقلانية

و تتدرج المنهجية الجابرية في اطار أطروحة مركزية هي التوظيف الاجرائي و حسب الحاجة إلى المفاهيم، لأن مسألة 
المفاهيم التي ....على أنها مسألة مفاهيمأولا و قبل كل شيء ....ملتبسة ما لم تطرح:" المنهج بالنسبة للجابري تظل 

 (.45،ص4922الجابري،" )يوظفها الباحث في معالجة موضوعه و الطريقة التي يوظفها

كما أن هذا التوظيف الاجرائي يتناسب و يتماثل مع نوع من النفعية، لأن المفاهيم في نظره ليست قوالب نهائية، بل 
وضوع بالكيفية التي تجعلها منتجة، والأوجب التخلي عنها، يعني أن الاجرائية لا فقط ادوات للعمل يجب استعمالها في كل م

 .تطرح سؤال الحقيقة و لا سؤال المنطق و لا التاريخ، وانما تطرح فقط سؤال الغاية النهائية أو الفائدة أو الانتاج

سياسيا، ولكن لكي يكون  و من دون شك فان العلم أو الفكر له منافع و يستجيب لحاجات و يوظف اجتماعيا و
العلم علما ينبغي أن تتوفر فيه شروط أساسية، علمية أو معرفية بالدرجة الأولى كي يحقق أهدافه، وأن التوظيف الاجرائي، 

 . بالاستناد إلى معيار الحاجة، والتوظيف هو توظيف جديد منهجي اختص به الجابري في تحليلاته و نقاشاته



 

339 

 

  
 :الخاتمة

لاطلالة السريعة على معالم منهج الجابري العلمي في تحليله و مناقشة التراث و الحداثة، تبين لنا أنه من خلال هذه ا
يعتمد على التراث المكتوب و المؤطر في عصر التدوين و المعالج موضوعيا و بطرق بنيوية و تاريخية و ايديولوجية، والموصول 

و الفصل بين ما هو معرفي و ما هو ايديولوجي، وربطه بمتطلبات العقلانية بالحداثة عمليا و وظيفيا، وذلك لتحديد اشكاليته 
و الديموقراطية، ويبدو أن الدكتور محمد عابد الجابري استطاع أن يرسي بعض الأسس لمنهج علمي عقلاني يتماشى مع العقل 

لاشارة إلى أن أعمال الجابري ضمن أعمال العربي و يعبر به من المرحل قبل نهضوية الى مرحلة الحداثة و المعاصرة، كما تجدر ا
  -على الأقل–بعض المفكرين و العلماء العرب و المسلمين المعاصرين، استطاعت أن تكسر الجمود الفكري، كما استطاعت 

لعالمين العربي استفزاز هذا العقل العربي و دفعه للتفكيّ و التحرر من القيود الايديولوجية التي يرون أن لها الأثر الكبيّ في تأخر ا
 .و الاسلامي عن ركب الحضارة المعاصرة

 

 :قائمة المراجع

 .4994، المركز الثقافي العربي، بيّوت، التراث و الحداثة محمد عابد الجابري،  .4

 .4922، دار الطليعة ، بيّوت، الخطاب العربي المعاصر محمد عابد الجابري،  .5

 .4990مركز دراسات الوحدة العربية، بيّوت، ، العقل السياسي العربي محمد عابد الجابري،  .3

 .4992، مركز دراسات الوحدة العربية، بيّوت، المثقفون في الحضارة العربية محمد عابد الجابري،  .1

 .4922، مركز دراسات الوحدة العربية، بيّوت، بنية العقل العربي محمد عابد الجابري،  .2

 .4921لطليعة ، بيّوت، ، دار اتكوين العقل العربي محمد عابد الجابري،  .2

 .4979، دار الطليعة، بيّوت، نحن و التراث محمد عابد الجابري،  .7

 
 



043 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 رســـــالفه
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



043 
 

 30 اجة الملتق  ديب

 34 أهداف الملتق  

 30 اللجنة  العلمية

ي ثقافتنا العربية،  سؤال الهوّية ومأزق التأسيس
 
 حدود الأنا والآخرف

ي الأغواط  (الجزائر)إبراهيم عبد الرحيم                                  جامعة عمار ثليج 
30 

ي علم الاجتماع مثالا : جدليّة الهويّة الثقافيّة وكونيّة العلم
 
ي والتفكير العلمي ف

 
 الموروث الثقاف

كي .د
 (تونس)كليّة العلوم الانسانيّة والاجتماعيّة بتونس                         هيام الي 

03 

ي  الإبداع مجتمع لبناء الإتباع من التخلص سبل
 
 "نالرحما عبد طه" فكر ف

 ، المسيلة –جامعة محمد بوضياف                                                حسن أحمد. د

ي . د  ،المسيلة –جامعة محمد بوضياف                                              عيسى معيلب 

00 

ورة التحديث ومقاومة التغير الاجتماعي  ي بير  سير ي -المجتمع العرب  - نموذجاالمجتمع المغرب 

، الجديدة                                      نافع أبوعبدالله  .المغرب_جامعة شعيب الدكالي
44 

ي  خصوصية ي  من حيث البنية والتكوينالعقل العقل العرب 
 
 (محمد عابد الجابري فكر  ف

ي بالأغواط، الجزائر،                                                                أحمد لشعل   . أ  جامعة عمار ثليج 

ي بالأغواط،الجزائر،                                                                    شويرب هنية. أ  جامعة عمار ثليج 

00 

اث والحداثة)تكامل صورة الهوية العربية  ي   عند فكري محمد عابد الجابري( الي  -ومالك بن نب 
 -سوسيولوجيةقراءة 

ي التبسىي                                                          أسماء لعموري.أ - تبسة -جامعة العرب 
، برج بوعريريــــج                عبايدية  لندةد .ط  (الجزائر)جامعة محمد البشير الابراهيمي

44 

ي   مكونات وخصائص العقل العرب 
  جامعة غرداية، الجزائر                                                                    آمال حواطي 

، الجزائر بأسامة بارود                                     جامعة غرداية، مخي  الجنو   الكبير
30 

ي المجتمعات العربية
 
 أزمة الحداثة ف

اث ومشاريــــع  الحداثة العربية تمدد الصراع القيمي بير  الي 
 الجزائر  -0-جامعة لونيسىي علي البليدة                                                     أوسرير محمد.د  

 الجزائر -0-بجامعة لونيسىي علي البليدة                                         شعنان ربيعة   د .ط

13 

ي النهضة    
 
ي إل تأسيس عقلانية عربية جديدة تساهم ف

اب  محمد عابد الجابري من نقد العقل الي 
 الحضارية

   (الجزائر) -0سطيف-جامعة محمد لمير  دباغير                          بن التومي مسعودة          

ي داود 
 
 (الجزائر)_0سطيف_جامعة محمد لمير  دباغير                                                                شوف

331 

ي محمد عابد الجابري ي عند الفيلسوف المغرب  ي تكوين العقل العرب 
 
 قراءة ف

ة                                                             جامعة الصفاقس   (تونس)عيشوش سمير
330 

ي العقل 
 
ي المعاصرمقولة الغيب كبنية معرفية ف ي العقل العرب 

 
 الإسلامي وانعكاسه الجدلي ف

ي وزو/بن يجي نعيمة                                          جامعة مولود معمري   (الجزائر)تير 
304 

 مُقاومة أم الموروث عن انفصال: غليون برهان عند العربية المحنة وعصر الحديثة الدولة
 للحداثة؟

 )الجزائر( -0قسنطينة –جامعة عبد الحميد مهري                          جواق سمير  .د
303 

ي واحتمالات التغيير   العقل العرب 
بية، المغرب   نورالدين أرطيع                            جامعة محمد الخامس، كلية علوم الي 

303 

ي الثقافة العربية؟
 
 هل ثمّة حداثة إستطيقية ف

 (تونس)جامعة تونس المنار                                                    هيبة المسعودي  
340 

 النظرية الائتمانية عند طه عبد الرحمن
ي العلوم الإسلامية والحضارة، الأغواط، الجزائرم   حسير  شنينة. د

 
 330 ركز البحث ف



040 
 

ي . د
ي العلوم الإسلامية والحضارة، م    بلخير عمراب 

 
 الأغواط، الجزائرركز البحث ف

 

ي توجيه الفعل السياسي 
 
ي أنموذجا)دور الأخلاق والعلم ف  (مالك بن نب 

 ( الجزائر)محمد بن احمد  0حشلوف محمد العابد                             جامعة وهران
314 

 
ّ
 اد أركون أنموذج  للموروث عند محمّ  قديّ المنهج الن

 (الجزائر)جامعة قاصدي مرباح ورقلة                                      حميد لهواس

 (الجزائر)جامعة مولود معمري                                                 سليمة دوعة
030 

ي المعاصر ي الفكر العرب 
 
  "طه عبد الرحمان أنموذجا"أزمة العقل ورهان الحداثة ف

ان  أحمد جامعة                                            جمال خن  ( الجزائر)زبانة غلير 

ان  أحمد جامعة                                           سمية بلخير   (الجزائر)زبانة غلير 
033 

اث والحداثة  ي إشكالية الي 
 
  "الجابري أنموذجا"حضور الإبستمولوجيا ف

 زيغمي أ حمد  .د                                                             رواقات سمية
 

003 

ي المجتمع الجزائري
 
 التحديث وإشكالية الحداثة ف

 دراسة سوسيوــــــــ ثقافية
 جامعة غرداية                                                         سالم عيسى    د.ط
ي  .د  جامعة غرداية                                                               دليلة مهير

003 

ي  ي الفكر العرب 
 
 الخصوصية التاريخية و الثقافية وعلاقتها بالعقلانية  ف

 زيان عاشور الجلفة  سعيـــــــــدة حمـــــــود                                        جامعة.د
ي .د

 
ي بن مهيدي ام البواف سالـــــــــم نصيـــــــــرة                                جامعة العرب 

 
003 

ي إطار 
 
ية: تكاملي نموذج العقلية المستقبلية العربية ف  البنية العاملية والكفاءة السيكومي 

 ( مصر)جامعة قناة السويس                 سُليمان عبد الواحد يوسُف .د
 (الكويت) جامعة الكويت                                 هدى ملوح الفضلي  .د

004 

ي المؤسسة الجزائرية 
 
ة ف  قيم الموروث الاجتماعي  وإشكاليةالنخبة المسير

عد .ط  جامعة غرداية              قمانة محمد.د                      الزيغم الشر
030 

 .التجاوز عند الفيلسوف يحبر عبد الواحدأزمة الحداثة القيمية وسبل 
   الجزائر  -جامعة اللأمير عبد القادر                        قتال إيهاب زين الدين
ي عبد الحميد

 
    الجزائر -30جامعة                                                  مرزوف

010 

ي  إسهامات
 
ي نقدي إعادة تكوينعلوم الانسان ف ي ظل تبعات تدفقات الحداثة  عقل عرب 

 
ف

 وسلطة الموروث
 (الجزائر)جامعة وهران                                              قدوس خديجة.   د   

 (الجزائر)بشار -جامعة طاهري محمد                                عمتوت كمال

030 

 النسيج الاجتماعي عند علي حربالعقلانية التواصلية وإعادة تشكيل 
ي . د  0دباغير  سطيفجامعة محمد لمير                                     مديحة دباب 

003 

ي  ميةيإبست مسائل
 
ي  التحليل ف

ي  للخطاب العقلاب  المناهج  تطبيق إعادة عي   المعاصر العرب 
ي 
 
اث قراءة العلمية ف   الجابري عند الي 

 (الجزائر)امعة غرداية ج                                                     رباحي مصطق  .د
  (الجزائر)جامعة غرداية                                                          حلباوي إبراهيم

000 

 
 رســـالفه
 

043 

 

 


