
 

 32 -22ص ، (2925جويلية ) 90/ العـــدد 90 المجلد

 
 وعلوم المجتمعالإناسة مجلة 

 

23 

 

ومصالح ية الدين ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

 .الزمنيةالسلطة 

The Political Thought of Saint Augustine: The Problem of Building 

Harmony between the Ambition of Religious Authority and the 

Interests of Temporal Authority. 

 0الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد 

 farid.bradcha@univ-msila.dz ،جامعةالمسيلة، -محمد بوضيافجامعة  

 

 53/50/0500تاريخ النشر:                                           03/50/0500القبول: تاريخ                          31/50/0500الاستلام: تاريخ 

 ملخص:

نتطرق في هذه الدراسة الى الفكر السياس ي عند القديس أوغستين وكيف استطاع أن يتفادى             

للامبراطور، من دون الاخلال بمصالح الكنيسة الكاثوليكية، وهو ما التصادم المحتوم مع السلطة الزمنية 

دل على النظرة السياسية الواقعية الثاقبة لعواقب الأمور، حيث أدرك بأن أي صراع بين السلطتين الزمنية 

والدينية ستكون نتيجته في صالح السلطة الإمبراطورية التي تمتلك كل أدوات القوة والقهر والضبط والتي 

عتبر اليات تاريخية لحسم أي صراع. بالإضافة الى هذا فقد تطرق أوغستين في كتاباته الى العديد من الافكار ت

السياسية كالدولة والسلطات والعدالة والمجتمع المدني وغيرها مما أظهر قوته في التحليلات السياسية التي 

 كانت عبارة عن فلسفة يونانية وبمسحة دينية .

 الفكر السياس ي المسيحي. ،الفكر الاوغيستيني، السلطة الزمنية والدينية كلمات مفتاحية:

Abstract:  

            In this study, we address the political thought of Saint Augustine and how he was able to avoid 

clashing with the temporal authority of The Roman Emperor, without reducing the interests of the 

Catholic Church. This wisdom approach adopted by Augustine indicates a realistic and insightful 

political view of the consequences of events. because he knows that any conflict between state and 

religious authority would result in favor of the official authority, which possessed all the tools of 

power and control, which are historical mechanisms that tip the scales of conflict in favor of whoever 

possessed the greatest amount of power. In addition, Augustine addressed many political ideas in his 

writings, such as the state, authorities, justice, civil society, and others, which demonstrated his 

strength in political analysis. 

Keywords: ;  Augustinian thought; temporal and religious authority; Christian political thought. 

ـــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــ  ـــــــــــ

mailto:%20جامعة%20محمد%20بوضياف-المسيلة،%20جامعة


           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

24 

 

 ابرادشة فريد أ. المؤلف المرسل:-3

 

 :ـ مقدمة0

إنّ المرحلة التاريخية التي جاء فيها أوغستين كانت مرحلة تاريخية مليئة بالأحداث حيث             

شهدت صراعات كبيرة بين رجال الدولة في الامبراطورية الرومانية المنقسمة من جهة، وبين رجال 

ورية براطالدين من جهة أخرى، كما سبقتها مرحلة حاسمة في التاريخ المسيحي حيث تحولت الام

الرومانية من تبني الوثنية الى اعتناق المسيحية، ولكن الواقع العملي أبان على حقيقة أكيدة وهي أنّ 

المسيحية التي اعتنقها رجال الدين قد امتزجت بين العقائد الوثنية للحضارة الفرعونية وبين 

مان أنّ وجد الاباطرة الرو الطقوس الفلسفية وفكر ما وراء الطبيعة للحضارة اليونانية، وعليه فقد 

هذا الأمر هو الذي يستمر معه وجودهم، فقاموا على عقد تحالفات مع رجال الدين بهدف تجهيل 

 الرعية التي كانت مصدرا كبيرا للثروة والجباية.

وعلى الرغم من الشهرة الواسعة التي عرفتها أفكار أوغستين في الفكر السياس ي والفلسفي             

 أنّ الكثير من الباحثين قد يجهلون 
ّ
ه قد ولد في شمال أفريقبسبب العالمي، إلا

ّ
يا اسمه الروماني بأن

(  ة شرقازائريعلى الحدود التونسية  ـالج ) مدينة سوق أهراس حاليا شرق الجزائر العاصمة، والتي تقع

أين ترعرع وتعلم ثم مارس مهنة التعليم وله نظريات فيها، كما ارتقى في سلم الرتب الكنسية من وثني 

الى حد  لتصلا دين له الى رجل دين عالمي، وقد كان صاحب مكانة عظيمة في الكنيسة الكاثوليكية 

شير يل على ذلك. أيضا لابد علينا أن نكانت كتاباته وأعماله أكبر دل كما مكانة البابا في روما، الى ما

الى طبيعة السياق التاريخي والاجتماعي الذي ولد فيه الراهب أوغسطين حيث كان بداية لمرحلة 

الاضطهاد الديني الذي واجهه الموحدين من المسيحيين أمام الغطرسة التي مارستها جماعات 

في  قسطنطين الذي كان له اليد الطولى التثليث الكاثوليكي المدعومة من طرف الإمبراطور الوثني

الذي انعقد في مدينة القسطنطينية حينها  First Council of Nicaeaتغيير نتائج مؤتمر نيقية 

) إسلام بول أو اسطنبول حاليا( أين كان مقررا الاجابة عن السؤال الأعظم الذي من أجله انعقد 

الله، أم أنه ابن الله ) والعياذ بالله ( وقد  ذلك المؤتمر، وفحوى السؤال: هل عيس ى عبد من عباد

هِ 
َّ
ى الل

َ
وا عَل

ُ
قُول

َ
 ت

َ
مْ وَلا

ُ
وا فِي دِينِك

ُ
ل
ْ
غ
َ
 ت

َ
كِتَابِ لا

ْ
هْلَ ال

َ
جاء الجواب لنا نحن المسلمين في قوله تعالى: " يَا أ

لِمَتُهُ 
َ
هِ وَك

َّ
ى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ الل مَسِيحُ عِيس َ

ْ
مَا ال حَقَّ ۚ إِنَّ

ْ
 ال

َّ
هِ  إِلا

َّ
آمِنُوا بِالل

َ
نْهُ ۖ ف ىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّ

َ
اهَا إِل

َ
ق
ْ
ل
َ
أ

ونَ 
ُ
ن يَك

َ
هُ أ

َ
هٌ وَاحِدٌ ۖ سُبْحَان

َٰ
هُ إِل

َّ
مَا الل مْ ۚ إِنَّ

ُ
ك
َّ
يْرًا ل

َ
 ۚ انتَهُوا خ

ٌ
ة
َ
ث

َ
لا
َ
وا ث

ُ
قُول

َ
 ت

َ
هُ مَا فِ وَرُسُلِهِ ۖ وَلا

َّ
دٌ   ل

َ
هُ وَل

َ
ي  ل

رْضِ ۗ
َ ْ
مَاوَاتِ وَمَا فِي الأ ." سورة النساء، الآية  السَّ

ً
هِ وَكِيلا

َّ
ىٰ بِالل

َ
ف
َ
 .303وَك



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

25 

 

ميلادية، ذلك  100 سنة من انعقاد مؤتمر نيقية في عام 15إذن فقد وُلد أوغستين بعد ثلاثين             

المؤتمر الذي أقرّ عقيدة التثليث التي يعتقدها اليوم غالبية مسيحيي العالم، والذين حاول 

ن أن يمحوا ذكر أنصار التوحيد الخالدين الذين ينتسبون الى المجاهد " عبد أسلافهم قدر الإمكا

الله ابن أديوس " كما هو مقرر ذلك في قصص الأنبياء للحافظ ابن كثير، والذين يسميهم علماء 

 أن يتم نوره فقد كان " ARIUSالغرب بجماعة أريوس
ّ
، وكعادة الصراع بين الشر والخير يأبى الله إلا

أو " أديوس" وأصحابه من أشد المدافعين على الفطرة السليمة للبشرية، وقد سكنوا أريوس " 

ة الرهبان الذين اعتنقوا العقيدمن البراري والبوادي فارين بدينهم من قسوة الامبراطور وحلفائه 

أوغستين. وعليه فقد قامت عقيدة الرجل الصالح  وهي عقيدة التثليث، وفي مقدمتهم الفاسدة

الجازم بأنّ عيس ى عليه السلام هو عبد لله  د، زيادة على ايمانهعبادة الله الواحد الأح أريوس على

قال  .(055، ص 0550) ابن كثير،  .ورسوله كما جاء في القرآن الكريم وكما تعتقد ذلك أمة الاسلام قاطبة

  ﴿تعالى: 
َ
وا عَل

ُ
قُول

َ
 ت

َ
مْ وَلا

ُ
وا فِي دِينِك

ُ
ل
ْ
غ
َ
 ت

َ
كِتَابِ لا

ْ
هْلَ ال

َ
ى ابْنُ مَرْيَمَ يَا أ مَسِيحُ عِيس َ

ْ
مَا ال حَقَّ ۚ إِنَّ

ْ
 ال

َّ
هِ إِلا

َّ
 ى الل

 
َ
وا ث

ُ
قُول

َ
 ت

َ
هِ وَرُسُلِهِ ۖ وَلا

َّ
آمِنُوا بِالل

َ
نْهُ ۖ ف ىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّ

َ
اهَا إِل

َ
ق
ْ
ل
َ
لِمَتُهُ أ

َ
هِ وَك

َّ
 ۚ انتَهُوارَسُولُ الل

ٌ
ة
َ
ث

َ
مَا  لا مْ ۚ إِنَّ

ُ
ك
َّ
يْرًا ل

َ
خ

هٌ 
َٰ
هُ إِل

َّ
  الل

ً
هِ وَكِيلا

َّ
ىٰ بِالل

َ
ف
َ
رْضِ ۗ وَك

َ ْ
مَاوَاتِ وَمَا فِي الأ هُ مَا فِي السَّ

َّ
دٌ   ل

َ
هُ وَل

َ
ونَ ل

ُ
ن يَك

َ
هُ أ

َ
 الاية " .﴾وَاحِدٌ ۖ سُبْحَان

سورة النساء. بل إن فاتحة الكتاب التي يصلي بها كل مسلم تذكر دائما أولئك الذين حاربوا   303

عوا عنه بقول الله جلّ وعلا بعد بسم الله الرحمان الرحيم: "غير التوحيد واعتنقوا التثليث وداف

المغضوب عليهم ولا الضالين " ففي التفسير المغضوب عليهم هم اليهود، والضالين هم النصارى، 

لأنه عندما بُعث النبي محمد صلى الله عليه وسلم الى البشرية جمعاء، أرسل كتابا عظيما خالدا الى 

، ومن بين ما دين الاسلام عظيم الروم، يذكره بالدين الحق  Herculesفيه هرقل يوم الدين مخاطبا 

هِ 
َّ
دٍ عَبْدِ الل حِيمِ. مِنْ مُحَمَّ حْمَنِ الرَّ هِ الرَّ

َّ
جاء في  تلك الرسالة العظيمة الخالدة الى يوم الدين: "بِسْمِ الل

جْ 
َ
هُ أ

َّ
مْ يُؤْتِكَ الل

َ
سْل

َ
سْلِمْ ت

َ
هُدَى، أ

ْ
بَعَ ال ى مَنِ اتَّ

َ
مٌ عَل

َ
ومِ، سَلا لَ عَظِيمِ الرُّ

ْ
ى هِرَق

َ
يْ وَرَسُولِهِ إِل

َ
ت نْ رَكَ مَرَّ ِِ

َ
نِ، ف

ينَ ". وجاء في تفسير العلماء بأنّ لفظ الأريسيين أي الفلاحين الذين  رِيسِيِّ
َ
مَ الأ

ْ
يْكَ إِث

َ
نَّ عَل ِِ

َ
يْتَ ف

َّ
وَل

َ
ت

عاشوا في المناطق المعزولة عن المدن ورضوا بالعيش الزهيد، وهم في الحقيقة من ينتسبون الى 

وحيد دين الفطرة السليمة، ) عبد الله بن أريوس أو أديوس(. كما ذلك الراهب الذي كان على دين الت

 حَضَرَ يَعْقُوبَ 
ْ
هَدَاءَ إِذ

ُ
نتُمْ ش

ُ
مْ ك

َ
إنّ دين الانبياء جميعا هو الاسلام، قال تعالى في كتابه العزيز : " أ

هَكَ 
َٰ
عْبُدُ إِل

َ
وا ن

ُ
ال
َ
عْبُدُونَ مِن بَعْدِي ق

َ
الَ لِبَنِيهِ مَا ت

َ
 ق

ْ
مَوْتُ إِذ

ْ
هَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ ال

َٰ
وَإِل

هُ مُسْلِمُونَ 
َ
حْنُ ل

َ
هًا وَاحِدًا وَن

َٰ
. لكن عموما تبقى مسألة الهداية من تقدير (311)سورة البقرة، الآية إِل

هَ يَهْدِي مَن  الله وحده، قال تعالى:
َّ
كِنَّ الل

َٰ
حْبَبْتَ وَل

َ
 تَهْدِي مَنْ أ

َ
كَ لا مُ  إِنَّ

َ
عْل

َ
اءُ ۚ وَهُوَ أ

َ
مُهْتَدِينَ  يَش

ْ
. بِال

 (   00، الآية ص) سورة القص



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

26 

 

 ـ أهمية الدراسة  0ـ  0

من خلال هذه الدراسة سنحاول التطرق الى السجال السياس ي الذي حصل في مرحلة العصور             

نيسة نية وبين الكالوسطى بين الامبراطورية الرومانية ) سلطة الامبراطور ( ممثلة للسلطة الزم

بصفتها ممثلة للسلطة الدينية، والحقيقة التاريخية تؤكد بأنه منذ عصور بعيدة والصراع قائم بين 

السلطتين الدينية والزمنية، بل إنّ غالب الوضع في مراحل التطور السياس ي للدول والامبراطوريات 

لسلطات السياسية للدول عادة كان عبارة عن سجال بين الصراع والتوافق، حيث أنّ الملاحظ أن ا

ما كانت تلجأ الى الاستعانة بالسلطات الدينية لكي تكسب رضا الجماهير مما يوفر لها الاستقرار ، في 

حين أو في المقابل تقوم المؤسسات الدينية باكتساب حرية العبادة والانتشار والتوسع...الخ وهو 

 عمالأ ، باستثناء الدين الاسلامي الذي تتكامل فيهالأمر الذي يعطيها المزيد من النفوذ والامتيازات

السلطتين من حيث المهام والمسؤوليات وذلك باعتمادهما على دستور واحد وهو كتاب الله وسنة 

 نبيّه صلى الله عليه وسلم. 

 الإشكاليةـ  2ـ  0

ية، وإنما والدينفي اشكاليتنا البحثية هذه سوف لن يكون تركيزنا على الأفكار الفلسفية             

سينصب تركيزنا على الأفكار السياسية التي قدمها أوغستين للدولة وللحكام وللكنيسة ولعامة الناس 

كذلك، رغم كل ما هناك من ترابط وتداخل بين السياسة والدين والفلسفة، وبما أن موضوعنا هو 

ف استطاع : كيالرئيس يالفكر السياس ي عند أوغستين، فعلى هذا الأساس سوف ننطلق من التساؤل 

رجل  ـالقديس أوغستين أن يوفق بين السلطتين الدينية والزمنية رغم اختلاف أهدافهما ووسائلهما.؟

ا العنصر سوف نتطرق في هذ الدين أورليوس أوغستين: حياته، مؤلفاته، منهجه في التفكير والبحث

ي عاصر أوج عصور قوة من الدراسة وكمدخل مفاهيمي الى السيرة الذاتية لرجل الدين الذ

الامبراطورية الرومانية، ولعل من أهم ما يمكن التطرق إليه في هذا العنصر  هو حياته من حيث 

ميلاده نشأته وتعليمه ثم تدرجه في الحياة الكنسية والرتب التي ترقى فيها ليصل الى أعلى المناصب 

لفها م نعرج على أهم المؤلفات التي أوهي رتبة قديس مثل ما هو متعارف عليه في الألقاب الكنسية، ث

 التفكير. في لنختتم المحور بمنهجه في البحث أو الطريقة  التي اتبعها 

 .نشأته وحياته: ـ أوغستين 2

، والقديس معناه 015ـ  105الذي عاش ما بين  Saint Augustineهو  )الراهب أوغستين(              

رجل دين في الكنيسة الرومانية، وللتنويه فقط فقد لاحظنا بعض الأخطاء في الكتابات العربية وفي 

عديد البحوث الطلابية، حينما يقولون القديس سانت أوغستين، وذلك دلالة على شهرته عبر الاسم 

القداسية والذي في حقيقة الأمر هو لقب يمنح أو يطلق  Saintete ، أو الصفة Saintالقداس ي سانت 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

27 

 

بالفرنسية أو الانجليزية يعني قديس، وبالتالي لا داعي للقول   Saintعلى البابا، ولهذا فِنّ مصطلح 

القديس سانت لأنه في الحقيقة تكرار ليس في محله، وعليه فعبارة القديس أوغستين وحدها تكفي. 

( LAROUSSE, 2001 , p 382 )  اسمه الكامل أورليوس أوغستين ) أوغيستينوس( وهو أحد أكبر رجال

الكنيسة الكاثوليكية في الامبراطورية الرومانية، ولد بمدينة تغاست ) سوق أهراس ( في شمال إفريقيا 

)نوميديا، الجزائر حاليا (، وقد اختلف في سنة ميلاده على فريقين، فهناك مصادر تشير الى سنة 

 ,Scruton) م 100(، في حين أنّ مصادر أخرى تشير الى أنه ولد سنة  050لي، د س ن، ص م ) الكيا 105

2007, p 45.) ،أما وفاته فقد تم الاتفاق عليها عند كل من تطرق لفكر رجل الدين أورليوس أوغستين ،

ال ح م، ونعتقد أنّ هذا الفارق البسيط في عدد السنوات المختلف بشأنها لا يؤثر بأي 015وهي سنة 

من الأحوال في تحليلنا السياس ي لتلك المرحلة من التاريخ المسيحي والعالمي، لأنّ هذه المدة اليسيرة 

والمقدرة بأربع سنوات لم تكن لتؤثر على حيثيات ووقائع وصيرورة الأحداث، أو حتى بالنسبة لتاريخ 

 أوغستين الشخص ي.

ية فيما بعد، أما أمه فقد كانت من عائلة مسيحية وثني المذهب اعتنق المسيح أبوه وقد كان            

(  The Trinityمتدينة ) لا نقصد هنا التدين التوحيدي وإنما مبدأ الثالوث عند الكاثوليك النصارى 

لكنها في المقابل كانت صاحبة الفضل ولعائلتها في تعليمه معاني التسامح والعبادة في الديانة 

تتلمذ على يد القديس أمبروز أكبر القساوسة في روما  .(050،  050، ص 0550) الكيالي، المسيحية آنذاك. 

والذي ساعده على إبصار الحقيقة على الدين المسيحي وتعاليمه، فاعتنق المسيحية وهو في سن 

الثانية والثلاثين من عمره، أين انكب على البحث والمثابرة باحثا عن الحقيقة، فأصبح قسيسا على 

وهي ولاية عنابة الجزائرية حاليا، ثم مساعدا لأسقفها ليعين في نهاية   Hipponeمدينة هيبون 

دل على براعة الرجل في علم اللاهوت، ولذلك  وهو ما .(305،  311، ص 0552) بوللوى، المطاف أسقفا لها. 

أطلق عليه لقب قديس، كلقب من ألقاب الكنيس الكاثوليكي تكريما لكل من يكون مخلصا ودافعا 

 لى المذهب قدم الكاثوليكي.ع

سنة من تغيير  00الملفت للانتباه مثل ما أشرنا في المقدمة أنّ أوغستين قد ولد بعد             

م ظهر رجل مصري  100المسيحيين لعقيدة التوحيد التي كانوا عليها، إذ تروي الروايات أنه في عام 

يدعى " أثناسيوس " وهو من عمل على تغيير الدين المسيحي الحقيقي ) الذي جاء به المسيح عيس ى 

عليه السلام(، حيث أدخل فيه كثيرا من العقائد الوثنية التي استقاها من دينه الفرعوني القديم، 

فقام بمزج الديانتين مع بعضهما البعض، فأخرج لهم مذهب التثليث الذي كان يسانده الامبراطور 

في تسريع  ل الروماني قسطنطين الأول آنذاك، وعلى إثر كتاباته الوثنية سهل من مهمة قسطنطين الأو 

عقد مؤتمر عالمي في " مجمع نيقية المسكوني  " للفصل في النزاع الذي نشب بين أثناسيوس وبابا 



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

28 

 

الاسكندرية من جهة، وبين قائد الموحدين أريوس الذي ذكره المفسرون المسلمون وغيرهم، بعد 

م تسلم : أسلتفسيرهم لرسالة النبي محمد صلى الله عليه وسلم لهرقل عظيم الروم، حين قال له

وبعد المناظرة بين الفريقين   .(،02، ص 1، جد ت) ابن كثير، ن. ليك إثم الاريسيين، أي الفلاحيفِن أبيت فع

بقوة حجة أريوس على خصومه وفازت عقيدة التوحيد فوزا كبيرا، ولكن الامبراطور  ،انتصر الحق

قسطنطين أمر وأجبر بالقوة على كتابة عريضة وأن يوقع عليها كل قساوسة الروم ولو اقتض ى الأمر 

استعمال القوة، وهو ما دفع بالكثير منهم خشية البطش والتعذيب الامبراطوري الوحش ي الى تغيير 

ولعل التاريخ كثيرا ما يعيد نفسه حيث أنّ في قصة سقوط  .( 300ـ  300، ص 0535) الترباني، م. ديانته

الاندلس في يد الصليبيين، ومحاكم التفتيش الوحشية التي بناها الاسبان لتعذيب المسلمين، حتى 

عذيب تيرتدوا عن دينهم قد جعلت الكثير من الخلق يعتنقون المسيحية ) ولو شكليا ( تفاديا لل

وانقاذ للمسيحية من المسلمين،  الوحش ي الذي تعتبره بعض الأطراف الغربية بأنه حرب مقدسة

 وتناسوا تلك المجازر الرهيبة التي لم يعرف لها العالم مثيلا من قبل. 

 مؤلفات أوغستين ـ أشهر  0ـ  2

"  الاطلاق : " مدينة الله " ،لقد كتب أوغستين العديد من الكتب والرسائل منها وأشهرها على             

الاعترافات " ، " خواطر فيلسوف في الحياة الروحية " ، " شرح رسالة القديس يوحنا الأولى "،  " تعليم 

وغستين كما يُعتبر أ ،المبتدئين أصول الدين المسيحي " ،  " من أنت أيها الكاهن " ... وغيرها من الكتب

لمنظرين لنظريات التعليم والتعلم وكيفية التدريس وشروطه حسب علماء الألسن واللغة أحد أكبر ا

ومناهجه وغيرها، مثل ما ورد ذلك في العديد من المؤلفات الغربية والعربية، وقد استطاع أن يتحكم 

في هذه العلوم نتيجة ولعه الشديد بطلب مختلف العلوم التي سافر لأجلها الى روما ليتلقى التعليم 

 القديس أمبروز بابا الكنيسة الكاثوليكية .الكنس ي من أصوله عند 

إنّ أشهر ما كتبه أوغستين هو ما تعلق بتوضيح العلاقة بين السلطتين الدينية والزمنية: في             

للدول  إسقاطا يعتبر ، والذيDe Civitate Dei" وبالرومانية City of God كتابه: " مدينة الله "

المثالية على المدينة السماوية بطريقة صوفية وفلسفية، أين أبهرت علماء الدين والسياسة على 

فمدينة الله حسب التصور اللاهوتي لأوغستين تعتبر المصدر  .(01، ص 3110) برنيري، حد سواء. 

ية الرومانية طور الأساس ي للفلسفة المسيحية، وقد كان لهذا المؤلف الأثر البالغ على سياسة الإمبرا

وفي الفكر السياس ي الروماني عموما، وذلك من خلال تحليله لعلاقة سلطة الدولة ) السلطة الزمنية ( 

 .(050، ص 0550) الكيالي، بسلطة الكنيسة ) السلطة الدينية ( واشكالية التوفيق بين المتناقضات. 

وغستين بمسمى الأوغستينية وعليه فقد وصفت المراجع الغربية أفكار القديس أ            

Augustinianism    هذا الاسم الذي استطاع أن يترجم كل الأفكار السياسية المستقاة من مدينة



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

29 

 

وبصفة خاصة من خلال التجانس الفكري بخصوص سياسات الحكم، وتحديد  City of Godالله 

 ادي ذلك الصراعمختلف العلاقات بين الدولة والكنيسة والأكثر من هذا صعوبة هو كيفية تف

والاختلاف فيما بينهما، الامر الذي دلّ على دهائه وتبصره في نتائج ومألات الشؤون السياسية 

 (Scruton,2007,p46,)وتحديدا الحكم. 

أيضا يعد أوغستين أول كاتب تطرق الى مصطلح المجتمع المدني، انطلاقا من دراسته واطلاعه             

على كل من الفكر الرواقي والافلاطوني، لاسيما إسهامات الفيلسوف الروماني شيشرون، لكن 

أوغستين نقاها من شوائب الوثنية الرومانية وطعّمها بلقاح نصراني ديني جديد لتتناسب ومتطلبات 

يمان بالديانة الكاثوليكية الجديدة التي سىى أوغستين وغيره من رجال الدين نشرها والدفاع عنها .  الإ 

إذن فهذا الكتاب اعتبر ردا صريحا من رجل دين على كل المشككين ،.(001، ص 0550)شتراوس و كروبس ي، 

قد  خاصة وأن روما في قدرة الدين المسيحي وعلى قوته في دعم الإمبراطورية الرومانية وحمايتها،

م، أين تم اتهام المسيحية حينها من طرف الوثنيين، بأن  035سنة  Gothiسقطت في يد القوطيين 

تعاليم الدين هي السبب في هذه النكسة بحكم اعتناق معظم سكان روما للمسيحية، وبالتالي فقد 

دمتها الكتابات وفي مق كانت هذه الاتهامات الخطيرة هي السبب في رد أوغستين عليهم بالعديد من

كتابه: "مدينة الله"، متهما من خلاله الوثنية بأنها سبب بؤس الرومان، أما المسيحية حسبه فهي 

المخلص الوحيد الذي يحقق السعادة في الدارين الدنيا والأخرة، فالإنسان كما يراه أوغستين ذو 

ية (، وفي انية ) وهذه تمثلها الإمبراطور طبيعة ثنائية وتتنازعه قوتان قوة دنيوية أرضية ميزتها الشهو 

المقابل قوة سماوية تحفها العناية الربانية في إطار المدن المسيحية الأرضية التي يحيا فيها المواطن 

المسيحي بصفة روحانية مؤقتة إلى حين حلول الخلاص الإلهي السرمدي في مدينة الله وهو رجاء كل 

 .( 300ـ  303، ص 3120) شوفالييه، مسيحي مؤمن. 

 انتظار عودة المسيح عليه السلام ليفصل             
ّ
وفي انتظار حدوث هذا الأمر ما على الكنيسة إلا

في الصراع الدائر بين مدينة الله ومدينة الشيطان، والذي سينتهي حتما بانتصار مدينة الله 

السماوية وظهور الحق الإلهي، لكن رغم ذلك فالكنيسة الكاثوليكية طبعا مطالبة بضرورة توحيد 

وف المسيحيين ومساعدة الإمبراطورية والقيصر في إقامة العدل ونشر السلام في الأرض، لاسيما صف

وأنّ المسيحي في نهاية الامر هو عضو في المدينتين، كما يتمنى أوغستين أن تتبنى المدينة الزمنية 

 الصبر
ّ
وع والخض الأفكار المسيحية وفي حال عدم تحقق هذا الأمل المنشود، ما على المسيحي إلا

لإرادة السلطة الزمنية إلى غاية صدور الخلاص الإلهي في نهاية المطاف، لأنّ حينما ستنتصر السلطة 

 .(03، ص ، د ت) نيوفالدينية، أي سلطة السماء الإلهية مثل ما تروج له الكنيسة الكاثوليكية . 

 ـ المنهج الاوغيستيني في البحث. 2ـ  2



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

30 

 

  Augustinianismالغربية أفكار القديس أوغستين بمسمى الأوغستينية لقد وصفت المراجع             

 City ofذلك الاسم الفذ الذي استطاع أن يترجم كل الأفكار السياسية المستقاة من مدينة الله 

God  وبصفة خاصة من خلال التجانس المذهبي بخصوص سياسات الحكم ومختلف العلاقات بين

لابد من الاشارة الى أنّ جميع المراجع الغربية تتحدث  أيضا،.  (Scruton ,2007, p 46)الدولة والكنيسة. 

أنّ المنهج العلمي والتعليمي ينطلق من   Didacticsفي مجال التعليمية والتعلم وشؤون التدريس 

سقراط ثم الى أفلاطون أرسطو ثم فلاسفة الرومان كشيشرون وسينكا ثم مباشرة الى القديس 

ه أمبروز الى درجة أنّ المراجع الغربية تضع أوغستين في مرتبة علمية عالية جدا، أوغستين وأستاذ

لكن لابد علينا أن نتذكر بأنه في القرون الوسطى كانت مواضيع التعليم والتربية إحدى المهام 

الموكلة للرهبان والقساوسة في الأديرة والكنائس، حيث كان أوغستين أحد الذين نقلوا النصوص 

القديمة بخط يده حين لم تكن هناك طباعة ولا خطاطين ـ ولعل هذا الأمر هو الذي جعل  الدينية

من مرتبة أوغستين مرتبة عالية جدا تضاهي مرتبة البابا في روما ـ ولكن التفسير الحقيقي هو أنه كان 

جت ر القس المتميز لدى الأباطرة الرومان الذي تحالف معهم ليقض ي على الحركة الدونانية التي خ

خدم و  ضد قوانين الرومانية الجائرة والعنصرية التي تجعل من سكان شمال افريقيا مجرد عبيد

ـ إذن لقد كانت الكنيسة في تلك المرحلة الطويلة من التاريخ الأوربي الغربي الملاذ الأول  للرومان

ية كة والاقطاعكانت حكرا أو امتيازا من حق الأثرياء والطبقات المالحيث لطلب العلم والمعرفة، 

وأصحاب النفوذ والسلطة فقط، أما عامة الناس فهم عبارة عن عبيد لا يحق لهم اكتساب المعرفة، 

خاصة إذا كانوا من غير أبوين من أصول ذلك البلد، وقد اتضح ذلك فيما بعد بأنّ تلك السياسة 

رسه ذي كانت تماكانت بهدف جعل العامة من المجتمع الاوربي لا يكتشفون التناقض والفساد ال

 .الكنيسة
( PROGRAMA DE POLÍTICAS LINGÜíSTICAS,, p 7 – 8.) 

إذن مما تقدم يعتبر المنهج الثيولوجي الذي اتبعه اوغستين ردا صريحا من رجل دين على 

كل المشككين في قدرة الدين المسيحي وعلى قوته في دعم الإمبراطورية الرومانية وحمايتها، خاصة 

 م وعليه تم اتهام المسيحية من طرف الوثنيين بأنها 035وأن روما قد سقطت في يد القوطيين سنة 

كانت السبب في هذه النكسة بحكم اعتناق معظم سكان روما للمسيحية، وبالتالي فقد كانت هذه 

الاتهامات الخطيرة هي السبب في رد أوغسطين عليهم، متهما الوثنية بأنها سبب بؤس الرومان، أما 

المسيحية حسبه فهي المخلص الوحيد الذي يحقق السعادة في الدارين الدنيوية والأخروية، 

الإنسان كما يراه أوغسطين ذو طبيعة ثنائية وتتنازعه قوتان قوة دنيوية أرضية سمتها الشهوانية ف

) تمثلها الإمبراطورية (، وقوة سماوية تحفها العناية الربانية في إطار المدن المسيحية الأرضية التي 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

31 

 

في مدينة  السرمدي يحيا فيها المواطن المسيحي بصفة روحانية مؤقتة إلى حين حلول الخلاص الإلهي

وفي انتظار حدوث ذلك الأمر ما على  ،.(300ـ  303، ص 3120، )شوفالييهالله وهو رجاء كل مسيحي مؤمن. 

 انتظار عودة المسيح عليه السلام ليفصل في الصراع الدائر بين مدينة الله ومدينة 
ّ
الكنيسة إلا

، والذي سينتهي حتما بانتصار مدينة الله السماوية وظهور الحق الإلهي، لكن رغم ذلك الدنيا

فالكنيسة الكاثوليكية حسب أوغستين كانت مطالبة بضرورة توحيد صفوف المسيحيين ومساعدة 

الإمبراطورية والقيصر في إقامة العدل ونشر السلام في الأرض، من منطلق أن المسيحي هو عضو في 

ن، متمنيا أن تتلاقح وتتزاوج المدينة الزمنية بالأفكار المسيحية وفي حال عدم تحقق ذلك المدينتي

 الصبر والخضوع لإرادة السلطة الزمنية إلى غاية صدور 
ّ
الأمل المنشود لن يبقى على المسيحي إلا

 .(03، ص دت، )نيوفالخلاص الإلهي في نهاية المطاف حينما تنتصر السلطة الدينية. 

إنّ تلك الأفكار التي نادى بها القديس أوغسطين لم تكن في الحقيقة استثناء لأنّ الكثير من             

الفلسفات التي سبقته كأفلاطون وسقراط وأرسطو أو حتى فلاسفة الرومان كشيشرون وسينيكا، 

دف هوالتي جاءت بعده سواء عند فلاسفة وعلماء الاسلام الذين رفضوا مسألة الخروج على الحاكم ب

حفظ النفس البشرية، ثم فلاسفة الغرب الذين جاؤوا في عصر النهضة الأوربية كميكيافلي وتوماس 

هوبز ولوك جون بودان ومونتسكيو...الخ، كلهم قد ساروا حذو هذا المسار حفاظا على كيان الدولة 

 الذي يعتبر كيانا مقدسا لا يجوز المساس به أو الانتقاد لأحد مكوناته.

 ودور الحاكم في فكر القديس أوغستينمكانة ـ  2

إنّ الأفكار التي نادى بها أوغستين لم تكن استثناء، لأنّ الكثير من الفلسفات التي سبقته             

كأفلاطون وسقراط وأرسطو أو عند فلاسفة الرومان، أو التي جاءت فيما بعد عند المسلمين، 

الحاكم وذلك للمصلحة او  الامة أو الناس دون فجميعها كانت ترفض رفضا قاطعا مسألة أن تبقى 

ان تؤول لطالغاية الكبرى وهي حفظ النفس البشرية، وقد قال العلامة ابن خلدون بأن الناس دون س

   .(050ـ  055، ص 0550) ابن خلدون،  .أمورهم الى فوض ى ودماء

ا كيف أنّ الأطماع السياسية أما التجارب والأحداث التاريخية فقد وضحت ومازالت توضح لن             

للبعض وفكرة خروجهم على ملوكهم وصراعهم على السلطة، كانت سببا في سقوط الآلاف من 

الضحايا، بالإضافة الى الانقسامات التي حدثت عقب كل صراع، ومعلوم بالضرورة أن جميع الأديان 

ظلم رضوخ لحكم البطش والنادت بالحفاظ على النفس البشرية، حتى ولو تطلب الأمر القبول أو ال

 والطغيان خاصة في أوقات معينة، ـ 

عندما خرج عامة المسلمون في وقته على السلطان في دمشق، ، وهذا ابن تيمية شيخ الإسلام             

نه لم يفتي للناس بالخرود، في المقابل كان من بين الخارجين أكثر ألم يخرج عن السلطان كما فِنه 



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

32 

 

عالم وفقيه، فلما انتهت الفتنة أدرك الجميع بأنّ الذي كان على حق هو شيخ الاسلام ابن  055من 

تيمية الذي زاده الله بها رفعة وعلوا، وفي المقابل سقط قدر وذكر الاربعمائة عالم الذين شاركوا في 

رة الناس. لقد قال قاض ي المالكية في هذا الصدد: " ما رأينا مثل ابن تيمية، حرضنا عليه الفتنة وإثا

فلم نقدر عليه وقدر علينا فصفح عنا ". وقد أضاف " القاض ي ابن مخلوف " والذي كان خصما لابن 

صفح ف تيمية عليه رحمة الله: " ما رأينا مثل ابن تيمية , حرضنا عليه فلم نقدر عليه , وقدر علينا

منهج شيخ الإسلام ، الشيخ فايز الصلاح  كذلك:أنظر  ( 2، ص 0531، الدراجي )زروخيعنا وحاجج عنا".  

 ابن تيمية في التعامل مع المخالفين،      

عادة ما يستند إليه اوغستين في دفاعه عن السلطة الدينية،  الكلام الذيوما يستنبط من هذا             

 أنّ الخضوع لقرارات السلطة الزمنية 
ّ
أنه حتى لو كانت السلطة الحقيقية هي السلطة الدينية، إلا

هو جزء من السىي الى الوصول الى طريق الخلاص الذي تمثله غاية السلطة الدينية، وبالتالي فِن 

وليك هي التي أطالت من عمر الحكم الكنس ي في أوربا، وزادت من فترة حكم عقيدة الخلاص عند الكاث

 السلطة الزمنية كذلك.

 وغستين مع الكنيسة الدوناتيةأصراع  ـ  3

إنّ المستفيد الأكبر من الصراع الذي دار بين الكنيسة الكاثوليكية التي كان يتزعمها أوغستين             

والكنيسة الدوناتية التي كانت تحت سلطة وإدارة القس دوناتيس ) وهو قس أمازيغي من شمال 

 ةالإمبراطور بصفته زعيم السلطة الزمنية، وذلك لأنّ الصراع سيعطي الفرصة لسلط هوأفريقيا ( 

الامبراطور أحقية الفصل والتحكيم، وهو ما سوف يسهل من مهمة السيطرة على الجميع، لكن 

الدوناتيين رفضوا الرضوخ لأوامر الإمبراطور، هذا الأمر جعل القديس" أوغستين" يسىى الى عقد 

 دالمجامع الكاثوليكية التي كان يفرض فيها إرادته وتوجيهاته، ولا يتوانى في تقديم الشكاوى ض

الدوناتيين ممهدا بذلك الطريق لتدخل السلطة الزمنية في الخلافات الدائرة ما بين المسيحيين، 

كة كمحاولة لضرب الحر  إضافة لذلك محاولة إغراء من يتوسّم فيهم النزوع والشقاق من الدوناتيين

قوّة  صاستطاعت الكنيسة الكاثوليكية أن تنجح في امتصاعليه و  ا،وبالتالي تفتيته من الداخل

الدوناتيين، وتفتيتهم ... بل وقد اعترف أوغستين بالعنف الذي مارسه ضد أي حركة تمرد، كما أنه 

لدوناتية اوفي مقدمتها حركة طلب من السلطات الرومانية أن تساعده في القضاء على ظهور أي بدعة 

 .( 20، ص 0530، )عمران المعادية للكاثوليكية التي يتبعها أوغستين.

وهنا يظهر جليا أنّ هذا الصراع قد دفع بأوغستين الى الاستنجاد بالسلطة الزمنية لمحاربة             

خصومه، وهو ما يوضح فكرة لماذا كان أوغستين دائما في كتاباته يبرر سياسة الظلم والقهر الذي 

رأسها يمارسته السلطة الزمنية على المواطنين. وفي الحقيقة تعتبر السلطة الزمنية التي كان 

https://islamicsham.org/article/show/99
https://islamicsham.org/article/show/99


 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

33 

 

الامبراطور، المؤسسة الوحيدة التي سمحت بظهور فكر القديس أوغستين من خلال تدعيم كتاباته 

 وبحوثه التي كانت في الحقيقة أفكار في خدمة مصالح السلطة الزمنية.

وكتحليل واقىي نجد انّ حركة الصراع في التاريخ البشري دائما تميل الى جعل متغير القوة             

امة لو افترضنا أن الحركة الدوناتية بزع كم على الأمور، وعلى سبيل المثالير الأساس ي في الحالمتغ

دوناتيس هي التي كانت تخدم مصالح الامبراطور، فسوف يقوم هذا الاخير بالتحالف معها وتأييدها 

لفكر ا المذاهب، ولكن المصلحة اقتضت أن تتحالف الوثنية الإمبراطورية معكل وإعلاء شأنها بين 

ي يقول الله عز وجل ف ،الكنس ي الكاثوليكي الذي لا يتعارض من حيث المبدأ مع الافكار الوثنية

 
ُ
مَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أ

ْ
هِ وَال

َّ
ن دُونِ الل رْبَابًا مِّ

َ
حْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أ

َ
وا أ

ُ
ذ
َ
خ  لِ القرآن الكريم:  " اتَّ

َّ
يَعْبُدُوا مِرُوا إِلا

ونَ " ) ا
ُ
رِك

ْ
ا يُش هُ عَمَّ

َ
 هُوَ ۚ سُبْحَان

َّ
هَ إِلا

َٰ
 إِل

َّ
هًا وَاحِدًا ۖ لا

َٰ
 (13لتوبة، الاية إِل

تي فساد العقيدة ال لنا كما أنّ قصة الامام والقاض ي أبو بكر الباقلاني مع ملك الروم تلخص            

يتبعها النصارى، إذ كيف يعقل أن ينزه القساوسة والرهبان عن الزوجة والاولاد، وينسب كل ذلك 

ت ومراتب تقسيم الناس الى طبقا لإضافة الىبالله الواحد القهار، وبالتالي فهذا يدل على فساد الرأي، 

 وغيرها من الطقوس التمييزية التي تميز هذا عن ذاك. 

وقد جاء النبي صلى الله عليه وسلم ليبين للعالمين أن الناس سواسية ولا معيار للحكم على             

 بمعيار واحد وهو التقوى. 
ّ
ا   : ويقول الله تعالىأفضلية أحدهم على الاخر إلا اسُ إِنَّ هَا النَّ يُّ

َ
" يَا أ

 
ْ
ت
َ
هِ أ

َّ
مْ عِنْدَ الل

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
وا إِنَّ أ

ُ
بَائِلَ لِتَعَارَف

َ
 وَق

ً
عُوبا

ُ
مْ ش

ُ
نَاك

ْ
ى وَجَعَل

َ
ث
ْ
ن
ُ
رٍ وَأ

َ
ك
َ
مْ مِنْ ذ

ُ
قْنَاك

َ
ل
َ
 خ

َّ
مْ إِنَّ الل

ُ
اك

َ
هَ عَلِيمٌ ق

بِيرٌ "
َ
لا فضل   "ديث المشهور: ( وقال صلى الله عليه وسلم في الح 31) سورة الحجرات، الاية   خ

لعربي على أعجمي، ولا لأبيض على أسود، ولا لأسود على أبيض إلا بالتقوى " . رواه الامام احمد وغيره. 

 اعتبار غير ذلك من الموازين من جنس أو لون أو لغة أو عشيرة.  ولكن ما كان 
ً
وعليه فلا يجوز أبدا

كثرة، يز بين الناس والعبودية والطبقية كانت منتشرة بسائدا في فترة الامبراطورية الرومانية أن التمي

حتى أولئك الفلاسفة والكتاب ورجال الدين الذين كتبوا في تلك المرحلة، إنما كانوا يعتبرون الانسان 

 .او المواطن هو فقط من تتوفر فيه شروط أن يكون والده أو أمه رومانية خالصة

ستين معروفا لدى الجزائريين ويكون الشخص ولعل من غرائب الأمور أن يكون القديس أوغ

ء أنّ التاريخ دائما يكتب بأقلام الأقوياب أن نعلميجب  ذلكالمجهول هو القس الأمازيغي دوناتيس، ول

نجد الاستعمار الفرنس ي في الجزائر والذي حكم بالحديد والنار لما يربو  حيثأو بأقلام المنتصرين، 

سنة، حيث عمل كل ما في وسعه لتبيض صورة رجل الدين أوغستين وإظهاره بمظهر  315على 

الحمامة التي تحمل غصن السلام، والش يء الذي لا يكاد يروى أنّ هناك من المراجع ما تؤكد على أنّ 

ما احتلت مدينة عنابة التي دفن بها أوغستين، فقام قادة الحملة الفرنسية الجيوش الفرنسية عند



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

34 

 

" ها هي هيبون )عنابة( رجعت إليك يا  :بوضع قوس على شكل قرني شيطان وكتبوا عليها عبارة

سياسة  لذلك تمتغيرها من الاسلام، و ينة و الكلام أنهم انتزعوا تلك المد هذاوالمقصود بأوغستين "  

بطريقة منهجية ومكثفة أكثر من باقي مستعمراتها الأخرى. وهنا وللمعلومة نجد لجزائر التنصير في ا

كان ف ،جيدا درسلاستدمار الفرنس ي، قد حفظ الأنّ جيش التحرير الوطني الذي حرر الجزائر من ا

د“هناك من ردد عبارة من الشعر الشعبي الجزائري:   ..الجزائر رجعت ليك     مبروك عليك” أمُحمَّ

وهو يقصد النبي صلى الله عليه وسلم (، والتي أصبحت تغنى وتنشد في العديد من المناسبات  ")

د مبروك عليك .. الجزائر رجعت ليكالدينية والوطنية في الجزائر. )الحسني،  ، وهذا يدل على  أمُحمَّ

قال أحد الملوك لإبنه: " يا بني إذا أردت أن  في هذاوالأمة.  حياة وحفظه هو أساسأنّ فهم التاريخ 

 .كيف يتفاداها، بل و فالتاريخ يعلم الناس كيف لا يقع في أخطاء الماض يتسود العالم فعليك بالتاريخ. 

 المنصفون منهم أنّ هذا الذي يصفونه 
ّ
إنّ الحقيقة التي لا يريد لها الغرب أن تظهر، طبعا إلا

 مصلحته،  جل كاثوليكير بالقديس في الحقيقة ما هو إلا 
ّ
القوات  امخدعمل على است حيثلا يهمه إلا

للموحدين المسيحيين الذين لم يقبلوا بعقيدة التثليث التي  سواء الرومانية للقضاء على أي تواجد

 أو غيرهم ممن خالفوهم في الاعتقاد، وعليه حاربوام،  100تم اعتمادها في مؤتمر نيقية الشهير عام 

وقد اعتبر الذي كان رجل دين مسيحي من البربر  Donatus Magnusأو دونا الكبير  القديس دوناتوس

يث أنّ ح ،صار له أتباع كثر من جميع المذاهب، ذلك القس الذي أكبر قس في شمال إفريقيا حينها

التي كانت رافضة للسيطرة والوثنية الرومانية بل وحتى للعقيدة التثليثية التي كان تلك المذاهب تلك 

  وغستين.أيؤمن بها 

لابد أن نعترف بأنّ أوغستين قد تميز بالدهاء الشديد، وذلك حينما قام بمحاولة  كذلك

الكنيسة الدوناتية في شمال افريقيا عبر تدعيم عصابة منشقة  أنصار إحداث الشقاق والفرقة بين

من الدوناتيين مقابل المال والسلطة طبعا حيث تعمل هذه العصابة على ترويع وقتل السكان حتى 

ينفضوا من حول الدوناتيين الحقيين، لكن عقلية التسلط والتجبر الروماني والاغترار بالقوة جعلت 

خيوط اللعبة القذرة التي حاك خيوطها اوغستين مع الامبراطور الروماني، الاهالي البربر يكتشفون 

حيث فشلت كل محاولاتهم وعندما عجزوا عن مواجهة الواقع بالقوة سعو الى عقد مؤتمر الصلح 

وقد كان ذلك الامر مجرد حيلة لدراسة واكتشاف نقاط ضعف الدوناتيين وعليه لم ينجح  110م اع

لرومانية في اصدار قوانين وكان المنفذ لها هو اوغستين الحاقد مبراطورية اؤتمر الصلح فبدات الا م

على الدوناتيين فحكمت تلك القوانين على تسليم املاك الدوناتيين وكنائسهم الى المسيحيين 

ولذلك لا يريد مؤرخوا الغرب التطرق لها.  ،الكاثثوليك وارتكبت مجازر شنيعة في حق الدوناتيين
 .( 20ـ  20ص  ،0530) عمران، 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

35 

 

إذن لقد سعت الامبراطورية الرومانية الى عقد مؤتمر الصلح بعد وفاة الامبراطور 

ورية، من خلال مجمع نيقية طمقر عقيدة التثليث في الامبرا 110ماي  00قسطنطين في 

قانونا امبراطوريا موجها  112م، ثم خلفه ابنه قسطانتينوس الذي أصدر عام 100بالقسطنطينية 

فارقة ) العبيد ( في إطار سياسة المهادنة واللين، لكنه مرة أخرى فشل فشلا ذريعا في استمالة الى الا 

م الى اضطهاد كل الطوائف  100لجأ عام  ثمالدوناتيين الذين اكتشفوا مناورته السياسية المؤقتة، 

كنيسة الح الالمنشقة عن الارادة الرومانية وأمر بمصادرة جميع الكنائس والممتلكات والاراض ي لص

  .(000ـ  003، ص 0531) عولمي، الكاثوليكية الاوغيستينية. 

 النظرية السياسية في فكر أوغستين) الدولة وشؤون الحكم ( ـ  5

من الدراسة سوف نتطرق الى منظور أوغستين لمواضيع الفصل بين العنصر في هذا             

وهو ما سوف نتطرق له في العناصر  العدالةالسلطات، الدولة، طبيعة نظم الحكم، وموضوع 

 . الموالية بالتفصيل

 الفصل بين السلطات عند القديس أوغستين ـ  0ـ  5

إن المرحلة التاريخية التي ولد فيها أوغستين كانت مرحلة حاسمة، اشتد فيها الجدل حول              

قضية من الأولى بالطاعة والمتابعة هل هي السلطة الدينية ممثلة في الكنيسة ورجالها أم أنها السلطة 

 الزمنية ممثلة في شخص الامبراطور، فبالرغم من اعتناق الرومان للمسيحية التي اضطهدوها

 أنهم فيما بعد اختاروا أن يخوضوا مناورة 
ّ
وحاربوها في بداية ظهورها على يد المسيح عليه السلام، إلا

سياسية تتأسس على فكرة الالتفاف حول المسيحية عبر إلباسها الثوب الروماني الوثني خدمة 

على أنّ عقيدة التثليث وقد تحدثنا سابقا .( 12ـ  10، ص دت) نيوف، للامبراطور وأتباعه من رجال الدولة. 

 وثنية ألبست لباسا دينيا وذلك ظاهر من التشابه الكبير فيما بينها وبين الوثنية، 
ّ
ما هي إلا

فالمسيحية بعد اعتناقها من طرف الامبراطورية الرومانية، فعوض أن تتأثر الإمبراطورية الرزمانية 

ية التي ة بالكثير من الطقوس الوثنالزمنية بالمسيحية في الواقع حدث العكس بحيث تأثرت الكنيس

 كانت سائدة من قبل.

ومن خلال ما حدث فقد تعرض القديس أوغستين إلى هذا الامتحان الصعب في مواجهة              

السلطة الزمنية، أي نفس ما تعرض له السيد المسيح قبل ذلك، في السؤال الفخ: من أولى بالطاعة 

لمسيحية؟ ولقد كانت إجابة السيد المسيح مفحمة لمن أرادوا والمتابعة القيصر أم التعاليم ا

الإطاحة به من الماديين والوثنيين آنذاك، من خلال مقولته الشهيرة: " أعطوا للقيصر ما هو لقيصر 

أيضا يظهر من جملة ما قدمه القديس أوغستين من أفكار ، . (305، ص 0552) بوللوى، ولله ما هو لله. " 

لاسيما في مسألة ضرورة التمييز بين   Ambroiseبيرا بأفكار أستاذه القديس أمبروز أنه تأثر تأثرا ك



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

36 

 

سلطة الكنيسة وسلطة الإمبراطور، ولعله تحدث في منظوره هذا عن ضرورة إرساء مبدأ الفصل بين 

السلطات، ففي هذا الصدد يقول جون جاك شوفالييه مؤلف كتاب: تاريخ الفكر السياس ي من 

ولة القومية، بأنّ كل سلطة من تلك السلطتين يجب أن تتقيد بحدود الرسالة الموكلة المدينة الى الد

إليها، ومن حق الكنيسة بالاستناد إلى الرسالة الروحية التي تتمتع بها أن تدين الجميع من حكام 

 ن ومحكومين إذا وقعوا في الخطيئة، لأنهم جميعا في نهاية المطاف هم أبناء الكنيسة، الذين يلتزمو 

ويبدو هنا أنّ القديس  .(302، ص 3120) شوفالييه، بِتباع سلطة أحبار الكنيسة ورثة يسوع والحواريين. 

أمبروز قد كان أكثر وضوحا في تحديد العلاقة بين السلطتين، إذ تحدث عن ضرورة الفصل بينهما، 

 ها.لتدخل فيولهذا فكل سلطة لها الحق أن تختص بمجالات خاصة بها لا يجوز للسلطة الأخرى ا

أما أوغستين فلم يساند الطرح الذي اختاره أستاذه القديس امبروز، ولهذا فقد كان أكثر             

حذرا من غدر الإمبراطور، فقد كان قارئا جيدا للتاريخ، وما زمن أريوس وجماعته منه ببعيد، ولذلك 

اته، ورية كل حسب اختصاصفقد شدد على ضرورة التنسيق جنبا إلى جنب بين الكنيسة والإمبراط

في سياق تطبيقي لتكامل الأدوار بين ما هو مادي وما هو روحي، وتبقى في نهاية الأمر السلطة الدينية 

متمتعة بصفة الشمول لأنها تتأسس على رابطة سماوية أبدية وهو ما جسدته كتاباته حول مدينة 

 لى رجل دين هدفه علو الكنيسة علىالله والتي يجب أن تبقى غاية السلطتين، وهذا ليس غريبا ع

 باقي السلطات. 

ثم برزت الى العلن مسألة تجزئة الولاء، من خلال نقاشات السلطتين عبر إثارة السؤال             

: هل يكون ولاء الانسان الى أوامر الله وتعاليم الوحي السماوي أم أنّ الولاء يكون للإمبراطور ي المركز 

والملوك.؟ ولكن بعدما خبر رجال الدين الكنسيين بطش وسطوة الامبراطور ورجاله ولسلطة الحكام 

قاموا بتكييف العقائد الدينية مع المتطلبات السياسية، حيث عطفوا سلطة الإمبراطور على سلطة 

الله وأكدوا على أنّ من يقاوم أو يتمرد على سلطة الحاكم فهو كمن يتمرد على سلطة الله، وقد كان 

لس قال القديس بو . ومن جاء بعدهم لتيار ممثلا في كل القديس بطرس وكذلك القديس بولسهذا ا

في " توراة القدس " : " أنتم أيها الخدم اخضعوا لسادتكم بكل مهابة، لا للصالحين منهم والمترفعين 

لسيطرة وهذا فيه دعوى صريحة لحث العامة بقبول ا . (310، ص 0552) بوللوى، بل لأولي العنف أيضا "

 . الامبراطورية على الجميع، وبالتالي فهي صفقة بين السلطتين

 الدولة عند القديس أوغستين ـ  2ـ  5

ينطلق القديس أوغستين في مسألة نشأة الدولة من الفكرة المسيحية القائلة بأنّ الإنسان             

خير بطبعه وقد كان يعيش مع أخيه الإنسان دون الحاجة إلى وجود سلطة قهرية تنظم العلاقات 

فيما بينه وبين باقي البشر، وبوقوع الإنسان في الخطيئة ظهرت إلى الوجود سلطة بشرية أعلى من 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

37 

 

طة باقي البشر، هدفها هو تنظيم الحياة والقضاء على الخلافات والتجاوزات، فكان الاباطرة سل

 أن يتقبل هذا 
ّ
والملوك هم المنظمون والضابطون لتلك العلاقات، ومنه فما على المسيحي إلا

ي هالوضع المؤقت ) الحياة الدنيا (، حتى وإن كانت هذه العلاقة علاقة عبد بسيده، فهذه العبودية 

في جوهرها حرية بحكم أنه بهذا يقدم فدية للخطيئة المرتكبة، وبالتالي فما على المسيحي المخلص 

 أن يمجد أي سلطة حاكم دنيوي وإن كانت غير عادلة، لأنّ الحياة الحقيقية هي التي في عالم 
ّ
إلا

 .(300، ص 0552) بوللوى، السماء لا التي في عالم الأرض. 

ن الطبيىي جدا أن يظهر مثل ذلك الخلاف بين السلطتين، خاصة في ظل عدم لقد كان م            

من الأولى بالإتباع والطاعة، هل هي الكنيسة ومختلف حول سؤال وضوح الرؤية لدى العامة والأتباع 

ان فقد ك  وعليهأم أنها الدولة ممثلة في الإمبراطور وأتباعه؟  Clergyman; Clericرجالها ) الاكليروس ( 

السؤال عميقا وخطيرا في ذات الوقت، وأن أي محاولة للإجابة عنه من طرف رجل دين غير  ذلك

متبصر بمآلات الأمور سوف يؤدي إلى فوض ى عارمة وحروب طاحنة لا يتصور أحد مخرجاتها، ولكن 

الحكمة والبصيرة التي صبغت كلام المسيح أفحمت كل الذين أرادوا الاستفادة من مكاسب دنيوية 

 ة على حساب دماء الأبرياء والضعفاء، دع لقيصر ما لقيصر وما لله لله.وسياسي

في حقيقة الحال ذلك الجدل الذي قام هو سمة عامة في غالبية الأديان، لاسيما إذا كان             

الموضوع حول أحقية أو أسبقية الدولة الدينية أم الزمنية في الحكم، وكذلك في عقدة تحديد الفرق 

فالدولة بمختلف أدواتها السياسية والقانونية ضرورة لازمة وضرورية لإصلاح وترتيب أمور بينهما، 

الناس، وأنّ ترك الأمور دون قيام دولة ودون رأس يسوسها سوف يؤدي إلى الفوض ى العارمة التي لن 

يقبلها أي شخص عاقل ناهيك إذا كان بحجم القديس أوغستين، وطبعا هذا الجدل لم ينحصر في 

صارى بل ظهر كذلك عند المسلمين في مسألة: هل أقام الرسول محمد صلى الله عليه وسلم دولة الن

لكن  (31، 0، ص 3110) عبد الكريم، مدنية أم دينية؟ طبعا بين مؤيد ومخالف ولكل حججه وبراهينه. 

هناك شبه إجماع واتفاق بين العلماء على ضرورة وجود حاكم أو قائد، ولسنا هنا بصدد تأييد هذا 

وجود نبي أو رسول أو قائد أو  من مسألةعلى ضرورة التأكيد  تفنيد ذاك، بقدر ما نحن مطالبين أو

مة ادة وترأس هذه الأ ملك أو إمبراطور سواء كان حكمه دنيويا أو دينيا مؤيدا بوحي السماء...الخ، لقي

أو تلك، لأنّ الأمر بدون رأس لا تستقيم أموره، بل لقد تعدى الأمر ببعض علماء وفقهاء الاسلام أن 

 قالوا : " يزع الله بالسلطان ما لا يزع بالقرآن ".

 تيلاوها هو ابن خلدون ينطلق لتبرير هذا الطرح من الطبيعة العدوانية والحيوانية للبشر،             

 عبر 
ّ
م حاكم يزع الناس عن بعضهم البعض، فيكون الحاكتنصيب لا يمكن كبحها ولا التحكم فيها إلا

، 0550) ابن خلدون، هو الحائل بينهم وبين الفوض ى والهرج وسفك الدماء وإزهاق الأرواح والممتلكات. 



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

38 

 

 لا يزع بالقرآن. وقد قال أحد الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين: يزع الله بالسلطان ما (053ص

ولذلك فِنّ قوانين السماء لا تكفي أن تطبق لوحدها دون وجود حاكم أو خليفة على الأرض يمتلك 

كافة أدوات الضبط أو الإكراه المادي ضد الآخرين، طبعا مع أفضلية أن يكون حاكما مستندا في 

لتي بأنّ هذه الأفكار ا لكن في المقابل هناك من قال، ع أموره الى القوانين والتشريعاتحكمه وجمي

نادي بها القديس أوغسطين تعتبر أفكارا مثالية اقتبست من أفكار جمهورية أفلاطون حول العدالة 

والمثالية، وهو ما يبين مدى تأثر أوغستين بكتابات أفلاطون خاصة كتاب الجمهورية الذي كان 

لتي الم الحقيقة والغاية الكبرى اينادي فيه إلى ضرورة وصول الإنسان إلى عالم المثل الذي يعتبر ع

 ( .Scruton,2007, p46) كل انسان. يسىى اليها 

قال القاض ي عبد الجبار المعتزلي في كتابه: المغنى في العدل والتوحيد" .. إن  هذا الصددوفي             

النصرانية ترومت ) من الروم ( فأخذت تقاليد الرومان وأخلاقهم وبآراء الفلاسفة اليونان وعقائدهم 

بما في ذلك التثليث الذي ذهبت إليه الفلسفة في توحيدها بين العقل والعاقل والمعقول، ولم تكن 

تأثرت النصرانية بالعادات والتقاليد والأخلاق الرومانية التي ومنه فقد لروم هي التي تنصرت ..." ا

كانت في معظمها أخلاقا وثنية، وهو الأمر الذي دعا الى وصف: " الديانة الرومانية بالنصرانية " ولم 

اية مسيح إلى غيقل المسيحية، وذلك لسبب أساس ي وهو أنّ الديانة المسيحية كانت على خطى ال

الاعتقادات المزيفة كالتثليث وتأليه عيس ى عليه السلام وأمه، بل وتأليه  رتتم تحريفها وانتشأن 

غيره من الأساقفة والباباوات ) والعياذ بالله (، هذا بالإضافة الى ظهور العديد من الأباطيل التي وردت 

 .( 310ـ  313، 300ص  ، 2008)بوللوى،  الغربية. في الكثير من الأناجيل 

هذا ما يجعلنا نقول بأنّ أوغستين وعلى الرغم من معارضته للأفكار الوثنية التي كانت و             

منتشرة بين أباطرة الرومان، لكن وبهدف تفادي الفتنة واللاستقرار فقد عمد الى انتهاج قاعدة 

هو ومن  ه من فقدان المكانة التي كانالتوفيق بين السلطتين الزمنية والدينية، بالإضافة الى تخوف

 معه من القساوسة والرهبان يتمتعون بها في ظل سكوتهم عن تجاوزات الإمبراطور في حق الرعية. 

 طبيعة نظام الحكم عند القديس أوغستين ـ  2ـ  5

ه لم يعتمد تصنيف             
ّ
 أن

ّ
لحكومات لرغم تأثر القديس أوغستين بأفكار الجمهورية لأفلاطون، إلا

ولا لأنظمة الحكم، كما لم يتطرق إلى سمات ومزايا نظام الحكم الأمثل أو الأحسن، لأنه يعتبر أن 

الأنظمة الأرضية مهما بلغت من العدالة والمساواة فِنها في نهاية المطاف أنظمة زائلة، أما النظام 

لسماوي السرمدي الذي الباقي والمثالي والذي يجب أن يطمح إليه كل مسيحي مؤمن هو النظام ا

ه لا فرق بين، أة للبشر على معاناتهم في الدنيايعتبر مكاف
ّ
 ثم عاد أوغستين في موضع اخر وأكد بأن

نظام الحكم المتبع سواء كان ملكيا أو ديمقراطيا أو ارستقراطيا، أو ثيموقراسيا المهم أن يكون 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

39 

 

رح التساؤل العميق لماذا ركز عادلا، وهو ما دفعنا إلى فتح الباب على مصراعيه من خلال ط

 أوغسطين على فكرة العدالة لاستمرار الدولة والكنيسة وكذلك ولاء وطاعة الجماهير.

أوغستين رجل دين ذو نظرة متفحصة وثاقبة، بحيث أراد أن يوفق بين نقيضين  لقد كان            

درجة  ، ومن جهة أخرى يؤكد علىلطالما لم يتفقا، فمن جهة يدعو الى التعاون والتكامل بين الكيانين

رفعة وعلو الكنيسة على الإمبراطورية، ولإضفاء صفة الشرعية على أعمال الإمبراطورية والتغطية 

على العديد من تجاوزاتها، دعت الكنيسة إلى ضرورة تربية الأفراد والجماهير على الولاء والطاعة 

قدم وإن كانت جائرة وغير عادلة، وفي المقابل ت للدولة وتمجيد الإمبراطور والتسليم بكل قراراته حتى

الدولة خدمة موازية من خلال توفير كل الوسائل والإمكانيات للتبشير بالمسيحية ومحاربة كل الذين 

وهنا يتضح بأنّ الكنيسة ،  (300ـ  301، ص 0552. ) بوللوى، شقوا عصا الطاعة عن الكنيسة ورجال الدين

للامبراطورية الرومانية في تأديب كل من تسول له نفسه الخروج عن قد وضفت القوات العسكرية 

 تعاليم المجالس الكنسية أو التمرد في عدم دفع الضريبة وغيرها.

على الرغم من أنّ نية النبلاء لم تكن تنوي تحرير الفكر بالنسبة للعامة، وإنما كانت تلك و             

 ولكن تأتي الرياح بما لا تشتهي السفن، فأصبحت الطبقة تنوي تحصيل مكاسب ضيقة خاصة بها،

لحدث ذلك كان ذلك ا أجمع، وبعدتلك الوثيقة مستندا لكل مطالب بالحرية في أوربا ثم في العالم 

بداية لبناء وتأسيس الدساتير الأوربية وانطلاق عصر الحرية والافكار الديمقراطية التي تعيشها أوربا 

أما فيما ،(  .VONRANKE, without  place or  year of  Edition, pp 47 – 58)   والشعوب الغربية عامة اليوم. 

يتعلق بالمجتمع المدني فلا يجب أن نغفل دور أوغستين في التطرق لهذا المصطلح الأساس ي الذي 

شهد ثورة فكرية منذ نهاية الحرب العالمية الثانية، ورغم أنّ العديد من الباحثين قد يعتقدون بأنّ 

 أنّ الغريب في الأمر أن القديس أوغستين يعد أول ال
ّ
كنيسة لم تولي أي اهتمام للمجتمع المدني، إلا

كاتب تطرق الى مصطلح المجتمع المدني متأثرا في ذلك بالفكر الرواقي والأفلاطوني، لكنه استطاع أن 

ي روحي قاح مسيحينقي هذا المصطلح من شوائب الوثنية، والأكثر من هذا أنه  عمل على تطعيمها بل

  .(001، ص 0550) شتراوس وكربس ي،  . الكاثوليكيلتتناسب ومتطلبات الإيمان 

 العدالة عند القديس أوغستين  ـ  3ـ  5

فيما يتعلق بموضوع العدالة من حيث أنه موضوع حساس، حيث تحدث معظم الفلاسفة             

 ذلك لأنّ كل الديانات قد الموضوع الحساس،والعلماء عبر تطور تاريخ الأفكار والنظريات عن هذا 

تحدثت عن العدالة وضرورة قيامها ورعايتها في كل مؤسسات الدولة، ونشرها بين كل فئات وطبقات 

 لأنّ الأحكام والقوانين وحتى الشرائع 
ّ
المجتمع، وكما هو معلوم ما انتشر الفساد في قوم أو نظام إلا

يتهم في مثل هذه الأجواء، التي في الحقيقة توفر لهم المزيد من فيه لا تطبق، ولذلك يجد المجرمون غا



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

40 

 

التعدي على حرية وحياة الأخرين، ولذلك فقد ربط أوغسطين فكرة العدالة بالمسيحية، بحيث لا 

عدالة حسبه دون الانقياد والتطبيق لمبادئ الدين المسيحي، كما أنه نفى كل قدرة للقوانين 

لكاملة، ويستدل على ذلك بالحوادث التاريخية التي تعرضت لها كل من الوضعية على إقامة العدالة ا

روما وأثينا من قبلها، إذ كانت تلك القوانين الوضعية سببا في إذكاء نار الفتنة والصراع والتناحر 

بحكم أنّ من وضع القانون كان دائما في صف الأقوياء وفي خدمة مصالحهم، أما القانون الإلهي 

  الناس،يحابي أحدا ولا يميز بين الأسمى فهو لا 
ّ
لقوانين ه من الصعب تطبيق اثم يشير مرة أخرى إلى أن

الإلهية كاملة في ظل دول وثنية، ولذلك لا بأس بتطبيق القدر المستطاع منها، أي أنه يعود مرة أخرى 

 ليبرر للإمبراطور انتهاكه للعدالة وللقوانين بحجة حماية الدولة ومصالحها. 

لا غرابة إطلاقا في تركيز أوغسين على فكرة العدالة، وذلك لأننا مثلا كمسلمين نقرأ دائما أنّ و             

من أسماء الله الحسنى العدل، والعدل هو نظام لكل ش يء وصلاح كل أمر، وميزان الأمور والأحكام 

رسل وبعث بالرسالات كلها، وبالعدل أقام الله عز وجل السموات والأرض وبالعدل أنزل الله ال

يقول الله عز وجل في محكم تنزيله " إنَ الله يأمر  .(.10، ص 0535) عويسات، والشرائع، وبه أمر خلقه. 

. ولكن هل كانت نظرة أوغستين للعدالة على أنها أمر لازم 15بالعدل والإحسان " سورة النحل الآية 

أم أنه كانت هناك تحيزات وطبقية؟ في  وواجب تطبيقه على كل الرعية من دون أي تمييز أو تحيز

 أنّ نظريا حقيقة الحال 
ّ
على الرغم من أنّ أفكارهم بشكل عام قد لا تدعوا للتفريق بين الناس، إلا

الواقع العملي والتطبيق الميداني الذي كان معمولا به، عادة ما كان يضع رجال الكنيسة وكبار القادة 

اض ي في مراتب أعلى، لدرجة أنّ البعض من رجال الدين والكتاب العسكريين والنبلاء وكبار ملاك الأر 

الله  المراتب، بل وأنهم مختارون من تلكفي الغرب يبررون ذلك بأنها إرادة الله التي جعلتهم ينالون 

والدليل  ،قد خلقوا هكذا، ذلك لأنهم أشرار لأن قلوبهم بيضاء نقية صافية، أما الفقراء والمساكين

 هو أنّ الله ابتلاهم بالفقر والألم والآفات وغيرها.،  على أنهم أشرار

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في موضوع العدل: " وأمور الناس تستقيم في الدنيا مع             

العدل، وذلك أن العدل نظام كل ش يء. فِذا أقيم أمر الدنيا بعدل قامت وإن لم يكن لصاحبها في 

خرة. "  الآخرة من خلاق، ومتى لم تقم بعدل لم تقم وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يجزى به في الآ 

كما أنّ المسعودي حكى في أخبار الفرس عن الموبذان رجل الدين فيهم أيام  .(10، ص 0535) عويسات، 

الملك بهرام بن بهرام، حيث أنكر ما كان عليه حال الملك من الظلم وإهمال شؤون الرعية فقال له 

 لله بطاعته، والتصرف تحت أمرهناصحا: " أيها الملك إن الملك لا يتم عزه إلا بالشريعة، والقيام 

ونهيه، ولا قوام للشريعة إلا بالملك، ولا عز للملك إلا بالرجال، ولا قوام للرجال إلا بالمال، ولا سبيل 

 .(155، ص 0550) ابن خلدون، إلى المال إلا بالعمارة، ولا سبيل للعمارة إلا بالعدل" 



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

41 

 

بالتالي و  ظر ثاقب لعواقب الأمور ومآلاتها،يتمتع بن ومن هنا يتضح جليا أنّ أوغستين قد كان            

هذا الأمر قد دعا معظم التيارات الفكرية المسيحية التي جاءت بعد أوغستين إلى عدم الخروج عن 

تلك الخطوط العريضة التي رسمها لهم في تصوراته عن التوجه السياس ي بصفة عامة، سواء كان 

عن الدولة ونظام الحكم والعدالة  بصفة خاصة، أو ذلك عن علاقة السلطتين ببعضهما البعض

، والقديس Gélase1 erوغيرها...الخ، وهو الأمر الذي مثله فيما بعد كل من البابا جيلاس الأول 

  ..(303، ص 3120، )شوفالييهحكمهما. في فترة  Grégorie Le Grandغريغوري الكبير 

 ـ الخاتمة6

وبذكاء كبير أن يفرض أفكاره على  قد استطاع الى أن أوغستين بعد هذا التحليل توصلنا             

وجهة في صالح الكنيسة، بحيث بين السلطتين الامبراطورية الرومانية، وأن يوجه هذا الصراع 

امتصت تلك الافكار التي خرجت من عقول رجال الدين من أمثال القديس أمبروز  وأوغستين، 

ن وقوع الصدام، بل لقد توصل الطرفان الى الاتفاق على تأثيرات الصدام والصراع، مما حال دو 

تسوية مقبولة للطرفين، ولعل الرعية او المجتمعات هي التي تحملت تبعات ذلك الاتفاق وتلك 

التسوية، من خلال ضرورة الرضوخ والقبول بما أراده الله، ويبقى الجزاء في الاخرة، حيث ينال 

العالم فجائرة الجنة والسعادة الابدية.  كانت تلك الضرائب المواطن نتيجة دفعه للضرائب حتى وإن

 . بينما كل الظلم الذيراني أن يصل إليهالأخروي هو العالم الاسمى الذي يجب على المواطن النص

لجواز الذي يدفعه قد يمارس عليه لاسيما من طرف السلطة الزمنية هو في الحقيقة المدخل وا

 المراتب في الاخرة. البعض لنيل

وبهذا التوجه الذكي والتنظير المحكم تمكنت الكنيسة الكاثوليكية التي يتزعمها قساوسة من             

توماس الاكويني ...الخ، أن تحافظ فيما بعد و  غريغوري ،جيلاس الأول  ،أوغيستين ،أمثال أمبروز 

ادلة بين المصالح المتبعلى تماسك الامبراطورية الرومانية لعدة قرون، بالإضافة الى المحافظة على 

الكنيسة وسلطات الامبراطور، ثم فيما بعد وبعد بداية ضعف الامبراطورية بدأت سلطات الكنيسة 

في التزايد وعاشت أوربا عصورا مازال يصطلح عليها عصور الظلام، تلك العصور التي كان الخيال 

 . عامةالمتحكم الكبير في توجهات ال والشعوذة والقصص الخرافية

وبحلول عصر النهضة وانتشار الافكار العلمانية التي جاءت بها أفكار الفلاسفة التنويرين             

استطاعت العلمانية أن تجعل الكنيسة الكاثوليكية خاصة حبيسة جدرانها، أما ملوك أوربا فقد 

 مطلقي مقابل الدعم الركبوا الموجة العلمانية الجديدة وساعدوا على تهميش دور الكنيسة ف

 .للعلمانية



           الأستاذ الدكتور: ابرادشة فريد                                                     
                        

42 

 

ت انّ معظم المصادر التاريخية قد ركزت على أفكار القديس أوغستين واهملت باقي التيار إ أيضا

في الكنيسة الكاثوليكية، هذا من جهة ومن  هوحكم المفكرين الذين عاصروا فترة حياتهو  الفكرية

وحرفوا حقيقة الصراع الذي دار بين الكنيسة الكاثوليكية والدوناتية، مع  أهملواجهة اخرى فقد 

حقيقة أنّ الدوناتية قد وقفت في وجه عقيدة التثليث الفاسدة التي كانت تتبناها الامبراطورية 

 ساس. الاباطرة التي كانت وثنية في الأ  الرومانية تماشيا مع عقيد

 . قائمة المراجع:5

 ة العربية أولا: المراجع باللغ

  الدار العربية للدراسات والنشر. بيروت.3(، موسوعة السياسة، ج0550) الوهاب،الكيالي عبد ، 

  محاضرات في الفكر السياس ي، دار قرطبة للنشر والتوزيع،  (0552) فوزي،ياسين بوللوى

 الجزائر.

  مائة من عظماء أمة الاسلام غيروا مجرى التاريخ، دار التقوى للنشر  ،(0535) جهاد،الترباني

 .والطبع والتوزيع، القاهرة

  الفاضلة عبر التاريخ، ترجمة عطيات أبو السعود، مراجعة  ةالمدين ،(3110) لويزا،ماريا برنيري

 .الكويتسلسلة عالم المعرفة، عبد الغفار مكاوي، 

  تاريخ الفلسفة السياسية من ثيوكيديديدس حتى  (0550) ،وجوزيف كروبس يليو شتراوس

 مصر.المجلس الاعلى للثقافة، ، 3، ترجمة محمد سيد احمد، جسبينوزا

 ة ، طبع كلية القانون والأكاديمي3مدخل إلى الفكر السياس ي الغربي، ج (دت)، صلاحي نيوف عل

 .الدنمارك العربية،

  تاريخ الفكر السياس ي من المدينة الى الدولة القومية، ترجمة ، (3120)جاك، جان شوفالييه

 يروتب والفكر،ؤسسة الجامعية للدراسات الممحمد عرب صاصيلا، 

  الجزائر ،والنشرابن تيمية كما يجب ان يفهم، دار صبحي للطباعة  ،(0531) الدراجي،زروخي.  

  دار سينا للنشر الدولة الدينية والدولة المدنية،الإسلام بين  ،(3110) خليل،عبد الكريم  

 لقاهرة.ا



 .لزمنيةاومصالح السلطة الدينية  ةالسلطإشكالية التوفيق بين طموح الفكر السياس ي عند القديس أوغيستين: 

                        

43 

 

  م عاصرهديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن  (0550)الرحمان، عبد ابن خلدون

 وت.بيردار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،  بالمقدمة،من ذوي السلطان الأكبر، المسمى 

  :المقالات 

 دار الفضيلة ، 32 عددالحقيقته وأهميته، مجلة الإصلاح،  العدل. ،(0535) الغني، عوسات عبد

 00-02صللنشر والتوزيع الجزائر.

 باللغة الأجنبية ثانيا: المراجع

 مراجع بالأجنبية:

 Maury – Euro livres(2001) , Larousse Dictionnaire de Français, 2 Emme Edition, 

France . 

 Roger Scruton, (2007) The Palgrave Macmillan Dictionary of Political Throught, 3 

rd Edition, New York : palgrave Macmillan. 

 LEOPOLD VON RANKE, A HISTORY OF ENGLAND, principally in the seventeeth 

century, Vol, without  place or  year of  Edition. 

 PROGRAMA DE POLÍTICAS LINGÜíSTICAS, Self Access Booklets for student – teacher 

– of English at CFE . First series introducing Didactics. 

  


