
https://v3.camscanner.com/user/download


                        

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 2جامعة محمد لمين دباغين ـ سطيف 

 والاجتماعية الإنسانيةكلية العلوم 

 قسم الفلسفة

 

 

     

 مطبوعة الدعم البيداغوجي

 الفلسفة واليومي 

 ثالثة ليسانس فلسفة الالسنة 

LMD 

 

        

 إعداد الدكتور : سعودي مفتاح         

  أستاذ محاضر ـ أ ـ            

 

 

 

 0202/0202السنة الجامعية 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

1 
 

 

 

 

 

 

 

 مطبوعة الدعم البٌداغوجً فً : 

 ممٌاس الفلسفة والٌومً 

  السنة ثالثة فلسفة

 لٌسانس ل م د  

 

 

 

 

  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

2 
 

  قدمح م

وكؤن هذه ما ٌتبادر إلى أذهاننا التساإل عن أهمٌة الفلسفة فً حٌاتنا الٌومٌة، كثٌرا      

الأهمٌة المجردة والؽٌر ملموسة، لا تموم بنفس الدور الذي تموم به سابر العلوم المادٌة 

والعملٌة، وما ٌتبعه من نتابج مادٌة، فً خدمة الإنسان وتحمٌك سعادته. ولعل السبب 

، حٌث أنها لا تبدو فً الربٌس فً الؽموض الذي ٌكتنؾ دور الفلسفة فً حٌاتنا الٌومٌة

لً واضح، ولا ترتدي ثوب المادٌة والآلٌة، ورداء الدلة والوضوح والمطلمٌة، مظهر عم

نها من مساٌرة روح العصر المادٌة والآلٌة، التً تتمٌز بسرعة الولع، ودلة النتابج كالتً تم

 سفة بالنسبة لوالعنا الراهن، ومدىعن أهمٌة الفلومطلمٌة الموانٌن. لكن لو سؤلنا أنفسنا 

نا الٌومٌة، لتجعل منا حكماء أو متفلسفٌن حول أنفسنا وحول العالم الذي أهمٌتها فً حٌات

صوب، لشملت الإجابة كافة جوانب حٌاتنا، لأن الإنسان ٌجد نفسه حدب وٌحٌط بنا، من كل 

ٌتفلسؾ دون أن ٌعرؾ الفلسفة، وذلن من خلبل طرحه المستمر لمختلؾ الإشكالٌات 

إذا جردنا الفلسفة من معناها المٌتافزٌمً البحت، المتعلمة بمضاٌا الحٌاة الٌومٌة. لكن 

وتناولناها بؤسلوب عملً حدٌث، لأصبحت هً طرٌمة الحٌاة التً ٌنبؽً أن تكون علٌها 

   حٌاة الإنسان، أو هً الحكمة المراد التزود بها، أو فن فً الحٌاة. 

الدخول  إلىلفرد حٌاة شماء وصراع دابم مع الآخرٌن، حٌث تدفع با الإنسانإن حٌاة       

الصراع والتنالض، لتجعل منه عالم ؼرٌب مختلؾ تماما عن عالم ذي لبل، عالم فً عالم 

لعب فٌه التطور التكنولوجً، واختراع الآلة، وهٌمنة الذكاء الاصطناعً دور كبٌر، فً 

حٌث استحالت معها تؽٌٌر معالم الحٌاة المدٌمة، التً لوامها البساطة والبراءة والتلمابٌة، 

، تساٌر ، التً طبعتها الفطرة الإلهٌة، إلى حٌاة أخرى من نوع جدٌدللئنسانالأخلبق المثالٌة 

طبٌعة الحٌاة الآلٌة الرتٌبة، فً سرعتها الفابمة، التً أفمدت الحٌاة العادٌة مذالها الطبٌعً، 

فً سباق مع  الإنسان، منعدم الاستراحة، ٌحٌا فٌه افتراضًفً عالم آلً  بالإنسانولذفت 

وسباق مع الزمن الطبٌعً من جهة أخرى. ٌصارع من أجل الحصول  ،الآخرٌن من جهة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

3 
 

على أكبر لدر من السعادة، وٌؤمل فً تحمٌك أكبر لدر مما ٌرؼب فٌه، الأمر الذي ولدّ فً 

 .ذاته الأنانٌة والصراع والحمد والؽضب والمرض

ذروته فٌما نشاهده من منجزات الحضارة المادٌة،  إن ما آل إلٌه تطور العلم، الذي بلػ     

التً انفتحت على كل مناحً الحٌاة البشرٌة، لٌستفٌد منها الإنسان من زاوٌة، وتحطم حٌاته 

وتلوث عالمه من زاوٌة أخرى، لتصنع مؤساته فضلب عما طرأ على حٌاة الشعوب الكثٌرة 

ذلن جعلنا ندرن العوامل التً لا  فً العالم ، من أزمات التصادٌة وسٌاسٌة وعسكرٌة، كل

ٌستهان بها فً تؽٌٌر صفات الإنسان وملبمح شخصٌته، بل ولٌمه كذلن، تلن المٌم التً أخذ 

ٌستبدلها بؤخرى عصرٌة، من شؤنها أن تحمك المنفعة المرجوة، دون حاجة الإنسان إلى 

ة، فً صورة ما إن هذه الصورة المؤسوٌة بحاجة إلى دراسة للفلسف أساس أخلبلً ٌوجهها.

مة الأخلبلٌة أو التوازن المٌمً. هذه الحالة تستدعً ولفة للفلسفة كً تدلً ٌعرؾ بالحك

بدلوها، فً إحداث توازن الإنسان النفسً والاجتماعً، لكً ٌمؾ دورها على لدم المساواة 

وهكذا ٌصبح الإنسان المعاصر أكثر حاجة، وأشد عوزا  ،الأخرى مع ؼٌرها من العلوم

ة الفلسفة، حتى ٌتسنى له ممارسة فن الحٌاة مع الآخرٌن، كل ذلن ٌمع تحت طابل مع لدراس

ٌعرؾ بالفلسفة والٌومً، ففٌما تتجلى فلسفة الٌومً؟ وكٌؾ ٌتسنى للفلسفة معالجة لضاٌا ما 

 . الراهن؟

  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

4 
 

 الفلسفح واليىمي إلىمدخل :   المحاضرج الأولى

  مقدمح

الدور الذي تلعبه الفلسفة فً  إلىننتبه  أنٌجب  ،الفكر الفلسفًعند محاولتنا لتحدٌد مجال     

 أصبح. لكن ما ٌلفت انتباهنا هو أن الٌومً لٌومٌة، خاصة فً تحدٌد معطٌاتهاالحٌاة ا

الفلسفة تورث لأبنابها أو  »لأن  .ك بالتفكٌر عامة، والتفلسؾ خاصةموضوعا متمٌزا ٌتعل

وتربٌة ملكة النمد الدلٌك والحكم السلٌم، وفهم أمور محبٌها العمك فً التفكٌر وسداد الرأي 

.«الحٌاة فهما صحٌا 
(1)

ومنه ٌمكن المول أن المكان الحمٌمً للفلسفة هو الحٌاة الٌومٌة، وأن  

فلسفٌة فً  إشكالٌاتإنما ٌطرح بواسطتها إشكالٌات الحٌاة الٌومٌة التً هً  الإنسان

إلى إحداث النشاط  الإنسانجوهرها، حتى وإن بدت فً ظاهرها ساذجة وعامة لتدفع 

الفكري فً نفسه، الذي ٌتناول حمابك الحٌاة، مستخدما فً ذلن النظرة الفلسفٌة النالدة 

 والفاحصة، بعٌدا عن لبول الأشٌاء من دون نمد . 

لً لحٌاة الناس الٌومٌة الجارٌة، حٌث ٌعتبر هو الوالع الفع الإنسانإن بداٌة الفلسفة لدى   

إنما ٌبدأ بممارسة الحٌاة الٌومٌة التً لا تنطلك  الأفرادزكً نجٌب محمود أن التفلسؾ عند 

إنه من ممارسة الناس فً  »الوالع المعٌش . وفً ذلن ٌمول :  إشكالٌاتمن فراغ، بل من 

وذلن لنلفت الأنظار إلى أن الفلسفة لا تبدأ حٌاتهم الٌومٌة الجارٌة ٌبدأ الفكر الفلسفً نشاطه، 

فً سٌرها، من فراغ، بل هً ترتكز على أمور الوالع لتجعل من هذا الوالع نمطة الابتداء 

                                                           
 . 13، ص  2005، الهٌبة المصرٌة العامة للكتاب ، الماهرة ،  على شاطئ الفلسفةـ عبده مباشر :  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

5 
 

، ك على ألوال، وبالخٌر على أفعالفإذا كان الناس فً حٌاتهم الوالعٌة ٌحكمون بالح

على أساسها ٌحكمون، ؼٌر أنهم وبالجمال على أشٌاء، فلببد أن تكون لدٌهم المعاٌٌر التً 

، أما هذه المعاٌٌر فهً التً فً كثٌر من الحالات لا ٌكونون على وعً كامل بتلن المعاٌٌر

ٌطلك علٌها اسم المٌم . وأما الذي ٌحاول أن ٌستخلصها من حٌاة الناس، لٌنملها من الخفاء 

.«إلى العلبنٌة، ومن الؽموض إلى الوضوح، فهو الفٌلسوؾ 
(1)

      

 ولتحدٌد علبلة الفلسفة بالحٌاة الٌومٌة ٌجب أن ننطلك مما ٌلً : 

 ـ اليىمي تين القرية والثعيد  أ

هذا الٌومً  إلىنتوجه  أن، ٌجب إشكالٌاتفة الٌومً وما ٌحمله من عندما نرٌد معر      

، ؼٌر أن هذه الأفكارجل استخراج معانٌه. لأنه ٌحمل مجموعة هابلة من أومساءلته من 

تحاول من حٌن  الإنسانٌةالتعابٌر  أنالعادٌة. كما  الإنسانمخفٌة وراء ممارسات  الأفكار

، وهذا من خلبل الممارسات الٌومٌة التً من الٌومً فً ذاتههذه المعانً  استبصالآخر  إلى

والاتصال أو التكنولوجٌة  الإعلبمعبر وسابل متنوعة مثل تكنولوجٌات  الإنسانٌموم بها 

هذه التمنٌة لفهم الٌومً تفرض علٌنا تصوٌر الحٌاة  أنالعلمٌة والثمافٌة وؼٌرها ....ؼٌر 

، مما تجعلنا لٌست بالبسٌطة من حٌث فهمنا لها الٌومٌة العادٌة على أنها خوارق وظواهر

 اهتماما بالؽا . إعارتهانمعن النظر فٌها ، ونصبح مجبرٌن على 

                                                           
، المستوى الخاص ، وزارة التربٌة والتعلٌم ،  فلسفة المٌم للصف الثالث الثانوي أدبًـ  زكً نجٌب محمود )وآخ( :  ((1

 .   6 – 5، ص ص  1976/1977الماهرة ، 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

6 
 

ة فً مجال التفكٌر فنكتسبه كمٌمة لم نعتدها ٌدخل فجؤ إشكالٌاتالٌومً بما ٌحمله من  إن     

 إلىبها  أدىبدأت لٌمها الروحٌة تتلبشى، مما  الإنسانٌة أن إلٌناٌعنً بالنسبة  امن لبل، وهذ

، بل به، لٌس لكونه حاضرا لنا فمط والإعجابلعادي والمؤلوؾ من أجل تمدٌسه ل العودة 

الٌومً نراه دابما نافعا لنا ومفٌد . إذ لا ٌمكن فهم الٌومً على أنه بدٌهً وساذج وكؤن هذا 

وٌستدعً منا تفكٌر . إشكالٌكون  أنوعادي ....بل هو ٌمبل 
(1)

  

  Maurice  Blanchotلانشو مورٌس بٌعتمد     
(2)

 la paroleفً كتابه المول الٌومً  

quetidienne  مط الضٌمة، ومجال التصر على مجال حٌاتنا فأن الٌومً ٌؤتٌنا مبتورا إذا

التً سنحصل علٌها بواسطة لم ٌضم داخله تجارب الآخرٌن  إذا أي، الٌومً المرٌب

بعدم اختصار الٌومً  الإلرار إلى. وهذا ٌمودنا بالضرورة ، والعلوم والتكنولوجٌا المعرفة

ل استمراب العادي وتؤصٌل فً حٌاتنا الذاتٌة الضٌمة، كما لا ٌمكن استبعاد البعٌد من خلب

بمعناه الفلسفً ضد البعٌد،  Next وبالانجلٌزٌة   Prochain بالفرنسٌة فالمرٌب المرٌب .

وٌطلك المرٌب على اعتبارات ثلبث : باعتبار المكان أو الزمان أو المرتبة، فباعتبار المكان 

عن الولت الممصود إلا مدة  فهو مرادؾ للمجاور، أما باعتبار الزمان فهو الذي لا ٌفصله

                                                           
 .58، ص 2009، بٌروت، 1، الدار المتوسطٌة للنشر، طفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  (1)

  Devrouzeبـ  1997سبتمبر  22كاتب وفٌلسوؾ فرنسً ، ولد فً   Maurice  Blanchot مورٌس بلانشوـ  (2)

بفرنسا . كانت لأعماله تؤثٌرا لوٌا على فلبسفة ما بعد البنٌوٌة مثل   le :esnil – Sqint – Denisبفرنسا ، وتوفً بـ 

 جٌل دولوز و مٌشٌل فوكو وجان درٌدا .



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

7 
 

، أما باعتبار المرتبة فهو الذي تدنو رتبته من مرتبة الآخر مباشرة . ومن هنا كان لصٌرة

.بلب لمعنى الأول والأخٌر والأعلىمعنى المرٌب مما
(1)

 

 ـ اليىمي علاقح تىتر : ب 

العلبلة التً تربط الفلسفة بالٌومً هً  أنما تزمع علٌه معظم الفلسفات الكلبسٌكٌة  إن    

العادي والٌومً  إلىعلبلة توتر وخصام، فمنذ الفٌلسوؾ الٌونانً أفلبطون والناس ٌنظرون 

، لأن اش بل ٌحتضنها العمل وعالم المثلنظرة استبعاد  لأن الحمابك لا ٌحتضنها الوالع المع

، عمل إلىنسبٌة لأنه لا ٌستند  ، ومعرفته معرفةً والع وبالتالً فهو ظن ورٌب وشنالٌوم

 إذفالعملٌة التعملٌة هً انتزاع من العادي والنسبً والعامً، أي تعالٌا علٌه .  حس . إلىبل 

 إلى، وما العودة هو بدٌهً وساذج بالاستعلبء عن ما بدأالفلسفة أن التفلسؾ  امإرخوٌتفك 

به  الإشادة، لا من اجل الٌومً استعلبء إلىهً عودة بٌداؼوجٌة تعلمٌة تصبو  إلاالٌومً 

واحتكاره بل من اجل نمده ومحاكمته.
2
معرفته هو كابن  إلىالذي تطمح الفلسفة  الإنسان إن  

هو فً نظر الفلسفة مجال الدوكسا إذن. فالٌومً خارق للٌومً وإنسانخارق للعادة 
(3)

 

كل حسب  فتجنشتٌنو هٌدغرو نٌتشهو هوسرلوالنسبٌة والذاتٌة .ؼٌر أنه مع مجًء 

                                                           
 . 199، دار الكتاب اللبنانً ، بٌروت ، لبنان ، ص  2، ج المعجم الفلسفًـ جمٌل صلٌبا :  (1)

 .59، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  (2)

والممصود به نمط تفكٌر ٌومً ٌتمٌز بالسطحٌة والبساطة وٌتبنى الآراء الشابعة، ومصطلح    Doxa  الدوكسا ـ (3)

حٌاة دوكسا مفهوم جدٌد فً علم الاجتماع وٌمصد به المعلومات الهشة التً ٌإمن بها الشخص العادي وٌرددها فً ال

عادة تكون الدوكسا معلومات مشكون فٌها ولا  .الٌومٌة فً: الالتصاد والسٌاسة والدٌن والصحة وكل شً ٌتعامل معه

. أنظر:    ٌمكن التخلص منها بالحوار والنمد وعدم التعصب .تصمد أمام النماش والمنطك

https://x.com/alshuqir/status   11:42على الساعة ، 2924نوفمبر   8تم الاطلبع علٌه ٌوم. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

8 
 

منهجه طرٌمة بحثه فً لضاٌا الٌومً أصبح الٌومً مجال اهتمام فلسفً ومنه كان الٌومً 

ومع اكتشاؾ  .من كل حدب وصوب بمثابة اكتشاؾ بالإنسانبما ٌحمله من لضاٌا تحٌط 

، من الاعتماد بؤنه عادي ومؤلوؾ وبسٌط الفلسفة للب مجالها رأسا على عمبالٌومً فً 

التفكٌر  أعطىوهذا ما  .الإنسانتحول من نماط تحول حٌاة  نمطة اعتباره إلىوساذج 

 إلىالذي لاد التفكٌر الفلسفً  الأمر، صة فً التعامل مع الٌومً والراهنالفلسفً طرٌمة خا

 مماربات فلسفٌة متعددة خاصة بالٌومً تتمثل فٌما ٌلً :

 ٭ مماربة الٌومً فٌنومٌنولوجٌا هرمنٌطٌمٌا    

 ٭ مماربة الٌومً اجتماعٌا سٌاسٌا    

 ٭ مماربة الٌومً أخلبلٌا وإٌطٌمٌا    

 ٭ مماربة الٌومً أنطولوجٌا ومٌتافٌزٌمٌا    

نعنً بالٌومً  االآتٌة : ماذ الإشكالٌةنطرح  أنبفلسفة الٌومً ٌمكن  الإحاطةومن خلبل هذه 

؟ وكٌؾ ٌكون الٌومً فً تنوعه الشدٌد حاملب  الإنسان؟ هل هو كل ما هب ودب لدى 

 للمعنى ومإسسا لفكر ولمنطك تستطٌع الفلسفة ملبحظته؟

   ـ معنى اليىمي :

 الٌومً هو : ، فمنهم من ٌعتبرلمد تعددت وجهات النظر بالنسبة لفهمنا للٌومً     

حالا من دون واسطة لٌصبح لرٌبا منً وحاضر فً  وأدركهبً  الٌومً هو كل ما ٌحٌطـ 

 ذهنً حضورا مستمرا.



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

9 
 

الٌومً هو فضاء الحٌاة الٌومٌة بما تتضمنه من عابلة أو حً أو لرٌة أو مدٌنة .....كما ـ 

الفرد  بصفة حمٌمٌة. ومنه  إلٌهاٌعنً الفضاء الواسع كالبلد أو مجموعة البلدان التً ٌنتمً 

التصور  أنؼٌر  .تجعل لرابتنا منه لرابة مباشرة ط مكانً ٌبدو الٌومً على أنه محٌ

، شرٌطة أن ٌكون عنصرا محددا أنالزمانً للٌومً ٌجعل الحدث الذي ٌكونه ٌمكن 

 استمرارٌة ممكنة .  واستمرار ٌتهٌضمن زمانٌة الحدث 

 ةمتعددة ومتنوعة ، وان الحدث لد ٌنتهً فً اللحظ الأحداثالحٌاة الٌومٌة مجموعة من ـ 

، وذلن من حٌث ثمل لد ٌكون تواصلها فً الزمان ممكنا أحداث. لكن هنان التً ٌولد فٌها

 الحدث أو من حٌث رمزٌته .

 الأحداثالتً تحدث بصفة منتظمة فً عالمنا وتصبػ هذه  الأشٌاءهو كل  إذنفالٌومً 

تمظهرت  إذا. ؼٌر أن الحدث متمٌزا أمراحٌاتنا العادٌة بصبؽة ممٌزة لتجعل منه 

العادٌة أو  الأشٌاءلأن الٌومً هو كل  ،أصبح والعا ٌومٌا مؤلوفا الأشٌاءتمظهراته فً نظام 

ولابع عادٌة. ومنه تبدو مهمة الٌومً هً تمرٌب الحدث  إلىتتحول  الأشٌاءكل ما سٌجعل 

 الخارق لٌصبح عادٌا .

، ً نلتمً بها فً العالمالت الأحداثإن فلسفة الٌومً هً تلن التً تحاول معرفة أنماط     

 بٌار ماشري ٌرىوالتً ستتؤهل حتى نتمكن من تدبٌرها أو تدبٌر شإوننا فً ضوبها . 

Piere Macherey لأن الفلسفة مً لٌكون موضوعا للتفكٌر الفلسفًفً استدعاء الٌو ،

للبستبصال  محاولة أين أ، وجسما وروحا بالإنسانصعبة الاستبصال باعتبارها ترتبط 

، لٌبدو ر ٌضلبن فً تضاد داخل فلن الٌومًالتملٌد والابتكا أن. كما هً فً الحمٌمة مجازفة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

19 
 

الٌومً واضحا وجلً على انه لٌس هو العادي
1

. ومن هذا كله لا ٌمكن المول بؤن الٌومً 

، وعدم التفكٌر فٌه هو ما ٌجعل لربه لأننا نإمه دون أن نفكر فٌه تنا،بعٌدا ذهننا وتصورا

ٌصعب معرفة الٌومً ٌمكن الحكم علٌها بؤنها معرفة ما لبل فلسفٌة  إن. منا شٌبا ؼامضا

أن هنان التفكٌر فً البدٌهً لأن البدٌهً بٌن بذاته لا ٌحتاج  باعتبارحما ،  إدراكهاعلٌنا 

 ، لأن التفكٌر الفلسفً ٌمتضً الفكر . تفكٌر أو واسطة إلى

  ب ـ معرفح اليىمي معرفح فلسفيح 

التحلٌل النفسً مهما كانت اتجاهاته فإنه فً تناوله للوالع ٌحاول أن  أنكما هو معلوم      

. ؼٌر أن المعنى لا ٌمكن أن ٌكون دابما طٌاته لٌستخرج المعنى الكامن فٌهٌتعالى عن مع

لا ٌعنً أن الظرفٌة تتحكم موجود فً ظاهر الشًء مما ٌتطلب استبطانا . فإذا كان ظاهرا 

 ، لأن العمل الفلسفً  ماز الظرفٌة هو مفتاح كل عمل فلسفً، الأمر الذي ٌجعل تجاوفٌه

وهو ما ٌسمٌه راسل دراسة فلسفٌة وعملٌة متعلمة بالظاهرة المدروسة والفعل  إلاهو 

بظاهرة حذؾ الأنوي .
(2)

 

حسب خاصٌته ومعطٌاته ، وهو ما إن فلسفة الٌومً ؼاٌتها لٌست فهم عالم ٌومً معٌن     

. ٌتولى مهام وصؾ الظاهرة الٌومٌة ٌجعل الفعل ٌدخل ضمن علم الاجتماع الٌومً الذي 

تكامل فً  إٌجادفالتفكٌر الفلسفً نشاط فكري ٌراه البعض أنه نشؤ استجابة للحاجة إلى  »

                                                           
 .63، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  ((1

 .64، صالمرجع نفسهـ ـ (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

11 
 

.«السلون الاجتماعً، واستعادة التوازن بٌن جوانب الحٌاة الاجتماعٌة 
(1 )

كما أن فلسفة  

، س للٌومً وطبٌعة الحركة التحولٌةالٌومً همها الوحٌد هو استخراج المعنى المإس

. ومنه تبدو الفلسفة الذي ٌبدو بدٌهً فً عالم الحٌاة موضحا شروط إمكان هذا المعنى

نصبؽه نحن  أنتتمٌز بالتعالً والتجرٌد والبحث عن الكلٌات . لٌصبح الٌومً فلسفٌا دون 

 الملحة على فهم الوالع أو الراهن . الإنسان، لأنه نابع من صمٌم حاجة فلسفٌةبصبؽة 

.«فالحٌاة الاجتماعٌة كانت دابما موضوعا للتفكٌر الفلسفً »
(2)

  

  

                                                           
، الجهاز المركزي للكتب الجامعٌة  مسائل فلسفٌة للصف الثالث الثانوي الأدبًـ زكً نجٌب محمود )وآخ( :  (1)

 . 12، ص  1984والمدرسٌة والوسابل التعلٌمٌة ، الماهرة ، 

، ص  1984، الماهرة ،  1، مكتبة النهضة المصرٌة ، ط  تدرٌس العلوم الفلسفٌةـ  عبد المجٌد عبد الرحٌم :  (2)

235. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

12 
 

 الفلسفح العمليح وأزمح التىظير:  اضرج الااويحالمح

  مقدمح

هذا المبحث من مثالٌة ، بما ٌحمله تالماورابٌالواضح جدا أن الفلسفة تخطت عتبة من ا     

فً ً علبلة الفلسفة بالوالع المعٌش، حٌث أضحى التفكٌر الفلسفً ٌبحث ف وتعالً،

على المجتمع بعض الأفكار الإلصابٌة، تارة نجدها  تمجتمعاتنا المعاصرة، بعد أن هٌمن

تهاجم الفلسفة باسم العلم، معتبرة التفكٌر الفلسفً ضرب من الثرثرة والؽموض، وتارة 

تعتمد أساسا الفلسفة هً ممارسة فكرٌة  جم الفلسفة تحت مبرر مناهضتها للدٌن، ؼٌر أنتها

هذه المنهجٌة فً التعامل مع الوالع، تنفرد بها الفلسفة دون  على التحلٌل والنمد والتشخٌص. 

ؼٌرها من العلوم الأخرى، إذ ٌمكن التعامل مع الحٌاة الٌومٌة، بعٌدا عن معاداة الإٌمان، 

ة الطرق التً ٌعٌش علٌها الفرد، وأنماط تفكٌره، لأن الؽاٌة الأسمى للفلسفة هو ومناهض

وبٌان الفضابل العلٌا التً تمتضٌها الحٌاة  الاعتراؾ بالتنوع الفكري، والتفاعل معه.

، ومن أجل ذلن لابد علٌنا أن نمٌزّ بٌن الفلسفة الإنسان، من أجل تحمٌك سعادة الإنسانٌة

الحمٌمٌة وأنواع الفلسفات الأخرى، التً لد تظهر لنا على أنها فكر فلسفً ، لكن لا ٌتسنى 

لنا الولوؾ عند خصوصٌات كل نمط فكري من جهة ، وصفات وشروط المشتؽلٌن بهذه 

وأنواع  تسمى بمماربات الٌومً،إذ لا ٌتحمك ذلن إلا وفك مماربات، الأنماط من جهة ثانٌة، 

من الفلسفات والفلبسفة ، وعلٌه ٌمكن أن نتساءل : فٌما تتمثل مماربات الٌومً؟ وماهً 

 ؟.التباٌن بٌن الفلسفة الحمٌمٌة والفلسفات الأخرى أوجه



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

13 
 

 وطىلىجيح المقارتح الأ - 1

انطولوجً ط الأول من شروط تؤسٌس العمل نجدهعندما نتمعن فً الشر      
1

، بالأساس 

الوجود والعمل وٌعتبرهما هما شًء واحد.  فالحضور  إلىلدٌما  بارمٌنٌدسلذلن ٌنظر 

للزمان والمكان لا ٌمكن أن ٌكون موضوع فلسفة إلا إذا ظهر للعمل كوحدة واحدة صماء 

.الأذهانللحضور، تضم ما كان ؼاببا فً البداٌة ومازال حاضرا فً 
2

ؼٌر أن الحضور إذا  

، فً صبؽته الانطولوجٌة الأساسًالعمل فهو ٌمثل فً حد ذاته العمل التفكٌري ما برز أمام 

المحددة بالزمان والمكان لأن الحضور للعمل هو جوهر الحضور فً خاصٌاته العٌنٌة 

. لكن هل ٌعنً هذا أن الانطولوجٌا ؼٌر والؽاٌات وإلا ؼاب كل شًء بالأضدادوالمرتبطة 

 بالمابة من حٌث هو تنوع وتؽٌر وحركة ؟.الٌومً مابة  استٌعابلادرة على 

 إلٌه نظروا، حٌث هذا المنحى محاولٌن تفسٌر الٌومً إلىلمد ذهب السفسطابٌون لدٌما       

، لما ٌتمٌز به من حركة وكثرة وتنالض وهً فٌا، معتبرٌن إٌاه جانبا فلسمن زاوٌة فلسفٌة

السفسطابٌة هً فلسفة المعارؾ  أنوكما هو معروؾ لدٌنا  علبمات للٌومً المتؽٌر .

، كما ابم ٌومٌة تمٌز المعرفة والحمٌمةالنسبٌة ، وفلسفة البحث المتواصل عن دع والأخلبق

. ؼٌر أن السفسطابٌة كر الفلسفًمن لبل الف اهتمامهً التً تجعل الإنسان محل  الأخلبق أن

                                                           
وهً احد البحوث  الربٌسٌة الثلبث فً الفلسفة ، وٌشمل  ontotogie -  ontology لانطولوجٌا: اأنطولوجً ـ  (1)

 ًّ النظر فً الوجود بإطلبق مجرد من كل تعٌٌن أو تحدٌد، وهو عند أرسطو علم الموجود بما هو موجود، وبهذا سم

أنظر :  بمبحث المٌتافزٌما العام، وٌترن البحث فً الوجود من نواحٌه المختلفة للعلوم الطبٌعٌة والرٌاضٌة والانسانٌة.

 .26، ص 1983، الهٌبة العامة لشإون المطابع الأمٌرٌة، الماهرة، المعجم الفلسفًمجموعة من الباحثٌن: 

 .65، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  ((2

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

14 
 

الاهتمام  إلىالطبٌعة حولت الفلسفة من الاهتمام بالوجود وهً أول حركة فلسفٌة تنوٌرٌة 

. مما تجعلها تمترب من شروط وعرفته وهو ما ٌسمى بالٌومًو للئنسانبالمشاكل الٌومٌة 

فلسفة النمد والتحرر. فلسفة تإمن بنسبٌة  إلى، كما هو الشؤن بالنسبة وأحاسٌسنامشاعرنا 

، فلسفة التنوٌر والتحرر والبحث والجدل . والأخلبقالمعارؾ 
1

 

، وهً فً الحمٌمة  دعوة  الفلبسفة لبل سمراط إلىالعودة  إلىأول من دعا  هٌدجرٌعد     

هذه الفلسفة خطت لفهم مشكلة  أن، نستنتج من خلبل ذلن محاولة نسٌان الوجود إلىللتصدي 

ن تحدٌد الموجود من حٌث هو ، وأللعت عوذلن عندما تخلت عن سرد الخرافات الوجود 

، لأن للوجود صفة موجود ممكن . لذا ٌعتبر آخر موجود إلى بالالتجاء، وذلن موجود

، انطولوجٌاالوجود  إلىرفضوا النظر السفسطابٌون هم أعداء الفلسفة لأنهم  أنالوجودٌون 

، لأن ولة تخلٌص الفلسفة من السفسطابٌةمحا إلىالتوجه  إلىمما دفع بؤلطاب الفلسفة النسمٌة 

أن خطؤ الاٌلٌٌن  بٌار دٌمون. وٌعتبر جون نما هم إلا خلفاء للئٌلٌٌ نظرهمالسفسطابٌٌن فً 

، فً حٌن أن الكلمة تسبك هو الذي ٌضفً الحمٌمة على المول أن الوجود اعتبارهمٌكمن فً 

 . عطً الوجود ركٌزة كٌانه ولانونها، وفضابل المول هً التً تالوجود

هنان علبلة بٌن ؤن المابلة ب بارمٌنٌدسالمدرسة السفسطابٌة انطلمت من فكرة  أنٌبدو      

، أي منح المزٌة لا للوجود بل للمول الخلبق . حٌث اتخذ من الحٌاة الٌومٌة الوجود والمول

،  فالاتجاه نحو مشاكل الحٌاة الٌومٌة هنا لٌس تملما مبدأ عام لكل تفكٌر ممكن للئنسان

على وتموٌها ومؽالطة كما ٌعتمد الأفلبطونٌون، بل هً بداٌة فلسفة التنوع التً تموم 

                                                           
 .66، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  (1)

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

15 
 

، بكل حدث ٌومً ٌهم الفرد والجماعةٌعتنً  الإنسانلأن  التعددٌة والنسبٌة فً دراسة المٌم .

والضلبل التً تحاكً  الأشباححٌث ٌعتر هإلاء أن لضٌة الوجود زابفة )الوجود هو عالم 

جمٌد للحركة الاعتماد بؤن كل لول جوهري هو ت إلىعالم المثل( وهذا ٌستلزم بالضرورة 

.لحمٌمة كاذبةواثبات 
1

التً تموم على المتؽٌر ، كن أن نتحدث عن أنطولوجٌة الٌومًوهنا ٌم 

 الإنسانٌة، لأن المعرفة الفعالة والمجدٌة هً المعرفة التً تكون نافعة للحٌاة والحركً

العادٌة لأنها وحسب وجهة نظر السفسطابٌون هً المدرة على المول والكلبم والالتناع 

، ؼٌر أن هذه الفكرة عند للئنسانللم مع تؽٌرات الحٌاة الٌومٌة وانتهاز الفرص والتؤ

 ، لٌكون فاعلب فً الحٌاة .هً تنمٌة لدرات الفرد الابتكارٌةالبرؼماتٌٌن 

 المقارتح الفيىىميىىلىجيح  - 2

 الأشٌاءجوهرٌة  إلىهو لولها بتجاوز البحث الوصفً   الانطولوجٌاإن من مزاٌا        

، لد تكون والأشخاص والأمكنة والأشٌاءوالمواد  الأفكار إلى، لكن عندما ننتبه والأحداث

. ؼٌر أن النزعة الفٌنومٌنولوجٌة، ولد تكون سطحٌة وساذجةٌر لارةظرفٌة وؼ
2

 إلىتصبوا  

، وهنا تبدوا الفٌنومٌنولوجٌا تمترب من نظرٌة عامة للٌومً لفهم صٌرورته تؤسٌس

 ل تحلٌل الظواهر الٌومٌة عٌنٌا )جؽرافٌا وتارٌخٌا......(الانطولوجٌا خاصة عندما تحاو

                                                           
 .67، مرجع سابك، صالٌومٌةفلسفة الحٌاة ـ فتحً الترٌكً:  (1)

هً علم الظواهر ودراستها على طرٌمة وصفٌة، وٌشٌر هذا المصطلح  la phénoménologie :  الفٌنومٌنولوجٌا ـ (2)

إلى مذهب الفٌلسوؾ الألمانً هوسرل، كما ٌشٌر إلى تٌار فكري ٌنطلك من تصورات هذا الفٌلسوؾ وأفكاره، أو من 

ما هو محسوس  المنهج الذي اعتمده. وبموم هذا المذهب على نمد المٌتافزٌما الكلبسٌكٌة، داعٌة أساسا إلى الرجوع إلى

معجم المصطلحات والشواهد وعٌنً، أي الرجوع إلى الحدس الأصلً للؤشٌاء والأفكار. أنظر :  جلبل الدٌن سعٌد : 

 .352، ص 2994، دار الجنوب للنشر، تونس، الفلسفٌة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

16 
 

والهدؾ من وراء ذلن هو فهم الظاهرة الٌومٌة والكشؾ عن البنٌة التكوٌنٌة الداخلٌة للعالم 

، بل هو فً الحمٌمة منطمً .لوانٌن وعلل إلىالذي ٌظهر للعٌان كؤنه عشوابً لا ٌحتكم 
1

 

،  ولبل وفهمها الأحداث، لأننا لبل تؤوٌل إن الكابن هو وجود فً عالم الحٌاة الٌومٌة      

نحٌا ونتفاعل مع الحٌاة الٌومٌة ، ونتعلم ما ظهر منها لبل  أنتفسٌر العالم وتؽٌٌره لابد 

دون  الأشٌاء إلىتذهب  أنها. تبدو لنا المماربة الفٌنومٌنولوجٌة على  أسرارهاالكشؾ عن 

، من حٌث هو منطك ظهور عالم الحٌاة الٌومً كما هو اٌا مسبمة ووسابط  فهً تتمبلنو

 العمل النظري النمدي ن لٌكون موضوع الحٌاة الٌومٌة موضوعا للتعاٌش لبل كل شًء . 

 والأفكار، والخرافٌة والأسطورٌةن الفٌنومٌنولوجٌة لا تمبل المنطلمات المجردة إ      

وصفً وفهم دلٌك للحٌاة فً مظهرها العادي والٌومً . ؼٌر أن الفلسفة المسبمة ، لأنها تتبع 

من ذلن هو محاولة بناء  الأسمى، والهدؾ تؤخذ هذا الٌومً دون نمص أو زٌادة لصد فهمه 

الٌومً من حٌث هو بحث نظري لفهم جوانبه وتفكٌن عناصره . إن البحث عن المعنى 

، فهً تبحث داخل الحاضر المعنى المإسس للٌومً لاستخراجبمنهجٌة التصبر الوصفً 

 ، وداخل الظاهر بظاهرٌته . بحضورٌتهالعادي الٌومً 

 المقارتح الاختلافيح التىىعيح  – 3

، لا لأنها لتنوع، تبدو لنا على أنها طرٌفةالمماربة المتعلمة بفلسفة ا إلىنظرنا  إذا       

لٌومً لفهم التؽٌرات أو التحولات التً تصنع ا، بل لأنها مإهلة متنوعة أشٌاءتحتوي على 

                                                           
 .69، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

17 
 

، لأن الحٌاة فً حمٌمتها هً انتصار نطولوجً والفٌنومٌنولوجًبالاعتماد على التوجهٌن الأ

، «للحٌاة الأعلىهً المبول » :فً هذا الصدد فرٌدرٌن نٌتشهللحٌاة على العدم . حٌث ٌمول 

الحٌاة بتؽٌراتها و نضالاتها . ، بلالمجردة كتصور العادٌة  فهً عنده لٌست الحٌاة
1

 إن 

نتٌجة  الذي ربط الوجود بالعمل بارمٌنٌدسالفٌلسوؾ الٌونانً  إلىتصور الوجود ٌعود 

، أي الخلود إذ ما ٌوجد فً هذا العالم هو ما نفكر فٌه عن الحمٌمة ٌتهارثبات لوانٌنه واستمرا

 . لأنه لا ٌظهرلا وجود ن أي اعتبار للحظة الآنٌة وللحدث، فهً فً نظر بارمٌنٌدسدو

، وهً تمابل فكرة ٌد التؽٌرشد باعتبارهالفكر العملً  ٌستوعبه، ولا للعمل فً استمرارٌته

ومن هذا مفهوم عند كانط . لفكرة عند دٌكارت ، مصطلح الالمثال عند أفلبطون ، وتصور ا

، نموذجعلى تصور الوجود من حٌث هو المنطلك نإكد أن آنٌة الفلسفة تكمن فً المضاء 

 وفتحه على الهنا والآن ، أي الحالة التارٌخٌة كبعد زمنً .

، وجود خارج هذه الحالة الفلسفة بنوع من التؤمل ٌلبحظ أنه لٌس للفلسفة إلىالناظر  إن    

، ففلسفة الٌومً هً وعً بالحاضر حسٌة . أوعلى كل العوالم عملٌة كانت  انفتاحلأنها 

ؼٌر أن التوجه الفلسفً الحالً ، كما ٌتمظهر فً حاضرناعنى الوجود ومعاناة وبحث عن م

هو الانفتاح والتنوع والالتصاق بالٌومً والوالعً ولضاٌا الفرد المتنوعة . لأنها ترٌد 

سفً للعمل الفل التران، وهذا ما جعل هنان مع التطورات العلمٌة والمجتمعٌة التماشً

الٌومً معرفة حمٌمٌة .  لأبعادعرفة ، وهو فً الحمٌمة مبالممارسات المولٌة المختلفة
(2)

 

                                                           
 .73، ص  ، مرجع سابكالٌومٌةفلسفة الحٌاة فتحً الترٌكً:  - ((1

 .70، صالمرجع نفسهـ  ((2



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

18 
 

المضاٌا التً تعتبرها  لٌمة الفلسفة تظهر على وجه الخصوص فً كونها تدافع عن إن     

 –البحث العلمً للظواهر  –، وهو ما ٌجعل الفلسفة الٌوم تصبح مبدعة وخلبلة ذات أهمٌة

، كما لا تكتفً بالبحث العلمً فً تفسٌر الظواهر من خلبل البحث عن مشروعٌة العلم وذلن

 إذنفحسب ، بل تعمل على تحدٌد أخلبلٌات العمل السٌاسً والالتصادي والدٌنً ...... فهً 

اهتمامها  إلى إضافة، لضاٌاها بالٌومً والتصاقمبدعة وخلبلة من حٌث تنوع موضوعاتها 

الشامل . فالتؽٌر هو تعبٌر عن روح بالحداثة التً تبنً أفمها على فكرة التؽٌر الحضاري 

ٌجعل من الٌومً  أبحاثه، وفً خضم ٌره هو التنظٌرما ٌمٌز الفٌلسوؾ عن ؼ إن العصر .

 Edmondادموند هوسرل، حٌث عبر بدو عادٌا نمطة انطلبق نحو الكلًالذي ٌ

Hussrel(1859 – 1938)  ًعلى ذلن فً لوله بؤنه ما تبمى من العالم هو الٌومً الكل

. بؤسرهالعالم  وهو
(1)

 

فٌذكر فً مسوداته التً نشرت بعد وفاته أن الؽاٌة الطبٌعٌة لكل  اٌمانوٌل كانطأما       

 الإنسانً الإنسان، حٌث ٌتحدد مصٌر تنمٌة المإهلبت الطبٌعٌة الخاصة شًء تكمن فً

 باعتباره الؽاٌة الطبٌعٌة فً ثلبثة نماط : 

 من حٌث هو مخلوق متعمل الطبٌعٌة  الإنسانتنمٌة مإهلبت  -1

 حر لا لذاته فمط بل داخل المجتمع وتحت سلطة الموانٌن  الإنسان -2

                                                           
 .74، مرجع سابك ، ص فلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

19 
 

السعادة من حٌث ٌكون هو نفسه صانع سعادته وذلن بتؤسٌسها  إلى الإنسان اٌصبو -3

.  الأسمىالخٌر الكونً  على مبادئ 
(1)

 

  الثلبث  تكون للٌومً صبؽة أخلبلٌة ودٌنً وصبؽة مدنٌة . الأخلبلٌةومن هذه المعاٌٌر 

 ـ قضايا انيٕيي في انفهسفح الدؼاصسج  4

إن الحدٌث عن الفلسفة ، إنما ٌمودنا إلى فرضٌة البحث التؤملً الدابم، الذي ٌنبنً علٌه       

فعل التفلسؾ، هذا الأخٌر ٌعنً بالضرورة إرساء مبادئ، ٌتعلم من خلبلها المرء كل 

الفضابل النظرٌة والعملٌة، التً لٌس بإمكانها أن تموم بإلصاء العمل، أو تجزبه وتمٌٌزه، 

نصر الفارابً أن الفلسفة التً لا تحتوي كل الفضابل، والمعمولات   ولد اعتبر ابو

ومن  والمخٌلبت هً فلسفة عمٌمة وبتراء، وهذا الرأي لال به الفٌلسوؾ الٌونانً من لبله.

من دون جوانبها العملٌة والتطبٌمٌة، فهو فً نظرهم فٌلسوؾ ٌحصل على العلوم النظرٌة 

 وؾ البهرج.باطل. لذلن ٌصفه الفارابً بالفٌلس

 أ ـ انفيهسٕف انثٓسج  

لمد عرؾ الفارابً الفٌلسوؾ البهرج بؤنه الفٌلسوؾ الذي ٌتعلم وٌحصل العلوم النظرٌة،     

ولم ٌعوّد الأفعال الفاضلة، ولا الأفعال الجمٌلة، أي التً تتمٌز بالذوق الجمالً، حٌث أنه لا 

عمل والمنطك، بل تتحكم فٌه شهواته، ٌسٌر بممتضى العمل والحكمة، ولا ٌحتكم إلى لوانٌن ال

                                                           
 .79، مرجع سابك، صفلسفة الحٌاة الٌومٌةـ فتحً الترٌكً:  ((1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

29 
 

وٌسٌر وفك هواه وعاطفته.
(1)

، هً فلسفة من ٌتعلم العلوم والفلسفة البهرج عند الفارابً 

النظرٌة، ولم ٌرد ولم ٌعود الأفعال الفاضلة، التً بحسب ملة ما من الأفعال الجمٌلة، التً 

من الأشٌاء، وهذا  فً الشهور، بل كان صاحبها تابعا لهواه وشهواته، فً كل شًء

الفٌلسوؾ ٌشبه كثٌرا الفٌلسوؾ الباطل فً أفعاله وتصوراته،
(2)

بل أنه لا ٌستطٌع التمٌٌز  

، ومن بٌن هذه الفضابل الفلسفٌة هنان فضابل أربعةبٌن العلوم النظرٌة والعلوم العملٌة، 

 تتمثل فٌما ٌلً :  ترتبط ببعضها ارتباطا وثٌما،

سبة إلى الفضابل النظرٌة، فهً العلوم التً الؽرض الألصى النب : ـ الفضائل النظرٌة1

منها، أن تحصل الموجودات، والفضابل التً تحتوي علٌها معمولة ببراهٌن ٌمٌنٌة وطرق 

إلناعٌة ومثالات لكل تلن المعمولات، وهذه العلوم، منها ما ٌحصل للئنسان منذ أول مرة من 

هً العلوم الأولى، ومنها ٌصُار إلى حٌث لا ٌشعر ولا ٌدري كٌؾ ومن أٌن حصلت، و

 .العلوم التً تحُصّل عن فحص واستنباط وتعلٌم وتعلّم

أما الفضابل الفكرٌة، فهً الموة التً ٌمكن للئنسان من خلبلها أن :  الفضائل الفكرٌةـ  2

ٌستنبط ما هو أنفع الأمور فً ؼاٌة ما فاضلة، فً أصناؾ التدبٌرات الزمنٌة على الأمم أو 

أمة أو لطابفة من أهل المدٌنة أو لأهل فً منزل، والمدرة على سن المواعد والموانٌن على 

 .التً ٌنبؽً اتباعها

                                                           
 .21، ص  ، مرجع سابكفلسفة الحٌاة الٌومٌةفتحً الترٌكً: ـ  (1)

 95، ص ص 1983، 2، تحمٌك وتمدٌم : جعفر آل ٌاسٌن، دار الأندلس ، بٌروت ، ط السعادةتحصٌل ـ الفارابً :   (2)

 . 96ـ 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

21 
 

والفضابل الخلمٌة، هً التً ٌتوخى بها الإنسان فعل الخٌر، وهً إنما  :الفضائل الخلمٌةـ  3

فكرٌة، فكل تحصل موجودة بعد أن صٌرّتها الفضٌلة النظرٌة معمولة، بؤن تمٌزها الفضٌلة ال

فضٌلة خلمٌة لا بدّ لها من فضٌلة فكرٌة سابمة لها توجِهها، وكلما كانت الفضابل الفكرٌة 

 .أكمل، كانت الفضابل الخلمٌة الممترنة بها أشد رباسة وأعظم لوة

وأما الفضابل العملٌة أو الصناعات العملٌة، فهً تحمٌك الفضابل  : ـ الفضائل العملٌة 4

ظاهرة، والتعود علٌها وذلن بطرٌمتٌن، إحداهما، الألاوٌل الإلناعٌة الخلمٌة بؤفعال 

ً تاماً، حتى  والانفعالٌة وسابر الألاوٌل التً تمكّن فً النفس هذه الأفعال والملكات تمكٌنا

ٌصٌر نهوض عزابمهم نحو أفعالها طوعاً. أما الطرٌمة الأخرى، فهً الإكراه، وٌسُتعمل مع 

ً من تلماء المتمردٌن المعتاصٌن من  أهل المدن والأمم الذٌن لا ٌنهضون للصواب طوعا

 .أنفسهم ولا بالألاوٌل، وكذلن مَن تعاصى منهم على تلمً العلوم النظرٌة التً تعاطاها

إن الفٌلسوؾ البهرج ٌسٌر بممتضى هواه وشهواته، فإذا كان هذا الفٌلسوؾ لا ٌطبك ما       

ص بعٌد كل البعد عن الفٌلسوؾ الذي تنتظره ٌنبؽً عمله بعد تحصٌله للعلوم، فهو شخ

الأمة، بٌد أن هذا الأخٌر ٌعٌش حبٌس هواه وشهواته، فً كل الأشٌاء، لا ٌستطٌع أن ٌضبط 

ه على الأعمال الفاضلة والجمٌلة. فالأخلبق لها أهمٌة نفسه أو ٌروضها، ولا ٌمكن أن ٌعوّد

ٌساوي شٌبا إذا كان صاحبه ؼٌر  بالؽة فً مجال العلم، وتحصٌل العلوم، إذ أن العلم لا

العلوم عبارة عن الذّي ٌتعلمّ  الفلبسفة اصطلبحفً   الفٌلسوؾ البهرجإذن ف  متخلك.

 الأفعال الجمٌلةما، و لا  ملةّالفاضلة التًّ بحسب  الأفعال، و لم ٌزوّر، و لم ٌعوّد النظّرٌّة

 .اتفّك الأشٌاءء من أيّ  ، بل كان تابعا هواه و شهواته فً كلّ شًالمشهورالتًّ فً 

https://ar.wikifeqh.ir/الفلاسفة
https://ar.wikifeqh.ir/العلوم_النّظريّة
https://ar.wikifeqh.ir/العلوم_النّظريّة
https://ar.wikifeqh.ir/العلوم_النّظريّة
https://ar.wikifeqh.ir/الأفعال
https://ar.wikifeqh.ir/ملّة
https://ar.wikifeqh.ir/الأفعال_الجميلة
https://ar.wikifeqh.ir/المشهور
https://ar.wikifeqh.ir/الأشياء


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

22 
 

ٌذكر الفارابً فً كتابه الفصول المنتزعة، وهو مثال على شخصٌن، أحدهما حصلّ        

كلها مما اشتملت علٌه من حمابك طبٌعٌة، وحمابك منطمٌة،  وعلم ما فً كتب أرسطو طالٌس

وكانت أفعاله مخالفة تماما لما هو جمٌل، ومنافٌة  . ، والتعالٌمإلهٌة، وحمابك مدنٌةوحمابك 

والآخر ؼٌر عالم بعلوم الشخص  لما هو حسن، فً بادئ الرأي المشترن عند الجمٌع.

الأول، ولكن أفعاله كلها موافمة لما هو جمٌل، فً بادئ الرأي المشترن. فالشخص الثانً 

إلى أن ٌكون فٌلسوفا من الشخص الأول، لأنه بإمكانه أن ٌحوز ما فً نظر الفارابً ألرب 

أما الشخص الأول فمد لأنه لا ٌمنعه شًء من تعلم العلوم النظرٌة، حازه الشخص الأول، 

 تصده عاداته المتمكنة فً منذ الأزل من أن ٌموم بفعل الأفعال الفاضلة والجمٌلة.

ؼاٌة الفلسفة الحمٌمٌة هً تحصٌل العلوم النظرٌة وأن تكون أفعاله متوافمة مع ماهو  إن      

جمٌل فً بادئ الرأي المشترن وفً الحمٌمة.
(1)

إذ لٌس من الممكن أن ٌنسى هذا الفٌلسوؾ  

ؼٌر أن الفٌلسوؾ البهرج لد ٌفمد بهرجته مع مرور الزمن،  ،ما تعلمه من الزمن الماضً

، لأنه لم ٌحصل تدرجدة، بل بمرور الزمن ٌفمد هذا الوجه المزٌؾ بالولكن لٌس دفعة واح

علما، ولم ٌنتج فضابل بل اصطنع وجها مزٌفا، سٌطر به على الآخرٌن وصنع لنفسه برج 

وٌمكن أن نمول أن الفٌلسوؾ   با.ٌعاجً بالأوهام، لكن فً حمٌمة الأمر هو لا ٌساوي ش

صفات البهرجة التً ازداد وتعالى بها، كما تفمد  البهرج أنه لا ٌلبث أن ٌفمد شٌبا فشٌبا

المرأة المساحٌك التً تتبهرج بها وتؽٌرّ صورتها الحمٌمٌة والطبٌعٌة، حتى ٌبدو وجهها على 

 حمٌمته وطبٌعته.

                                                           
،  ص ص 1971، تحمٌك وتعلٌك: فوزي متري النجار، دار المشرق، بٌروت ، لبنان،  فصول منتزعةـ الفارابً :  ((1

 .101ـ100



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

23 
 

  ب ـ انفيهسٕف الحقيقي

إن الفٌلسوؾ الحمٌمً هو الفٌلسوؾ الكامل، وكماله مرهون بتحصٌل العلوم النظرٌة      

والعلوم العملٌة معا، إضافة إلى ذلن لدرته على استخدام واستعمال هذه العلوم بالوجه 

فالفٌلسوؾ الحمٌمً عالم بالفضابل النظرٌة والعملٌة ببصٌرة الممكن، فً الحٌاة الٌومٌة، 

على اٌجادها جمٌعا، فً المدن والأمم  بالوجه والممدار الممكنٌن فً كل ٌمٌنٌة، مع المدرة 

واحدة منها.
1
  

الفٌلسوؾ بالحمٌمة أو الفٌلسوؾ الحمٌمً ٌجب أن تتوفر فٌه شروط وصفات ، حتى ٌكون    

 فً مستوى هذه الحمٌمة، لذلن ٌضع الفارابً هذه الصفات التً من أهمها : 

أن ٌكون رحٌما بالناس، وٌحترم ؼٌره، كما ٌجب أن تتوفر  ـ أن ٌكون حسن الأخلبق : أي1

فٌه صفات المناعة والشجاعة والزهد والتواضع، إضافة إلى حسن المعاملة وحلبة اللسان 

والصدق والنضج والأمانة والإحسان والتعاون وجمال الأفعال. فالأخلبق هً المبدأ 

 لعملٌة منها.الأساسً الذي تسٌر بممتضاه الفلسفة، خاصة الفلسفة ا

 ـ ٌجب أن ٌحرم وٌحلل على نفسه ما حرم وحلل فً ملة نبٌه،  2

ٌجب أن ٌكون محبا للعلم، ٌطلبه حثٌثا، ولا ٌستنكؾ من التعلم، فعظماء الفلبسفة امثال ـ  3

سمراط وأفلبطون وأرسطو كانوا ٌستفٌدون من مورٌدٌهم.
2

 

                                                           
1
 .89، مرجع سابك، ص تحصٌل السعادةالفارابً :  ـ  

 .10ـ  9، ص ص  شرح رسالة زٌنون الكبٌر، ضمن رسائل الفارابًـ الفارابً :  2



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

24 
 

إن الفٌلسوؾ ٌتوجب علٌه أن ٌكون عارفا وعالما بالعلوم الفلسفٌة، على تنوعها، كما     

ٌجب أن ٌكون ملم بعلوم عصره، وعارفا للفضابل كلها نظرٌة كانت أو فكرٌة أو خلمٌة أو 

 عملٌة من كل النواحً، مستخدما فً ذلن أحكام العمل، لأن التعمل هو فً حد ذاته فضٌلة،

نٌر استنارت بفكره الأمة، لا ٌمكن أن ٌمبع فً الكهؾ أو ٌسكن فً برج مست فهو إنسان

عاجً، بل ٌجب أن ٌخرج إلى الوالع، وٌكون فكره رسالة تنٌر المجتمعات، أن ٌكون 

فً مستعدا بالطبع ولٌس بالتكلؾ، لتعلم العلوم وإٌجاد ما تعلمه من علوم نظرٌة وعملٌة 

ها على وجه كامل، كانت ده كبٌرة على إٌجاالجمهور على وجه كامل، فكلما كانت لوت

. فالفٌلسوؾ بالحمٌمة هو الفٌلسوؾ على الإطلبق، فلسفته أكمل وكان فٌلسوفا على الإطلبق

أولا، ثم العملٌة  ببصٌرة الذي حصلت له الفضابل النظرٌة  »ٌمول الفارابً فً ذلن: 

مدن بالوجه والممدار الممكنٌن ٌمٌنٌة، ثم أن تكون له لدرة على إٌجادها جمٌعا فً الأمم وال

.«فً كل واحد منهم
1

إن الفٌلسوؾ الحمٌمً ٌحاول أن ٌبدع وٌبتكر كما ٌبدع الفنان، ٌبتكر  

السبل التً ٌتصل بها بالجمهور، فٌدرن مدى الاختلبؾ الفطري الموجود بٌن الناس فً 

باستعمال  الاستعدادات، وهو ما ٌإدي إلى تمسٌمهم إلى عامة  وخاصة. فٌعلمّ الخاصة

 لطرق الالناعٌة والطرق التخٌلٌة.البراهٌن الٌمٌنٌة، وٌعلم العامة باستعمال ا

اَي
ّ
 ج ـ انفيهسٕف انبر

إن الفلسفة البرّانٌة هً التً ٌوجدها الربٌس الأول فً العامة، بطرق إلناعٌة، كم        

 أوساط، تنتشر فً فهذه الفلسفة الذابعة المشهورةتسمى أٌضا بالفلسفة الذابعة المشهورة، 

                                                           
 .89، مرجع سابك، ص تحصٌل السعادةالفارابً :   ـ 1

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

25 
 

وسمٌت برانٌة لأنها جدٌدة ودخٌلة عن العامة، حٌث لم ٌتوصل الناس وتشتهر وتعرؾ، 

إلٌها هإلاء العامة بؤنفسهم، بل علمهم إٌاها الربٌس الأول، وذلن عن طرٌك تخٌٌل ومحاكاة 

وبتخٌٌل الموجودات بمثالاتها التً تحاكٌها، الأشٌاء النظرٌة الموجودة فً الفلسفة، 

كما أن الفارابً أطلك على وتعوٌدهم على الحمابك والفضابل العملٌة، المرسخة فً نفوسهم، 

ومتى علمت ـ أي  »الفلسفة البرانٌة اسم آخر هو الملةّ، حٌث ٌمول فً هذا الصدد : 

بؤن تخٌلت بمثلبتها التً تحاكٌها ، وحصل التصدٌك بما خٌل منها عن طرٌك الموجودات ـ 

.«لمشتمل على تلن المعلومات تسمٌة المدماء الملةالإلناعٌة، كان ا
1

 

إذن الفلسفة البرانٌة لها نفس مدلولات الفلسفة الذابعة والفلسفة المشهورة والملة، وهً     

إذن الفٌلسوؾ  فً نظر الفارابً فلسفة فً الحمٌمٌة، لكن صٌاؼتها تناسب مستوى العامة.

البرانً هو فٌلسوؾ ربٌس وحكٌم، لكن فلسفته موجهة إلى العامة دون ؼٌرهم، حٌث أن 

 معطٌاتها لا تتناسب ولدرة فهم عامة الناس، مما ٌجعلها ذابعة ومشهورة.  

 د ـ انفيهسٕف انُاقص أٔ انثاعم 

مست الفلسفة فحصل أما الفٌلسوؾ الباطل فهو الذي لم ٌشعر بعد بالؽرض الذي له الت        

على النظرٌة أو على أجزاء من النظرٌة فمط فرأى أن الؽرض من ممدار ما حصل له منها 

بعض السعادات المظنونة أنها سعادة التً هً عند الجمهور خٌرات، فؤلام علمها طلبا لذلن 

 وطمعا فً أن ٌنال به ذلن الؽرض. وهذا ربما نال به الؽرض فؤلام علٌه وربما عسر علٌه

، وهو الذي لم تتوفر فهذا هو الفٌلسوؾ الباطل .نٌل الؽرض فرأى فٌما علمه منها أنه فضل

فٌه شروط الفٌلسوؾ بالحمٌمة، هذه الشروط فٌها ماهو فطري، ومنها ما تربى علٌه فً 

                                                           
 .90، مرجع سابك، ص تحصٌل السعادةالفارابً :   ـ 1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

26 
 

مجتمعه، مثل السعادات والأفعال الجمٌلة، حٌث ٌذكر الفارابً أن أفلبطون ذكر فً كتابه 

وهً تخلك فً الفٌلسوؾ استعدادا فطرٌا لتعلم  العلوم هذه الشروط،  السٌاسة ما ٌشبه

الفلسفٌة على كمالها. 
1

 

إن تمدم الفٌلسوؾ لتعلم هذه العلوم ، ولم ٌكن موطؤ نحوها وذلن لخلوه من تلن        

الشروط، أو أؼلبها فإن فلسفته تكون فلسفة باطلة ونالصة، كما تكون هذه الصفة أٌضا 

موجودة عند الفٌلسوؾ عندما ٌتعلم العلوم النظرٌة والعملٌة، ولم تكن له لدرة على إٌجادها 

حصر العلوم فً نفسه دون نملها إلى الناس بواسطة التعلٌم، لا ٌحمك الؽرض فً ؼٌره، لأن 

المنوط بالفٌلسوؾ، والمتمثل على وجه الخصوص فً تحمٌك الفضٌلة الحمٌمٌة، والتً تتمثل 

فً السعادة، بٌد أن شروط هذه السعادة لٌس تحصٌلها لنفسه فحسب، بل لأفراد أمته أجمعٌن  

و الرإساء هم الذٌن ٌعملون م إلا بالعلم والعمل معا، فخٌر الفلبسفة وتحمٌك هذه الؽاٌة لا ٌت

، وحمك منافع ومكاسب بهذا العلم، وٌعلمون ؼٌرهم، فإذا اكتفى الفٌلسوؾ بتعلٌم نفسه فمط 

   أصبح فٌلسوؾ ؼافل وؼٌر شاعر تماما بالؽرض النبٌل الذي وجدت من أجله الفلسفة،.

   ْـ ـ انفيهسٕف انصٔز

ٌلسوؾ الزور عند الفارابً هو من تعلم العلوم النظرٌة من ؼٌر أن ٌكون معدا لها، ف        

إذ لا ٌكون له الاستعداد الفطري والضروري للعلوم النظرٌة، إذ له ٌمكن للئنسان أن ٌكون 

فٌلسوفا إلا إذا كان مإهل لذلن، ومن تجاوز هذا المبدأ فمد خدع نفسه وخدع ؼٌره، وصار 

                                                           
 .96، مرجع سابك، ص تحصٌل السعادةالفارابً :   ـ 1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

27 
 

هذا التزٌٌؾ والتزوٌر مباشرة بعد نسٌانه العلوم النظرٌة التً تعلمها مزورا، حٌث ٌظهر 

إن  »من لبل، فٌصٌر مشابها إلى حد كبٌر للفٌلسوؾ البهرج، ٌمول الفارابً فً هذا الصدد: 

، وإن أكملب العلوم النظرٌة، فإنهما فً آخر الأمر ٌضمحل  ما معهما للٌلب المزور والبهرج 

للٌلب، حتى إذا بلػ السن الذي سبٌل الفضابل أن ٌكمل الإنسان فٌها، انطفت علومها على 

وعادة التمام، أشد من انطفاء نار هٌراللٌطس الذي ٌذكره أفلبطون، وذلن أن طباع الأول 

، فٌه فً شبابهما وتثملبن علٌهما حفظ ما لد احتملب الكد فٌه الثانً تمهران ما ٌذكرانه

.«فٌهملبنه فٌتبدى ما معهما ٌضمحل للٌلب للٌلب، إلى أن تنطفا فلب ٌجنٌان له ثمرة
1
  

والفٌلسوؾ الزور والفٌلسوؾ البهرج والفٌلسوؾ الباطل فهو الذي ٌشرع فً أن ٌتعلّم      

لفٌلسوؾ المزوّر هو الذي ٌتعلمّ العلوم النظرٌة من ا، العلوم من ؼٌر أن ٌكون مإطّا نحوها

ؼٌر أن ٌكون معدّا بالطبع نحوها، فإن المزوّر والبهرج وإن أكملب العلوم النظرٌة فإنهما فً 

آخر الأمر ٌضمحلّ ما معهما للٌلب للٌلب حتى إذا بلؽا السن الذي سبٌل الفضابل أن ٌكمل 

 .الإنسان فٌه انطفت علومهما على التمام

  

                                                           
 .96ص  ، مرجع سابك،تحصٌل السعادةـ الفارابً :   1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

28 
 

 اليىمي وإشكاليح الحياج:  المحاضرج الاالاح

 مقدمح 

إشكالٌةّ معنى الحٌاة من أكثر الإشكالٌاّت التً واجهها الإنسان منذ أن وطؤت لدمه        

أرض الله، فهو المخلوق الوحٌد الذي تعلمّ أن ٌطرح الأسبلة، فإذا كانت للحٌوانات ؼرابز 

ترشدها، فإنّ الإنسان بفطرته تعلمّ دابمًا أن ٌطرح أسبلة عن معنى وجوده وحٌاته، فهو 

هل ٌوجد سبب للوجود؟ هل ٌوجد سبب …لماذا أنا هنا؟ إلى أٌن أنا ذاهب؟ٌسؤل: من أنا؟ 

للموت؟ هل هنان حٌاة بعد الموت أم أننّا سنذهب فً مهبّ الرٌح بمجرّد انتهاء هذه الحٌاة؟ 

وما معنى هذه الحٌاة من الأساس؟ وؼٌرها العدٌد من الأسبلة التً حاول الفلبسفة وؼٌر 

ربما ٌكون  ما الذي ٌجعل للحٌاة معنى؟ سإالى سإال علابة الفلبسفة على حدّ سواء الإج

هو السإال الأكثر أهمٌّّة على الإطلبق، حٌث ٌرتبط بشكل حٌويّ ببماء الإنسان وازدهاره، 

البٌولوجٌةّ والنفسٌّة  -لأنهّ ٌمسّ جوانب الحٌاة الإنسانٌّة  ،إنهّ أٌضًا السإال الأكثر تعمٌدًا

 .كلهّاالاجتماعٌةّ والروحٌةّ و

 اليىمي وثض الحياج ـ  1

انطلبلا من فرضٌة الإنسان كابن اجتماعً بطبعه، فالحٌاة الاجتماعٌة تدخله فً فلن      

المدنٌة بالضرورة، فكما أكد الفٌلسوؾ الٌونانً أرسطو أن الإنسان حٌوان مدنً بالطبع، فلب 

ٌمكن أن ٌعٌش منفردا إلا فً حالتٌن: إلا إذا كان وحشا أو إله. فهو بذلن ٌعٌش فً مجتمع 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

29 
 

إلى ؼٌره لتحمٌك كماله، حٌث ٌدخل معهم فً علبلات معمدة، ملٌبة  ٌحتاجمتحضر 

ٌسعى من خلبلها إلى كسب لوت ٌومه بنشاطات متنوعة جسدٌة وفكرٌة وعملٌة وؼٌرها.... 

للٌلة، لد ٌصطدم  وإمكانٌاتولد بحاجٌات كثٌرة  الإنسانولوت أفراد عابلته، ونظرا لكون 

تحول سلوكه فٌم بالوالع المحٌط به، من فمر وعوز. ، ولد ٌصطدمع ؼٌره أثناء تؤدٌة مهامه

تشاإم، فتتحول نظرته إلى الحٌاة من النظرة السوٌة إلى النظرة التشاإمٌة، إلى الملك وال

وٌسلم نفسه إلى الٌؤس والمنوط، وهً وجه من أوجه التعاسة والٌؤس، كان لزاما علٌه أن 

مواجهة الصعاب وعدم الاستسلبم  ٌتسلح بالإٌمان بالنفس والثمة بها، والإصرار على

 لعرالٌلها. 

إن سعً الإنسان المتواصل أمام جملة المشاكل التً تطرحها الحٌاة الٌومٌة، ماهو إلا     

رؼبة فً الحٌاة وؼرٌزة للبماء، فحركة الإنسان المستمرة هً عنوان طموح الإنسان فً 

لجة لضاٌا الحٌاة الٌومٌة، ووضع وهنا تبرز أهمٌة الفلسفة فً معاالبحث عن حٌاة السعادة، 

  حد لمشكلة الحٌاة، التً باتت تإرق الإنسان فً كل لحظة من لحظات حٌاته. 

 فلسفح الحياج  - 2

أن ٌإسس إلى مٌتافزٌما Henri Bergson (1859–1941  ) برغسونلمد أراد      

أنه لد تجاوز ذلن إلى جدٌدة ، وذلن استنادا منه إلى نتابج الأبحاث العلمٌة فً عصره ، إلا 

فً كتابه التطور الخلبق وذلن فً إطار جداله مع  برغسون أبحاث حدسٌة . لمد طرح

نظرٌات التطور فلسفة حٌاة شاملة . تعتبر الحٌاة بمفهومها الواسع سٌرورة خلبلة دابمة 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

39 
 

ك ٌحملها دفع حٌوي ٌتفتح باستمرار ، وٌتماٌز عبر أشكال جدٌدة . ؼٌر أن هذا الفهم ٌنطب

أكثر على الظواهر الطبٌعٌة ، فهو ٌعجز على فهم الكابن الحً لأنه ٌتعدى المطلمٌة والثبات 

فً الموانٌن ، لٌحمل التصور الكمً والزمانً والمكانً الذي تتصؾ به الظواهر الطبٌعٌة . 

بٌنما فلسفة الحٌاة فهً تختلؾ عن ذلن الطرح لأنها مبنٌة على الدٌمومة ، وتعتبر جرٌان 

ٌحمل فً ذاته ما مضى أي الماضً ، وما هو راهن أي حاضرا وما هو آت فً  خلبق

المستمبل.
(1)

 

، لكن تعد ؼرٌزة الحٌوان  وإنسانثلبث فبات : نبات وحٌوان  إلىٌنمسم الدافع الحٌوي     

فً زمرة الكابنات الحٌة هما من أنماط الفعل الآداتً ، علما أن الؽرٌزة هً  الإنسانوعمل 

الحٌاة . ؼٌر أن المشاركة فً الدافع الحٌاتً الخلبق لٌس ممكنا إلا عبر تعمٌك  ىإلالألرب 

 الوعً بالحدس ، الذي ٌجمع بٌن الؽرٌزة والعمل . 

Georg  Simmel ( 8181-8181) لزٌمجورج تعتبر فلسفة    
(2)

أن الحٌاة تنزع الى   

خلك ذاتها وللنمو وتجاوز أخلبلٌتها الخاصة . كما أن  إعادةالتوسع ، وذلن لؽاٌة واحدة هً 

سٌرورة خلبلة تمٌم الحٌاة وسطها نماشا حٌا مع محٌطها ، الذي ٌشكل فضاءها  الأمر

لمد تصور سٌمٌل المانون  وحدودها ، لتنتج أشكال حٌاة اجتماعٌة وثمافٌة مطبوعة بطابعها .

بل ٌرتبط بالواجب الفردي الذي تخضع  الفردي تصورا أخلبلٌا، حٌث لا ٌرتبط بمعٌار عام

                                                           
 . 193، ص  2007، المكتبة الشرلٌة ، بٌروت ،  أطلس الفلسفةـ بٌتر كونزمان )وآخ( :  (1)

 28ببرلٌن بؤلمانٌا ، وتوفً فً  1858مارس  1فٌلسوؾ واجتماعً و أستاذ جامعً ألمانً ، ولد فً   جورج زٌملـ  ((2

بستراسبورغ بفرنسا . تؤثر بماكس فٌبر واٌمانوٌل كانط وفرٌدرٌن نٌتشه وفلهلم دلتاي وبرؼسون ،  1918سبتمبر 

 دة .متخصص فً الفلسفة وعلم اجتماع الدٌن ، ٌنتمً إلى تٌار الكانطٌة الجدٌ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

31 
 

له مسٌرة حٌاة الشخص ، فٌتضمن هذا المانون خاصٌة الالتزام اللبمشروط الذي تحمله فً 

طٌاتها الخاصٌة الفردٌة والتارٌخٌة التً لا ٌستطٌع المانون العام آدابها .
(1)

 

 فلسفح الحياج عىد ترغسىن ـ  3

ًَ متراكمةً عالج الفٌلسوؾ برجسون مشكلة      ً حاملبً معان الحٌاة، باعتبارها مفهوما

ودلالات متماطعةً، بؤسلوبه العلمً التحلٌلً الدلٌك، فمدّم البراهٌن التحلٌلٌّة الهادفة إلى إثبات 

أفكاره، معتمداً على الأدلة الممنعة والأمثلة الصاببة، بعد أن توضّح له أنّ آراء العلماء الذٌن 

ٌاة وطبٌعتها ودلالاتها، كانت نماشات ملتبسة وؼامضة؛ فمماس تنالشوا حول أسباب الح

أنصار الحتمٌة وخصومهم، على سبٌل المثال، ٌنطوي على التباس مسبك لكلّ من الدٌمومة 

 -وهذه كلهّا خصابص ممٌزّة للحٌاة -مع الامتداد، وللتتابع مع التزامن، ثم للكٌؾ مع الكم

ما انتفاء الاعتراضات المرفوعة ضد الحرٌّةّ؛ أي فبمجرّد زوال هذا الالتباس، سنشهد ربّ 

على ذلن كٌؾ حدّد برؼسون الحٌاة؟ وهل استطاع فعلب برجسون أن ٌحلّ  ابناء .ضدّ الحٌاة

.مشكلة الحٌاة اعتماداً على أطروحته حدس الدٌمومة الخلبلّة
(2)

باعتبارها أساس الحٌاة  

 تفسٌر الحٌاة؟ونسٌجها؟ وما طبٌعة العلبلة بٌن الذات والخلك فً 

إذا اعتبرنا من وجهة نظر معٌنّة، أنّ مفهوم الحٌاة ٌحتلّ مكانة جوهرٌةّ فً الفلسفة       

البرجسونٌّة، فإنّ ذلن ٌعبرّ عمّا اهتم به برجسون، وهو منكبّ على دراسة الرٌاضٌات، من 

 L’intuition de la"، "نماشات حامٌة الوطٌس، ما سماه بــ "حدس الدٌمومة الخلبلّة

                                                           
 . 193، مرجع  سابك ، ص  أطلس الفلسفةبٌتر كونزمان )وآخ( : ـ  (1)

(2) ـ   Cf. Mélanges: Lettre de Bergson à H.Hoffding , P.U.F Paris, 1972, p 1148-1149. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

32 
 

durée créatrice"   إنّه تصوّر حٌوي ٌجد زمن الدٌمومة المبدعة فً جلّ زواٌا الحٌاة، بل

إنهّ جوهرها وأساس تمدّمها. وما ٌنبؽً علٌنا فهمه هو أنّ الزمان تراكم ونموّ ودوام، 

م، وٌكون والدوام هو استمرار تمدّم الماضً الذي تتزاٌد أحداثه شٌبا فشٌبا إلى أن ٌتضخّ 

 .المستمبل

        الحياج اليىميح ومقتضياخ الراهه - 4

إن التطور الكبٌر الذي شهدته مختلؾ مظاهر الحٌاة الٌومٌة ، أدى إلى اتساع       

الفلسفة تسٌر مع الوالع  ر والتنوع المفاهٌمً والتمنً أصبحت، فً خضم هذا التطومجالاتها

فً خط متوازي، ؼٌر أن تصورنا للفلسفة والتحدٌد الأصلً على اعتبار أنها محبة الحكمة 

الرجل الحكٌم عند الإؼرٌك  ورة التحرر من الوالع الٌومً، لأنٌمودنا بالضرورة إلى ضر

لكون والعالم ، التفكٌر والنظر فً ا إلىهو الذي ٌنسلخ من تبعٌته للحٌاة العادٌة والانصراؾ 

لأن ممصد الفلسفة الحمٌمً هو البحث عن الحمٌمة بواسطة المعرفة الخالصة وهو ما ٌعرؾ 

فً الفلسفة الراهنة بحداثة الفلسفة، وذلن ٌظهر جلٌا عندما توجهت إلى الاكتشافات العلمٌة 

على  والتمنٌة ، والانتمال من الكلبسٌكٌة إلى التؤصٌل . كل هذا لا لشًء سوى المحافظة

كونٌتها وشمولٌتها، حٌت ضمت فً ثناٌاها الحكمة العملٌة بمختلؾ تفرعاتها ٌونانٌة كانت 

 أو عربٌة . 

بٌد أن العودة الفلسفٌة إلى الحٌاة الٌومٌة لٌست أمرا طاربا واهتماما استعجالٌا فرضته     

اختٌارا متعملب  المعطٌات المستجدة وأزمة الثمافة النخبوٌة وعطالة التفكٌر التؤملً بل تعد



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

33 
 

فً هذا السٌاق تستخلص الفلسفة التطبٌمٌة  والتزاما مبدبٌا ومثابرة منهجٌة دابمة.

استراتٌجٌاتها من مملكة الحدوسات والانطباعات والتمثلبت وتجعلها مادتها الأولٌة وولودها 

بالطابع الحٌوي لكنها تتخذ مسافة نمدٌة من الٌومً وتنسج شبكة من الممولات التً تتمٌز 

 الإجرابً وتبنً جسورا تواصلٌة بٌن الذوات والجماعات استجابة لإرادة العٌش المشترن.

كل مشتؽل بالفلسفة هو مطالب بؤن ٌتدخل فً الشؤن العام وٌلتفت إلى المضاٌا المستعصٌة    

على مجتمعه وٌمدم ممترحاته وتصوراته وٌشجع على التفكٌر والابتكار وٌنظم ورشات 

عمل ولوى ضؽط. وٌفسح المجال للمشاركٌن لصد التعبٌر عن أفكارهم بحرٌة بحث وفرق 

وتنظٌم اعتراضاتهم على البرامج الجاهزة بثمة تامة فً أنفسهم وتشجٌعهم على إبداء الرأي 

من ناحٌة أخرى تحاول  وممارسة النمد ومحاسبة النفس وتدرٌبهم على المٌادة والتؤثٌر.

الب من الأفعال الإرادٌة وذلن بتذلٌل الصعوبات وتفادي الفلسفة التطبٌمٌة لراءة العو

العرالٌل والتملٌل من الخسابر وتجنب الأضرار والتركٌز على النجاحات والإكثار من 

المنافع.
1

 

   الحياج اليىميح ومسألح العملي - 5

أول فٌلسوؾ ٌنتمد المٌتافزٌما نمدا جذرٌا، وهذا ما  إٌمانوٌل كانطٌعد الفٌلسوؾ الألمانً    

واكب موجة تطور العلوم والتكنولوجٌا، إضافة إلى التحولات الفلسفٌة الأمبرٌمٌة التجرٌبٌة، 

                                                           
1

-  Lecoq (Jérôme): La pratique philosophique, une méthode contemporaine pour mettre 

la sagesse au service de votre bien-être, édition Groupes Eyrolles, Paris, 2014, P 45. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

34 
 

التً أضافتها فلسفة التنوٌر فً المرن  الإضافاتحٌث لم ٌتولؾ الأمر عند هذا الحد بل حتى 

دان الخرافات والأوهام إلى مجال الٌمٌن والدلة الثامن عشر ، نملت العمل العملً من مٌ

والمطلمٌة، فؤصبحت مسابل الحٌاة الٌومٌة بعد نمد كانط تسٌر فً نهج الممارسة والتطبٌك، 

كما تعاشر الحٌاة الٌومٌة  والأفكارحدوده وملكاته وشروطه تعاشر العلوم  كانطحٌث وضع 

وتحرٌره من أوهام الوالع، وتحرٌر  الإنسان. إن مهمة الحٌاة الٌومٌة فً ذلل هً خدمة 

بعد التفكٌر فً وضعٌته وفاعلٌته ونشاطه . لأن الفلسفة بعد مرحلة التنوٌر أعلنت  الإنسان

 صراحة موت الماورابٌات والمٌتافزٌما . 

بمٌلبد جدٌد لنزول العمل صوب  إٌذانفً نمده للمٌتافزٌما  اٌمانوٌا كانطلمد كان لمشروع     

جدٌد ؼٌر موجود فً فلسفة الحٌاة المدٌمة ، ألا أنه لم ٌتحمك ممصده إلا البحث عن أساس 

على الاهتمام الكامل بوضعٌته والبحث عن سبل  الإنسانمع فلسفة الالتزام ، تلن التً تجبر 

بعث فلسفة الحٌاة  اتؽٌرها .  لكن بعد موت كانط جاءت حركة الرومانطمٌٌن الذٌن أعادو

الذي نادى بضرورة العودة إلى الوالع العٌنً ، والتحام  هٌجل الٌومٌة من جدٌد، حٌث برز

الروح المطلمة ، ومعرفة المطلك ، محاولا تجاوز الفكر النمدي الكانطً ، الذي هو عودة 

، ولد ٌكون فٌها هٌجلالدولة المطلمة فً  نظر  إلى المسٌحٌة باعتبارها نهاٌة التارٌخ فً

فً  أوغسطٌنلذات نجد لها نظٌر فً فلسفة المدٌس مطلما حرا . وهذه الفكرة با الإنسان

فكرة مدٌنة الله التً هً عنوان كتاب له . فالعمل النظري والعمل العملً هما سٌدا التفكٌر 

 .  هٌجلفً نظر  الأنواروالعملبنٌة الصارمة والمفتوحة ركٌزة 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

35 
 

، وإمكانهاروطها لهذه العملبنٌة نمدا ٌحدد موضوعها ومٌدانها وش كانطلمد وجهت فلسفة     

من موت  الإنسانومع ذلن بدأت الحضارة الؽربٌة تعٌش أزمتها بما حملته من مساوئ على 

ودمار وؼٌرها . وبدت الفلسفة الهٌجلٌة تعٌش ؼطرسة وهً التً عرفت بؽطرسة المعرفة 

( فً النصؾ الثانً من المرن 1900-1844)  نٌتشهعلى الحٌاة . ؼٌر أن صرخة 

ً لٌمة العمل معتبرا إٌاه عدو للحٌاة ، ؼٌر أن ما تدركه فلسفة الحٌاة هو العشرٌن والشن ف

أن العمل كآلٌات عملٌة ونظرٌة وما ٌحمله من لٌم عامة وأخلبق وعدالة ... وؼٌرها تتؤسس 

 فً النهاٌة على الأمن فً الحٌاة والجنة وخٌراته فً الآخرة . 

المزعوم، بل ٌدمر ما ٌجعل منه  الأمنحٌاته لٌضحً بها من أجل هذا  الإنسانهكذا ٌفمد    

 إنسان حً ٌعٌش حٌاته برؼبة لوٌة وبمدرة على الخلك والإبداع وحرٌة المرار والإرادة . 

من كل زواٌاه، لٌمكن التعرؾ  الإنسانتبدو الفلسفة على أنها تشخٌص للوالع الذي ٌعٌشه    

أو  إصلبحه للئنسانٌكتنفها هذا الوالع، حتى ٌتسنى على الخصابص والممٌزات التً 

فً كتابه  فتحً الترٌكًأشٌاء جدٌدة علٌه، حتى ٌبدو مؽاٌرا لما كان من لبل ٌمول  إضفاء

للوالع المعاش،  Diagnosticوما الفلسفة الآن إلا عملٌة تشخٌص  »الفلسفة الشرٌدة : 

مكن من إصلبحه إن لزم ذلن، أو ومعالجة أمراضه، مع بٌان خصابصه وممٌزاته، حتى نت

.«من تؽٌٌره إن لزم التؽٌٌر
(1)

فعندما نتؤمل مهمة الفلسفة فً سٌالها الراهن، فنجد أن هدفها  

فً الحٌاة، وأن لضاٌا الحٌاة هً معٌار تطور الفلسفة من عدم  الإنسانالأسمى هو تؤمل 

عن مختلؾ الأسبلة  والإجابةمعرفة نفسه  إلىفً نهاٌة المطاؾ  الإنسانتطورها . لٌصل 

                                                           
 . 7، مركز الإنماء المومً ، لبنان ، ص  الفلسفة الشرٌدةـ فتحً الترٌكً :  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

36 
 

الحٌاتٌة تفرض  الإشكالٌاتالجوهرٌة من أنا؟ ومن أكون؟ وكٌؾ ٌنبؽً أن أحٌا؟ ... وهذه 

معرفة لٌمة الحٌاة وعناها . لأن التفكٌر فً لضاٌا الحٌاة والتؤمل فً تجربة  الإنسانعلى 

إلا الحفاظ على  نسانالإالحٌاة وحتمٌة الموت هو سبٌل لمعرفة لٌمة الحٌاة، وما جوهر حٌاة 

وضع دٌنامٌة خاصة ٌنبؽً أن ٌحٌا بها، باحثا عن  للئنسانالحٌاة وإعطابها لٌمة، لٌتسنى 

والحٌاة السعٌدة . الإنسانًسبل تطوٌر الأفكار التً ٌكتنفها الوجود 
(1)

  

هكذا فالحالات النفسٌة إذا تولفّت عن التؽٌر تولّفت دٌمومتها،
(2)

مثالا  برجسونهنا ٌمدّم لنا  

ٌشمل هذا المول "لنؤخذ أشدّ الحالات الداخلٌةّ ثبوتا. كالإدران البصري لشًء خارجً 

ساكن،... فإنّ رإٌتً إٌاّه الآن مختلفة عن رإٌتً إٌاه آنفا،...وسبب ذلن أنّ ذاكرتً تدفع فً 

هذا الحاضر شٌبا من ذلن الماضً، وأنّ حالتً النفسٌة كلما تمدّمت فً طرٌك الزمان 

ت بالدٌمومة التً تجمعها تضخّما متصّلب، كؤنهّا إذا صحّ المول كرة من الثلج تدور تضخّم

.على نفسها
(3)

  

إذن ٌظهر من خلبل هذا المثال أنّ هنان تداخلب وتشابكا داخل الحٌاة، والخٌط الناظم      

ماضً هو الزمان المتسّم بطبٌعته الحٌوٌةّ والمبدعة، بٌن ال لهذا التداخل "الصراع الشاق،

والحاضر والمستمبل، هكذا فالذي ٌملب سواد الناس وٌإرّلهم وٌعذّبهم لا ٌحتلّ المكانة 

 الأولى فً تؤمّلبت المٌتافٌزٌمٌٌّن: من أٌن جبنا؟ ومن نحن؟ وإلى أٌن المصٌر؟

                                                           
عبد الفتاح إمام ، المجلس الوطنً  إمام، ترجمة : كامل ٌوسؾ حسٌن، مراجعة :  الفكر الشرلً المدٌمـ جون كولر :  (1)

 . 19، الكوٌت ، ص للثمافة والفنون والآداب 

 .7ص  ، 1986 بٌروت، لبنان، ،جمال صلٌبا، المكتبة الشرلٌة : ، ترجمة التطوّر المبدع :هنري برجسونـ  (2)

 .8 ـ  المرجع نفسه ، ص( (3



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

37 
 

إنهّا أسبلة زمنٌةّ تفرض ذاتها على الإنسان بشكل دابم، بل إنهّا أسبلة تنبع من داخل       

وأعماق حٌاتنا وأؼوار وجودنا بطبٌعتها الحٌوٌةّ، وسٌروراتها المتعالبة طالما هنان ذواتنا، 

من هنا ٌتضّح أنّ لبرجسون تصوّراً جدٌدا لمشكلة الحٌاة، إنهّ تصوّر الدٌمومة أو  .حٌاة

الزمان النفسً الحمٌمً، باعتباره نسٌج الحٌاة، بمعنى آخر نجده ٌحاول، وذلن بعناء، أن 

 .وٌمٌط اللثام عن الجانب الحٌوي والشعوري للحٌاة ٌكشؾ النماب،

تستلزم وجود العمل والمادة على أساس أنّ المعمولٌّة  -برجسونحسب  -إنّ الحٌاة     

،والمادٌةّ هما من طبٌعة واحدة، وحاصلتان بطرٌمة واحدة
 (1)

  هوهو ٌإكّد فً موضع آخر أنّ 

،«...بٌن العمل والمادة تناظرا وتطابما وتمابلب...  »
(2)

فالانسجام والتطابك الحاصل بٌن   

العمل والمادة، ٌكافا استحالة فصل أحدهما عن الآخر، كاستحالة عزل البٌاض عن الثلج أو 

فصل الوردة عن عطرها، أضؾ إلى ذلن إمكانٌّة عدم استحالة وجود الحٌاة بؽٌاب توافك 

فً الحٌاة، حٌث تعمل وظٌفة العمل مع المادة وانسجامهما. وبهذا ٌكون للعمل دور نفعً 

الدماغ على انتخاب الذكرى التً تنفع فً إنجاز العمل الراهن، وإبعاد كل ما لا ٌساهم فً 

ً مع رإٌته للعمل .ذلن العمل هكذا  .حٌث ألام فً إطار العلبلة بٌن المادة والروح انسجاما

لعملً، بناء على ذلن إنهّ الطابع النفعً وا .طابعا آخر للحٌاة برجسوننلمس إذن مع تصور 

ٌظهر رفضه التام والمطلك، أن تكون الحٌاة محكومة بالحتمٌّة والآلٌةّ، لأنّ من شؤن ذلن أن 

 .ٌفضً إلى النظر لحمٌمة الحٌاة على أنهّا متعٌنّة بشكل مسبك، وأنّ العالم معطى لبلٌاّ

                                                           
 .199، ص مرجع سابك ، التطوّر المبدع :هنري برجسونـ  (1)

 35ص ، دمشك، سامً الدروبً، دار الأوابد  ، ترجمةالفكر والوالع المتحرن :برجسونـ  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

38 
 

لتنبإّ به وجزءا ... جزءا من هذه الحوادث ٌمكن ا»بدلاً من ذلن أنّ  برجسونوٌرى        

،« آخر كبٌرا لا ٌمكن التنبإّ به
فثمّة أحداث تبدع فً كل آن شٌبا جدٌدا، وتؤبى الدخول   (1)

فً الموننة والترمٌز، ومن تم فالعمل الإنسانً لادر على التنبإ ببعض الأشٌاء وتحلٌلها 

العملً، بهذا ولٌاسها، لد لا تشمل الإبداع الحمٌمً فً الحٌاة، لأنهّ ؼٌر لابل للتحلٌل 

فخصابص الحٌاة فً صورتها العامة، من انفعالات وعواطؾ وأحاسٌس وأفكار... لا تتحمّك 

إذن من   وإنّما نزاعات تحممّا تاما، بل هً دابما فً سبٌلها نحو التحمكّ، لأنهّا لٌست حالات،

لطبع، صفات الحٌاة، أن تبحث عن الفردٌة وأن تنزع إلى تؤلٌؾ منظومات معزولة ومؽلمة با

وهذا ٌعنً أنّ تعاملنا مع الأجسام الجامدة؛ أي الموجودة فً العالم الخارجً، دابماً تمطع من 

 نسٌج الطبٌعة بممص إدران حسًّ ٌتتبعّ نماط الخطوط التً ٌمر بها الفعل فً طرٌمه
(2)

إذ .

الكٌفٌاّت  تصبح الحٌاة النفسٌةّ تٌّارا متصّلب من الظواهر المتنوّعة، لأنهّا تمدّم متتالٍ من

 .المتداخلة، بخلبؾ الظواهر المادٌة التً هً كثرة من الأحداث المتماٌزة والمتعالبة

فلو افترضنا مثلب، أنّ وجودنا فً مجموعه الكلًّ مركّب من حالات منفصلة تربط فٌما بٌنها 

لن لن ذات عدٌمة التؤثرّ، لفمدنا الدٌمومة، لأنّ الذات التً لا تتؽٌرّ لا تدوم، وبناء على ذ

نحصل إلاّ على تملٌد مصطنع للحٌاة الداخلٌةّ. ذلن لأننّا نهمل الزمان الوالعً الذي هو نسٌج 

الحٌاة النفسٌةّ، إذن فدٌمومة الذات لٌست آنا ٌحلّ محلّ آن آخر، وإلاّ لما كان هنان الحاضر، 

                                                           
 ،2ط ، ترجمة سامً الدروبً، وعبد الله عبد الدابم، دار العلم للملبٌٌن،منبع الأخلاق والدٌن :برجسونـ هنري  ((1

 .159ص  1984بٌروت ، 

 .16ص  سابك ،ال المرجع، التطوّر المبدعهنري برجسون: ـ  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

39 
 

ة. إذن ولما تحمكّ امتداد الماضً فً الحاضر، أي لما كان التطوّر الذي هو مٌزة الحٌا

أكثر اتصّالاً وانسجاماً، مع ما ٌمكن أن نسمٌّه بالزمن  -من هذا المنظور -فمجال الذات 

ًّ فً ممابل الزمان العلمً الفزٌابً وأهمّ ما ٌفهم من الزمن الشعوري، أنّه  .الشعوري الح

شعور واحد ٌملؤ النفس التً تمضً وتنتمل من الماضً إلى الحاضر، حاملة معها هذا 

وهً التً تجمعه فً وحدة حٌوٌةّ متدفمّة ومندفعة بذاتها فً اتجّاه المستمبل. بهذا  الماضً،

نجد أحوال النفس متصّلة ومستمرّة ومختلطة ومتداخلة كٌفٌّا، هكذا إذن فحٌاتنا تنمو وتنضج 

دون انمطاع، بهذا النموّ وهذا النضج، تكسب شٌبا لا ٌمكن أن نتنبؤّ به من لبل، لأنّ التنبّإ 

ه إسماط فً المستمبل لما أدرن فً الماضً، أو تصوّر تركٌب جدٌد لعناصر لد أدركت معنا

 ً  .سابما

انطلبلا من هذه المماربة البرجسونٌةّ للحٌاة، ٌمكن المول إنّ موالفه الفلسفٌةّ جاءت ملٌبة      

 بالانتمادات العنٌفة والجذرٌةّ للتصوّرات المادٌةّ، حٌث جعلت الحٌاة سجٌنة الموانٌن

أنّ  برجسونالمٌكانٌكٌةّ والفٌزٌابٌةّ الصارمة، وخلبفا لما جاءت به هذه التصوّرات، ٌرى 

تفسٌر الحٌاة ٌجب ترجمته إلى دٌمومة سٌكولوجٌّة، هً الإبداع الكامن وراء وعً الذات 

فالعاطفة مثلب، كابن ٌعٌش وٌنمو وٌتؽٌرّ دون  .بذاتها وبمحٌطها؛ أي بالعالم الخارجً

تولّؾ، فؤٌن الموانٌن المٌكانٌكٌةّ من هذا كلهّ؟ بل ٌجب المول بالحتمٌة السٌكولوجٌةّ بدلا من 

الحتمٌةّ الفٌزٌابٌّة، لأنهّا مرتبطة بذلن الجانب الإبداعً الخلبقّ الذي تعرفه الذات، إنّه 

نابٌاّ، وبالتالً ٌشدّنا هذا، إلى فهم استحالة تعارض بٌن الإبداع الداخلً، باعتباره نشاطا اؼت

الحرٌّةّ والسببٌةّ السٌكولوجٌةّ، لأنّ السببٌّة لا تختزل فً التفسٌر الآلً وحده، وإنمّا هً 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

49 
 

تؤكٌد للدٌنامٌةّ المبدعة للحٌاة، بما ٌجعل من الحرٌّةّ نفسها سببٌةّ مبدعة، من ثمّ فإنّ المعلول 

 .فً علتّه، طالما أنهّ ٌنطوي على شًء جدٌد ٌفاجا الحٌاة لٌس متضمّنا كلٌّاّ

اعتماداً على ذلن، لد نصل إلى أنّ الصلة بٌن تجربة الإبداع وفعالٌةّ الجهد، تجعل من الذات 

وهذا ما ٌعنً  .والحٌاة والكون، امتلبءً كلٌّاّ خالٌا من أٌةّ فجوة أنطولوجٌةّ أو فراؼات روحٌّة

ة وجدانٌّة وعاطفٌّة وروحٌّة فحسب، وإنمّا كذلن تموم على والعة أنّ الحرٌّةّ لٌست حركٌّ 

الترلًّ المستمرّ لشخصٌتّنا الحرّة، إذن فنزوع الإنسان إلى الإبداع، لا ٌتمّ إلاّ عن طرٌك 

 .بلوغ الحرٌّةّ باعتبارها جوهر وعً الإنسان

فإنّ الحٌاة  ة وترٌٌضها،وهذا لمّا كان من ؼٌر الممكن وؼٌر المعمول، تكمٌم الحٌاة النفسٌّ     

تسري فً باطنها "الحٌوٌةّ والتؽٌرّ واستمرارٌّة السٌلبن وانثٌال المشاعر، إذ تجعل من 

الحٌاة النفسٌةّ سمفونٌّة عظٌمة، فإذا ببرجسون فٌلسوفا موسٌمٌاّ ٌولّع على خطى والده 

م لصٌدة الحٌاة، بمجازاته لحن الروح فً درجاته الصوتٌّة المتنوّعة، وهو باستعاراته ٌنظ

بهذا  ."فتؤتً بؤسلوبها وإٌحاءاتها وؼموضها على شاكلة الشعر ٌتؽنىّ بمعجزة الفرح والخلك

نفهم أنّ الاندفاع الذي نشعر به فً أعمالنا على شكل تطلعّ إلى الحٌاة، ٌحملنا على مماومة 

الوسابل تذلٌل  الموت فً كلّ لحظة وعلى بذل الجهود الضرورٌة، لأنهّ ٌحاول تلمابٌاّ وبشتى

ماذا ٌعنً برجسون  » : العمبات التً تصادفه فً طرٌمه، وفً هذا السٌاق ٌمول دولوز

عندما ٌتحدّث عن اندفاع حٌوي؟
(1)

إنّ الأمر ٌتعلكّ دابما بإمكانٌّة فعل فً طور التفعلّ،  

 « ببساطة فً طور التماٌز، بجملة فً طور الانمسام: هذا هو جوهر الحٌاة أن ٌجري العمل

                                                           
(1) - Cf. Deleuze G: Le bergsonisme, P.U.F, paris, 1968, p 109.  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

41 
 

، أنّ تصوّر هنري برجسون حول الحٌاة، مرتبط بمفهوم دولوزهكذا ٌتبٌنّ لنا، حسب 

الاندفاع الحٌوي، باعتباره أمراً له علبلة بإمكانٌةّ الفعل الحر، ولعلّ هذا هو جوهر الحٌاة 

وأساسها، بمعنى العمل المستمر بالزمان الحمٌمً زمان الدٌمومة الخلبلّة، وبصورة أخرى؛ 

معطى شعوري ومباشر، ٌكشؾ عن الحدس الناتج عن جهد كبٌر وتفكٌر عسٌر فالإبداع 

.وعصارة ما توصّل إلٌه الوعً
(1)

 

من خلبل هذه المماربة الفلسفٌةّ البرجسونٌة لمفهوم الحٌاة، ٌتسنىّ لنا فً النهاٌة التؤكٌد       

 .بداعٌةّ للحٌاةأنّ تفسٌرات حٌاة الإنسان كما صوّرها المادٌون، لا تحظى برإٌة حٌوٌةّ إ

فالإنسان لٌس آلة مٌكانٌكٌة لا حول لها ولا لوة، بل مركز لوّة منبهّة، ولوّة خالمة متطوّرة، 

إنهّ كابن مدرن، حرّ الإرادة، لادر على اختٌار سلون معٌّن، والاختٌار خلك وإنشاء، إنّ 

لمحدود بؽرابزه. حٌاة الإنسان بهذا المعنى لٌست حٌاة رتٌبة، كما هو الحال عند الحٌوان ا

هكذا ٌمكن المول إنّ التصوّر الفلسفً البرؼسونً للحٌاة تحرٌر للئنسان بواسطة فعل 

 .الإبداع والخلك والابتكار والانبثاق، إنهّا خصابص تمٌزّ مشاعرنا وعواطفنا وأحاسٌسنا

  فلسفح الحياج وإشكاليح الحاضر - 6

إن من ضرورٌات التفلسؾ هو إرساء مبادئ تعلم كل الفضابل، النظرٌة منها          

تمٌٌزه أو تجزبته . حٌث كان ٌعتمد كل من الفٌلسوؾ الٌونانً  أوللعمل  إلصاءوالعملٌة دون 

والفٌلسوؾ العربً الفارابً أن الفلسفة التً لا تشتمل على كل الفضابل هً فلسفة  أرسطو

                                                           
(1) - Ibid , P 109 . 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

42 
 

سوؾ الذي ٌحصل على العلوم النظرٌة ؼٌر كاملة فٌلسوؾ باطل، والفٌلسوؾ بتراء ، والفٌل

الجمالٌة . فهو  الأفعال أوالفاضلة  الأفعالالبهرج هو الذي ٌتعلم العلوم النظرٌة ولم ٌعد 

فٌلسوؾ باطل فً نظرهم لأنه ٌبمى حبٌس  شهواته ومٌوله ورؼباته . لذا ٌجب أن تحصل 

أي الفضابل النظرٌة  ثم العملٌة  . فالفٌلسوؾ البهرج لا ٌعٌر  له العلوم النظرٌة والعملٌة،

اهتمام للمجالات العملٌة والاجتماعٌة ، لأنه ٌترفع عن الخوض فٌها وفً مجالاتها . إذ ٌبمى 

. بل فلسفة  الإنسانرهٌن الأفكار المجردة والتصورات المتعالٌة  دون ربطها بحاجات 

المضاٌا التً ٌطرحها راهن الحٌاة الٌومٌة والتعامل  لىإالنزول  الإنسانالحٌاة تفرض على 

الحلول لإشكالٌات الحٌاة .  إٌجادمعها بصدق وحنكة للبحث عن الآلٌات التً من شؤنها 

فالبهرج ٌهٌمن فً المجال الفلسفً والفكري، وذلن بصٌاؼة أفكار فلبسفة كبار دون ربط 

صوب الحٌاة العملٌة  الأفكارن الذي ٌوجه . ؼٌر أ الإنسانبالوالع الذي ٌعٌشه  الأفكارهذه 

 هو فً نظر الفٌلسوؾ البهرج سوى مفكر لا ؼٌر . 

منه بهرجا ، لأنه إن عدم لدرة الفٌلسوؾ على التؤثٌر الحمٌمً فً المجتمع هو ما جعل     

توجه إلى خاصة الخاصة ، حٌث ٌعٌش تحت وابل النظرٌات الكبرى ٌحتمر العامة وٌ

ه من دون تؤثٌر مباشر على الأحداث . لكن ما هو معروؾ عن الفلسفة محاولا فهم جزبٌات

وممتضٌاته، وهذا ما ٌتوافك مع ما ذهب إلٌه الفٌلسوؾ الفرنسً  الإنسانهً تشخٌص لوالع 

( فً لوله أن خدمة المفاهٌم هو فهمها ونملها واتخاذها نموذجا 1995 - 1904)    كانغلام

سفة هً ربط هذا التشخٌص المتعلك بالوالع المعٌش بإمكانٌة التؽٌٌر والإصلبح بحثا ل. فالف

المصوى . والفلسفة النظرٌة لا ؼاٌة لها ما لم ترتبط بالهم الٌومً  الإنسانعن سعادة 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

43 
 

والاٌطٌما والأخلبلٌات ، وإن لم تحتضن الانثروبولوجٌا . فالانثروبولوجٌا مجالا علمٌا 

وفً ذلن .  الإنسانٌةوفهم جوهر الطبٌعة  الإنسانالعمل خدمة لمساعدة ٌرتبط فٌه النظر ب

إن الفلسفة بصفة عامة لٌست منعزلة عن حٌاة الناس، فهً  »: محمود حمدي زلزوق ٌمول 

للحٌاة ومن أجل الحٌاة ... وكل فلسفة لا تعمل على تنمٌة الحٌاة تعد فلسفة محكوما علٌها 

لا ٌتصور  الإنسانوبناء  الإنسانًالفلسفة تعتمد على العمل ومن المعلوم أٌضا أن بالفشل . 

بدون عمل ، ومن هنا فإن تؤكٌد دور العمل فً المجتمع وحماٌة هذا العمل وصٌانته من كل 

المعاصر بناء  الإنسانما ٌعكر صفوه وتنمٌته والارتماء به من شؤنه أن ٌساعد على بناء 

.« سلٌما
(1)

 

 ـ نماذج مه فلسفح اليىمي المتعلقح تإشكاليح الحياج 7

  سقراطأ ـ   

ٌعد سمراط الأب الروحً للحكمة الفلسفٌة، حٌث ٌعد الأول الذي حوّل الفلسفة إلى بحث      

فً الحٌاة ونمط للعٌش، فً كل المستوٌات، السٌاسٌة والأخلبلٌة. فرؼم ما تعرض له من 

انتهت فً الأخٌر بإعدامه وتشوٌه صورته، لكن بفضل حملة شرسة من لبل السفسطابٌٌن، 

لدّم المإلؾ الهزلً أرٌسطوفان   تلمٌذه أفلبطون، أعتبر سمراط كؤفضل حكٌم فً أثٌنا.

لبل المٌلبد(، فاعتبره مفسد الشباب،  423صورة سلبٌة عنه فً مسرحٌته السحب )فً عام 

                                                           
، العدد  الأهرام، فً : جرٌدة  ؟الإنسانلبناء  الإسلامٌةما الذي ٌمكن أن تمدمه الفلسفة ـ محمود حمدي زلزوق :  ((1

 .  11، ص  1997أبرٌل  11،  40303



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

44 
 

لكن، صورة تلمٌذه أفلبطون وكان للصورة التً رسمها عنه خصومه تؤثٌر مدمّر علٌه. 

 معبد دلؾ بمٌت أكثر إشرالا وإٌجابٌة، فمد صوّره كؤحسن حكٌم فً أثٌنا كما تنبؤت عرّافة

بذلن. اعترؾ سمراط أنّه مدٌن بهذا الشرؾ لاعترافه الدابم بجهله المعرفً. مسلحا بهذه 

من  ء المعرفةلها أدعٌا الحكمة بالذات، شرع سمراط فً دحض الآراء الكاذبة التً ٌروّج

كان اتساق موالؾ سمراط مإشّرا على معرفته الجٌدّة عكس خصومه، لكنّ . السفسطابٌٌن

تظاهره بالجهل وإعلبن رؼبته فً التعلّم شكّلب لؽزا لمحاورٌه. لكن، كٌؾ ٌمكن اتخاذ 

طرٌمته هذه تمرٌنا فً الفلسفة؟
(1)

 

كانت عنده الفلسفة مرتبطة لم ٌكن ٌفصل سمراط بٌن نمط عٌشه وفكره الفلسفً، بل     

بالٌومً أشدّ الارتباط.. كان التفلسؾ لدٌه تمرٌنا روحٌا ٌنطوي على مخاطرة ما دام لٌس 

مسؤلة  ،المعرفة فضٌلة والجهل رذٌلة أن اعتبار ، علىسهلب ودابما التكهن بردود المتحاور

مولؾ الجهل الذي  أساسٌة فً طرٌمة المحاورة لدٌه، إذ لا أحد ٌفعل الشر عمدا، بل لسٌادة

ٌنبؽً طرده من النفس. فضدّ الرأي الؽالب، دافع سمراط عن فكرة أن الناس لا ٌختارون 

الشر لأنفسهم، ولا ٌفعلون دابما ما ٌودّون فعله وفما للفضٌلة إلّا تواضعوا واعترفوا، مثله، 

لفضٌلة الذي بجهلهم المسبك. فضٌلة التواضع هذه هً بداٌة التفلسؾ، بعدها ٌلزم نهج سبٌل ا

كرّس سمراط حٌاته لهذا المبدأ، فجعل فكره اعترافا صرٌحا بكٌفٌة  .هو العلم والمعرفة

عٌشه للحٌاة. حماّ ٌبدو فً هذه المسؤلة وسٌطا بٌن المعٌار المثالً والوالع الإنسانً. إنّه 

ه، الشخص الذي كانت فكرة الاعتدال تثٌره، أي فكرة الوسط والتوازن. فً حالة سمراط هذ

ٌتولع المرء أن ٌرى الشخصٌة المنسجمة والمعتدلة، عن طرٌك الاحتفاظ بالفروق الدلٌمة 

                                                           
 .86، ص 1985، دار ومكتبة الهلبل، بٌروت،  سبٌل موسوعة فلسفٌة ـ سمراطـفً  :ـ مصطفى ؼالب  ((1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

45 
 

بٌن السمات الإلهٌة والصفات البشرٌة. شخصٌة سمراط كانت محٌرّة وؼامضة ومملمة. لهذا 

كان له التؤثٌر الكبٌر فً التمالٌد الؽربٌة. هذا ما أدركه كلّ من مونتانً، كٌركجارد، نٌتشه، 

 .آدو، إلخ بٌٌر

الانفصال عن السلطة والثروة، التحكّم فً العواطؾ والتركٌز على التؤمّل وممارسته، إن     

ورعاٌة الذات وتروٌض الجسد والؽرابز، إلخ؛ كلها تمارٌن فلسفٌة روحٌة لام سمراط 

جعل رسالة الأمل فً الفلسفة وربط الفلسفة بالحٌاة ، بترسٌخها فً بنٌة الفكر الفلسفً

ٌمكننا أن نشكن فً أفكارنا ونمرّر والسمراطٌة تكشؾ عن أنّ لدٌنا المدرة على شفاء أنفسنا. 

تؽٌٌرها متى امتلكنا المدرة على التفلسؾ، وهذا الأمر كذلن هو ما سٌؽٌر مشاعرنا. لسنا 

شفاء، وإنمّا فمط إلى بحاجة إلى كاهن أو محلل نفسً أو طبٌب نفسً لٌعدنا بالفداء أو ال

تفلسؾ حمٌمً. كل واحد منا أكثر ثراء مما ٌعتمد: لكننا مدربون على الالتراض 

، ٌكتب مونتانً، ٌعلمنا سمراط كٌؾ نفكّر، وكٌؾ نعثر على السلبم الداخلً …والتسول

ى فٌنا، إنهّ بهذا المعنى لد أنزل الفلسفة من السماء إلى العالم، من التفكٌر فً الكوسموس إل

 ـ .  اعرؾ نفسن بنفسنـ التفكٌر فً النفس. كان هذا مضمون شعاره 

ٌبدو سمراط كما لو كان طبٌبا لتلبمٌذه، ٌداوي نفوسهم بنور العمل، جاعلب الحمٌمة هدؾ      

محاوراته. البحث عن الفضٌلة عبر المعرفة مهما كان الثمن، العٌش بالفلسفة ٌعنً حٌاة 

وخالٌة من الؽرابز. لمد جعل الفلسفة نهجا لتحسٌن الحٌاة صافٌة، معتدلة، حذرة وواعٌة 

عبر تدرٌب العمل على كٌفٌة الوصول إلى الحكمة. كانت فلسفته نظاما ٌهدؾ إلى مساعدة 

الإنسان على عٌش الحٌاة بشكل أفضل. وهذه الحكمة هً ما سوؾ تطوره المدارس الفلسفٌة 

الروالٌة، والكلبٌة(، لتجعل من الفلسفة  الثلبث الكبرى فً العصور المدٌمة )الأبٌمورٌة،



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

46 
 

جعل رواد هذه المدارس الأخلبلٌة ممارسة  .تمارٌن وأسالٌب عٌش لأجل تحمٌك حٌاة أفضل

الفلسفة تمرٌنا روحٌا لخلك الوبام بٌن الفكر والجسد، بحٌث ٌسمح للئنسان أن ٌعٌش بسلبم 

كان سمراط رجل . لمد مإكدمع ذاته، رؼم إدراكه بؤن الحٌاة لصٌرة وأنّ زمنها ؼٌر 

الشارع الذي ٌحاور الجمٌع دون تمٌٌز، حٌث ٌجوب الساحات العمومٌة وأسواق أثٌنا 

لمحاورة الحرفٌٌن والشعراء والبلؽاء، كان ٌنالش الجمٌع دون أن ٌدّعً لط امتلبن الحمٌمة، 

النظر فً وإنمّا ٌتساءل فحسب، حتى ٌدفع المحاورٌن إلى مساءلة ذواتهم، بالتالً إعادة 

لناعاتهم وأفكارهم المزعومة. ولهذا، ٌعتبر ما أفاد به الفلسفة فً ؼاٌة الأهمٌة بالنسبة إلى 

.تعلٌم الفلسفة انطلبلا من تناول الحٌاة الفعلٌة للمتعلمٌّن
(1) 

إنّ كون هذا الفٌلسوؾ أوّل من تفلسؾ فً أمور الحٌاة العادٌة )الصدالة، الحب،       

إلخ.( ٌجعل من نموذجه الحواري إطارا بٌداؼوجٌا لتعلٌم التفلسؾ انطلبلا الشجاعة، العدالة، 

من ربط الفكر بالحٌاة الفعلٌة. فلذلن، لٌست الفلسفة مجرّد ترؾ، كما ٌمكن أن ٌمال تجنٌّا، 

وإنمّا هً أساسٌة لربط الحٌاة الٌومٌة للفرد بالفضابل العملٌة والحكم الأخلبلٌة، ومن هنا 

علمّ لا فً دراسته فمط، وإنما فً حٌاته كلهّا؛ وهذا ما سوؾ ٌتضّح فً تكون ضرورٌة للمت

لمد كان سمراط نموذجا للفٌلسوؾ الحمٌمً  .ما بعد لدى نٌتشه الرافض للعملبنٌة السمراطٌة

 الذي ٌعالج لضاٌا الوالع من خلبل احتكاكه بالناس.

  

                                                           
 93، مرجع سابك ، ص فً سبٌل موسوعة فلسفٌة ـ سمراطـ :مصطفى ؼالب  ـ (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

47 
 

  أفلاطىنـ  ب

ٌعتبر أفلبطون من مإرخً الفلسفة ومإسسً المذهب المثالً فً المعرفة، المذهب       

الذي ٌإمن بؤن الحٌاة الٌومٌة ماهً إلا صراع بٌن عالمٌن عالم حسً لوامه الحس، وعالم 

بٌن عالمٌن، العالم المحسوس والعالم المعمول، فالعالم  انمطاعمثالً لوامه العمل، وأن هنان 

الأول ٌمثل عالم الحركة والتؽٌر، أي عالم الأشٌاء المتؽٌرة، والتً تتمٌز بالنسبٌة 

ٌمثل عالم الثبات والمطلمٌة، عالم الموضوعٌة التً تمثل الحمابك والتنالض، أما العالم الثانً 

 . المجردة، التً هً عند أفلبطون مُثلُب

إن الحٌاة لا ٌستمٌم فهمنا لها إلا فً وجودها فً عالم الثبات والأزلٌة، عالم الحمابك المجردة 

التً لا تتؽٌر، وبالتالً ٌمكن معرفة حمٌمتها، بٌنما عالم الحس عالم باطل وواهم، لذلن 

فسبٌل المرء فً هذه الحٌاة هو تنزٌه الروح عن الأهواء والتعالً بها لتصعد من العالم 

الحسً إلى العالم الروحً، عالم الطهارة والسعادة، والمعرفة التً كانت فً بداٌتها فً 

العالم المثالً، أي فً عالم الروح، لبل نزولها فً الجسد، معتمدة فً هذا الصعود على 

فالحس ، أي تذكر لٌم العالم المثالً، التجربة الحٌة، التً تلعب دور الحافز، لإثارة الذكرى

الرؼبة فً البحث عن الحمٌمة، أما الحمٌمة ذاتها فلب ٌمكن  إثارةتمهٌدٌة فً هو مرحلة 

للئنسان إدراكها إلا عن طرٌك التؤمل العملً . إن حمابك الأشٌاء،ومعنى الحٌاة لا ٌوجد 

بشكل صحٌح فً عالم الحس، بل حمٌمته المطلمة توجد فً عالم المثل، وماهو موجود فً 

شباح وضلبل، ؼٌر حمٌمٌة، تبمى تعانك أطراؾ العالم المثالً، العالم الحسً، إنما ٌمثل أ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

48 
 

عن طرٌك خاصٌة المحاكاة والتملٌد، التً هً حمٌمة عملٌة.إن نظرٌة المثل والمحاكاة عند 

.الإنسانٌةأفلبطون جاءت لتفسر حمٌمة الحٌاة 
(1)

 

  ج ـ شثىهاور

ًّ آرثر شوبنهور ) لمد كانت وجهة نظر      ( والذي كان 1860-1788الفٌلسوؾ الألمان

ًّ الحدٌث فً مشكلة معنى  ًّ الؽرب معاصرًا لكارٌل هً نمطة الانطلبق فً البحث الفلسف

الحٌاة، ولد طرح شوبنهور سإاله عن معنى الحٌاة، فجاءت إجابته على هذا السإال إجابة 

هو المعاناة، حٌث إننّا نعُالب على الخطٌبة  محبطة متشابمة، فمد رأى أنّ الؽرض من الحٌاة

 -ونعُالب على جرٌمة الولادة، ونعُالب على وجودنا، إننّا دابمًا نتؤلمّ، إنّ الحٌاة التً نعرفها 

على حدّ « مهزلة»هً أشبه بحكاٌة ماكبث التً ٌروٌها أحمك، إنهّا  -كما ٌبٌنّ شوبنهور

ه الأخلبلٌةّ تظلّ كما هً طوال حٌاته، ولأنّه تعبٌره؛ ذلن أنّ الإنسان لا ٌتؽٌرّ، وخصال

ٌعٌش حٌاة من الرتابة، حٌث ٌدور فً فلكه الخاصّ دون انحراؾ، فمد وجَبَ علٌه أن ٌإدّي 

الدور الذي علٌه، دون أدنى انحراؾ عن شخصٌتّه؛ وبما أنّ الفلسفة والدٌن وحتىّ الخبرة 

                                                           
للنشر والتوزٌع،  ، مإسسة كنوز الحكمةالفلسفة السٌاسٌة من المفهوم الكلاسٌكً إلى البٌواتٌما: ـ عرٌب مختار ((1

 .52ـ  50ص ص  ،2009الجزابر، 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

49 
 

السإال الذي ٌطرح نفسه فً الفلسفة الؽربٌّة الحٌاتٌّة لا ٌمكن أن تحدِثَ أيّ تحسّن فٌه، فإنّ 

الحدٌثة هو عن معنى الحٌاة على الإطلبق؟
1
.  

شوبنهاور فلسفته بالبنٌة المٌتافٌزٌمٌّة التً ورثها عن كانط وأخذ ٌفرّق بٌن  ٌستهل     

الشًء فً ذاته )النومٌن( وعالم الظواهر )الفٌنومٌن(، ولد رأى أنّ الشًء فً ذاته هو إرادة 

والإرادة وحدها هً التً ٌمكن أن تمنحنا مفتاح تفسٌر »حٌاة، فمن خلبل إرادة الحٌاة ال

ظاهرة وجودنا الخاصّ وتكشؾ لنا عن مؽزى وجودنا وتبٌنّ لنا الآلٌّة الباطنٌةّ الكامنة وراء 

.«الوجود و أفعاله وحركاته
2

فمن خلبلها نستطٌع تفسٌر الوجود والعالم والحٌاة، إنهّا  

الأوّل الذي ٌحرّن كلّ الموجودات، كما أنهّا أٌضًا سرّ الوجود، فالإرادة ببساطة المحرّن 

هً الموّة الأساسٌةّ والوالع الذي تكمن وراءه كلّ الأشٌاء، بٌنما العالم الذي نعرفه ونعٌش 

ًّ على الإطلبق.  فٌه، عالم الظواهر)الفٌنومٌن(، هو مجرّد مرآة لهذه الإرادة، وهو ؼٌر حمٌم

إنهّ كفاح أعمى، وشؽؾ لا ٌهدؾ فً النهاٌة إلى أيّ شًء سوى   ما ٌكون شٌطانًٌّا،بل رب»

، وسٌظلّ هذا الصراع  ًّ الاستمرار فً تعظٌم الذات، التً هً فً حد ذاتها تنالض داخل

ا بٌن بلبٌٌن الأشٌاء الفردٌةّ فً مثل هذا العالم ًّ مستمرًّ ،«الداخل
3

حٌث تنؽمس الذات فً  

                                                           
1 - Schopenhauer, A: The Essays of Arthur Schopenhauer: The Wisdom of Life. T. B. 

Saunders (tr.). 1860. rpr. in The Project Gutenberg EBook of The Essays of Arthur 

Schopenhauer, 2004, p14. 

ًّ للترجمة، العالم إرادة وتمثلّاً ـ شوبنهور:  (2)  ،1ط، ترجمة: سعٌد توفٌك، مراجعة فاطمة مسعود، المشروع الموم

 .143، ص2006

(3) ـ   Schopenhauer, A. The Essays of Arthur Schopenhauer: The Wisdom of Life, p18. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

59 
 

س الآخرون، ولن ٌجد الإنسان إلّا حٌاة البإس والمعاناة؛ لذلن ٌعٌش هذا الصراع وٌنؽم

لذلن ٌإكّد  . الجمٌع تمرٌباً، حٌاة لا معنى لها من الخارج والداخل، إنهّا حٌاة مملةّ وبلب معنى

شوبنهور أنّ عالم الظواهر هو عالم ملٌا بالبإس والألم والمعاناة. ونادرًا ما نحصل فٌه 

لذا كان لطبا الحٌاة البشرٌةّ هما الألم )العوز، والرؼبة، والتوتر(  على مكان للسعادة؛

ور ككلّ، ولد ظهر ذلن االإرادة اللبنة الأساسٌةّ التً بنٌُت علٌها فلسفة شوبنه كانت .والملل

: )العالم إرادة وتمثلًّب(، حٌث وضع شوبنه ًّ ور بعدًا معرفًٌّا لمفهوم امع ظهور كتابه الربٌس

ًّ للوجود والذات الإنسانٌّة، وهنا ٌختلؾ مع كانط الإرادة، فمد ج عل منها الجوهر الأساس

، ومن خلبل ذلن أكّد شوبنه ًّ ور أنّ العالم لٌس االذي جعل الفكر جوهر الوجود الإنسان

تصوّرًا خالصًا ومحضًا فمط، بل هو إرادة تسكن الإنسان وتسبك العمل وتتمدّم علٌه وؼٌر 

كان، باعتبار أنهّا مستملةّ وؼٌر خاضعة لا لموانٌن الطبٌعة ولا خاضعة لممولتً الزمان والم

 1.لمبدأ العمل الذي تسبمه وتحدّده

لمد أطاح شوبنهور بسلطة العمل لإفساح المجال لسلطة الإرادة وحدها، بل ذهب أبعد        

هً من ذلن، وجعل العمل خادمًا تموده الإرادة، وبالتالً فالإرادة كما ٌصوّرها شوبنهور 

الإنسان الأعمى المويّ الذي ٌحمل العمل على كتفٌه باعتباره إنساناً مبصرًا وأعرج، فنحن 

لا نرٌد شٌباً؛ لأننّا وجدنا أسباباً له، ولكن نجد أسباباً له لأننّا نرٌده،
2

وهذا شبٌه بمول باروخ  

                                                           
 .119، ص1986 ،1ط، دار طلبس للدراسات والترجمة والنشر، العمدة فً فلسفة المٌمـ عادل العوا:  (1)

(2  ( - Berman, D. (1998). Schopenhauer and Nietzsche: Honest atheism, dishonest 

pessimisim. In C. Janaway (Ed.), Will- ing and nothingness. Oxford: Oxford University 

Press. P 120.  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

51 
 

نرؼب فٌها، وهذا إسبٌنوزا بؤننّا لا نرؼب فً الأشٌاء لأنهّا طٌبّة، بل نعتبرها طٌبّة لأننّا 

ٌدلّ على نسبٌةّ المعرفة من إنسان لآخر، حٌث الذات البشرٌةّ هً التً تخلع على الشًء 

أهمٌّتّه، فالخٌر هو ما ٌظهر لً لا أن ٌكون الموضوع خٌرًا فً حدّ ذاته، وكذلن الشرّ وهو 

لا تعتمد على ما ٌنعكس على معنى المٌم الإنسانٌةّ؛ لذا ٌإكّد شوبنهور أنّ معنى حٌاة المرء 

الظروؾ الخارجٌةّ للفرد، بل على الطرٌمة التً ٌنظر بها المرء إلى الحٌاة، حٌث ٌنظر كلّ 

إنسان إلى الحٌاة بشكل مختلؾ، وبالتالً فإنّ معنى الحٌاة ٌختلؾ اختلبفاً كبٌرًا من شخص 

ة لآخر، فالحٌاة بالنسبة لشخص لاحلة، مملةّ، وسطحٌةّ، بٌنما هً عند شخص آخر ؼنٌّ 

، والخلبص هو الإنكار «الخلبص»لدى شوبنهور إجابة تكمن فً .  وممتعة وملٌبة بالمعنى

التامّ للئرادة، حٌث ٌجٌب شوبنهور أنّ معنى الحٌاة هو الإنكار والهدوء وإلؽاء إرادة الحٌاة 

التً هً أساسًا الذات، والتً ٌرى أنّ أكثر ما ٌعبرّ عنها بوضوح هً البوذٌةّ التً تحاول 

    .ٌك النٌرفانا أو العدم، والتً تعدّ بالنسبة لشوبنهور الحالة المثالٌةّ للحٌاةتحم

وٌحللّ ذلن بؤنّ البشر ٌمثلّون أعلى تطوّر ممكن للؤخلبق والذكاء.      
1

لمد أراد  

شوبنهورللئنسان أن ٌصبح أسمى لٌمة موجودة فً عملٌّة الخلك، بل حولهّ لٌصبح )الكابن 

الأعلى(، ومن وجهة نظره لا ٌوجد أيّ دلٌل على وجود كابن أعلى من البشر، ولا ٌمكن أن 

ا من لذا ٌعتمد، أنّ المدٌّسٌن والزهّاد فً جمٌع الأدٌان هم الأكثر أخلبلاً وفكرً  . ٌكون هنان

إخوانهم البشر، بل هم المادرون على رإٌة أنّ هذا العالم الذي هو أسوأ العوالم الممكنة، 

لذلن كانت أخلبق المدٌّسٌن هً التً تمودهم بالبصٌرة إلى إماتة أنفسهم أو إنكارها، ومن ثمّ 

                                                           
1

ـ   Berman, D. (1998). Schopenhauer and Nietzsche:, p121. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

52 
 

فتراض(، ٌتضح لشوبنهاور أنهّ إذا حاولنا أن نتخٌلّ كابناً أكثر ذكاءً وصالحًا )على سبٌل الا

ًّ على المدٌّسٌن (، فسوؾ ندرن أنّ  مثل الله، أو كابناً متفوّلًا بشكل )حتى لو بشكل هامش

.مثل هذا الكابن سوؾ ٌمضً على نفسه على الفور عندما ٌدرن مدى تمرّد هذا العالم
1

 

وإذا كان شوبنهور لد أنكر وجود الله، فإنّ حجّته فً ذلن هً حجّة نفسٌةّ ٌمودها فمط من 

تحوٌل الإنسان إلى كابن أعلى، وٌبدو من هذا أنّ الإلحاد عنده هو انعكاس واضح  أجل

لفلسفته، نظرًا لأنّ هذا العالم هو فً الأساس إرادة أبدٌةّ عمٌاء للحٌاة، فلب ٌبدو أنّ ثمّة أيّ 

ًّ وصالح ٌخلك هذا العالم. ولد نشر ذلن فً كتابه العالم إرادة وتمثلًّب الذي  حاجة لإله ذك

، ولٌس معلناً بشكل مباشر كما فعل نٌتشه فً موت عبّ  ًّ ر من خلبله عن إلحاده الضمن

  .الإله

  

                                                           
1
 - Ipid, p122. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

53 
 

 الإَساٌ ٔأشيح انؼيش:  المحاضسج انساتؼح

    يقديح   

من المسلم به أن الإنسان كابن اجتماعً بطبعه، إذ لا ٌتسنى له العٌش خارج نطاق    

لأنه ٌإثر وٌتؤثر بسلوكات ؼٌره . لذلن تعد أزمة العٌش فً الفكر  ،الإنسانًالمجتمع 

الفلسفٌة التً تندرج ضمن فلسفة الفعل، التً لا تعدو أن تكون  الإشكالٌاتمن  الإنسانً

سوى صٌؽة الفكر التً تستجمع فً طٌاتها صٌؽة الوجود التامة لكٌان الإنسان فً العالم 

لحٌاة فٌه مع بنو جنسه، كما ٌتبادل الأدوار فً الذي ٌعٌش فً فلكه، وٌتماسم ظروؾ ا

 الفاعلٌن فً هذا المجتمع . الأشخاصالحرؾ والصنابع بٌنه وبٌن 

 العيش المشترك الإوسان وحتميح ـ  1

ً من مرحلة التوحش المعلن والمفتوح والفاضح ان        تملت المجتمعات الإنسانٌة تدرٌجٌا

إلى تحضر ملموس، لم تختؾ فٌه نزعة التوحش تماماً، إنما أخذت أشكالاً أكثر نعومة وألل 

خطراً. وما كان لهذا الانتمال أن ٌتم دون ترن كل فرد مساحة فارؼة مما كان ٌعض علٌه 

، وٌماتل كل من ٌحاول انتزاعه منه، وٌبدي استعدادا أحٌانا أن ٌهُلن بالنواجذ فً زمن سابك

دون ما لدٌه. فإذا كانت "حموق الإنسان الطبٌعٌة لا ٌمكن حماٌتها إلا فً حالة سلم صلب، 

وجد إنسان حالة الطبٌعة نفسه مضطرا لتجاوز هذه الحالة والانتمال إلى المدنٌة، حٌث تنازل 

، وحرٌته التامة، لصالح سلطة تدٌر أمور العٌش المشترن، عن جزء من سلطته المطلمة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

54 
 

وسعادته وصحته وممتلكاته . سلطة تتعالى على الجمٌع، لكً  ،وتحمً حٌاة كل فرد وحرٌته

 إلى( 1929دعا الفٌلسوؾ الألمانً ٌورؼن هابرماس ) تخدم الجمٌع وتحمك سعادة الكل .

إطلبق دعوته فً حاجة الناس إلى الاتصال )أو التواصل(، بحرٌة، بعٌداً من أٌة هٌمنة.
(1)

  

ق  فؽٌاب الحوار بٌن الشعوب هو أحد الأسباب العمٌمة للحروب الداخلٌة التً تمزِّ

 .المجتمعات

فدون ذلن سٌنخرط الناس فً صراع مفتوح من أجل الكسب والأمن والسمعة، وهً       

حرب الإنسان ضد الإنسان، وٌعزوها إلى الطبٌعة التً تفرق  توماس هوبزا حالة ٌسمٌه

بٌن البشر، وتجعلهم لادرٌن على اجتٌاح وتدمٌر بعضهم بعضاً، ما استدعى منه تحذٌراً 

 :بالؽاببضمٌر ودعوة إلى كل إنسان كً ٌتؤمل هذا الوضع جٌداً، حٌن خاطبه 

فلندعه إذن ٌتؤمل نفسه: حٌن ٌموم برحلة، فإنه ٌتسلح، وٌبحث عن الصحبة الجٌدة، وحٌن 

ٌخلد إلى النوم فإنه ٌمفل أبوابه، وحتى عندما ٌكون فً بٌته فإنه ٌؽلك خزابنه، وهذا مع 

معرفته أن هنان لانوناً وموظفٌن عامٌن مسلحٌن، ٌنتممون لأي أذى لد ٌلحك به، ما هً إذن 

أمثاله حٌن ٌسافر مسلحاً، وإلى مواطنٌه حٌن ٌمفل أبوابه، وإلى أطفاله وخدمه نظرته إلى 

حٌن ٌؽلك خزانته؟ ألا ٌتهم بؤفعاله هذه الجنس البشري بمدر ما أتهمه أنا بكلماتً؟ لكن أٌاً 

منا لا ٌتهم بذلن الطبٌعة البشرٌة. إن رؼبات الإنسان وأهواءه الأخرى لٌست فً حد ذاتها 

لأمر بالنسبة إلى الأفعال، التً تنتج عن تلن الأهواء، إلى أن ٌعرؾ لانوناً خطاٌا، كذلن ا

ٌتم ٌمنعها، وهذا ما لن ٌحصل لبل أن تسن الموانٌن، ولا ٌمكن أن ٌسن أي لانون لبل أن 

                                                           
(1) -  J. HABERMAS: Théorie de l’agir communicationnel,  (Paris, Ed, fayard, 

1987). T 1. Rationalité de l’agir et rationalité de la socièté.  p. 56. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

55 
 

رأى الفٌلسوؾ الفرنسً، لون وفً هذا الصدد موم بسنه، الاتفاق على الشخص الذي سٌ

، إن 2004و 2002تملدّ منصب وزٌر التربٌة بٌن الأعوام ، الذي (Luc Ferry)  فٌري

المهمة الربٌسة، إنْ لم تكن الوحٌدة، للتعلٌم هً تشكٌل المواطنٌن، ما ٌوجِب "تعلٌم الطلبب، 

 ً ٌْش معا  "(Le vivre ensemble) على نحو مُلِحّ، كٌفٌة العَ
(1)

الأمر الذي ٌساهم فً  .

أساسه الفعل، ٌتجاوز  ، عالم (1975 - 1906ندت )بناء عالم مشترن، كما فهَِمَته حنة أر

عدم التسامُح واللبمُبالاة، من خلبل الاهتمام والعناٌة بالآخرٌن.
(2)

وهً تعرض فً كتابها   

مجموعة محاضرات ألمٌت ) Condition de l’homme moderneالوضع البشري 

نكلٌزٌة( لمفهوم باللؽة الإ 1958فً جامعة شٌكاؼو، ونشرت فً العام  1956فً العام 

ق. م( من لحظة  399 "الحٌاة العملٌة" فً التملٌد الفلسفً، الذي بدأ مع سمراط )توفىّ عام 

 (430 - 354النزاع بٌن المدٌنة والفٌلسوؾ، فتجده حاضراً عند المدٌّس أوؼسطٌن )

م ، وهً تنحاز إلى مفهو"وأرسطو وفً مسٌحٌةّ المرون الوسطى، ولد عنى "الحٌاة التؤمّلٌة

 ."آخر ترى فٌه "أن الإنسان لا ٌستطٌع أن ٌعرؾ إلا ما ٌفعل هو نفسه

إن ظهور المجتمعات الحدٌثة، والدول المعاصرة، وانتظام الأفراد فً سلن الجماعة     

والمجتمع جعلهم ٌضطرون إلى تهذٌب ؼرٌزة البحث الدابم عن الموة، وتحجٌم الأنانٌة 

، والتنازل عن أجزاء من حرٌتهم الشخصٌة لصالح الجماعة، هوبزالمتؤصلة وفك تصور 

الأمر الذي أدى إلى وجود مصلحتٌن لا بد من التوفٌك بٌنهما، هما مصلحة الفرد وحمه فً 

                                                           
(1) - Luc Ferry, Vaincre Les Peurs: La Philosophie comme amour de la sagesse (Paris, Ed. 

Odile Jacob, 2006), P. 158. 

(2) ـ   Hannah Arendt: Condition de l'homme moderne , traduit par Georges Fradier (Paris, 

Ed. Calman levy, 2002),  coll. Agora. P. 213.(poche) 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

56 
 

 مع الأفراد من بنو جنسه من جانب آخر .  الخصوصٌة، من جانب، وهدؾ العٌش المشترن

لشعور بالعدالة، الذي ٌعد أحد الشروط وهذا التوفٌك ٌنبنً فً جزء كبٌر وأصٌل منه على ا

الأساسٌة للعٌش المشترن بٌن البشر، وهو أمر ٌموم على ما أسماه جون رولز "خٌر حس 

العدالة"، ما ٌعنً النفع الذي ٌعود على أفراد المجتمع نتٌجة لشعورهم بتوافر العدالة، 

حس العدالة هو "  :  هذه المزٌة لٌس بالملٌل ، وهنا ٌمول واطمبنانهم إلى هذا، وتحصٌل

رؼبة فاعلة لتطببٌك مبادئ العدالة، والتصرؾ بناء علٌها، وذلن من وجهة نظر العدالة. 

بالتالً ما ٌجب البرهنة علٌه هو أن من العملبنٌة ـ كما تعرؾ بوساطة النظرٌة الضعٌفة 

لخططهم فً للخٌر ـ بالنسبة لأولبن فً المجتمع جٌد التنظٌم تؤكٌد إحساسهم بالعدالة كناظم 

الحٌاة. وٌبمى أن ٌببٌن أن هذا المٌل لاتخاذ وجهة نظر العدالة، والاسترشاد بها ٌتطابك مع 

وأي عاطفة نحو العدالة ٌجب تتسع لتشمل جمٌع الأشخاص فً المجتمع بفضل . "خٌر الفرد

درا لدرة الإنسان على الموازنة بٌن التعاطؾ الواسع والمصلحة الذاتٌة الذكٌة، بما ٌجعله لا

على الإحساس بالضرر الذي ٌمع للآخرٌن وكؤنه لد ولع له، وٌتفهم دور المجتمع فً حماٌة 

ام وبعده جون تة بفكرة المنفعة التً نمل بها بنحموق الجمٌع. وبذا ارتبطت هذه العاطف

سٌتورات مٌل الحدٌث عن "الطبٌعة البشرٌة" إلى مستوى عملً إجرابً، وهً هو فً نظر 

طبٌعٌة" أو رؼبة للئنسان فً أن ٌكون متوابماً مع بنً جنسه، وهو هدؾ لن مٌل "عاطفة 

ٌتحمك إلا فً مجتمع تتكافؤ فٌه الفرص، ما ٌعنً ضرورة تفهم كل فرد لمصالح الآخرٌن، 

أو أخذها بعٌن الاعتبار، لأنه دون ذلن لن ٌكون بوسعه أن ٌحمك منفعته، التً تعنً تعظٌم 

ٌتعٌن تربٌة الأفراد على كٌفٌة العٌش فً تناعم وانسجام مع لذته، وتملٌل ألمه، ومن ثم 

 .المجتمع ككل، بالتوازي مع تحمٌك تمدم على درب الحرٌة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

57 
 

وحتى ٌتمتع الفرد بخٌر الإحساس بالعدل لا بد من توافر حالة من "السلم الاجتماعً"       

اد والضؽابن الطبمٌة ٌنمو فٌها هذا الشعور، إذ أن الحروب، وبعض النزاعات الأهلٌة والأحم

والجهوٌة، تجعل أشٌاء كثٌرة مستباحة، وتجد من ٌبرر هذه الاستباحة أو الاستحلبل وٌدافع 

عنه، باعتباره حما أو على الألل امتثالا للوالع. ووجود سلبم فً ربوع المجتمع ٌتطلب 

الح بالمطع تفهما كاملب أو واسعا وعمٌما لمسؤلة التنازل عن بعض ما لدى كل فرد لص

المجموع، وهذا ٌحدث عن ٌكتسب العمل العمومً فضٌلة "الحس المشترن" ، بجانبٌه 

 .الباطنً والظاهري

والحس المشترن، مسؤلة نفسٌة ذهنٌة، لا تتؽٌر بتؽٌر الزمان والمكان، وتؤخذ صٌؽة      

ترتٌب وتنسٌك بٌن الأحاسٌس والملكات الخاصة، والتؤلٌؾ أو التولٌؾ بٌنها كً تكون 

ً واحداً، وٌصبح الأفراد واعٌن به، حرٌصٌن علٌه. ولد ٌكون الحس المشترن موض وعا

مجمل الآراء المسلم بها فً عصر من العصور، وفً وسط معٌن، بما ٌصنع نظرة إلى 

الآراء المضادة على أنها انحرافات و ضلبلات فردٌة، لا طابل من دحضها فً صرامة، بل 

 .ٌجب السخرٌة والنفور منها

واء تعلك الأمر بـ "خٌر الإحساس بالعدالة" أو "الحس المشترن"، فإنهما ٌعنٌان وس    

الخصم من الأحاسٌس الفردٌة، والتنازل عن بعض الخٌرات الخاصة، لأنه فً النهاٌة "لا 

ٌمكن لأحد أن ٌعٌش وفك مزاجه وشروطه وإنما ٌلزمه التنازل عن بعضها والتؤللم مع 

، وتكمن النزعة العدوانٌة فً عدم تمبل هذه الحمٌمة النفسٌة أمزجة ؼٌره وأفكارهم ومٌولهم



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

58 
 

والاجتماعٌة فٌحدث التصادم والرؼبة فً الانفراد فً تسٌٌر الحٌاة من أبسط أشكالها إلى 

 ."أكثرها تعمٌداً 

ولا ٌمؾ الأمر فً هذا عند لٌمة العدالة، بل ٌمس بشكل كبٌر لٌمتٌن أخرٌٌن هما الحرٌة     

لا ٌمكن الاستؽناء عنهما لحٌاة إنسانٌة محترمة، حسبما ٌرى زٌؽمونت والأمن، اللتٌن 

باومان، رؼم ما فٌهما من تنالض، فالنزوع إلى الحرٌة ٌضٌك بالمٌود التً ٌفرضها الأمن، 

ومتطلبات الأمن تمٌد بعض التفلت، أو على الألل التصرؾ ؼٌر المحسوب، المرتبط 

المٌمتٌن تتطلب فً حمٌمة الأمر ترن أنصار كل منهما ومحاولة التوفٌك بٌن هاتٌن  . بالحرٌة

مساحة فارؼة لتحل فٌها إرادة أنصار المٌمة الأخرى، وهً مسؤلة على صعوبتها واجبة فً 

سبٌل الحفاظ على العٌش المشترن، لذا لا مناص من بذل جهد فً سبٌل بلوؼها، لد تفلح 

مضً فً درب أفمً من التمدم نحو بدلاً من ال :ٌمول  طرٌمة باومان فً جعله ٌثمر، حٌن

الحرٌة، والمزٌد من الأمن، ٌمكننا أن نسٌر فً حركة تشبه حركة بندول الساعة، أولاً 

 ."باندفاع وحماسة نحو إحدى المٌمتٌن، وبعد ذلن نمٌل بعٌداً عنها باتجاه الأخرى

لنسب تختلؾ من وٌتفهم الناس روٌداً روٌداً ضرورة الجمع بٌن تلن المٌمتٌن، وإن كانت ا    

ً ٌمر بالتنازل عن جزء من الحرٌات  ً ربٌسٌا شخص إلى آخر، وٌكونون تٌاراً اجتماعٌا

المدنٌة فً سبٌل تملٌل التهدٌدات التً تلبحمهم. لتبمى هنان للة على الطرفٌن، لا تمبل 

بالتنازل وصناعة فراغ حول كل لٌمة تمتد المٌمة المتنالضة لتملؤه، فهنان من لٌس على 

عداد لتملٌل حرٌته الفردٌة فً سبٌل أمنه، فً ممابل أولبن الذٌن ٌنظرون إلى الحرٌة على است

وفً العموم، وإضافة إلى  . الأمن أنها ترؾ، وٌرون أن التضحٌة بها واجب فً سبٌل تحمٌك



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

59 
 

علبلة العٌش المشترن بمٌم العدالة والحرٌة والأمن، فإن نظرة فاحصة على الخرٌطة 

م المعاصر تبٌن وجود فروق شاسعة بٌن المجتمعات فً إبداء مرونة حٌال للعال الاجتماعٌة

مسؤلة "التنازل" عن المصلحة والإرادة، وفهم عمٌك لضرورة وجود الفراؼات التً ٌجب 

ً لوٌاً. فالمجتمعات المتعاٌشة فً سلبم  ً طوعٌا ً اجتماعٌا أن تحل هٌنة لٌنة لتصنع ترابطا

درن أن فعل هذا أمر لا فكان منه للحفاظ على نسٌجها تفتخر بتنازلاتها المتبادلة، وت

متماسكاً، على النمٌض من ذلن تكون المجتمعات التً تتطاحن، حٌث تعتبر التنازل لبعضها 

ً من الإهانة أو الإذلال، فٌتعمك تناحرها وهً تمعن فً رسم خطوط حمراء  البعض نوعا

مستنمع ٌؽرق فٌه كل جهد ٌرمً حادة وؼلٌظة لبعضها البعض، تزداد إلى أن تتحول إلى 

فً بحثه عن الدور الاجتماعً للفلسفة، رأى  .إلى تحمٌك التعاٌش، وتحسٌن شروط الحٌاة

، أحد أركان مدرسة فرانكفورت، إنها ؼالباً ما لامت (1973 - 1895ماكس هوركهاٌمر )

عً على ضدّ التملٌد وأبت الخضوع للمشكلبت الحاسمة للوجود، واضطلعت بإلماء نور الوَ 

الصلبت الإنسانٌة.
(1)

ً مُتوترّة، بالضبط  الفلسفة  وفً زعمه أن علبلة  بالوالع كانت دوما

لأنها ترفض الخضوع للتمالٌد المحمٌّة جٌداً، وهو ٌستفٌد من تجربة الفٌلسوؾ الٌونانً 

سمراط الذي طالب الإنسان بمعرفة ماذا ٌفعل، وصُنْع مصٌره بٌدٌه، باستخدام عمله 

وبهذا المعنى ٌدُرِن هوركهاٌمر الوظٌفة الأصلٌة للفلسفة. وإرادته،
(2)

وٌصل إلى مُبتؽاه،  

                                                           
(1) ـ    Max Horkheimer: “la fonction sociale de la philosophie”, Tumultes, n 17-18. 

P. 346. (341 – 361).  

(2) ـ   Ibid, P. 349. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

69 
 

ً للفلسفة وظٌفة نمد كل ما هو سابد، وؼَرَضه أن ٌوابم الإنسان بٌن أفعاله الخاصة  واضعا

.وبٌن حٌاة المجتمع بؤكمله 
(1) 

الفلسفة  ( إن 1969 -1930وفً سٌاقً آخر رأى مع زمٌله تٌودور ؾ. أدورنو )      

ر من أجل الحرٌة العملٌة والفعلٌة"  تمثلّ "مشروع مماومة للئٌحاء، خٌار مُتحرِّ
(2)

، وفً 

بحث صلتها بالوالع لا نجد عندها "أي انحناء خاص أمام العظََمة، ولذلن فهً تظلّ ؼرٌبة 

عن الوالع، ولادرة على تفهّمه بموّة. ٌنتمً صوتها إلى الموضوع، ومن دون أن ٌرٌد هذا 

ذلن، ٌظلّ صوتها صوت التنالض، والذي من دونها بدل أن نسمع، سٌكون انتصاراً 

للصمت"
3).)

 

 فهسفح انؼيش يٍ يُظٕز أخلاقي أٔ يؼيازي ـ  2

إن المتؤمل فً هذا السإال ٌجد له لراءتٌن مختلفتٌن، فالمراءة الأولى تعبر عن مولؾ     

معٌاري وفك منظور أخلبلً، أما المراءة الثانٌة فهً تعبر عن مولؾ وجودي، وفك منظور 

ٌتمحور  هذه فً المراءة الأولى ة، نحو إتٌما الوجود.مؽاٌر ٌتجاوز المعٌارٌة الأخلبلٌ

ما ٌنبؽً" فهذه الصٌؽة لها دلالة السإال الأخلبلً الكانطً نفسها، ما الذي الإشكال حول "

ٌجب علً فعله؟ وهو السإال الثانً الذي ٌإسس للواجب الأخلبلً، فالكابن الأخلبلً هو 

                                                           
(1) ـ   Ibid, P. 353. 

، دار الكتاب الجدٌد ، ترجمة: جورج كتورة شذرات فلسفٌة: ماكس هوركهاٌمر وتٌودور ؾ. أدورنو، جدل التنوٌرـ  (2)

 .294ص  ،2006بٌروت، المتحدة، 

 .295ص المرجع نفسه، ـ  ((3

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

61 
 

الذي ٌمتثل للواجب، وٌخضع سلوكه لمواعد أخلبلٌة كلٌة ؼٌر مشروطة بشروط الحساسٌة. 

رى الكٌفٌة التً ٌنبؽً العٌش وفمها لٌست سوى كٌفٌة معٌارٌة وبالتالً فإنّ النحو أو بالأح

ٌخضع فٌها الخاص أو الخصوصً، لما هو كلً وكونً. ومن ثمة فلٌست الأخلبلٌة سوى 

ذلن الأفك الذي ٌحدد معاٌٌر السلون الإنسانً التً تصٌره مطابماً للمواعد الأخلبلٌة، وهو 

أخلبلًٌّا، وإمّا أن ٌكون لا أخلبلًٌّا بانزٌاحه عن ما ٌعنً أنّ أي تصرؾ إمّا أن ٌكون تصرفاً 

 .الواجب وعن الماعدة الأخلبلٌة المجردة

فالجواب الذي تتضمنه المراءة الأولى هو كالتالً: "ٌنبؽً أن نعٌش على نحو ٌمتثل        

فٌه سلوكنا المعٌش للمواعد الأخلبلٌة" ٌفضً بنا هذا الجواب إلى معٌارٌة صارمة، لكنه لا 

الوجود الإنسانً" باعتباره "وجودًا معٌشًا"، ذلن لأنّ الحل الذي ٌفترضه "حل إشكال ٌ

ٌستهدؾ الإنسان لا بوصفه جسدًا، وإنمّا بوصفه عملبً منزهًا، أو إرادة محضة من ؼٌر 

مضمون حسً أو وجدانً، فالامتثال للواجب ٌفمد لٌمته الأخلبلٌة بالنسبة إلى كانط حٌنما 

أو حٌن ٌكون مشروطًا بمنفعة ذاتٌة. إنّ هذا المؤزق الذي  ٌكون دافعه المٌل أو الرؼبة

ٌفصل الكابن العالل عن جسده، هو أساس كون الأخلبق فً عمومها لا تجٌبنا عن سإال 

الكٌؾ، لأنهّا ظلت منذ تؤسٌسها وحتى اللحظة الكانطٌة باستثناء اللحظتٌن الأبٌمورٌة 

أساسها الرؼبة، وإنمّا بوصفه روحًا تتحدد والروالٌة، تنظر للئنسان لا جسدًا وبنٌة مركبة 

أخلبلٌتها بنفٌها للمٌول الذاتٌة، والرؼبات الحسٌة، ولمعها لمتع الجسد وملذاته. وهً لذلن 

تإسس نوعًا للطهرانٌة التً تمود إلى اختزال الجسد وإرجاعه مؽترباً عن عالمه المعٌش. 

الكٌؾ، وإنمّا ظلت جواباً عن سإال وبالتالً لم تستطع الأخلبق عمومًا أن تجٌب عن سإال 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

62 
 

ما الذي ٌجب أن ٌفعله الإنسان لٌكون أخلبلًٌّا، وٌكتسب فعله لٌمة فاضلة. بٌنما تتمٌز الإٌتٌما 

بوصفها علمًا وفنًّا ٌعٌد تؤسٌس الأخلبق لا وفك ما ٌنبؽً فعله ولكن وفك كٌفٌة ٌؽدو من 

هو ذات جسدٌة خاصة، تلتمً برؼبات  خلبلها الفعل الأخلبلً تعبٌرًا عن رؼبة الإنسان بما

ذوات أخرى راؼبة، وبالتالً تؽدو تعبٌرًا عن كٌفٌة من الكٌفٌات الذاتٌة الإنسانٌة المشتركة 

ٌْش معاً" سبك للفٌلسوؾ الألمانً أمانوٌل كانط  .عمومًا وفً إطار التؤسٌس الفلسفً لـ" العَ

ع فً المادة النهابٌة الثالثة، ( أن وض1795( فً مشروعه للسلبم الدابم )1804 - 1724)

من أجل تحمٌمه ودوامه "مبدأ الضٌافة": "حك النزٌل الأجنبً، من حٌث التشرٌع العالمً، 

ممصور على إكرام مثواه"،
(1)

ً بشروط تعود إلى الدولة   مثابة حكّ كونً، ممرون طبعا

  .المُضٌفة، لكنه اعتبر الكرة الأرضٌة كلها مسرحاً لتنملّ البشر وتلبلٌهم

 أٔ إذيقا انٕجٕدالدُظٕز انٕجٕدي ـ  3

لا تمودنا إلى سإال الواجب أو ما ٌنبؽً فعله لنعٌش على نحو ما إن هذه المراءة      

تمتضٌه أخلبق الواجب؛ وإنمّا إلى سإال "النحو" أو "الكٌفٌة" التً "ٌنبؽً" أن نعٌش من 

خلبلها، وٌنبؽً هنا لن تحٌل على الواجب، بمدر ما ستحٌل على تلبزم النوع والوجود، أي 

لبزم منتج لمٌم فن العٌش الذي ٌحتفً بالجسد تلبزم الكٌؾ والوجود المعٌش، وهو ت

الإنسانً، وٌسمح بؤن ٌنفتح على نمطه الخاص، أي بؤن ٌصوغ وجوده وفك إمكانٌات تسمح 

                                                           
بالتعاون مع بٌروت،  ، ترجمة عثمان أمٌن ، طبعة نشرتها دار المدى ئممشروع للسلام الدا : إٌمانوٌل كانطـ  (1)

 .33ص  ،2007المجلس الأعلى للثمافة بمصر، 

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

63 
 

بؤن ٌوجد على نحو أحسن، وهذا ما ٌجعلنا نمترح إعادة السإال إلى الصٌؽة التالٌة: "على 

الأخلبق ومن سلطة الأمر أي نحو ٌمكننا أن نعٌش؟" فصٌؽة الإمكان تنمذنا عموما من 

الأخلبلً، وتجعلنا داخل تجربة محاٌثة، نختبر من خلبلها إمكانٌات إبداع أنحاء وكٌفٌات 

تجربة فن العٌش" وهو ما ٌتٌح لنا بلورة السإال مرة "للعٌش وابتكارها، أي تسمح بانبثاق 

  :أخرى فً صٌؽتٌن مختزلتٌن

 ؟يح انؼيش انفسديحرًٔحرًيح انؼيش يغ الجًاػح أو انفهسفح ـ  4

الذاتٌة المشتركة أو الإنسانٌة بما هً كونٌة وجدنا محوره هو الأول  شطرالإذ تمعنا       

الثانً  شطرأما ال.تتشكل من ذوات تتماسم العٌش وفك كٌفٌة تتلبءم والمنظور الكونً

هو الذات/ الأنا الخصوصً المعنً بصٌاؼة وجوده على نحو خاص، بوصفه فمحوره 

خاصة معنٌة وحدها بإرضاء ذاتها، حتى وإن كانت هذه الرؼبة متولفة على رؼبة رؼبة 

 .أخرى

ٌطرح علٌنا السإال كٌؾ ٌمكننا أن نعٌش؟ التفكٌر فً منظور ٌإسس للعالم البٌجسدانً      

تفاهم متبادل" تدخل فٌه تجارب الذات ومكتسباتها "الذي ٌضمن العٌش المشترن من خلبل 

الآخرٌن، وهو الأمر الذي ٌإدي حسب "هوسرل" إلى "الانسجام بٌن  فً علبلة مع تجارب

الذوات فً صلبحٌاتهم"، وبالتالً تحمٌك الوحدة بٌن الذوات، وعلى الرؼم من تعددٌة 

الصلبحٌات وما هو فٌها موضع صلبحٌة، فإنهّ ٌتم الحصول على اتفاق ٌتجاوز التنافرات. 

وات "ٌكتسب العالم الواحد ذاته كعالم معطى وبفضل ذلن أي بفضل الوعً الجماعً بٌن الذ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

64 
 

جزبٌا سلفا فً التجربة، وجزبٌا كؤفك مفتوح لتجارب ممكنة للجمٌع، صلبحٌة دابمة ٌحافظ 

علٌها باستمرار"، أي بوصفه عالمًا هو بمثابة الأفك الشامل للؤشٌاء الموجودة، والمشترن 

عرؾ إنهّا تعٌش فً أفك البشر بٌن جمٌع الناس، فالذوات التً تشارن فً هذه التجربة ت

المتعاٌشٌن معاً والذٌن بإمكان كل واحد منهم أن ٌدخل معهم فً علبلة فعلٌة أحٌاناً، وفً 

علبلة ممكنة أحٌاناً أخرى، وهم منتمون إلى نسك كلً للعالم ٌستوعب التعددٌات التً ٌعٌها 

.كل فرد لذاته فً التجربة الفعلٌة للشًء نفسه
(1)

 

الذاتٌة المشتركة ٌعتبر شرطًا أساسًٌّا لتشكل كل ذات وفك ما هوسرل  لك علٌه إن ما ٌط     

هً علٌه، ومحفزًا لها على البناء، فالذاتٌة المشتركة هً هٌبة اجتماعٌة إنسانٌة ومكانٌة لكل 

الذوات الأنوٌة. ٌنبنً أسلوب عٌش الذاتٌة المشتركة على الوعً الٌمظ، أي على حٌاة 

شؤن إمكانٌة التفاعل بٌن الإرادات الحرة التً لا  الوعً الذي ٌندرج ضمن نسك ٌعلً من

ٌرضً رؼباتها سوى العٌش داخل أفك دٌممراطً، ذلن لأنّ الإرادة المشتركة هً المعنٌة 

بمصٌرها. ومن خلبل الاختٌارات الإستراتٌجٌة التً تبنً من خلبلها أفمها التارٌخً، الذي 

الروح الكونً الذي ٌجعل العٌش المشترن ٌجعلها منتمٌة للفضاء الكونً للئنسانٌة أي لهذا 

ممكناً، ذلن لأنهّ عٌش وفك ممتضى روح المدٌنة/الدولة، ومن ثمة لن تؽدو كٌفٌة العٌش 

تصرٌفاً لإرادة الاستحواذ والتملن التً تجهز على اختٌارات الذاتٌة المشتركة، لصالح ذات 

استؽلبل لدراته وعطاءاته، مطلمة أو طابفة مهٌمنة، لتعٌد التحكم فً مصٌر مجتمع ما، و

وبالتالً إنتاج ثمافة نمطٌة لا مدنٌة ذات توجه شوفٌنً أو دٌنً أو كلٌانً، بل على العكس 

                                                           
إسماعٌل المصدق، المنظمة العربٌة  رجمة:، تولوجٌا الترنسدنتالٌةٌنأزمة العلوم الأروبٌة والفونومادموند هوسرل: ـ  (1)

 .257، ص 2998للترجمة، بٌروت، 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

65 
 

من ذلن سٌؽدو أسلوب العٌش فنًّا لتدبٌر الحٌاة الٌمظة، ٌتمثل هذا العٌش فً المواطنة 

، بما والسلون المدنً أي العٌش وفك ممتضى الحك والواجب، أي وفك ممتضى العمل

ٌفرضه على الذاتٌة المشتركة من احترام لمواعد المدٌنة، إنّه الاحترام الذي لا ٌعنً فمط 

الاعتراؾ ما بٌن الذوات التً تتماسم العٌش، وإنمّا ٌعنً ترسٌخ المسإولٌة بما ٌمنح المعنى 

ة، فهً أو المٌمة لفن الحٌاة داخل المدٌنة، فبؽٌاب المسإولٌة تبدو المدٌنة بلب معنى أو لٌم

تعٌش على نحو ؼفل، والعٌش على نحو ؼفل لٌس عٌشًا وفك فوضى خلبلة )تحدث بعد 

سموط الأنظمة الشمولٌة ؼالباً، لكن سرعان ما تعٌد بناء نظام جدٌد ٌستجٌب لأفك مؽاٌر(، 

وإنمّا هو عٌش وفك لطٌع لا ٌرى أبعد مما هو علٌه، ولا ٌعنٌه بتاتاً ذلن الآخر الذي 

لٌس فً عٌش المطٌع وعً بالذات أو اعتراؾ بالآخر. وهنا نتساءل وهو ٌشاركه العٌش، 

تساإل مشروع: كٌؾ تعٌش مدننا الٌوم؟ أتعٌش حمًّا وفك عٌش ٌمظ تإسسه المسإولٌة، أم 

 إنهّا تعٌش فوضى وانفلبتاً منمطع النظٌر؟

لا نعٌش فً مدننا الٌوم بكٌفٌة تعكس تشبعنا بمٌم فن العٌش، أي بانتهاج سلون مدنً موسوم 

بمبادئ المواطنة، بمدر ما نعٌش بكٌفٌة عشوابٌة، فالفضاء العام للمدٌنة محكوم بذهنٌة 

صانع العالم العربً: الجابري(، ونحن باعتبارنا ذواتاً بشرٌة لا نتصرؾ بحس )الأعرابً 

در ما نتصرؾ بحس بدوي، لا ٌعٌر بالاً لموانٌن المدٌنة، كموانٌن السٌر ونظام مواطنً، بم

المرور سواء من لبل السابمٌن أو الراجلٌن. أؼلب فضاءات المدٌنة باتت خاضعة للترٌٌؾ، 

فلم تعد سلطة المدٌنة لادرة بتاتاً على فرض احترام المانون، وخصوصًا بعد اندلاع 

التً للؤسؾ الشدٌد لم تتؤسس على فكر تحرري ثوري ٌحمل انتفاضات الربٌع العربً، و



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

66 
 

تصورات عمٌمة لمشروع مجتمعً حداثً هدفه الانخراط فً الفضاء الحر للئنسانٌة، بمدر 

ما تؤسست على أحداث تلمابٌة من ؼٌر مشروع فكري، ؼٌر أنّ الشباب المتحرر هو من 

ة أدوات التواصل الاجتماعً أعطاها دفمها الحٌوي من خلبل احتجاجات منظمة تمت بواسط

ولعل المستفٌد الأكبر للنتابج المترتبة على هذه الانتفاضات لٌس  .()الفاٌسبون والتوٌتر

سوى هذه النزعة الترٌٌفٌة التً حولت مدننا إلى فضاء لا مدنً، وهً نزعة تحمل معها 

ن فً فرض ثمافة معادٌة للحداثة وحرٌة الإبداع بتحالفها مع مد إسلبموي شرع منذ الآ

 .إملبءاته على مجال الحرٌة العام

ربما لد نكون أخطؤنا الطرٌك إلى الحرٌة التً تعد شرط إمكان فن العٌش، ما ٌبدو فً     

 -التً تخوضها الشعوب العربٌة ومنها المؽرب العربً  - الأفك المرٌب للتجربة المعٌشٌة

حؾ من الممارسات المموضة الإسلبمً الأمازٌؽً المتنوع الروافد هو هذا الشكل الزا

للعٌش المشترن داخل مإسسة المدٌنة/الدولة، لٌس لهذا التشخٌص علبلة برإٌة تشاإمٌة 

. ومً الموسوم عمومًا باللبمسإولٌةمؽالٌة، بمدر ما هو توصٌؾ لوالع حٌاتنا وسلوكنا الٌ

لوالع، ومع ذلن لٌست مهمة المفكر هً أن ٌتمولع خلؾ تؤملبته عاجزًا عن التفاعل مع ا

فمد نعٌش على نحو ببٌس ناتج عن  .وإنمّا ٌكمن دوره الأساس فً الانتصار لمٌم المدٌنة

العجز عن الفعل )سبٌنوزا( وعن انعدام المدرة على ابتكار صٌػ مبدعة للوجود المعٌش 

داخل المدٌنة، لكننا نكرر الخطؤ مرتٌن حٌن نؽدو، بوصفنا نخبة مثمفة، منخرطٌن فً ثمافة 

التً نكرس من خلبلها نمطًا ثمافًٌّا ٌعادي الحرٌة والفن والإبداع. فن العٌش لا التبرٌر 

ٌتؤسس إلا بالحرٌة وفك لواعد الدٌممراطٌة، لكن لٌس باختزال الدٌممراطٌة فً صنادٌك 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

67 
 

تحتكر الدٌن  (الالتراع، وبالتالً العودة بالمجتمع إلى شكل من أشكال استبداد أؼلبٌة )؟

فرض أسلوب لا مدنً ٌتنافى مع الدٌممراطٌة نفسها، ومع السلون لصالحها، وتستؽله ب

 .المدنً

ما ٌحدث فً مصر وتونس الآن وربما المؽرب ٌعطً الانطباع بؤنّ الربٌع        

الدٌممراطً الذي أطاح بؤنظمة فاسدة، استبدادٌة، لد تحول إلى نمط مؽاٌر للوصاٌة 

فٌة متشددة، بدأت منذ الآن فً رسم ملبمح الاستبدادٌة، التً شرعت فً تبنٌها جماعات سل

مجتمع بمماٌٌس سلفٌة وهابٌة معادٌة للحٌاة والآخر والفن والإبداع. طرٌمنا نحو الحرٌة 

مازال محفوفاً بالمخاطر، ومن ثمة لٌس من منمذ لنا سوى الوعً الٌمظ الذي من خلبله 

المشتركة داخل صٌؽة وحٌدة  تنكشؾ الكٌفٌة المضادة لكل تنمٌط أو تشمٌل أو اختزال للحٌاة

مرٌضة بوهم المطابمة للؤصل. كل وعً ٌمظ هو وعً بالذات، وبالتالً فالذاتٌة المشتركة 

هً فضاء للحٌاة الٌمظة التً تمنح كل ذات واعٌة إمكانٌة تختبر من خلبلها لدرتها على 

كل ذات ٌمظة  ابتكار كٌفٌتها الخاصة، ومن ثمة ٌؽدو السإال الفلسفً الأساسً بالنسبة إلى

 هو: كٌؾ ٌمكننً أن أعٌش؟

إنهّ السإال الؽابب عن أيّ إستراتٌجٌة ثمافٌة عربٌة، بما أنهّ لم ٌدخل لط فً المنظور      

لأنّ النسك الثمافً السابد نسك معاد للفرد، فثمة نهج تبخٌسً  .الثمافً أو السٌاسً العربً

ة لم ٌنبثك بعد فً ثمافتنا السابدة جعل مفهوم الفرد باعتباره ؼٌرًا، ومجالاً للخصوصٌ

الجمعوٌة النزعة، هذا ما ٌعنً أن حرٌة الفرد بما هو أنا شخصً وبما هو ذات واعٌة ظلت 

 .منحجبة عن المشروع المجتمعً



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

68 
 

ا حرٌة تامة ومسإولة إلا بمدر خضوعً لجماعة ولنمط        أنا بوصفً فردًا لست حرًّ

تاً تسهم فً ابتكار كٌفٌة مؽاٌرة تسمح بانبثاق تفكٌرها الذي ٌعٌك بروزي باعتباري ذا

إمكانٌتً الإبداعٌة. أنا لا أعٌش عٌشًا ٌمظًا بمدر ما أعٌش كموجود ؼفل. وتلن هً 

المعضلة، معضلة وجودي داخل هذا العالم الذي لا ٌمنحنً فرصة الانتماء إلى الفضاء الحر 

 ."البٌانسانً "فضاء الإنسانٌة المشتركة

مر لكً أؼدو فردًا، وأعٌش عٌشًا ٌمظًا أن أصٌر ذاتاً مستملة واعٌة بذاتها، ٌمتضً الأ      

تحوز إمكانٌة مصٌرها لا بانعزالها عن الذاتٌة المشتركة، ولكن من خلبل تفاعلها بالذوات 

الأنوٌة المشاركة لوجودي. أن أصٌر ذاتاً ٌمظة معناه أن أنكشؾ باعتباري مسإولٌة معنٌة 

نٌة بالآخر، لا من خلبل إجباره بمسإولٌتً، ولكن من خلبل حفظ بمصٌرها الخاص، ومع

فالمسإولٌة لٌست  .وجوده وضمان حرٌته أي من خلبل إعلبء مسإولٌته الخاصة هو أٌضًا

إجبارًا للآخر من أجل اختزاله داخل الذات، وإنمّا هً كٌفٌة من كٌفٌات انبثاق كل ذات ٌمظة 

الحاضر الممتد بوصفه مساولاً لٌمظة الوعً والممارسة فً عالم العٌش، الذي لا ٌستمل عن 

الفعلٌة والممكنة، فهذا العالم هو فً استحضار بالنسبة إلى الذوات التً تعٌش فٌه متٌمظة، 

هو دابمًا حاضر سلفاً وموجود سلفاً، وهو الأرضٌة والحمل الشامل للممارسة الفعلٌة 

مٌن من العالم، هو أن نكون واعٌن فؤن نعٌش حسب "هوسرل" أن نعٌش فً ٌ .والممكنة

دابمًا وفعلًٌّا بالعالم وبؤنفسنا بصفتنا نعٌش فً العالم، أن نعٌش ٌمٌن وجود العالم، أن ننجزه 

بالفعل. ومن ثمة فهنان كٌفٌتان للعٌش: الكٌفٌة الأولى هً العٌش المباشر فً العلم إزاء 

ر منمطعة، فً وحدة تؤلٌفٌة موضوعات معطاة فً كل مرة وذلن فً استمرارٌة عادٌة ؼٌ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

69 
 

تخترق كل الأفعال، أما الكٌفٌة الثانٌة فهً كٌفٌة عٌش ؼٌر مباشرة تعتمد تؽٌٌر الوعً 

الموضوعاتً بالعالم بكسر الحٌاة المباشرة العادٌة، واهتمامنا ٌتوجه إلى التؽٌٌر الذاتً 

ٌنجز بجرٌانه الدابم لكٌفٌات العطاء والظهور والصلبحٌة المتضمنة فٌها. ذلن التؽٌٌر الذي 

.وبربطه التؤلٌفً الذي لا ٌنمطع خلبل انسٌاب الوعً الموحد بالوجود البسٌط للعالم
(1)

 

الكٌفٌة الثانٌة تعبٌر عن مولؾ انعكاسً متواصل متجه نحو كٌفٌة العطاء الذاتٌة التً     

اه إلى ٌسمح إنجازها بظهور الموضوعات لنا فً عالم العٌش، وللتمكن من توجٌه الانتب

كٌفٌة العطاء ٌجب التولؾ عن إنجاز الاعتماد فً وجود الموضوعات والعالم، والتحول نحو 

الملبحظة التً ٌؽدو من خلبلها الفٌنومولوجً ؼٌر مهتم أو مشارن، وهذا هو حال 

الإٌبوخى الذي ٌمٌز المولؾ الفلسفً عن الطبٌعً، فبفضل هذا المولؾ ٌتم بلوغ تجول 

ة بؤسرها، أي بلوغ كٌفٌة جدٌدة تمامًا للحٌاة، ٌتحرر فٌها نظر كامل فً مولؾ الحٌا

المتفلسؾ من لٌد العطاء المسبك للعالم، وٌنفتح من خلبل ذلن على نوع جدٌد من التجربة 

والتفكٌر والتنظٌر ٌكون فٌه فوق وجوده الطبٌعً وفوق العالم الطبٌعً دون أن ٌفمد شٌباً من 

.معناه وحمابمه الموضوعٌة
(2)

 

هو كٌفٌة من كٌفٌات استعادة الحاضر التً تسمح ببلوغ  ،ربما ٌؽدو التفلسؾ فً تؤوٌلنا      

طرٌمة جدٌدة ومؽاٌرة تمامًا لفن العٌش، أي بلوغ طرٌمة مبتكرة منفتحة على نوع جدٌد من 

الكٌفٌة المؽاٌرة لفن العٌش هً ما ٌمٌز المتفلسؾ دابمًا )ولٌس المتفلسؾ  .التجربة والتفكٌر

                                                           
 .233مرجع سابك، ص أزمة العلوم الأوروبٌة والفونوممٌنولوجٌا الترنسدنتالٌة،:  ادموند هوسرل ـ (1)

 .241،  ص نفسهمرجع الـ  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

79 
 

هنا بالضرورة هو المنشؽل بتارٌخ الأفكار والمفاهٌم الفلسفٌة(، ولكنه أٌضًا من ٌعٌش فن 

الحٌاة، من ٌبتكر لنفسه داخل الحٌاة المشتركة صٌؽة مؽاٌرة تتجاوز أفك الحٌاة العادٌة التً 

ترهن السلون البشري بنمطٌة رتٌبة، ٌعجز من خلبلها الكابن البشري على الفعل الابتكاري 

ٌجدد به حٌاته الخاصة. فالعجز أساس الحٌاة الببٌسة، أمّا الفعل الابتكاري فهو أساس  الذي

الؽبطة، الناتجة عن الاستمتاع بلحظة التحكم فً الفعل وتوجٌهه. فالعجز ٌولد الحرمان الذي 

ٌحول دون استمتاع الفرد بذاته ومن ثمة فهو ردٌؾ الشماء ونمٌض السعادة، بٌنما ٌولد الفعل 

 .ء الرؼبة بلحظة الإنجاز، ومن ثمة فهو ردٌؾ السعادةانتشا

ٌدعونا التفلسؾ إلى التمرن على الفعل لا بما هو إنجاز فحسب، بل بما هو تجربة      

روحٌة أٌضًا، بما هو نشدان للحكمة، ٌحدد بٌٌر هادو "التمرٌن الروحً بوصفه ممارسة 

 "إرادٌة، شخصٌة، هدفها تؽٌٌر الفرد، وتؽٌٌر الذات
(1)

كما ٌرى بؤنّ كٌفٌة العٌش على نحو  

 .فلسفً، هً بكل بساطة تصرؾ ٌتخذه الفٌلسوؾ فً حٌاته الٌومٌة
(2)

وتلن كانت طرٌمة 

الفلبسفة الأبٌمورٌٌن والروالٌٌن وؼٌرهم ممن كانوا ٌهتمون أساسًا بالكٌفٌة التً تمنح معنى 

مادامت هً تمرٌناً على العطاء الحٌاة ولٌمتها، تكتسب تجربة العٌش فً العالم لٌمة روحٌة، 

بكٌفٌة مختلفة تعلً من شؤن سعادة الفرد، ومن شؤن الاستمتاع والؽبطة واللذة، بما ٌضمن 

لكً أعٌش وفك  :حٌاة لادرة على تحمل مؤساة الوجود، وعلى تحمٌك متعة الحٌاة أٌضًا. إذن

 .كٌفٌة خاصة فلب بد أن أؼدو علة تؤسٌسٌة

                                                           
(1) - pierre hadot: la philosophie comme manière de vivre. ed albinmichel. S.A. 2001. P145 

(2) - Ibid, P 159. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

71 
 

أجرٌه على ذاتً هو تؽٌٌر ٌمس رإٌتً للعالم المعطى بكٌفٌة إنّ أهم تؽٌٌر أساس      

مباشرة والتً تجعل تجربتً الروحٌة الخاصة متحررة من أحكامه الجارٌة، لٌس الإنسان 

علة تؤسٌسٌة إلا لكونه ٌبدع مسارات جدٌدة مؽاٌرة للحٌاة، ولكونه ٌعٌش على نحو مخالؾ 

 .(للوجود )المعطى

الإنسان إمّا معلول أو علة، فهو معلول حٌنما ٌكون وجوده كوجود معطى كمّا من ؼٌر     

كٌؾ، فكٌنونته هً أٌضًا متفردة بما أنهّا جسم مستمل، ولكنه لا ٌشكل إلاّ كثرة مع الأجسام 

الأخرى، لد ٌحوز وعٌاً لكن لٌس هو الوعً الٌمظ، وإنمّا الشعور المنفعل الذي ٌجعله منمادًا 

الات والأهواء أي عاجزًا عن الامتثال للعمل، وهذا النوع من الانفعالات هو ما ٌسمٌه للبنفع

بالعبودٌة، والعجز عن ابتكار كٌفٌة تتمثل الوعً الٌمظ أي تختبر كفاٌتها فً  سبٌنوزا

استخدام العمل والجرأة على معرفة الكٌنونة وعلى تصرٌؾ الكٌنونة بما هً فعل، هً ما 

، ٌجعل الإنسان معلولاً للضرورة التً تمتضٌها الطبٌعة أو تمتضٌها لصورًا كانطٌسمٌه 

العادات والتمالٌد أو الثمافة السابدة، فٌنخرط الكابن انخراطًا لا واعٌاً فً اجترار الحٌاة 

الببٌسة، وفً إعادة إنتاج لٌم تبخس الكرامة الإنسانٌة، فٌمارس الاستبداد أو ٌمارس علٌه 

تماعً، فما ٌنفن الإنسان المعلول ٌتعلك بؤسالٌب الماضً مجددًا لٌمها الاستبداد والمهر الاج

الاستعبادٌة وٌضفً علٌها لداسة مستمدة من الأعراؾ أو من الدٌن أو من اللؽة أو من 

العرق الذي ٌنتمً إلٌه رافضًا بالتالً أي انفتاح على آخرٌة الؽٌر التً ٌراها مموضة 

ان المعلول كٌفٌة تصٌر العٌش فنًّا لادرًا على منح جسده ومن ثمة فلٌس للئنس .لوجوده الؽفل

 .لحظة الحاضر الصابر الذي ٌضفً المٌمة لكٌنونته



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

72 
 

أما الإنسان العلة، فهو الذي ٌكون وجوده على نحو الكٌؾ، ووجوده على نحو الكٌؾ      

ار مشروط بوعً ٌمظ ٌحول جسمه المستمل إلى جسد. فالجسم مدار الكم، أما الجسد فهو مد

الكٌؾ، فلب ٌؽدو الجسد جسدًا إلا إذا صار ممتلكًا لكٌفٌة ٌصوغ من خلبلها جسده على نحو 

خاص، وذلن باختبار لدرته على استعمال العمل، فٌعٌش وفك ممتضى العمل، لا ٌعنً هذا 

أنهّ منزه عن الأفعال وعن الخضوع لسلطة اللبوعً، فذلن مما لا ٌمدر أي إنسان على 

ٌعنً ما ٌستطٌعه وما ٌمدر علٌه فً خضم عالم محفوؾ بالمخاطر ادعابه، وإنمّا 

والإكراهات، ومن ثمة فالإنسان العلة هو الإنسان الذي ٌركز على الفعل وٌمنحه لٌمة 

الحدث التؤسٌسً. ولٌس الإنسان علة تؤسٌسٌة إلا لكونه ٌختبر الإمكانٌات التً تنتج كٌفٌات 

ى للب المٌم، خاصة المٌم الممجدة للفرد والتً تمنحه مبتكرة للعٌش. فالإنسان العلة لادر عل

الحك فً استعادة وجوده الخاص، أي الحك فً الوجود الحر الذي ٌجعله بمنؤى عن التنمٌط 

الثمافً والأخلبلً الذي ٌحول دون تملن الكٌنونة لكٌفٌة العٌش الخاصة التً تنخرط من 

ؼٌر إملبءات أو وسابط )خاصة تلن  خلبلها فً حل وضعٌتها الإشكالٌة داخل المجتمع من

الإملبءات المسماة بالفتاوى، والتً ٌصدرها أشخاص لا ٌكتفون بالإرشاد فٌما هو داخل 

المجال الخاص للعمٌدة أو العبادة، وإنمّا ٌمتحمون المجال الحمٌمً للذات وٌذهبون بعٌدًا فً 

 .(فرض شكل معٌن لسلون ٌنافً الحٌاة والزمان والتارٌخ والإنسان

إذن فالطرٌك نحو عالم معٌش جدٌد، ٌؽدو عالمًا لفن العٌش، ٌمتضً نحت هذا المسار    

نحو إنسان العلة التؤسٌسة. فابتكار الوجود، ٌنبنً على لدرة كل ذات على العطاء وفك 

 .إمكانٌاتها الخاصة فً المساهمة فً تؤسٌس أفك جدٌد



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

73 
 

 الإَساٌ ٔأشيح انرؼثير:  المحاضسج الخايسح

 يقديح 

إن ما طرحته الفلسفات الأولى من لضاٌا وموضوعات تتعلك بفلسفة التواصل، لم ٌرتك     

إلى مصؾ الفلسفات المعاصرة فً طرحها لمشكلة التعبٌر كخاصٌة إنسانٌة فرٌدة من 

نوعها، حٌث انطلمت الدراسات والبحوث فً أربعٌنٌات المرن العشرٌن فً الولاٌات 

للرٌاضٌات والفٌزٌاء الفضل الكبٌر فً مساهمتها الفعالة فً المتحدة الأمرٌكٌة، ولد كان 

هو التمكن من الوصول إلى تحدٌد . والظاهر من خلبل ذلن مجال بلورة نظرٌة التواصل 

موضوعها، لكن بعد محاولات عدٌدة . إذ شكَّل التواصل اللسانً فرعا من فروع نظرٌة 

 التواصل هذه . 

 نثقافي الدؼسفح انردأنيح ٔانرُٕع اـ  1

لمد انطلمت الفلسفة الوضعٌة المنطمٌة فً حكمها على دلالة جملة معٌنة من خلبل معٌار   

الصدق و الكذب، وهذا ما جعل بالضرورة المعنى فً العبارات اللؽوٌة ٌإطر على منوال 

إذ أن صدلها و كذبها مستمد من مدى مطابمتها للوالع ، وهو ما الصٌػ الخبرٌة والإنشابٌة، 

الاهتمام بفكرة أفعال أدى بالضرورة إلى ظهور التداولٌة . حٌث انصرفت الأنظار صوب 

من الاستعمال اللؽوي هو لٌس إبراز منطوق  الأسمىالكلبم أو أفعال اللؽة . لأن الهدؾ 

، حٌث ٌنصب حول انجاز حدث اجتماعً لنلؽوي فحسب ، بل ٌتعدى الأمر إلى أكثر من ذ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

74 
 

ار فعل اجتماعً تواصلً، كمجاله ٌتعدى حدود اللؽة الجامدة بمفرداتها وإشاراتها، إلى ابت

ٌساهم بحد كبٌر فً تنظٌم حٌاة الجماعة . وهذا ما ٌوحً لنا بتلن النملة النوعٌة التً حدثت 

الحكم بالصدق والكذب إلى إن تحول فلسفة التواصل من مجال فً مجال فلسفة المعنى .

لٌة اللؽة، هو ما دفع بالضرورة إلى ظهور المصد وتبادل المعلومات بواسطة آمجال 

التداولٌة ، أو ما ٌعرؾ فً فلسفة اللؽة باللسانٌات التداولٌة، وساهمت فً ذلن بانجاز لؽة 

العلبلة بٌن المعنى  إشكالٌةوهو ما طرح  على مستوى الوالع كوسٌلة للتعبٌر والتواصل . 

Meaning   والفعلAction  وأصبح من خلبل ذلن معنى الكلمة أو العبارة  ٌتحدد من ،

الأمر والنهً  العبارة ، أما الكلمات الدالة علىخلبل الأفعال التً تمؾ خلؾ الكلمة أو 

ه فعل والاستفهام، فهً تتطلب لٌام المتلمً بممارسة هذه الأفعال . لأن الفعل اللؽوي ٌصحب

 اجتماعً أو ثمافً . 

إن مفهوم الفعل الكلبمً أصبح فً نظر بعض الفلبسفة اللؽوٌٌن نواة مركزٌة فً الكثٌر     

من الأعمال التداولٌة، حٌث أن كل ملفوظ ٌنهض على نظام شكلً دلالً وإنجازي تؤثٌري، 

ؽة الاجتماعٌة وفضلب عن ذلن ٌعد نشاطا مادٌا ٌرٌد تحمٌك نشاطات فً الوالع، وٌؤخذ الصب

 والثمافٌة أو ٌصبح مإسساتً بالدرجة الأولى .

  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

75 
 

  أقساو انفؼم انكلايي :ـ  2

Austinلمد لسم أوستن  
(1)

 الفعل الكلبمً إلى ثلبثة ألسام :  

تعبٌر لؽوي ذي معنى، والذي ٌعتبر فعل التلفظ  إنشاءوهو :  رؼثيريفؼم انانـ  أ

تكوٌن الأصوات والكلمات لإٌجاد لفظ مفٌد فً لؽة فإذا كنت تعانً من صعوبة فً الأساس، 

ما، لكونها لؽة أجنبٌة، أو لأنن معمود اللسان، فمن المرجح أن لا ٌكون بممدورن إنشاء فعل 

  ٌمكن أن تتواصل به مع الؽٌر. تعبٌري،

حٌث لا تموم عادة بإنشاء ألفاظ صحٌحة البنٌة دون ؼاٌة، فنحن  : انٕظيفيـ انفؼم  ب

 لٌإدي وظٌفة نرٌد إتمامها، فالفعل الوظٌفً ٌنجز عبر لوة اللفظ التواصلٌة.نصوغ لفظا 

نحن لا ننشا لفظ ذا وظٌفة معٌنة دون أن نمصد أن ٌكون له تؤثٌر : انرأثيري  ـ انفؼم ج

معٌن، فالمستمع سٌتعرؾ على التؤثٌر، الذي ٌمصده المتكلم لتعلٌل أمر ما.
(2)

لكن عندما  

خمسة أنواع للؤفعال الكلبمٌة، ولد لدمها  ، مٌزّ أوسن بٌنللفعل نتمعن فً الموة الإنجازٌة

 باعتبارها انجازٌة ولابلة للنماش، لكن بصفة مإلتة، وتتمثل فٌما ٌلً : 

                                                           
وتوفً سنة   1911منطمً ولسانً برٌطانً ولد سنة  John Lannghaw Austin جون  لانشو أوستن ـ  (1)

 ، من مإلفاته كٌؾ نصنع الأشٌاء بالكلمات؟.1960

 83ـ  82، ص ص 2010، 1، ترجمة: لصً العتابً، دار الأمان، الربط ، المؽرب ، ط التداولٌة؟ :ـ جورج ٌول  (2)
. 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

76 
 

وتموم على الإعلبن عن حكم، تتعلك بمٌمة أو حدث،  ـ الأفعال الحكمٌة ) الإلرارٌة( : 1

 الوصؾ وؼٌرها.مثل الوعد و

لرار لصالح شخص آخر، أو صد  إصدارولوم على ) الإنفاذٌات( :  ـ الأفعال التمرسٌة 2

 سلسلة أفعال، مثل أمر ، لاد، دافع عن ترجى ....

وٌلزم فٌها المتكلم بسلسلة أفعال، محددة، مثل وعد ، تمنى ـ أفعال التكلٌؾ ) الوعدٌات(:  3

 بعمد ....  التزم

وتستعمل لعرض مفاهٌم، وبسط موضوع، وتوضٌح رضٌة ) التعبٌرٌة(: ـ الأفعال الع 4

 استعمال كلمات، أو ضبط مراجع، مثل أكد، أنكر ، أجاب ........

وٌتعلك الأمر برد فعل تجاه سلون الآخرٌن، وتجاه ـ أفعال السلوكٌات )الإخبارٌات( :  5

الاعتذار، الشكر، التهنبة.......الأحداث المرتبطة بهم، فٌكون تعبٌره تجاه السلون، مثل 
(1)

  

 حقٕل انردأنيح : ـ  3

وهو حمل النشؤة التداولٌة التً تتعلك ببداٌة فلسفة التعبٌر، حٌث ٌرتبط هذا :  الأٔلالحقم 

الحمل بؤفكار تشارلز مورس عن التداولٌة التً كان لد لدمها كمنهج فً جعل الأفكار 

ة المعنى لدٌمة فً الفلسفات التملٌدٌة، معتبرا واضحة، حٌث ٌمر فً مولفه هذا أن مشكل

                                                           
 . 63ـ  62ٌد علوش، مركز الإنماء المومً، ص ص عترجمة : س، المماربة التداولٌة :ـ فرانسواز أرمٌنكو (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

77 
 

سواء كان إٌاها على أنها علم ٌهتم بدراسة العلبلة بٌن العلبمات وبٌن مستعملٌها أو مفسرٌها 

 كاتب....إلخ .  وتحدٌد ما ٌترتب عن هذه العلبمات من حٌث : أومتكلم أو سامع أو لارئ 

 أ ـ البعد الدلالً الذي ٌتضمن علبلة العلبمات بالبعد الدلالً المعبر عنها . 

 ب ـ البعد التداولً الذي ٌتضمن علبلة العلبمات بالناطمٌن بها ، والمتلمً والظواهر .

 ج ـ البعد التركٌبً الذي ٌتضمن علبلة العلبمات فٌما بٌنها .

فتها، إذ أن هذا المبحث ٌتعلك بلسانٌات وهو حمل موضوع التداولٌة ووظٌالحقم انثاَي : 

التً ساوت بٌن لسانٌات اللؽة ولسانٌات الكلبم . حٌث تتفك على أن المرن العشرٌن، 

هً أنها تعتمد أسلوبا فً فهمه  الأساسٌةالتداولٌة تهتم بجمٌع شروط الخطاب، والمٌزة 

حدد معناها إلا بالاستعمال وإدراكه بكٌفٌة استخدام اللؽة ، وبٌان الأشكال اللسانٌة التً ٌت

 والفهم والشرح، حٌث ٌشمل فعل التداولٌة مل ٌلً : 

ات ـ البحوث اللسانٌة والمنطمٌة التً لدمت فً دراسة استعمال اللؽة ومطابمة التعبٌر 1

 الرمزٌة للسٌاق الوصفً الفعلً، والعلبلات بٌن المتخاطبٌن .

 تً تثبت ذلن .ـ دراسة استعمال اللؽة فً الخطاب والآثار ال 2

ـ دراسة اللؽة باعتبارها ظاهرة تواصلٌة، اجتماعٌة خطابٌة حجاجٌة . 3
(1)

  

                                                           
الكلامٌة، فً التراث اللسانً التداولٌة عند العلماء العرب، دراسة تداولٌة لظاهرة الأفعال  :ـ مسعود صحراوي (1)

 . 21ـ  20، ص ص 2005، بٌروت ، لبنان 1، دار الطلٌعة للطباعة والنشر، طالعربً



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

78 
 

   : شسٔط ذدأل الدصغهحاخـ  4

ـ الضرورة الثمافٌة : وهً ضرورة تربط بٌن المصطلح اللؽوي ودلالته الثمافٌة  1

 والاجتماعٌة .

 للتواصل : حٌث أن التواصل اللسانً ٌتم عبر ألفاظ و أفكار . الإنسانٌةـ الحاجة  2

ـ اختٌار الكلمات : والممصود منها اختٌار عبارات لها لدرتها الخاصة فً التعبٌر على  3

 شكل لضاٌا ذات أهمٌة . 

ـ التمثٌل الخطابً للثمافة : إذ أن الرموز الثمافٌة لا تنفصل عن الخطابات، حٌث تصاغ  4

 لؽوٌا . 

 الدؼاصسج :انفهسفيح الدراْة  انرؼثير ٔأشيح ـ  5

 الإنسان بؤزمة ٌعُرؾ بما العشرٌن المرن بداٌة ومنذ المعاصرة الفلسفات انشؽلت    

 كلها أنها إلا التؤزم هذا وطبٌعة مجال تحدٌد فً الفلسفات تلن اختلبؾ ورؼم المعاصر،

 .الأزمة تلن لتخطً الحلول بعض له لدمت كما الإنسانً، الوضع صعوبة مدى على تتفك

 عرفته وما جهة من الإنسانٌة الحٌاة تؤزم بٌن ؼالبها فً ربطت التصورات تلن أن كما

 التً السبل وما الأزمة؟ هذه خصوصٌة فما ثانٌة، جهة من وتمنً علمً تطور من البشرٌة

 وفعال؟ متجاوز ككابن وجوده عن للتعبٌر اتخاذها الإنسان على ٌتوجب

  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

79 
 

 الأشيح إلى َٔظسذٓا انٕجٕديح انفهسفحأ ـ 

 المشكلة تلن- الآخر هو ظهر مفهوم لنا ٌتبدى الإنسان أزمة عن نتحدث عندما       

 إلى الفلسفة ٌتجاوز الأمر جعل ما وهو .الاؼتراب مفهوم إنه أخرى، أبعادا وإعطاءها

 إنكار ٌمكننا لا .وؼٌرها والفنون والآداب والإنسانٌة الاجتماعٌة العلوم فً أخرى مٌادٌن

 أفرزتها مشاكل من عنه ترتب وما الإنسان لحٌاة العلمً الاجتٌاح نمد فً المبذولة الجهود

 هو الإنسان جعل على دٌةجوالو الفلسفة أبدته الذي الحرص ذلن ولا التمنٌة، التطبٌمات

،تفلسؾ كل فً الأبدي الحاضر
(1)

 إلا الوالع مستوى على تبرهن لم الجهود هذه كل أن إلا 

 على العشرٌن المرن ٌشرؾ أن ولبل ـ الؽابب الحاضر هو الإنسانـ  أن واحدة نتٌجة على

 الإنسان موت أن، المفكرٌن بعض فسره الذي المول هذا، الإنسان موت إعلبن تم نهاٌته

 تعبٌر هو وإنما العلمً الخطاب دلة على تحرص أٌدٌولوجٌة عن تعبٌر مجرد لٌس

 مجتمع فً الفعلً النشاط عن التخلً نحو المعاصر الإنسان نزوع عن أٌدٌولوجً

 موت ٌتبع أن الطبٌعً من وكان .مسبما له ومخطط جاهز شًء كل فٌه أصبح تكنولراطً

 الواحد المرن بدأ وهكذا .. الفلسفة موت وإعلبن الجدل وتولؾ .. التارٌخ موت، الإنسان

.للنهاٌات خطابا والعشرون
(2)

 

 أبعد مضى لد الإنسانً الاؼتراب أن إؼفالها، ٌمكن لا حمٌمة أمام ٌضعنا التوصٌؾ هذا    

 مفاهٌم النمد مستوى على ٌطرح أمر وهو تمامه إلى وصل ولربما نتصور كنا مما وأسرع

                                                           
،بٌروت، 1، المإسسة الجامعٌة للدراسات والنشر، طدعوة للدخول فً تارٌخ الفلسفة المعاصرة :ـ هانً ٌحً نصري ((1

 .289، ص 2002لبنان، 

 .220، ص 1993، بٌروت، لبنان، 1، دار الجٌل ، طالفلسفً المعاصرأعلام الفكر  :ـ فإاد كامل (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

89 
 

 وحٌث .الفعل بفلسفات نفسها وصفت التً الفلسفات كل وربما الإنسانٌة النزعة أهمها كثٌرة

 لمعنى تعرٌفهم فً الأدنى الحد على اتفموا اختلبفات من عنهم عرؾ ما رؼم الفلبسفة أن

 ثمة ٌوجد لا تمامه إلى الاؼتراب ٌصل وعندما ”الانفصال“ من نوعا باعتباره الاؼتراب

 فرد كل حٌاة فً ربما صنوفه بكل الوالع مستوى على تحمك فمد أنواعه سرد إلى حاجة

 .الحمٌمة هذه عن ٌفصح الواحد ٌومه فً الفرد الإنسان سلون وأصبح لدمٌن على ٌسٌر

 انرؼثير ٔأشيح الدؼاصس الإَساٌ ـ  6 

- أهم أن لنا لتبٌن وملٌا الإنسان ٌعٌشه الذي المؤساوي الوضع هذا فً جٌدا تمعنّا لو     

 .لدٌه العملبنً التفكٌر عامل لؽٌاب نتٌجة جاءت والتً لحرٌته، فمدانه هو خسابره وأبرز

 لٌس فالعمل والعه، ٌتجاوز أن ٌمكنه لا بدونه الذي العمل هو الإنسان جوهر أن بمعنى

 تبدأ التً الإنسان حرٌة هو العمل، كون حٌث من الإنسان؛ هو العمل بل الإنسان، إلى إضافة

 الإنسان أن أي .التعبٌر حرٌة فً الوالعٌة مشروعٌتها تجد التً الحرٌة تلن التفكٌر، بحرٌة

 ً  وهو الحرٌة، ؼٌاب بالضرورة ٌعنً العمل وؼٌاب عمله، هً وحرٌته حرٌته، هو وجودٌا

 إلى الحرٌة ؼٌاب فً الإنسان ٌتحول .الإنسان ؼٌاب أٌضا بالضرورة ٌعنً الذي الؽٌاب

ولهذا فإن العبودٌة والسجن هما ألسى عموبة تنزل  »  إنسانٌته جوهر ٌفمد أي ،)شًء(

، الحر إذن من لٌس عبدا أو سجٌنا، إنسانٌته، ألسى من الموت، أنها عموبة تمس بالإنسان

.«بإنسانٌتهالمتمتع  الإنسانالحر هو 
(1 (

 منذ الإنسانٌة وعته أمر- وبدٌهً، واضح أمر وهذا

 الحرٌة انعدام وهً( ق الر عبودٌة فً تجلت كما العبودٌة، كانت إذ تارٌخها؛ فجر

                                                           
 .143، لٌبٌا، ص 1، الدار الجماهٌرٌة، طتبسٌط الفلسفة :رجب بودبوس ـ (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

81 
 

 وتشترى تباع كما وٌشُترى ٌبُاع ) شًء( إلى الإنسانً الكابن تحوّل تعنً ،)بالكامل

 والعمل الحرٌة بٌن تربط الإنسانٌة المجتمعات معظم فً الموانٌن كانت السبب، لهذا .الأشٌاء

 ٌمُنح مثلًب، .العملً النضج بتولعات للئنسان المتاحة الحرٌة مساحة تربط واضح، نحو على

ً  ٌبلػ عندما مستملب بنفسه التصرؾ حرٌة الفرد  الحد امتلن لد أنه فٌها ٌتولع محددة سنا

.)مجتمع لكل الثمافٌة المكونات باختلبؾ مشروط تعمل هو طبعا( التعمل من الأدنى
(1)

 

 توثك التً الإجابة تلن التنوٌر؟ ما :لسإال الكانطٌة الإجابة نستحضر أن وٌمكننا      

 فً ٌتحدد التنوٌر أن ٌرى فهو .والحرٌة والعمل الإنسان المتحّد؛ الثلبثً ذلن بٌن الصلة

 استخدام حرٌة الإنسان ٌمنح الذي الإنسانً الرشد بلوغ هو أو العمل، استخدام على الجرأة

 هو )المٌلبدي عشر الثامن المرن( العمل عصر كان كٌؾ رأٌنا هنا ومن .شجاعة بكل عمله

 عن البحث كان هنا، من .الإنسان عصر التارٌخ دارسً كلّ  ٌعلم كما وهو التنوٌر، عصر

ً  هو العمل، وفً العمل  الحضور لدرجة رفع هو العمل تفعٌل .الإنسان وفً الإنسان عن بحثا

 عالم عن والاستملبل التماٌز تمنحه التً لحرٌته تفعٌل هو حٌث من ،الإنسان فً الإنسانً

 فعل كموضوع تستخدم التً أو وتشترى، تباع التً الأشٌاء للحرٌة، الفالدة الأشٌاء الأشٌاء،

 نفسه، الإنسان حضور ٌعادل ما هو العمل حضور فمستوى وعلٌه- .الأنحاء من نحو على -

 وعلى .العملً باستملبله المرتبطة حرٌته وجود فً إلا حاضرا ٌكون أن ٌمكنه لا الذي

 محاولة هو الرإٌة هذه وفك العمل وفً العمل، عن البحث أن جدا الواضح من هذا، ضوء

 فً ٌتجلى ما كثٌرا الذي المطٌع عالم من ـ  متفرد كابن هو حٌث منـ  الإنسان لانتشال

ً  . الممدسة الجماهٌرٌة الرموز تموله ما امتثال على المبرمجة التملٌد جماهٌر  وصؾ ولدٌما

                                                           
 .144، ص  مرجع سابك  ،تبسٌط الفلسفة :رجب بودبوسـ   (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

82 
 

 م ـوصفه فً كماـ  لأنهم ،احتمارا الأوصاؾ بؤشد الجماهٌر للٌطس،اهر :الٌونانً الفٌلسوؾ

 تكفل التً هً بالعمل الموجهة الحرٌة تلن . كالأنعام المشاهٌر من ؼٌرهم وراء ٌنسالون

.تردد أو خوؾ دون للآخر التبعٌة من تحرٌره شؤنها من التً التعبٌر سبل كل للئنسان
(1)

 

 أزمات من الجدٌدة الحٌاة جرّته ما ورؼم أنه المول نستطٌع المحاضرة هذه ختام فً       

 فإما الاختٌارات؛ من واسعة آفالا أمامه فتحت الممابل وفً أٌضا أنها- إلا المعاصر للئنسان

 التً الحرٌة سبل لنفسه ٌشك أنه أو هو ٌصنعها ما عادة التً للؤصنام منسالا تابعا ٌعٌش أن

 .متناهٌة لا ولؽات بكٌفٌات وجوده عن والتعبٌر الأصنام تلن تحطٌم من تمكّنه

  

                                                           
 .158، 2009، 1منشورات الاختلبؾ، ط، الدار العربٌة للعلوم ناشرون، الإغرٌمٌةالفلسفة  :ـ  جدٌدي محمد (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

83 
 

 ٔأشيح الحكى الإَساٌ:  المحاضسج انسادسح

  يقديح     

الراهن، وانشؽاله بالوالع السٌاسً هو مشكلة الحكم، لأن الولت فً  الإنسانإن ما ٌإرق     

ومدنً بطبٌعته، فهو لا ٌمكن أن ٌمارس الحكم إلا ضمن الجماعة  اجتماعًكابن  الإنسان

 الإنسانلكن ما ٌجدر بنا لوله عند تعرضنا لموضوع العلبلة بٌن التً ٌعٌش ضمنها . 

، بل لابد من  الإنسانًومشكلة الحكم، لا ٌمكن أن نتطرق إلٌها كنظام سٌاسً ٌلزم السلون 

وضع مماربة لمسؤلة الحكم لٌس باعتبارها كاهتمام من بٌن اهتمامات المنظرٌن والمهتمٌن 

بحمل الفلسفة السٌاسٌة والاجتماعٌة ، من فلبسفة السٌاسة والنظم والدساتٌر . بل ٌتحتم علٌنا 

ٌتمتع بكامل حموله  أنالوالعً الذي ٌجب  الإنسانهو  الإنسانعلى اعتبار أن مماربة  وضع

وواجباته التً تفرضها ممتضٌات المواطنة، حتى ٌكون مواطنا صالحا من جهة أو حاكما 

رشٌدا من جهة أخرى . منه تبدأ الحكامة والمواطنٌة ، وإلٌه ٌعود نتاجها من لبل الآخرٌن، 

الحرة، وهو ما ٌنعكس على  الأفراد بإرادةدٌممراطٌا، تم اختٌاره حتى ٌكون الحاكم 

 .الآخرٌن بالنفع 

حاجح الإَساٌ إلى المجرًغـ  1  

لبن كان الإنسان ٌشترن مع الحٌوان فً الؽرابز والحاجات الطبٌعٌة فإنه ٌنفرد عنه     

بكونه لادرا )أو مرؼما فً بعض الأحٌان( على ضبط هذه الؽرابز وتوجٌهها بما ٌتوافك مع 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

84 
 

أعراؾ وتمالٌد المجتمع الذي ٌعٌش فٌه، فالإنسان ٌولد وٌنمو وٌتفاعل وٌنضبط داخل نسك 

 اللفٌثان ٌمول )هوبز( فً كتابه الشهٌر .انٌن ٌنبؽً احترامها والتمٌد بهامجتمعً ذي لٌم ولو

 "le laviathan" (1651)  ،أن المجتمع الطبٌعً هو مجتمع تسوده الفوضى والصراعات

بالتالً فالإنسان كان ذببا لأخٌه الإنسان، ورؼبة من الأفراد للخروج من هذه الحالة، إبماء 

 . "مصالحهم وجدوا أن السبٌل إلى ذلن هو الاتفاق فٌما بٌنهمعلى أنفسهم وحفاظا على 

بؽض النظر عن نظرة هوبز السلبٌة لعلبلة الإنسان بؤخٌه الإنسان فإنه ٌشٌر إلى أن ف      

استمرار الوجود الإنسانً رهٌن بالاتفاق والتعاون بٌن بنً البشر، فانتمال الإنسان من حالة 

رة حتمٌة لضمان استمرار وجوده، ولذلن ٌرى "نوربت الطبٌعة إلى حالة الاجتماع ضرو

إلٌاس" أنه لا ٌمكن الفصل بٌن الفرد والمجتمع، فلب ٌوجد مجتمع بدون أفراد، والفرد لا 

ٌساوي شٌبا بدون المجتمع، فهما وجهان لعملة واحدة، ولد نمد فً ذلن المولؾ الذي ٌحاول 

كرة مضمونها أن العلبلة المابمة بٌن الفرد خلك تماٌز بٌنهما، واستبدله بؤطروحة تدافع عن ف

والمجتمع هً علبلة تفاعل وتؤثٌر متبادل، حٌث ٌمكن المول أنهما وجهان لعملة واحدة، 

فالمجتمع ٌمارس مفعوله فً تكوٌن شخصٌة الفرد الذي من شؤنه أن ٌكون فاعلب اجتماعٌا 

 .ولٌس مجرد مفعول به فً المجتمع

إننّ تسمع فً كتب  :« إلى هذه المضٌة حٌث ٌمول فً ممدمته ابن خلدونولد انتبه        

ًّ الطبع"، ٌذكرونه فً إثبات النبّوّات وؼٌرها، والنسبة فٌه  الحكماء لولهم: "إنّ الإنسان مدن

إلى المَدٌِنة، وهً عندهم كناٌة عن الاجتماع البشريّ، ومعنى هذا المول: أنهّ لا تمكّن حٌاةَ 

ا هو علٌه من العجز عن المنفرد من البشر، ولا ٌتمّ وجودُه إلّا مع أبناء جنسه، وذلن لم



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

85 
 

استكمال وجوده وحٌاته، فهو محْتاج إلى المعاونة فً جمٌع حاجاته أبدا بطبعه، وتلن 

المعاونةُ لا بدّ فٌها من المفاوضة أوّلا، ثمّ المشاركة وما بعدها، وربمّا تفضً المعاملةُ عند 

دالة والعداوة، اتحّاد الأؼْراض إلى المنازعةِ والمشاجرةِ، فتنشؤ المُنافرَة والمُإَ  الَفة، والصَّ

وتإول إلى الحرب والسِّلم بٌن الأمم والمبابل، ولٌس ذلن على أيّ وجه اتفّك، كما بٌن الهَمَل 

من الحٌوانات، بل البشر بما جعل الله فٌهم من انتظام الأفعال وترتٌبها بالفكر كما تمدّم، 

ة ولوانٌنَ حكمٌّة، ٌنكِّبوُن فٌها جعل ذلن منتظما فٌهم، وٌسَّرهم لإٌماعه على وجوه سٌاسٌّ 

ٌمٌزّوا المبابحَ والمفسدةَ بما ٌنشؤ  بعد أن عن المفاسد إلى المصالح، وعن المبٌح إلى الحسن

عن فعل ذلن عن تجربة صحٌحة، وعوابد معروفة بٌنهم، فٌفارلون الهمَل من الحٌوان، 

 .سدوتظهر علٌهم نتٌجة الفكر فً انتظام الأفعال وبعدها عن المفا

هذِه المعَانً التً ٌحصل بها ذلن لا تبعدُ عن الحسّ كلَّ البعد، ولا ٌتعمّك فٌها الناظر،       

لأنَهّا معان جزبٌةّ تتعلكّ بالمحْسُوسات، وصدلهُا  ،بل كلهّا تدُرَن بالتجربة وبها ٌستفاد

ٌد كلّ واحد وكذبهُا ٌظهر لرٌبا فً الوالع، فٌستفٌد طالبها حصول العلم بها من ذلن، وٌستف

من البشر المَدْرَ الذّي ٌسُِّرَ له منها، ممْتنصا له بالتجّربة بٌن الوالع فً معاملة أبناء جنسه، 

بملببسته الملَكة فً معاملة أبناء  حتىّ ٌتعٌّن له ما ٌجب، وٌنبؽً فعْلبً وترْكاً، وتحصل

«.جنسه
(1)

 

إنّ ) ت فً هذا النص المٌمّ، التً وردممولة أرسطو بتحلٌل  ابن خلدون لمد لام       

ًّ الطبع من  إلاتكتمل  أنلا ٌمكن  الإنسانأن طبٌعة وهذا ٌدل دلالة واضحة  (الإنسان مدن

                                                           
  .154، ص 2005، 1ط، تحمٌك: عبد السلبم الشدادي، بٌت الفنون والعلوم والآداب، الممدمةابن خلدون: ـ  ((1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

86 
 

الإنسان هو حٌوان سٌاسً ومدنً بطبعه أي  أنخلبل انتمابه للمجتمع، ولد اعتبر أرسطو 

ٌعٌش داخل المجتمع، فالإنسان بدون انتماء سٌاسً إما أنه كابن لم ٌصل بعد إلى  أنلدره 

على وضع ممارنة بٌن  أرسطو. فمد عمل الإنسان، أو كابن ٌسمو على الإنسانمرتبة 

 الإنسانٌةالتجمعات  أن، ولال على أخرىوالتجمعات الحٌوانٌة من جهة  الإنسانٌةالتجمعات 

باللؽة إذ من خلبلها  الإنسانلحٌوانٌة وما ٌجعلها كذلن هو تمٌز أرلى وأسمى من التجمعات ا

 .ٌعمل على تشرٌع الموانٌن التً تإسس الدولة والمجتمع

وهنا تتبدى أهمٌة الاحترام كمٌمة مجتمعٌة ترلى بالإنسان عن مرتبة الحٌوان، فالإنسان 

ؼٌره ممن ٌشاركونه الذي ٌستمد بماءه ووجوده من المجتمع الذي ٌعٌش فٌه مطالب باحترام 

 .هذا المجتمع

 ـ جدل انسياسح ٔانسهغح 2

تعتبر السٌاسة بكونها فن إدارة وتدبٌر مسار الكل الاجتماعً، وبكونها رهانا اجتماعٌا      

كلٌا حول حٌازة الخٌرات والرموز،  ومدار هذا الصراع فً الآن نفسه، مع العلم أن 

صراع حول حٌازة الخٌرات والرموز، وهذا ما  فس الولتالصراع حول السلطة هو فً ن

مفتاحا، وهو ما ٌسبػ علٌه  باعتبارهللمجال السٌاسً،  والأولوٌةٌعطً نوعا من الحظوة 

تكون الاستعارة الحربٌة فً السٌاسة هً استعارة  أنوالحرب، لذلن ٌفترض  طابع الصراع

عضوٌة ولٌست طاربة.
(1)

التصارع من أجل حٌازة فجوهر السٌاسة بهذا المعنى ٌكمن فً  

فً توجٌه الاختٌارات، التً ٌتعٌن أن ٌسٌر فٌها المجتمع  وإدارتهاالسلطة، والاحتفاظ بها 

                                                           
 .19، الدار البٌضاء ، ص 1، إفرٌمٌا الشرق، طللسٌاسة بالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسً :ـ محمد سبٌلب  ((1



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

87 
 

من تمثلهم هذه السلطة، وكذا استعمالها فً توزٌع الثروات والخٌرات المادٌة  إرادةوفك 

والمعنوٌة، حسب هذه الاختٌارات.
(1)

مفتاحا للمطاعات الأخرى،  باعتبارهافالسٌاسة تتحدد  

 حٌث تكتسب لٌمتها من كونها:بها تتفاعل وتنمو وتزدهر، 

 ـ أولا تعبٌرا عن الصراع الاجتماعً، وبلورة للموى والفبات المنتصرة أو السابدة فٌه،  

 ـ ثانٌا من كونها تعبٌر عن الإرادة البشرٌة فً صورتها الشابعة، 

ممارسة صناعة التارٌخ، دون أن ٌعنً ذلن ؼٌاب هذه ـ ثالثا فً كونها تعد بامتٌاز مجال 

 السمة من المطاعات الأخرى.

إن الوالع التارٌخً أضفى على السٌاسة امتٌاز تمثل فً إحالة نمط إنتاج التارٌخ، على     

السٌاسة والمجال السٌاسً، وهذا ما ٌمودنا عند تحلٌل بنٌة المطاع السٌاسً فً كل مجتمع، 

لناظمة، والموى الفاعلة فٌه أو المتحكمة فٌه، والمٌم أو الإٌدٌولوجٌات وتشرٌح لوانٌنه ا

السابدة فٌه، تعد كفٌلة بإعطابنا فكرة وافٌة عن نمط إنتاج التارٌخ فً هذا المجتمع.
(2)

لذلن  

لابد من انتماد التصور الاختزالً الذي تشكله العلوم السٌاسٌة عن السٌاسة، لذلن ٌمول محمد 

كم هً مختزلة جدا ومفمرة جدا صورة السٌاسة فً العلوم  »لصدد: سبٌلب فً هذا ا

السٌاسٌة، والموانٌن  والنظمعلى دراسة المإسسات  بالأساسالسٌاسٌة، فهً تكاد تمتصر 

المنظمة للفعل السٌاسً، متهاملة لرارات شاسعة مطمورة، لكنها تفعل من تحت، ومن خلؾ 

                                                           
 .57ص مرجع سابك، ،  بالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسً للسٌاسة :ـ محمد سبٌلب  (1)

 .56ـ المرجع نفسه، ص  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

88 
 

«فً تشكٌل الفعل السٌاسً.
(1)

سٌسهم فً فهم  وإجلببهاكما أن كشؾ وتعرٌة هذه المناطك  

ما ٌشكل مفتاح الكل  أوشمولا للسٌاسة، مادامت هذه هً الحدث الاجتماعً الكلً،  أكثر

الاجتماعً، وتفسٌر ذلن هو أن الوعً والشعور مثلما لم ٌعد ٌمثل جوهر الحٌاة النفسٌة 

سٌاسٌة لم تعد تشكل جوهر حٌاة للؤفراد والجماعات، فإن المإسسات والتصورات ال

سٌاسٌة. وهذا الأمر ٌمتضً بالضرورة الانفتاح على الطبمات العمٌمة اللبواعٌة، التً تسهم 

فً تشكٌل الوعً السٌاسً واؼنابه عبر الٌوتوبٌا، والأسطورة ، ورمزٌة اللؽة والتمثلبت 

جٌة، وسوسٌولوجٌة، والطموس... وهذا لا ٌكون إلا ضمن مماربة شمولٌة ومركبة انثروبولو

 وبنٌوٌة تارٌخٌة فً نفس الولت.

ورعاٌة الثمافة وؼٌرها من مستوٌات الوجود لمد عملت السٌاسة على توجٌه الالتصاد،       

بعد أن تجاوزت فن الإدارة والحكم، وتوجٌه المضاٌا الاجتماعٌة الاجتماعً فً كل مجتمع، 

وهذا بمثابة استٌلبء على المجتمع برمته، وهنا تبرز العلبلة بٌن السٌاسة والسلطة. كافة، 

المختلفة،  وأجهزتهالوة ارؼامٌة مسلطة على الدولة من الدولة  »لٌست مجرد  إذنفالسلطة 

  ، فهً بهذا المعنى الأخٌرٌنهذٌن على الفرد والمجتمع، بل هً استجابة لطلب صادر عن 

كلب من الفرد والجماعة ٌعبر عن الحاجة لكً  أناستجابة لطلب، بحٌث  أو تعد تلبٌة لحاجة،

لٌؽدو أساس السلطة تبعا لذلن هو الرؼبة فً  ،ونفوذها تمارس علٌهما السلطة سٌطرتها

الخضوع، وهو ما ٌبرر أهمٌة التحلٌل النفسً للظاهرة السٌاسٌة والسلون السٌاسً، من 

                                                           
 .70، ص  للسٌاسة بالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسً :محمد سبٌلب ـ  (1)

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

89 
 

.«ٌة للسلطةخلبل السعً لإبراز الأسس السٌكولوج
(1)

فمفهوم السلطة ٌتحدد بإستراتٌجٌتٌن  

احدهما لابمة على الأمل والأخرى لابمة على الخوؾ، هما إستراتٌجٌتان لابمتان على 

عاطفتٌن هما الأمل والخوؾ، فكل سلطة ناجحة أو لادرة على الاستمرار، تمزج بممادٌر 

بة خٌال المواطن لشده إلٌها بتمدٌم متفاوتة بٌن هاتٌن الإستراتٌجٌتٌن، فالأولى تمتضً مداع

وعود مادٌة ومعنوٌة، وتصوٌرها وكؤنها وشٌكة التحمك .لسط الحلم الٌوتوبً هذا بمثابة 

انثر هنا ٌعد بمثابة بعد  فالأملترٌاق أمام مرارة ولسوة الحٌاة الٌومٌة التً ٌعٌشها المواطن، 

ناجحة للسلطة.  لكل إستراتٌجٌةالأولى ، حتى ٌكاد ٌشكل الدعامة للئنسانصمٌم  وبولوجً

فً اجتذاب الناس وتحصٌل  الأملالثورٌة تموم على دور لشة  والأنظمةوكل الحركات 

حمن خطابه السٌاسً،  إلى مضطرنظام مهما كان والعٌا ومحافظا،  إن أيولابهم، بل 

ها بتمنٌة استبدال أوعادة ما تتم تكملتها  الأملفتمنٌة  .الأملمن  أدنىوخطته السٌاسٌة بحد 

 إستراتٌجٌةتعزٌز  إلىٌتعدى التمنٌة  الأمر أنؼٌر هً تمنٌة الخوؾ والتهدٌد،  أخرى

الاحتماء من العدوان، ومن الخطر  إلىالطبٌعٌة  الإنسانالسلطة، لان السلطة تستثمر حاجة 

التصعٌد من حجم وحدة الشعور بالتهدٌدات الخارجٌة  إلىالذي ٌإدي  الأمرالخارجً، 

رص الصفوؾ الداخلٌة حول اختٌاراتها،  إلىلدى مواطنٌها، وهو ما ٌإول المفترضة 

 أولىومشارٌعها فً مواجهة هذه التهدٌدات، المزعومة التً تعتبرها بمثابة مهمة وطنٌة 

.والطالات الإمكانٌاتكل المطالب، وتسخر من اجلها كل  أمامهاتتضاءل 
(2)

فالنظام  

                                                           
 .145ـ  144، مرجع سابك، ص  ص للسٌاسة بالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسً :محمد سبٌلب  ـ (1)

 .86ص  ،المرجع نفسه ـ (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

99 
 

لوته وتماسكه وفاعلٌته، حٌنما ٌستطٌع المزج بٌن السٌاسً ٌبلػ أعلى مستوٌاته، وأعلى 

 إستراتٌجٌة الأمل والترؼٌب وإستراتٌجٌة التهدٌد الخارجً والترهٌب .

الحمٌمٌة وحدها جدٌرة بؤن تعٌش خارج إستراتٌجٌتً الأمل إن المجتمعات الدٌممراطٌة     

فٌها بٌن المجتمع  ، وذلن نتٌجة رسوخ التوازنات الداخلٌةالأداءوالخوؾ، أي على شرعٌة 

فالمناخ الدٌممراطً ٌحجب آلٌة المدنً والدولة، وتوافر آلٌات امتصاص النممة والسخط . 

الترهٌب والترؼٌب، تعمل لكن بشكل اٌجابً معكوس.
(1)

  

  انرحديث انسياسيـ  3

ٌعود مصطلح التحدٌث السٌاسً إلى عملٌة الانتمال من نظم الحكم التملٌدي إلى نظم       

الحكم العصري، حٌث ٌفترض التحدٌث السٌاسً عملنة السلطة وتجاوز عدد كبٌر من 

السلطات السٌاسٌة التملٌدٌة والدٌنٌة والعرفٌة، لمصلحة سلطة سٌاسٌة وطنٌة علمانٌة واحدة، 

تعالدٌا لا طبٌعٌا ولا إلهٌا. كما ٌفترض التحدٌث السٌاسً  إنسانٌابحٌث ٌصبح مصدر الحكم 

مختلؾ التوترات الخارجٌة والداخلٌة. كما ٌفترض  سٌادة الوطنٌة، لمواجهةالرهان على ال

الجدٌدة، وتطوٌر بنى متخصصة لتنفٌذ هذه الوظابؾ، أٌضا التمٌٌز بٌن الوظابؾ السٌاسٌة 

تفصٌلب وتعمٌدا وتنظٌما، ٌجري  أكثر إدارٌةٌة وهو ما ٌصعب تحمٌمه دون وجود هرم

 .الأداءتوزٌع المراكز والمسإولٌات فٌها بناء على معٌار الكفاءة وحسن 

                                                           
 .88، ص  ، مرجع سابكللسٌاسة بالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسً :محمد سبٌلب ـ  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

91 
 

كما ٌفترض التحدٌث السٌاسً أٌضا المشاركة المتزاٌدة فً السٌاسة من لبل فبات      

سٌادة وسٌطرة اجتماعٌة متنوعة. ورؼم أن المشاركة الموسعة لا تفضً دوما إلى تعزٌز ال

الأمة على الحكم، كما هو الشؤن فً الدول الدٌممراطٌة، وأنها على العكس من ذلن لد تسهم 

فً إحكام لبضة السلطة على الشعب، كما هو الأمر فً الدول الكلٌانٌة، إلا أن المواطن فً 

لً فإن كافة الدول الحدٌثة ٌصبحون معنٌٌن مباشرة بشإون الحكم متؤثرٌن مباشرة به. وبالتا

ٌرٌة هً السلطة العملبنٌة التفصٌلٌة على المستوى المإسساتً والإداري، والمشاركة الجماه

ما ٌمٌز الدولة الحدٌثة على الدولة التملٌدٌة، مع تركٌز خاص من طرؾ هنتنؽتون على 

المشاركة الجماهٌرٌة، كمصدر أساسً للتحدٌث السٌاسً، حٌث ٌمول فً هذا الصدد:  أهمٌة

فً السٌاسة، فوق مستوى المرٌة أو  اجتماعٌةأوجه السٌاسة هو مشاركة فبات إن أهم  »

.«السٌاسٌة لتنظٌم هذه المشاركة كالأحزابالمدٌنة... وتطوٌر مإسسات سٌاسٌة جدٌدة 
(1)

 

أن التصنٌع ٌنتج الوعً الطبمً عند طبمة  أوضحلمد ذكر هنتنؽتون أن ماركس حٌنما   

فإنه ٌكون لد ركز على وجه البورجوازٌة أولا، ثم ٌلٌه الوعً عند طبمة البرولٌتارٌا، 

ثانوي وواحد فمط من ظاهرة أكثر شمولٌة، ذلن أن التصنٌع ماهو إلا مظهر من مظاهر 

بل ووعً الفبات العصرنة. وبهذا المنطك فإن التحدٌث لا ٌستحث الوعً الطبمً فمط، 

كما فً الطبمة الجدٌدة من جمٌع المشارب، فً المبٌلة والإللٌم والعشٌرة والدٌن والجماعة، 

على صعٌدي العمل والاتحاد. ومنه فإن التحدٌث ٌعنً أن جمٌع الفبات المدٌمة والجدٌدة 

                                                           
، 1993، لبنان، 1، ترجمة: سمٌة فلو عبود، دار السالً، طالنظام السٌاسً لمجتمعات متغٌرة: ـ صاموٌل هنتنؽتون ((1

 .48ص 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

92 
 

ومطالبها التملٌدٌة والعصرٌة على حد سواء، ٌتزاٌد إدراكها لذواتها كفبات ولمصالحها معا، 

 فً علبلاتها مع الفبات الأخرى. 

إن الولاء للمبٌلة ٌؽدو فً الكثٌر من حالاته استجابة للتحدٌث، وهو ما ٌثٌر لدرا ؼٌر    

ٌسٌر من الؽرابة والشعور بالمفارلة، ؼٌر أن هذا الشعور سرعان ما ٌتبدد أمام مفهوم 

مو الوعً لدى الجماعة له ن إن »هنتنؽتون المرن والتارٌخً للحداثة، ٌمول فً ذلن: 

تؤثٌرات موحدة ومفسخة، فً الولت نفسه على النظام الاجتماعً. لو ٌتعلم المروٌون أن 

ٌحولوا هوٌتهم الأولى من المرٌة إلى المبٌلة، تضم عدة لرى، لو ٌكؾ العمال الزراعٌون 

مال عن التطابك فمط مع رفالهم العمال فً المزرعة وٌتطابمون، عوضا عن ذلن مع الع

الزراعٌٌن عامة، ومع تنظٌم عام للعمال الزراعٌٌن، لو ٌوسع الرهبان البوذٌون نطاق 

ولابهم من المعبد والدٌر المحلٌٌن، إلى حركة بوذٌة لومٌة... كل تطور من هذه التطورات 

.«سٌكون توسٌعا للولاء، وهو بهذا المعنى مساهمة مفترضة فً العصرنة السٌاسٌة
(1)

لمد  

من السٌاسة المجردة وسابك علٌها، ٌتمفصل فٌها السٌاسً  أولىبات التحدٌث فً السٌاسة 

وٌستمل المجال السٌاسً كمجال اختٌارات ومجال مصالح فردٌة وفبوٌة عن الدٌنً، 

واضحة، ٌبرز الانتمال من الشرعٌة التملٌدٌة المابمة على الحموق المستمدة من الماضً 

إلى الشرعٌة العصرٌة أو المإسسٌة المابمة على الحموق المكتسبة من  والتراث، ومن الدٌن

الحاضر، والوالع المابم، ومن الشعب، وهً العمود الفمري لكل حداثة سٌاسٌة. ؼٌر أن 

الانتمال من الشرعٌة التملٌدٌة إلى الشرعٌة الحدٌثة المإسسٌة، لٌس مجرد إجراء سٌاسً، أو 

                                                           
 .52 ـ 50، مرجع سابك، ص ص النظام السٌاسً لمجتمعات متغٌرة : ـ صاموٌل هنتنؽتون (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

93 
 

امل، لأن الحداثة السٌاسٌة كما تتجلى فً تحول لرار إداري بل هو تحول ثمافً ك

المشروعٌة، تتضمن ثمافة كاملة هً الثمافة السٌاسٌة الحدٌثة، التً تكاد تدمجها المنظومة 

 الدٌممراطٌة.

 ـ  الاسرغاػح ٔانُفٕذـ انسهغح ـ  4

اسة، تعد السٌاسة أحد تجلٌات فلسفة الفعل، لذلن كانت السلطة هً الجانب التطبٌمً للسٌ     

فهً التً تصنع مجالات التؤثٌر والتؤثر والفعل والانفعال، فً حٌزها المدنً والطبٌعً، 

فالسلطة إذن شدة وحدة وسطوة وؼلبة وٌد طولى، تشتمل على كل شًء أو تبتلعه، لان لها 

دلالة الفصاحة والحجة والمدرة والفاعلٌة، لذلن نجد هنان تؽٌٌبا لحمٌمتها فً مجال السٌاسة 

، أو كنفوذ وسٌطرة وإلزام. ولد تبدو المفارلة نة. لد تبدو لنا السلطة كاستطاعة والتدارالراه

بٌن الدولة والسلطات . فالسلطة بما أنها لدرة واستطاعة والتدار، هً ما به نموى على 

المٌام بالفعل، أما السلطة باعتبارها نفوذ وسٌطرة، فهً المدرة المابمة على عدم تكافإ 

عدم توازن الموى، التً من شؤنها أن تإدي إلى إلزام أو إرؼام فرد أو جماعة  الأوضاع، أو

، هً مفهوم مرادؾ للحرٌة للبمتثال إلى سلطة المانون. فالسلطة التدار واستطاعة ووسع

.بالمعنى، الذي ٌعنً أن الحرٌة استطاعة
1
  

                                                           
، 2007تونس،   ، صفالس،الإنسانٌة: مكتبة علبء الدٌن ، كلٌة الآداب والعلوم  فلسفة الفعلـ عبد العزٌز العٌادي :  1

 .141ص 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

94 
 

فلسفٌة، هً مفهوم المُلن والمدرة. وفً المعاجم ال ٌة هًلسلطة فً المعاجم اللؽوا      

ً لفرد أو نسك من وجهات  سٌاسً اجتماعً التصادي، ٌشٌر إلى النفوذ المعترؾ به كلٌاّ

النظر، أو لتنظٌم، ذلن النفوذ المستمدّ من خصابص معٌنّة أو من تمدٌم خدمات معٌنّة. 

والسلطة أنواع: دٌنٌة، شرعٌة، نفسٌة، روحٌة، أبوٌة، اجتماعٌة، والتصادٌة، وسٌاسٌة، 

كما أنّ السلطة عنصر هام من عناصر الدولة، والسلطة  ،خدٌممراطٌة الستبدادٌة، شمولٌة، ا

العامة كوظٌفة اجتماعٌة، تمارس من لبل جٌش، وبولٌس، وموظفٌن، ومحاكم، وأنظمة 

العماب والزجر المختلفة. وحسب الماركسٌة؛ فً مجتمع تهٌمن فٌه الملكٌة الخاصة لوسابل 

ً أداة لمع فً أٌدي الطبمة المستؽِلة السابدة، فالسلطة هنا تستخدم  الإنتاج تكون الدولة دابما

لمهر الجماهٌر المستؽَلة، بؽض النظر عن شكل وطبٌعة الحكم. وٌرى لٌنٌن أنّ "أشكال 

سٌطرة الدولة لد تكون مختلفة. فرأس المال ٌظهر سلطته على صورة ما حٌث ٌوجد شكل 

آخر؛ ولكن من حٌث الجوهر، تبمى السلطة فً ٌد ما، وعلى صورة أخرى حٌث ٌوجد شكل 

مراطٌة، و ؼٌره، أو وجدت الجمهورٌة الدٌمفسواء وجد الحك الممٌد أ ،رأس المال

مراطٌة، تظهر سٌطرة الرأسمالٌة هذه ممدار ما تكون هذه الجمهورٌة دٌموبالأحرى ب

مراطٌة فً العالم هً الولاٌات المتحدة فً إنّ إحدى الجمهورٌات الأكثر دٌم .بفظاظة أكبر

من  تلبضأمرٌكا الشمالٌة؛ ولٌس فً العالم مكان تظهر فٌه سلطة رأس المال، سلطة 

أصحاب الملٌارات على المجتمع كله بمثل الفظاظة التً تظهر فٌها فً أمرٌكا، فرأس 

راطٌة أٌاً كانت، ملمجتمع كله، ولٌس من جمهورٌة دٌمالمال، مادام موجوداً، ٌسٌطر على ا

 .لٌس من حك انتخابً أٌاً كان، ٌمكنه أن ٌؽٌر شٌباً فً فحوى الأمر



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

95 
 

تحتاج إلى  وأصبحت ،تطور مفهوم السلطة، وآلٌة الحكم فً الدولة العصرٌةإن       

مجموعة من الصفات، والشروط، كً ٌعترؾ بها، ولتمتاز بالشرعٌة، والدٌمومة، ولتستطٌع 

الرضا والمبول من أبناء المجتمع، والتداول السلمً،  ،البماء.. ومن أهم هذه الصفات

وٌعرؾ أحمد زكً بدوي السلطة  .والمساواة المانونٌة والحرٌة، لتبنً دولة لجمٌع أبنابها

المدرة على التؤثٌر، وهً تؤخذ طابعاً شرعٌاً فً إطار الحٌاة الاجتماعٌة، والسلطة هً "أنها 

الموة الطبٌعٌة، أو الحك الشرعً فً التصرؾ، أو إصدار الأوامر فً مجتمع معٌن، 

وٌرتبط هذا الشكل من الموة بمركز اجتماعً ٌمبله أعضاء المجتمع بوصفه شرعٌاً، ومن ثم 

امره ولراراته"ٌخضعون لتوجٌهاته وأو
1
   

وبٌنّ فوكو الطبٌعة الحٌوٌة ـ السٌاسٌة لصٌؽة الحكم الجدٌد، أو السلطة؛ مإكداً أنّ "الموة 

الحٌوٌة هً أحد أشكال الموة التً تنظم الحٌاة الاجتماعٌة من داخلها، عبر اتباعها وتعمبها 

المٌادة الفعالة لمجمل حٌاة وتفسٌرها واستٌعابها وإعادة صٌاؼتها. فالسلطة لا تستطٌع بلوغ 

 ً ، إلى احتضانها وإعادة السكان إلاّ حٌن تصبح وظٌفة عضوٌة حٌوٌة ٌبادر كل فرد، طوعا

كما ٌمول فوكو. أما الوظٌفة الأسمى  اض السلطةلمد أصبحت الحٌاة الآن أحد أؼر. تفعٌلها

على إدارة هذه  لهذه السلطة فهً إؼناء الحٌاة أكثر فؤكثر، فً حٌن تتركز مهمتها الأولى

                                                           
1-Ahmed Zaki Badawi: A Dictionary of the social sciences English – 

French – Arabic with an Arabic – English Glossary and a French – English Glossary (Beirut: 

Librairie du Liban, 1978)   



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

96 
 

الحٌاة. وبالتالً فإنّ الموة الحٌوٌة تشٌر إلى حالة ٌكون فٌها إنتاج نفسها، وإعادة إنتاجها، 

  .موضوع الرهان المباشر فً عملٌة السلطة

حٌن تصبح السلطة سٌاسٌة ـ حٌوٌة بصورة كلٌة، فإنّ الجسد الاجتماعً كله ٌؽدو        

ً فً آلٌة السلطة، ومتطوراً  بصٌؽته الافتراضٌة. وهذه العلبلة تبمى علبلة مفتوحة متضمنا

وبالتالً ٌعبر عن السلطة على أنهّا رلابة تمتد إلى أعماق السكان،  ،ونوعٌة ومإثرة

وتخترق كٌاناتهم على أصعدة الوعً والجسد ـ وعبر العلبلات الاجتماعٌة بكلٌتها فً الولت 

نفسه".
1

ي حول أنظمة الحكم والسلطة تركز بٌن ومن المعروؾ تارٌخٌاً أنّ الصراع الفكر 

   :مذهبٌن أساسٌٌن

: الذي ٌرى فً الحاكم استمراراً لسلطة الله على الأرض، وٌستند فً ـ مذهب الحكم المطلك

 ًكللنظام الأبوي البطرٌارأٌدٌولوجٌته إلى العهد المدٌم من الكتاب الممدس، الذي أسس 

   .استمراراً لهووجد فً السلطة الشمولٌة والاستبدادٌة 

الذي ٌفسر نشؤة الدولة والسلطة على أساس تعالد بٌن الأفراد  :  ـ مذهب " العمد الاجتماعً

مراطً، حكم الدٌمكجماعة، أو بٌنهم وبٌن الحكام... وٌمثل ذلن نملة نوعٌة باتجاه الحكم 

سلطة والوفً هذا السٌاق عرفت المجتمعات البشرٌة السلطة الاستبدادٌة، ، الشعب الحر

 ....مراطٌة متعددة الصٌػ والأشكالالشمولٌة، والسلطة الدٌم

                                                           
مراجعة فاضل جتكر ،  :تعرٌب ، الإمبراطورٌة ـ إمبراطورٌة العولمة الجدٌدة : ماٌكل هاردت، وأنطونٌو نٌؽري ـ(1)

 .54 -53ص  ص، 2002، الرٌاض ، العربٌة السعودٌة ، 1رضوان السٌد، مكتبة العبٌكان، ط



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

97 
 

أثمر نضال الشعوب الأوربٌة بناء دول تموم على الموانٌن والدساتٌر : السلطة الدٌممراطٌة

وفصل السلطات، مما حد من السلطة البطرٌاركٌة والاستبدادٌة، وأسس للسلطة 

مراطٌة هً إعمال العمل من الاستبداد إلى الدٌمللبنتمال والوسٌلة الأساسٌة  ...الدٌممراطٌة

وعملنة العلبلات الاجتماعٌة، والالتناع بؤنّ الحكام لٌسوا ممدسٌن، ولا ٌملكون أي حك إلهً 

نستطٌع إجمال المبادئ ...مراطٌة فً الحكموالتوصل إلى المبادئ الدٌم ،عوبفً حكم الش

تكفل مبدأ العدالة والمساواة فً  التً حددها المفكرون، لخلك مجتمعات وبنى اجتماعٌة

   :مراطٌة، فٌما ٌلًالأنظمة الدٌمالفرص المتاحة لجمٌع الناس فً 

  ..ـ بناء نظام سٌاسً اجتماعً وفك عمد اجتماعً أساسه التراضً بٌن الحكام والمحكومٌن

نٌن ـ فصل السلطات التشرٌعٌة، والمضابٌة، والتنفٌذٌة، وتنظٌم العلبلة بٌنها وفك أسس ولوا

     ..واضحة، وعدم هٌمنة أٌة سلطة على الأخرى

ـ سٌادة المانون والمساواة أمامه، والتطوٌر المستمر للمانون بما ٌنسجم مع التطور 

 ..الاجتماعً

مراطٌة والمساواة فً الاستفادة من الفرص المختلفة ٌة بالمعنى العام هً منطلك الدٌمـ الحر

مراطٌة بمراحل مختلفة حتى وصلت إلى الشكل ٌممرت الد، حٌث لتطور الفرد والمجتمع

والصٌؽة الحالٌة المعروفة على الصعٌد الإنسانً، ولكل مجتمع صٌؽة، أو شكل خاص من 

ومن  ،مراطٌة، وفً الولت نفسه لها مٌزات وصفات عامة مشتركةممارسة الدٌمأشكال 

مراطٌة الدٌمظمة مراطٌة، وتحتاج إلى نمد ما سمً بالأنأشكال الحكم التً عرفت بالدٌم

مراطٌة فالدٌم، مراطٌة الشكل، دٌكتاتورٌة المحتوىٌة، التً تعد من وجهة نظرنا، دٌمالشعب



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

98 
 

ً هً استمرار وتطبٌك لمفهوم دٌكتاتورٌة البرولٌتارٌا فً دول أوربا الشرلٌة  الشعبٌة فكرٌا

كنفه، فمد  أما النظام الاجتماعً والسٌاسً الذي وجدت فً ،والمجتمعات ما لبل الرأسمالٌة

 .عرؾ بالنظام الشمولً

ٌتؤسس النظام الشمولً على لٌم أٌدٌولوجٌة لرٌبة من المٌم الدٌنٌة الممدسة، ٌخطها      

نظام الشمولً مع مفكرون ممدسون، وٌطبمها زعماء ممدسون أٌضاً... وهكذا ٌتشابه ال

الالتصادي ً، الذي ٌستمد مشروعٌته من الممدس.. ومع التطور كالنظام البطرٌار

والاجتماعً ٌصطدم هذا النظام مع متطلبات التطور والنمو، وتعجز الأٌدولوجٌا الممدسة 

عن إٌجاد الحلول لمسؤلة النمو، وٌنحسر مرٌدو النظام فً السلطة الحاكمة، التً تعمل على 

 ....ابتلبع المجتمع وتتحول إلى سلطة استبدادٌة

والباحثٌن أنّ السلطة الاستبدادٌة هً التً ٌرى بعض المفكرٌن   :السلطة الاستبدادٌة

هٌمنت فً مختلؾ بماع العالم ومراحل تطوره التارٌخٌة، وللما عرفت المجتمعات البشرٌة 

مراطٌة... فما هً مٌزات السلطة الاستبدادٌة، وما هً عناصر لوتها، وهل هً الدٌمالسلطة 

عناصر لوتها من طابفة، أو مرتبطة بعرق، أو لومٌة، أو طابفة... وهل تستمد وجودها و

  لومٌة معٌنة فً المجتمع؟

وتستؽل السلطة الاستبدادٌة كافة جوانب الحٌاة والنشاط  .لحرٌةل السلطة الاستبدادٌة نمٌض

وهً مطلمة الصلبحٌات،  ،الاجتماعً والدٌنً والالتصادي والسٌاسً لتعزٌز سطوتها

عسؾ والظلم تتكتسب عن طرٌك الانملببات، أو الوراثة. فً ظل سلطة الاستبداد ٌشمل ال

جمٌع مجالات الحٌاة، الالتصادٌة والاجتماعٌة والسٌاسٌة، عن طرٌك توحٌد الموى 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

99 
 

شتٌت السٌاسٌة والالتصادٌة والمالٌة والدٌنٌة والعسكرٌة، وفً الولت نفسه ت ،المستفٌدة منها

وتمر عملٌة بناء السلطة الاستبدادٌة بمراحل متعددة؛  .وإضعاؾ الموى المعارضة لنهجها

مراطٌة، مثل إٌماؾ العمل بالدساتٌر الدٌمتبدأ بالإجراءات المناهضة للحرٌة والدٌممراطٌة، 

أو حل البرلمانات، وتشكٌل مجالس جدٌدة  السلطة الاستبدادٌة، وتعطٌلوسن دساتٌر تلببم 

مإٌدٌن لنهجها ، والحكم بموجب لوانٌن الطوارئ، وحل الأحزاب، أو تحدٌد مجالات من ال

وسن الموانٌن والأحكام التً تعزز  ،نشاطها، والهٌمنة على وسابل الإعلبم والصحافة

هٌمنتها المانونٌة والتشرٌعٌة على المجتمع، وٌترافك ذلن مع إجراءات على الصعٌدٌن 

ا جمٌع وسابل الهٌمنة والتدخل فً شإون الالتصاد تإمن له ،السٌاسً والالتصادي

والمجتمع، ٌساعدها فً ذلن، ؼالباً، لطاع الدولة الذي تسمٌه المطاع العام، الذي ٌعزز لوة 

السلطة، وٌجعل لبضتها تمتد "إلى تحدٌد أرزاق الناس وماذا ٌؤكلون وٌشربون، حٌث 

ٌومٌة متصلة وؼٌر متكافبة" أصبحت المواجهة بٌن الدولة والمواطنٌن مواجهة معٌشٌة
 (1)

. 

وعلى الصعٌد الاجتماعً تلؽً مإسسات المجتمع المدنً، وتبادر إلى تشكٌل بنى اجتماعٌة 

وجماهٌرٌة ونمابٌة وتمٌد نشاطها بالمٌود، والموانٌن، وآلٌة الانتخاب، التً تجعلها خاضعة 

ة إنتاج سلطة الاستبداد باستمرار لمرالبتها والحد من نشاطها... وهكذا تخلك آلٌة لإعاد

باستنادها على بنى ولوانٌن ووظابؾ محددة تشمل المجالات الالتصادٌة، والاجتماعٌة، 

والسٌاسٌة وأدوات الحكم، التً تتلخص مهمتها فً حماٌة السلطة، ولا تستثنى من ذلن 

                                                           
 .202صمإسسة هنداوي  للتعلٌم والثمافة، ، الدولة التسلطٌة فً المشرق العربًـ خلدون حسن النمٌب:  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

199 
 

المإسسات الدٌنٌة، وكما ٌمول صادق جلبل العظم؛ فإن كل نظام حكم عربً، لا تنمصه 

مإسسة الإسلبمٌة التً تفتً بؤن سٌاسته تتفك مع الإسلبم.ال
(1)

  

  

                                                           
 .46-45ص ص ، 1969 بٌرزت، دار الطلٌعة، ، نمد الفكر الدٌنً  :ـ صادق جلبل العظم (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

191 
 

 ٔأشيح انؼٕاعف : الإَساٌ المحاضسج انساتؼح

 يقديح 

لعاطفة والعمل ٌشُكّلبن ركٌزتٌن أساسٌتٌن فً بناء الإنسان، فلهما الدور الأساسً فً ا      

فٌكونان حاضرٌن فً  التؤثٌر فً سلون الإنسان وتصرّفاته سواء الجٌدة منها أو السٌبة،

الموالؾ وٌشتركان فً التؤثٌر بها مع وجود صراع بٌنهما فً بعض الأحٌان. كثٌراً ما 

ٌوُاجه الإنسان صراعاً داخلٌاً بٌن عمله وعاطفته، وؼالباً ما ٌنتج عن هذا الصراع لرارات 

هنا ٌظهر مصٌرٌة لد تإدي به إما إلى الانتصار وتحمٌك النجاح، أو إلى الفشل والهزٌمة. و

 .دور كل من العمل والعاطفة فً تحدٌد نتٌجة هذا الصراع

 يفٕٓو انؼاعفح : ـ  1

وهً الصٌؽة  Emotumمشتك من الكلمة اللبتٌنٌة  émotionمصطلح العاطفة      

والذي ٌعنً تحرن واهتزاز المشاعر، حٌث توصؾ  émovereالاسمٌة للفعل اللبتٌنً  

حٌث ، و لصدٌةالعاطفة كشًء نافع فً حالة معٌنة، وهً تعلن عن ردود سلوكٌة، انفعالٌة 

ٌمكن أن نرى تمظهرات العواطؾ على المستوى اللؽوي، فً أوجه مختلفة، لد تكون تعبر 

عن انتماء الكلمات، أو تدل على النبر، ولد تعنً التعجب.
(1)

ؼٌر أن علم النفس ٌرى أن  

                                                           
(1) - behague D : analyse multimodale de l'émotion dans un discours Convaincant thèse 

de doctorant, université Paris 8, 2008, P80.  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

192 
 

هً جملة الاستجابات الفٌزٌولوجٌة السلوكٌة والعاطفٌة Les émotions العواطؾ 

.الإنسانًوالمعرفٌة والتجرٌبٌة المصاحبة للفعل 
(1)

 

بؤنها استعداد نفسً ٌنزع بصاحبه  ،ٌنظر جمٌل صلٌبا إلى العاطفة فً معجمه الفلسفً   

إلى الشعور بانفعالات وجدانٌة خاصة، والمٌام بسلون معٌن حٌال شًء أو شخص أو 

جماعة أو فكرة معٌنة. ففٌها إذن انفعال وتصور وفعل كالعواطؾ الدٌنٌة أو الخلمٌة أو 

الاجتماعٌة، فهً لا تخلو من تصور واضح أو ؼامض مصحوب بفعل محدد أو ؼٌر 

د.محد
(2)

  

 نهؼاعفح أفلاعٌَٕظسج ـ  2

العالم المادي ما هو  أنبإحكام بنظرٌته فً الأشكال، التً ترى  أفلبطونترتبط رإٌة        

، المعرفة الحمٌمٌة والجمال ٌوجدان فً ذلن لأفلبطوننسخة من الوالع اللبمتؽٌر. طبما  إلا

انعكاس لشؽؾ أرواحنا نحو تلن المُثل التامة.  إلاالعالم المتعالً، وان عواطفنا ما هً 

العاللة، والروحانٌة والشهوانٌة(، جمٌع المظاهر )للروح الثلبثٌة  أفلبطونضمن نموذج 

مثل الحكمة  بؤشٌاءالثلبثة لها دور تلعبه فً حٌاتنا العاطفٌة. الجزء العملبنً ٌرؼب 

الجزء الشهوانً  أماجاعة. والحمٌمة، الجزء الروحانً ٌؽطً المشاعر مثل الؽضب والش

كتفاعل بٌن هذه الأجزاء الثلبثة  إلٌهالذا فان العاطفة ٌمكن النظر   .ٌرؼب بالمتع المادٌة

                                                           
(1(-- behague D : analyse multimodale de l'émotion dans un discours Convaincant thèse 

de doctorant,  Ibid …P31. 

 .44، ص 1978، المجلد الأول، دار الكتاب اللبنانً، بٌروت، لبنان، المعجم الفلسفًـ جمٌل صلٌبا :  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

193 
 

شخص ما ربما ٌعشك التعلمّ ذاته )العمل( وفً نفس الولت ٌتحفز عاطفٌا  .المختلفة للروح

دافعة وراء السعً  حاجته المادٌة )الشهوة( تعمل كموة أنلشؽؾ الانجاز )الروح(، فً حٌن 

لما هو جٌد وجمٌل. العاطفة لا ٌمكن هزٌمتها. عندما نشعر بالعاطفة نحو شخص ما، فلٌس 

كإعجاب بصفاته الأخلبلٌة  أٌضا وإنمافمط بسبب ما ٌبدو علٌه من جمال ٌنسجم مع صفاتنا 

. والفكرٌة، والتً تشٌر لشًء أعمك وهو الرؼبة نحو الخٌر ذاته
1

فً حوار فاٌدروس  

ما وراء الرؼبة المجردة بالجنس  إلىهو ٌتحدث عن الكٌفٌة التً ٌنتمل بها الناس  فلبطونلأ

. العاطفة أٌضاالعلبلة مع شخص ما جمٌل المنظر، هم لد ٌبدأون الرؼبة بالاتصال بالإله  أو

تستطٌع السمو بنا بحٌث تصبح أرواحنا ألرب مما فً أي  إنهالها لوة تؽٌٌر لكل شًء. 

 .الله( والخٌر النهابً لأفلبطونولت مضى لكل من الحمٌمة )التً تعنً بالنسبة 

 نهؼاعفح أزسغٕزؤيح ـ  3

تؤتً تحت مظلة المودة. عندما ٌتحدث عن العاطفة  والأفعالالعواطؾ  أن أرسطوٌعتمد      

(. المشاعر هً حول الأفعال) praxisالمشاعر( و ) pathons :نوعٌن إلىهو ٌمسمها 

. الأفعال هً ما  آخرشًء  أيفً  أوفً حالة ؼضب  أوما نشعر به سواء كنا سعداء،   كل

، العاطفة تلعب جزءا كبٌرا الأوسع الأخلبلً أرسطو إطارتلن المشاعر. فً  أثناءنموم به 

 بإدارةلو نجحنا  بؤنناهو ٌمترح   .eudaimoniaفً تكوٌن كل من الفضٌلة والحٌاة الجٌدة 

مثال على  .للفعل الصحٌح أخلبلٌا إرشادنامشاعرنا بشكل صحٌح، فهً ستكون مفٌدة فً 

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456ـ أنظر :  (1)

 .20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

194 
 

الؽضب المستعمل جٌدا لد  أنٌمول  أرسطوذلن الشعور بالؽضب عند مواجهة اللبعدالة. 

حتى  أرسطوامة فً أخلبق الوسط الذهبً ه أو" الاعتدالٌحفزنا للبستجابة بإنصاؾ. فكرة "

، هنان نمطة وسط بٌن امتلبن الكثٌر من الفضٌلة لأرسطوفً موضوع المشاعر. طبما 

 إٌجادفمثلب، الشجاعة تعنً  .أٌضاوعدم امتلبن أي شًء منها. وهذا ٌنطبك على العاطفة 

رلٌما جدا  الإنسانمعنى بٌن التهور والجبن. ونفس الشًء بالنسبة للكرم، عندما ٌكون 

بالفمر وبعدم الفابدة للآخرٌن. وبالعكس عندما لا  الأمروٌعطً كل ما ٌمتلكه، سٌنتهً به 

الكرم ٌكمن فً الشعور بالممدار  .ٌساهم بؤي شًء ذو لٌمة للمجتمع فهو لا أبداٌعطً شٌبا 

الصحٌح من العاطفة تجاه حاجات الآخرٌن والتصرؾ فً ضوء ذلن. باختصار، طبما 

ضرورٌة من خلبلها نطور صفات جٌدة. كذلن، هو ٌعتمد  أداةوازنة المشاعر المت لأرسطو

ؼرس هذه العادات تجعل حٌاتنا أكثر متعة أن
( .(1

 

ز سثيُٕشا نهؼاعفحـ  4
ّ
 ذصٕ

المٌتافٌزٌمً الذي ٌنظر لكل شًء كجزء من  لإطاره أساسٌاسبٌنوزا للعاطفة ٌعُد  إدران   

 إلىالله. ضمن هذا المنظور الشمولً، تشٌر العاطفة  أوجوهر واحد، عادة ٌساوي الطبٌعة 

تفاعلها مع  أثناءكل من حالات الوجود والتحولات فً ما بٌنها التً تحدث بالجسم والذهن 

تنبثك من طبٌعتنا  الأولىالموى الخارجٌة. سبٌنوزا ٌمٌز بٌن العواطؾ النشطة والسلبٌة. 

 .ومن العملبنٌة، بما ٌمودنا للشعور بالطالة والرضا

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456أنظر : ـ  (1)

 20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

195 
 

المشاعر السلبٌة، بالممابل، هً تلن التً نمارسها لأنها مفروضة علٌنا من الخارج      

التشوٌش. الشعور بالدنو بعد نكسة ؼٌر متولعة ستعُد عاطفة  أووهً عادة تسبب لنا المعاناة 

فهم وتؽٌٌر هذه المشاعر هو  .لعاطفٌة تمُلى بعوامل خارجة عن ذاتهاسلبٌة طالما ان حالتنا ا

المإدٌة لمشاعرنا  الأسبابعبر تعلمّ  أنناوعملبنٌٌن. ٌعتمد سبٌنوزا  أحراراهام لنصبح 

امتلبن  إلىوالكٌفٌة التً ٌعمل بها العالم، نحن نستطٌع الانتمال من امتلبن مشاعر سلبٌة 

الؽضب ٌؤتً من الشعور بالأذى، نحن ٌمكننا التفكٌر  أنرؾ مشاعر نشطة. فمثلب، عندما نع

هذا  .أكثروربما نستجٌب بعملبنٌة   حول المولؾ بشكل مختلؾ ولا نخضع لفورة الؽضب

وهو ما ٌمود لما ٌسمٌه سبٌنوزا )الحرٌة  أفضلالتؽٌٌر ٌجعلنا أكثر استملبلٌة ونفكر بشكل 

نتوافك مع الطرٌمة التً تفعل بها  فإنناا، عواطفن إدارةالحمٌمٌة(. ومن خلبل التمكن من 

تشبه تناؼم ذات المرء  –حرٌة والل تنافرا  أكثر. طرٌمتنا بالوجود تصبح الأشٌاءالطبٌعة 

.مع كل شًء آخر
(1)

 

 اتجاِ ْيٕو انرجسيثي في انؼاعفحـ  5

 الإنسانتكمن فً جوهر طبٌعة  إنهاالعاطفة، كتجرٌبً، هً  إلىرإٌة دٌفد هٌوم      

هً تجارب أساسٌة تإثر فً الكٌفٌة التً  وإنماثانوٌة  أفكاراالعواطؾ لٌست  .والمعرفة

نرى بها ونتفاعل مع العالم، طبما لهٌوم، الحب، الكراهٌة، الفرح، الحزن هً أمثلة على 

ٌفحص الطرٌمة التً تتصل بها العاطفة بالعمل.  أٌضاالمشاعر التً تمود تصرفاتنا. هٌوم 

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456أنظر : ـ  (1)

 20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

196 
 

العمل ٌؽمرنا بالمعلومات حول العالم وٌساعدنا على فهم نماذج السبب  فً نفس الولت،

 . والنتٌجة ، بما ٌمكننا من التنبإ على سبٌل المثال بان النار تحرق

ٌكون فمط، عبدا للعواطؾ". هذا الادّعاء الشهٌر من جانب هٌوم  أنالعمل كان وٌجب   "

العملبنٌة وحدها المحفز لسلوكنا. نعم  الأفكارتكون  أنالعواطؾ تحركنا بدلا من  أنٌعنً 

اللعبة بمساعدتنا لفهم أحسن طرٌمة لإنجاز شًء ما نرؼب به عاطفٌا. هو  إلىالعمل ٌدخل 

لا ٌوفر بذاته تحفٌزا بالطرٌمة التً تإجج بها المشاعر السلون. فً فلسفة هٌوم، العاطفة 

تتجذر  أنعٌة. وبدلا من والوحدة الاجتما الأخلبلٌةلكل من الأحكام  الأساستشكل حجر 

نعمل فرولات أخلبلٌة مرتكزة على كٌفٌة شعورنا نتٌجة  أنناالعاطفة فً العمل، هو ٌجادل 

  .والأفعالللسلوكٌات 

أحد هذه المشاعر هً التعاطؾ الذي ٌمكّننا من الارتباط بتجارب الآخرٌن وبناء     

اتصالات معهم. فمثلب، عندما نرى شخصا ما فً محنة ونشعر بالتعاطؾ معه، نرى من 

بعضها، فً  إلىمساعدته. هذا الفهم العاطفً المشترن ٌساعد فً شد الجماعات  الأخلبق

. ٌبٌنّ هٌوم الأشخاصالتً تعزز رفاهٌة كل  الأشٌاءحو النهاٌة الناس ٌتجهون بطبٌعتهم ن

والمجتمع عبر وضع العاطفة فً صدارة ومركز طبٌعة  الأخلبقمدى عمك عواطفنا فً 

 الأطرلكل من  أساساتضع  إنها. هً لٌست فمط عوامل هامة تستحك الدراسة، بل الإنسان

.والتفاعلبت الاجتماعٌة ذاتها الأخلبلٌة
(1)

 

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456أنظر : ـ  (1)

 20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

197 
 

 َظ انؼقلاَي نهؼاعفحذفسير كاـ  6

، العاطفة الأخلبلٌةالعملبنٌة. فً فلسفة كانط  بؤفكارهطرٌمة كانط فً فهم العاطفة تتؤثر     

لها دور هام تلعبه مع انه ثانوي بالنسبة للعمل. ٌطرح كانط فرلا جوهرٌا بٌن المٌول 

صحٌحة(.  أنهانرى  لأنناالتً نموم بها  الأفعال) الأخلبلٌة)الرؼبات الطبٌعٌة( والواجبات 

طبما لكانط، التصرؾ وفك المٌول ٌكون فً تضاد مع ما هو صحٌح أخلبلٌا لأن المٌول هً 

مصلحة ذاتٌة واعتمادٌة )لد لا نحصل دابما على ما نرٌد(. مساعدة صدٌك لأنه ٌجعلنا 

كمساعدته بسبب وجود شًء فً داخلنا  الأخلبلٌةنشعر بالخٌر )مٌول( لٌس لها نفس المٌمة 

الذٌن فً محنة"، حتى عندما لا تحصل على أي فابدة من  أولبنٌمول " واجبن هو مساعدة 

 .عمل كهذا

المطلمة التً هً لانون أخلبلً شامل ٌنطبك على  الأخلبقتبرز من  الأخلبلٌةالواجبات     

التً تفٌد كجسر  الأخلبلٌةكل شخص. فً أخلبق كانط، الاحترام نوع خاص من العاطفة 

من  وإنماٌنشؤ من المٌول الشخصٌة  ، انه لاالأخرىتنا والتزاماتنا. خلبفا للمشاعر بٌن رؼبا

فً داخلنا، وانه ٌحفزنا للتصرؾ بناءً على التمدٌس لتلن  الأخلبلًالاعتراؾ بالمانون 

ٌدفعنا لإنجاز  وأٌضاالمبادئ. رإٌة شخص ما ٌتصرؾ بصدق ربما ٌولد احتراما داخلنا، 

بٌنما ٌحافظ على سٌادة  الأخلبلًمة، ٌدمج كانط العاطفة فً نظامه واجباتنا. بهذه الطرٌ



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

198 
 

ما نموم به ٌتفك مع الواجب. ولهذا فهو ٌعزز  أنالعملبنٌة. كشعور عاطفً، الاحترام ٌإكد 

 .أخلبلٌاكٌفٌة التصرؾ  إرشادالدور الذي تلعبه المبادئ العملبنٌة فً 
(1)

 

 نهؼاعفح َّقد َيرشـ  7

، خاصة تلن للؤخلبقنٌتشه له رإٌة مختلفة للعاطفة عند ممارنتها بالرإى التملٌدٌة      

الشابعة مثل الشفمة  الأخلبلٌةالمرتكزة على المبادئ المسٌحٌة. نٌتشة استجوب المشاعر 

لأنه اعتبرها تعبٌرات عن الضعؾ الذي ٌنكر الحٌاة. هذه المشاعر كما ٌرى   والعطؾ

تساعد  أنتحبط الازدهار والمتانة للكابن البشري. فمثلب، بدلا من  التً الأخلبقتحافظ على 

الشفمة فً تمكٌن الناس من التؽلب على الصعوبات والنمو باستملبلٌة، فهً تعزز 

 .الاعتمادٌة

الموة التً وُصفت كموة دافعة  إرادةفً فلسفة نٌتشة، ٌجد المرء فهما للعاطفة من منظور 

تنطوي على  وإنمالٌست فمط نوع لدٌم من الدوافع  إنها. الإنسان أفعالخلؾ كل  أساسٌة

تجلٌات  إنهاالحب ٌعُتمد  أنواعالتؤكٌد وانتصار الذات. عواطؾ مثل الفخر والطموح وبعض 

 .هدؾ وإٌجاد دواتهمللرؼبة بالسلطة. هً تدفع الناس للبحث عن العظمة وادّعاء 

تدفعه للبحث عن المعرفة وتحدّي  أنها عاطفة الفٌلسوؾ فً الحكمة، نجد إلىلو نظرنا 

الوضع المابم وإثبات فكره فً كل مرة. نفس هذه الفكرة تنطبك على كٌفٌة خلك المٌم وهو 

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456أنظر : ـ  (1)

 20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

199 
 

لدٌنا عواطؾ  أنناإعادة تعرٌؾ مستمرة. هو ٌرى لو  إلىمفهوم ٌراه نٌتشة ذاتً وٌحتاج 

ٌة للصحٌح والخطؤ، ونصنع التملٌد الأفكارما وراء  إلىلوٌة تإكد الحٌاة، نستطٌع الذهاب 

لٌست شٌبا ما  إنهاأخلبلنا الخاصة. نٌتشه ٌمترح التفكٌر حول العواطؾ بطرٌمة جدٌدة. 

مصدر لطالة فعالة. هً تدعم الأصالة والثمة الذاتٌة والابتكارٌة  أٌضا وإنمانشعر به بموة 

.وتساعدنا فً إعادة التفكٌر بماهٌة المٌم كلها
(1)

 

 عفح في انفهسفح؟اذاً يا ْي انؼاـ  8

العاطفة  أنٌعتمد  أفلبطونالفلبسفة بطرق مختلفة.  إلٌهاالعاطفة هً فكرة معمدة نظر     

المشاعر والتوازن بٌنها ٌخلك سلوكا جٌدا.  أنٌرى  أرسطوالجٌدة.  الأشٌاءتدفعنا نحو 

فً  الأساسالعاطفة هً  أنسبٌنوزا ٌفصل بٌن العواطؾ المفٌدة وتلن المإذٌة. هٌوم ٌمول 

الحكم على الصحٌح من الخطؤ وفً الشعور بالارتباطات الاجتماعٌة مع الآخرٌن. كانط 

هنان شًء ٌسمى مشاعر  أنٌزال ٌعتمد  المشاعر لكنه لا إتباعٌضع الواجب العملبنً فوق 

. نٌتشه له وجهة نظر مختلفة تماما. هو الأخلبلٌةاحترام نشعر به من الناحٌة  أوأخلبلٌة 

 أنواعلدٌه أشٌاء اٌجابٌة فً تؤكٌده على وجود  أٌضار الأخلبلً للعواطؾ لكنه ٌنتمد المعٌا

عندما  نمو الشخصً وتخلك لٌمة. بالنهاٌةتمود ال أنمعٌنة من المشاعر الموٌة لأنها ٌمكنها 

ٌتحدث الفلبسفة حول العاطفة، هم ٌمصدون أكثر من مجرد شخص محبوب. هم ٌهتمون 

إنهم لا ٌنظرون إلى الانسان   .والوجود ذاته وأخلبلناطفنا فهمنا بالكٌفٌة التً تشكل بها عوا

                                                           
، على 19/04/2025تم الاطلبع علٌه ٌوم  https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456أنظر : ـ  (1)

 20:14الساعة 

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

119 
 

مجرد ذات تحب وتكره وتهوى وتمٌل، بل الانسان فً نظرهم جسد وعمل، فهو ٌحٌا حٌاة 

الجسد، مثله مثل بالً الكابنات، إلا أنه ٌختلؾ عنهم فً كونه ٌخضع سلوكه لسلطة داخلٌة 

 علٌا، تتعدى حدود شهواته وعواطفه.

 ػاعفح الحة ػُد انفلاسفحـ  9

تتخذ عاطفة الحب عند الفلبسفة تصورا خاصا ومتمٌزا، لأنها تعبر عن انجذاب ومٌل     

ورؼبة تتفاوت درجاتها، من مشاعر نبٌلة خاصة وجذابة، ونظرا لكونها تمثل الجانب 

مة وواحدة، الاستبطانً فً الفرد، فهً كٌفٌة ؼٌر لابلة للمٌاس، ولا ٌمكن معرفتها معرفة دلٌ

 هذا ما جعلها محل اختلبؾ بٌن الفلبسفة، وهذا ما ٌمكن أن نلبحظه مع بعض منهم:

هً رؼبة فً الجمال ،  أفلاطونعاطفة الحب عند   الحة ػُد أفلاعٌٕ : ػاعفحأ ـ 

تتسامى عن كل ماهو مادي، أو حسً تجرٌبً، حٌث تمثل الفلسفة هً أعلى درجاتها 

بالمحبوب الأسمى، الذي  »السامٌة، والتً تمثل حب الحكمة، هذه العاطفة ربطها أفلبطون 

تنبع منه كل صلة بٌن الناس، ألا وهو الخٌر، الذي ٌجمع بٌنهم وٌضم شملهم، فالصدالة فً 

رأٌه رابطة خلمٌة، أو علبلة روحٌة، تجمع بٌن المواطنٌن الأخٌار فً حب واحد، فتإلؾ 

.«بٌن للوبهم، وتكون منهم مجتمعا سلٌما متماسكا
(1)

إن الكلبم عن فلسفة الحب عند  

، ٌمودنا مباشرة إلى محاورة المؤدبة، التً تتمحور حول الحب والجمال، فً نسك أفلاطون

بشرط أن نفهم من  »اشى مع نسك معرفً الذي ٌنفرد به أفلبطون، جدل أو دٌالكتٌن، ٌتم

                                                           
 .166، الماهرة مصر، ص 3، مكتبة مصر، طمشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحب ـ : إبراهٌمـ زكرٌا  (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

111 
 

الجدل أنه عملٌة وصول مصحوبة دابما بعملٌة انتمال أو صعود، ألسنا نجد الحب 

الجمٌلة، إلى النفوس الجمٌلة، ثم من حب النفوس  الأجسادالأفلبطونً ٌنتمل من حب 

الجمٌلة، إلى حب المعارؾ الجمٌلة، حتى ٌنتهً فً أخر المطاؾ إلى حب الخٌر الأسمى، 

.«الذي لا شكل له ولا صورة
(1)

   

لمد أطلك أفلبطون من فرضٌة المسمة الثابٌة للحب، فالحب عنده من جهة شوق       

ة ونزوع نحو امتلبن الشخص المحبوب، الذي ٌتمثل عنده فً واحتٌاج، ومن جهة ثانٌة رؼب

الجمال المطلك، فالأول ٌضعه أفلبطون فً خانة الضلبل، أما الثانً فهو ضمن خانة 

وبهذا ٌمكن أن نصطلح على الحب الأفلبطونً لفظ الإٌروسالمعمول، 
(2)

، الذي تمركز 

ٌة المتكررة حول فكرة الله، وهذا ما حول الذات، فً ممابل لفظة اٌجابٌة، ذات الدلالة المسٌح

 إرادةمعتبرا أن الإٌروس الٌونانً هو  Simmelالألمانً جورج زٌمل عبر عنه الفٌلسوؾ 

ارة إلى معنى أسمى، ألا وهو رؼبة امتلبن متلبن، حتى حٌن ٌستخدم الحب للئشالا

                                                           
 .140، ص ، مرجع سابك مشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحب ـ: إبراهٌمـ زكرٌا  (1)

  فً  المٌثٌولوجٌا الٌونانٌة هو إله الحب والرؼبة والجنس ٌعادل آمور )كوبٌدو( فً   ( Eros) الإٌروسـ  (2)

ومع أنه لا علبلة تذكر لهذا الإله بالطموس الدٌنٌة إلا إنه من الشخصٌات المحبوبة فً الأدب المٌثٌولوجٌا الرومانٌة 

الشاعر هٌسٌود فً بداٌة الكون كما ؼاٌا وتارتاروس   ثٌوؼونٌا  ظهر إٌروس للمرة الأولى فً والرسم والنحت والموسٌمى

سٌكٌة الٌونانٌة  كان ٌمُثل بفتى جمٌل، من صفاته أنه ٌحمل سوطا أو شبكا أو حتى بداٌات الكلب .(من الكاوس )الفوضى

لد ٌكون السبب فً هذا التجسٌد هو فً  .أما فً الهٌلٌنٌة  فإنه أصبح ٌمُثل بطفل صؽٌر ٌحمل لوسا وسهاما .ٌلبس صندلا

مُنِحت أجنحة لأن التملب من صفات وٌعتمد أن تماثٌل وصور إٌروس  .التنالض بٌن براءة الطفولة ولوة الحب العنٌفة

، على الساعة 2025أفرٌل 17تم الاطلبع علٌه ٌوم :  https://ar.wikipedia.org/wikiأنظر :  .الحب والرؼبة

9:27. 

https://ar.wikipedia.org/wiki


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

112 
 

الثمافٌة، وهذا هو الشخص المحبوب، كموضوع للتعلٌم المثالً، والتهذٌب الأخلبلً والتربٌة 

.«السبب أن الحب عند الٌونان، إنما هو حالة متوسطة، بٌن الامتلبن وعدم الامتلبن
(1)

 

 ب ـ ػاعفح الحة في انفهسفح الدسيحيح

إن ما تمٌزت به عاطفة الحب فً العصور الوسطى، ٌعكس لنا تصورا جدٌدا لفلسفة     

حٌث تجلى ذلن بوضوح فً الٌونانً،  الإٌروسالحب الإلهً، الذي ابتعد نوعا ما عن 

النزعة الصوفٌة التً تبناها المدٌس أوؼسطٌن، والنزعة العملبنٌة التً نلمها عند المدٌس 

وهو نمط حب  Agapéالأجابٌه توما الإكوٌنً، فً فهم الحب، حٌث تولد عن مفهوم 

ل تموم على التباد Agapéفالأجابٌه ، الإٌروسمسٌحً، و ٌختلؾ هذا النمط عن 

 أدخلتٌموم على العشك الذاتً، والاندفاع المستمر. لمد  الإٌروسوالمشاركة، فً حٌن 

المسٌحٌة فً مضمار التفكٌر الدٌنً مبدأ جدٌد لم ٌكن معروؾ فً الدٌانات السابمة، ألا وهو 

، هذا التجسد لٌس مظهر من مظاهر السخاء الإلهً أو فٌض الله، بل هو د الإلهًمبدأ التجس

ٌس أوؼسطٌن لتحمٌك التوافك أو الصلح بٌن المتناهً واللبمتناهً. لمد استخدم المدمحاولة 

الٌونانً  الإٌروسالذي أراد به أن ٌكون مركب من  Caritasاس اللفظ اللبتٌنً كارٌت

من اجل حب الله للبشرٌة بمدر ما  Caritasالمسٌحٌة، إذ أنه لم ٌستعمل  Agapé  والأجابٌه

                                                           
 .11ـ ، مرجع سابك، ص : مشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحبـ زكرٌا إبراهٌم (1)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

113 
 

وحنٌنها إلٌه، وسعً الروح  البشرٌة نحو الذات الإلهٌة، أو الخٌر  هو حب الإنسانٌة لله،

.الأسمى، وبحث الملب البشري الملك والمعذب عن الراحة الكبرى فً الله وبالله
1
  

من أزمات نفسٌة وعاطفٌة، جعلته ٌعٌش تجربة  أوغسطٌنإن ما تعرض له المدٌس   

 الانتصارعاطفٌة امتزجت فٌها الأحاسٌس الشهوانٌة بالشكون العملٌة، إلى أن تمكن من 

بعد أن كان على هذا التضارب العاطفً بفضل تشبعه ببعض تعالٌم الأفلبطونٌٌن المحدثٌن، 

لتً شكلت له ضربا من لد وجد ما ٌهتدي به إلى الطرٌك السوي، فً فهم العواطؾ، ا

لمد وجدت عندهم كل الحمابك »التنالض والتعارض مدة طوٌلة، معترفا فً ذلن بموله: 

الكبرى، فً البدء كان الكلمة، والكلمة كان عند الله، وكان الله هو الكلمة، كل شًء به كان، 

ٌولد من لحم وبؽٌره لم ٌكن كل شًء مما كان... ولد لرأت عندهم أٌضا أن الله ـ الكلمة، لم 

ودم، أو من مشٌبة بشر، بل من الله، وأما أن الكلمة لد صار جسدا، وأنه لد حل بٌننا، فهذا 

.«ما لم أجده عندهم مطلما
2

لمد كانت نزعته الصوفٌة العملبنٌة، التً تجسد فٌه الحب الإلهً  

له الطرٌك مستماة من الأفلبطونٌٌن المحدثٌن، التً تشبع فٌه بالفكر المسٌحً، حٌث أنارت 

نحو عاطفة الحب الإلهً التً انتابته، وأصبحت تمثل له جانبا عمٌما فً حٌاته العاطفٌة، 

لمد أذهلنً أننً كنت أحبن ٌا إلهً، حتى لبل أن أعرفن، وأن ما كنت »لابلب فً ذلن: 

أعبده لم ٌكن مجرد طٌؾ لن، ولكننً لم أكن أواصل الاستمتاع بن ٌا إلهً، بل كنت أجدنً 

ً، بٌنما كنت أجدنً حٌنا آخر سنتحت تؤثٌر جمالن الأ مدفوعا إلى الالتراب مننحٌنا 

                                                           
 .156ـ ، مرجع سابك، ص : مشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحبزكرٌا إبراهٌمـ  (1)

ـ ، مرجع سابك،  مشكلة الحبـ  مشكلات فلسفٌة معاصرة: زكرٌا إبراهٌم، نملب عن : اعترافات ـ المدٌس أوؼسطٌن : (2)

 .156ص



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

114 
 

«محملب بعٌدا عنن تحت تؤثٌر ثملً المادي
(1)

إن فً هذا كله تلمٌح بحب الخٌر وحب  

الجمال والاستمتاع  بالخٌر الأسمى أو الخٌر المطلك، حتى ٌتسنى له التمٌٌز بٌن الحب 

الصحٌح والحب الزابؾ، لأن الحٌاة السعٌدة ماهً إلا ؼبطة فً الحك، أو ؼبطة فً حب 

الأسمى، لذلن ٌتحمك الله الذي هو الحك، وما الحكمة إلا ذلن الحك الذي نشاهده فً الخٌر 

هً هً امتلبكه. إن الله عند المدٌس أوؼسطٌن هو ؼذاء النفس، معتبرا أن عاطفة الحب الإل

طٌؾ ثانوي، بالنسبة فهً مجرد  الإنسانٌة عاطفة العواطؾ، أما الإرادة البشرٌة والرؼبات

الحمة إنما إلى الفعل الإلهً، لأن البشر ٌنشدون السعادة بطبٌعتهم الفطرٌة، وأن السعادة 

فالمحبة تنحصر فً إشباع الطبٌعة البشرٌة بشكل نهابً، وأن ٌنشدوا الخٌر الذي هو الله، 

إذن هً النزوع نحو الله، والتصاعد نحو الكمال الأسمى، أما الشهوة فهً النزوع نحو الحب 

، وٌصبح الانحراؾ لإرادتهالأدنى، أو حب العالم، أو الهبوط إلى الزمانً، وهنا ٌحدث 

لكن عندما نحب الله فإننا نصٌر على صورته و مثاله، إذ ٌنبؽً أن ٌبمى الله  لإنسان معوجا،ا

، لأن السعادة لا ٌمكن أن نجدها إلا فً الله، هو الموضوع الأوحد الذي هو محط رؼباتنا

 وهو وحده الحٌاة السعٌدة.

 الحة في انفهسفح انغستيح  حج ـ ػاعف

إن ما تمٌز به العصر الوسٌط، هو إعادة إحٌاء الإٌروس الٌونانً، خاصة فً بعده     

الجمالً، بشمٌه الفنً والإبداعً والشعري، فإن عصر النهضة لد تمٌزّ بظهور تصنٌؾ 

                                                           
ـ ، مرجع  فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحبمشكلات : زكرٌا إبراهٌم، نملب عن : اعترافاتالمدٌس أوؼسطٌن :  ـ  (1)

 .156سابك، ص

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

115 
 

جدٌد لعاطفة الحب، لد أملتها العملبنٌة الدٌكارتٌة، بتركٌزها على الانفعالات العاطفٌة. ذلن 

فالحب أنواع بمد مواضٌعه، هنان حب المال، حب »أنواع من الحب،  أن دٌكارت مٌزّ بٌن

الخمر، حب المرأة، وحب الأطفال وما شابهها، وباختصار  فكل شًء ٌمكن أن ٌولد الحب، 

ومن جهة النظر هذه، ولا ٌمكن التمٌٌز بٌن أنواعه، إلا بموة الانفعال والتؤثٌر الذي ٌحدثه، 

.« للحب وهً: التعلك والصدالة والتبجٌل ثة التالٌةٌمكن التمٌٌز بٌن الأنواع الثلب
(1)

لمد  

( بٌن الحب والعاطفة المضادة 1677ـ  1632) Baruch spinoza  سبٌنوزاربط 

للكراهٌة التً لد ٌتحول إلٌها، وما ٌصاحب ذلن التحول من ؼٌرة، فالحب عنده مثله مثل 

الكراهٌة، ٌنتج عن عامل خارجً، ٌمثل مثٌر بالنسبة للذات، وٌرتبط باللذة والألم، والجدٌر 

لجسدي، بل الحب العملً، الذي شكل الحب الأسمى عند سبٌنوزا، لٌس الحب ا »بالذكر أن 

 نحو الله الإنسانٌسمٌه الحب العملً لله،... فبمعرفته لله أو لخالك جمٌع الأشٌاء، ٌشعر 

.«بالحب العملً، الذي ٌحرر جسده من جمٌع الانفعالات
(2)

   

(، 1679ـ  1588) Thomas Hobbes توماس هوبزأما الفٌلسوؾ الإنجلٌزي      

الحب تتماشى والطرح الٌونانً، حٌث تبنى منطلك الإٌروس  فكانت نظرته إلى عاطفة

الٌونانً لكن لٌس كحب شهوانً، أو كحب للخٌر، بل هو تعبٌر عن حاجٌات الإنسان 

ـ  G  W  Leibniz  (1646  لٌبنتزؼٌر أن الفٌلسوؾ الألمانً  .العاطفٌة تجاه الآخر

وذات الآخر، بعٌد عن كل  ربط الحب بالبحث عن السعادة، التً نحممها لذاتنا ( 1716

                                                           
، ترجمة : عٌون السود نزار، دار والثمافة ـ فلسفة الحب والفن الاوروبً روسٌالإشستاكوؾ فٌاتشٌسلبؾ :  ـ (1)

 172، ص 2010، سورٌا ، 1المدى، ط

 .173، ص المرجع نفسهـ  (2)



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

116 
 

مصلحة أو منفعة شخصٌة، فعاطفة الحب تتمٌز بالنماء والصفاء، وٌكون فٌه رضاء متبادل 

بٌن الطرفٌن، بعٌد عن كل مصلحة فردٌة خاصة.
(1)

لٌبنتز، لد نظر ناها النظرة التً تبفهذه  

إلٌها كانط وهٌجل على أنها لا ٌمكن أن تحل إلا فً إطار الزواج، فعلى الرؼم من أن 

مرتبطة بعاطفة وهً لٌبٌنتز مات أعزب، إلا أنه ٌرى أن عاطفة الحب عاطفة نزٌهة، 

إلا أن كانط ٌرى أن إزالة الإشباع واللذة، وفً ذلن ٌبدو أن هنان تنالض بٌن التصورٌن، 

تنالض لا ٌكون إلا بواسطة عمد اجتماعً ٌتمثل فً الزواج، وهو حل مشابه لما هذا ال

على الرؼم من طرحه هٌجل، حٌث ٌرى أن الحب ٌجد أساسه الأخلبلً فً رابطة الزواج، 

رفضه لكل ما ٌتبع رابطة الزواج من التزامات اجتماعٌة و لانونٌة، تجعل الفرد مجرد عبٌد 

 لرابطة الزواج.

ط شوبنهاور عاطفة الحب بمواساة الآخر ومشاركة آلامه، فالحب فً نظره لمد رب     

ٌرتبط بالشفمة التً ٌمكن أن تخلص الإنسان من أنانٌته، إذ لا ٌمكن أن ٌجد الفرد سعادته فً 

سعادة الآخر، مثلما ذهب إلٌه لٌبنٌتز، الذي لال بضرورة دمج الخٌر الشخصً للئنسان 

تدعً منا مما ٌسلا تحصل إلا عندما نرى الآخر ٌتؤلم،  بخٌر الآخرٌن، بل عاطفة الحب

التعاطؾ معهم نتٌجة آلامهم، فعاطفة الحب هً عاطفة الرحمة والشفمة على الآخر، 

فمشاركة الأخر آلامه هً حمٌمة الحب الطبٌعٌة.
(2)

  

  

                                                           
 .176، ص ، مرجع سابك والثمافة ـ فلسفة الحب والفن الاوروبً روسٌالإشستاكوؾ فٌاتشٌسلبؾ : ـ  (1)

 .52ـ ، مرجع سابك، ص : مشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحبزكرٌا إبراهٌمـ  (2)

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

117 
 

 خاتمح الدغثٕػح

إن ما ٌمكن أن نخلص إلٌه، فً نهاٌة هذه المطبوعة البٌداؼوجٌة، هو أن الحٌاة        

فالتفلسؾ فً كنهه وخارج الٌومٌة بما تحمله من تنالضات، تبمى فً حاجة ماسة للفلسفة، 

إذ أن هم كل تجربة ممكنة ٌبمى انتزاعا وتعالٌا عن الجزبً، وبالتالً عن الٌومً العادي، 

فً صنع الأفكار عن العالم الذي ٌحٌط بالإنسان، وبناء التصورات التً الفلسفة الأول ٌتمثل 

بٌد  ٌسٌر بممتضاها سلوكه، وإبداع المفاهٌم التً ٌتخذها كحلول لمختلؾ مشكلبت الراهن.

أن ممصد الفلسفة الأساسً  ٌكمن فً تؤسٌس مبادئ معرفٌة حاملة للبتفاق والتواصل 

ظر فً الكونٌة ـ أي كونٌة التواصل والتعاٌش البشري، من حٌث هو نموذج معٌاري، للن

 . المبدع والخلبق الحرـ

ذلن الحوار الذي ٌنمً الفكر، إن فلسفة الٌومً فلسفة عمٌمة، لوامها التواصل والحوار،      

ر المعرفة، وٌبٌنّ مواطن الاختلبؾ والتنالض، ؼٌر أن الحوار عند سمراط وأفلبطون وٌطوّ 

التؤسٌسٌة، ولكن الحوار الفلسفً الحمٌمً لن ٌكون بٌن عامة هو لا محالة سمة التفلسؾ 

الناس، ومجاله لٌس الفضاء العمومً فحسب، ولا ٌتطلب الانضواء العام، فالفٌلسوؾ هو 

ؼٌر الخطٌب وؼٌر السفسطابً، لذلن على الحوار إذا ما أراد أن ٌكون فلسفٌا أن ٌستجٌب 

صة معنٌة بالتوجه الفلسفً، ولادرة على لشروط  محددة، من بٌنها التواصل داخل فبة خا

الإشكالٌات التً تعترض سبٌل الحٌاة  تسم بالمدرة على التفكٌر فً مختلؾالاستدلال وت

فالحوار الفلسفً تجاه لضاٌا الٌومً الٌومٌة للئنسان، وعلى الحرٌة حٌال هذا التفكٌر وذان، 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

118 
 

اٌاه محاكمة عملٌة، مبنٌة كن الإنسان من محاكمة لضٌتطلب حنكة وفطنة وحس فلسفً، ٌمّ 

  على لؽة الاستدلالات المنطمٌة والبراهٌن الكافٌة . 

إن بناء الفعل الفلسفً حول لضاٌا الراهن، خاصٌته الأولى هً بناء المفاهٌم المرتبطة      

بهذا الراهن، والتً بواسطتها ٌمرع السابد والٌومً والعادي، وتفتح الفكر على اللبمتولع، 

التً تعترضه،  الإشكالاتفكرة خارلة، لٌعبر الفكر الفلسفً عن كثافة  حتى لا ٌكون

وط حلها وإمكاناتها، لأن المفاهٌم الفلسفٌة بطبعها لا تلتفت إلى الفوارق روالكشؾ عن ش

  والجزبٌات والخصابص الضٌمة، بل تعتنً بالتماهً والتجرد والتعمٌم.

  

  



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

119 
 

 الدصادز ٔالدساجغ   

، 1تحمٌك: عبد السلبم الشدادي، بٌت الفنون والعلوم والآداب، ط، الممدمةابن خلدون:  .1

2005. 

، ترجمة: أزمة العلوم الأروبٌة والفونومٌنولوجٌا الترنسدنتالٌةادموند هوسرل:  .2

 .2008إسماعٌل المصدق، المنظمة العربٌة للترجمة، بٌروت، 

نشرتها دار المدى  ، ترجمة عثمان أمٌن ، طبعة مشروع للسلام الدائمإٌمانوٌل كانط :  .3

 .2007بٌروت، بالتعاون مع المجلس الأعلى للثمافة بمصر، 

 .، ترجمة سامً الدروبً، دار الأوابد ، دمشكالفكر والوالع المتحرن :برجسون .4

 . 2007، المكتبة الشرلٌة ، بٌروت ،  أطلس الفلسفةبٌتر كونزمان )وآخ( :  .5

للعلوم ناشرون، منشورات الاختلبؾ، ، الدار العربٌة الفلسفة الإغرٌمٌةجدٌدي محمد:  .6

 .2009، 1ط

، 1، ترجمة: لصً العتابً، دار الأمان، الربط ، المؽرب ، ط التداولٌة؟جورج ٌول :  .7

2010. 

، ترجمة : كامل ٌوسؾ حسٌن، مراجعة : إمام عبد  الفكر الشرلً المدٌمجون كولر :  .8

 .الفتاح إمام ، المجلس الوطنً للثمافة والفنون والآداب ، الكوٌت 

، مإسسة هنداوي  للتعلٌم الدولة التسلطٌة فً المشرق العربًخلدون حسن النمٌب:  .9

 والثمافة.

 .، لٌبٌا1، الدار الجماهٌرٌة، طتبسٌط الفلسفةرجب بودبوس:  .10

، 3، مكتبة مصر، طمشكلات فلسفٌة معاصرة ـ مشكلة الحب ـ راهٌم: زكرٌا إب .11

 الماهرة مصر.

، المستوى  فلسفة المٌم للصف الثالث الثانوي أدبًزكً نجٌب محمود )وآخ( :  .12

 . 1976/1977الخاص ، وزارة التربٌة والتعلٌم ، الماهرة ، 

، الجهاز  دبًمسائل فلسفٌة للصف الثالث الثانوي الأزكً نجٌب محمود )وآخ( :  .13

 . 1984المركزي للكتب الجامعٌة والمدرسٌة والوسابل التعلٌمٌة ، الماهرة ، 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

129 
 

، ترجمة الإٌروس والثمافة ـ فلسفة الحب والفن الاوروبًشستاكوؾ فٌاتشٌسلبؾ :  .14

 .2010، سورٌا ، 1: عٌون السود نزار، دار المدى، ط

مراجعة فاطمة مسعود،  ، ترجمة: سعٌد توفٌك،العالم إرادة وتمثلّاً شوبنهور:  .15

ًّ للترجمة، ط  .2006، 1المشروع الموم

 .1969،  دار الطلٌعة، بٌرزت، نمد الفكر الدٌنًصادق جلبل العظم:   .16

، ترجمة: سمٌة فلو عبود، النظام السٌاسً لمجتمعات متغٌرةصاموٌل هنتنؽتون:  .17

 .1993، لبنان، 1دار السالً، ط

، 1دار طلبس للدراسات والترجمة والنشر، ط، العمدة فً فلسفة المٌمعادل العوا:  .18

1986. 

: مكتبة علبء الدٌن ، كلٌة الآداب والعلوم  فلسفة الفعلعبد العزٌز العٌادي :  .19

 .2007الإنسانٌة، صفالس،  تونس، 

،  1، مكتبة النهضة المصرٌة ، ط  تدرٌس العلوم الفلسفٌةعبد المجٌد عبد الرحٌم :  .20

 . 1984الماهرة ، 

، الهٌبة المصرٌة العامة للكتاب ، الماهرة ،  على شاطئ الفلسفة عبده مباشر : .21

2005 . 

، مإسسة الفلسفة السٌاسٌة من المفهوم الكلاسٌكً إلى البٌواتٌماعرٌب مختار:  .22

 .2009كنوز الحكمة للنشر والتوزٌع، الجزابر، 

، تحمٌك وتمدٌم : جعفر آل ٌاسٌن، دار الأندلس ،  تحصٌل السعادةالفارابً :   .23

 .1983، 2ٌروت ، طب

 . شرح رسالة زٌنون الكبٌر، ضمن رسائل الفارابًالفارابً :  .24

، تحمٌك وتعلٌك: فوزي متري النجار، دار المشرق،  فصول منتزعةالفارابً :  .25

 .1971بٌروت ، لبنان، 

 .، مركز الإنماء المومً ، لبنان  الفلسفة الشرٌدةفتحً الترٌكً :  .26



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

121 
 

، بٌروت، 1، الدار المتوسطٌة للنشر، طالٌومٌةفلسفة الحٌاة فتحً الترٌكً:  .27

2009. 

، ترجمة : سعٌد علوش، مركز الإنماء المماربة التداولٌةفرانسواز أرمٌنكو:  .28

 .المومً

، بٌروت، لبنان، 1، دار الجٌل ، طأعلام الفكر الفلسفً المعاصرفإاد كامل:  .29

1993. 

، ترجمة:  فلسفٌةشذرات ماكس هوركهاٌمر وتٌودور ؾ. أدورنو، جدل التنوٌر:  .30

 .2006بٌروت، جورج كتورة، دار الكتاب الجدٌد المتحدة، 

،  :  الإمبراطورٌة ـ إمبراطورٌة العولمة الجدٌدةماٌكل هاردت، وأنطونٌو نٌؽري .31

، الرٌاض ، العربٌة 1فاضل جتكر ، مراجعة رضوان السٌد، مكتبة العبٌكان، ط :تعرٌب

 .2002السعودٌة ، 

، الدار 1، إفرٌمٌا الشرق، طبالسٌاسةـ فً التشرٌح السٌاسًللسٌاسة محمد سبٌلب :  .32

 البٌضاء .

التداولٌة عند العلماء العرب، دراسة تداولٌة لظاهرة الأفعال مسعود صحراوي:  .33

، بٌروت ، لبنان 1، دار الطلٌعة للطباعة والنشر، طالكلامٌة، فً التراث اللسانً العربً

2005. 

، دار ومكتبة الهلبل،  فٌة ـ سمراطـفً سبٌل موسوعة فلس :مصطفى ؼالب  .34

 .1985بٌروت، 

، المإسسة الجامعٌة دعوة للدخول فً تارٌخ الفلسفة المعاصرةهانً ٌحً نصري:  .35

 .2002بٌروت، لبنان،  ،1للدراسات والنشر، ط

، ترجمة : جمال صلٌبا، المكتبة الشرلٌة ، بٌروت، التطوّر المبدعهنري برجسون:  .36

 .1986لبنان، 

، ترجمة سامً الدروبً، وعبد الله عبد الدابم، منبع الأخلاق والدٌن :نبرجسوهنري  .37

 .1984، بٌروت ، 2دار العلم للملبٌٌن، ط

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

122 
 

 الدؼاجى ٔالدٕسٕػاخ 

، دار الجنوب للنشر، معجم المصطلحات والشواهد الفلسفٌةجلبل الدٌن سعٌد :  .1

 .2994تونس، 

 ، دار الكتاب اللبنانً ، بٌروت ، لبنان . 2، ج المعجم الفلسفًجمٌل صلٌبا :  .2

، المجلد الأول، دار الكتاب اللبنانً، بٌروت، لبنان، المعجم الفلسفًجمٌل صلٌبا :  .3

1978. 

، الهٌبة العامة لشإون المطابع الأمٌرٌة، المعجم الفلسفًمجموعة من الباحثٌن:  .4

 .1983الماهرة، 

  الدساجغ تانهغح الأجُثيح

1. Ahmed Zaki Badawi: A Dictionary of the social sciences English – 

French – Arabic with an Arabic – English Glossary and a French – 

English Glossary (Beirut: Librairie du Liban, 1978)   

2. behague D : analyse multimodale de l'émotion dans un discours 

Convaincant thèse de doctorant, université Paris 8, 2008 .  

3. behague D : analyse multimodale de l'émotion dans un discours 

Convaincant thèse de doctorant,  Ibid . 

4. Berman, D. (1998). Schopenhauer and Nietzsche. 

5. Berman, D. (1998). Schopenhauer and Nietzsche: Honest 

atheism, dishonest pessimisim. In C. Janaway (Ed.), Will- ing and 

nothingness. Oxford: Oxford University Press. . 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

123 
 

6. Cf. Deleuze G: Le bergsonisme, P.U.F, paris, 1968 .  

7. Cf. Mélanges: Lettre de Bergson à H.Hoffding , P.U.F Paris, 

1972. 

8. Hannah Arendt: Condition de l'homme moderne , traduit par 

Georges Fradier (Paris, Ed. Calman levy, 2002),  coll. Agora. 

9. J. HABERMAS: Théorie de l’agir communicationnel,  (Paris, Ed, 

fayard, 1987). T 1. Rationalité de l’agir et rationalité de la socièté.  . 

10. Lecoq (Jérôme): La pratique philosophique, une méthode 

contemporaine pour mettre la sagesse au service de votre bien-

être, édition Groupes Eyrolles, Paris, 2014. 

11. Luc Ferry, Vaincre Les Peurs: La Philosophie comme amour 

de la sagesse (Paris, Ed. Odile Jacob, 2006).. 

12. Max Horkheimer: “la fonction sociale de la philosophie”, 

Tumultes, n 17-18. 

13. pierre hadot: la philosophie comme manière de vivre. ed 

albinmichel. S.A. 2001. 

14. Schopenhauer, A. The Essays of Arthur Schopenhauer: The 

Wisdom of Life. 

15. Schopenhauer, A: The Essays of Arthur Schopenhauer: The 

Wisdom of Life. T. B. Saunders (tr.). 1860. rpr. in The Project 

Gutenberg EBook of The Essays of Arthur Schopenhauer, 2004. 

 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

124 
 

 اندٔزياخ 

لبناء  الإسلامٌةما الذي ٌمكن أن تمدمه الفلسفة محمود حمدي زلزوق :  .1

 . 1997أبرٌل  11،  40303، العدد  الأهرام، فً : جرٌدة  ؟الإنسان

 يٕاقغ الاَترَد 

1. https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456   

2. https://ar.wikipedia.org/wiki  

3. https://x.com/alshuqir/status   

 

  

https://almothaqaf.com/aqlam-3/979456
https://ar.wikipedia.org/wiki


 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

125 
 

 فٓسض المحرٕياخ 

 2 ...........................................................................ممدمة

 4.............................مدخل إلى الفلسفت واليومي:   المحاضرة الأولى

 5.....................................................الٌومً بٌن البعٌد والمرٌب

 7..............................................................الٌومً علبلة توتر

 8....................................................................معنى الٌومً

 10...................................................معرفة الٌومً معرفة فلسفٌة

 12.....................................: الفلسفت العمليت وأزمت التنظير ةالمحاضرة الثانٌ

 13............................................................المماربة الأنطولوجٌة

 15.........................................................المماربة الفٌنومٌنولوجٌة

 16.....................................................الإختلبفٌة التنوعٌةالمماربة 

 19............لضاٌا الٌومً فً الفلسفة المعاصرة................................

 19................الفٌلسوؾ البهرج.................................................

 23............................................................الفٌلسوؾ الحمٌمً...

 24.......................الفٌلسوؾ البرانً........................................

 25....................الفٌلسوؾ النالص أو الباطل...............................

 26.........................الزور.......................................الفٌلسوؾ 



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

126 
 

 28.....................اليومي وإشكاليت الحياة:  المحاضرة الثالثة

 28...........................................................الٌومً نبض الحٌاة

 29..................................................................فلسفة الحٌاة

 31..................................................فلسفة الحٌاة عند برؼسون

 32...........................................الحٌاة الٌومٌة وممتضٌات الراهن

 33.................................................الحٌاة الٌومٌة ومسؤلة العملً

 41..............................................فلسفة الحٌاة وإشكالٌة الحاضر

 43............................نماذج من فلسفة الٌومً المتعلمة بإشكالٌة الحٌاة

 43......................................................................أـ سمراط

 47.................................................................ب ـ أفلبطون

 48ج ـ شبنهاور..................................................................

 53..................................الإنسان وأزمت العيش:  المحاضرة الرابعة

 53.............................................الإنسان وحتمٌة العٌش المشترن

 60................................فلسفة العٌش من منظور أخلبلً أو معٌاري

 62...........................................المنظور الوجودي أو إتٌما الوجود

 63................الفلسفة وحتمٌة العٌش مع الجماعة أم حتمٌة العٌش الفردي

 73..................................الإنسان وأزمت التعبير:  المحاضرة الخامسة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

127 
 

 73...............................................المعرفة التداولٌة والتنوع الثمافً

 75.............................................................الفعل الكلبمًألسام 

 76...................................................................حمول التداولٌة

 78.....................................................شروط تداول المصطلحات

 78.....................................هب الفلسفٌة المعاصرةأزمة التعبٌر والمذا

 79..........................................الفلسفة الوجودٌة ونظرتها إلى الأزمة

 80................................................الإنسان المعاصر وأزمة التعبٌر

 83....................................الحكمالإنسان وأزمت :  المحاضرة السادسة

 83......................................................حاجة الإنسان إلى المجتمع

 86...........................................................جدل السٌاسة والسلطة

 90................................................................التحدٌث السٌاسً

 93...............السلطة ـ الاستطاعة والنفوذ......................................

 101................................الإنسان وأزمت العواطف:  المحاضرة السابعة

 101................................................................مفهوم العاطفة

 102......................................................نظرة أفلبطون للعاطفة

 103........................................................و للعاطفةطرإٌة أرس

 104.....................................................تصور سبٌنوزا للعاطفة

 105...........................................إتجاه هٌوم التجرٌبً فً العاطفة



 مطبوعة الدعم البيداغوجي                                       الفلسفة واليومي                                          

 

128 
 

 107.............................................تفسٌر كانط العملبنً للعاطفة

 108.........................................................نمد نٌتشه للعاطفة

 109............................................إذا ماهً العاطفة فً الفلسفة؟

 110...............................................عاطفة الحب عند الفلبسفة

 110..............................................عاطفة الحب عند أفلبطون

 112......................................طفة الحب فً الفلسفة المسٌحٌةعا

 114.........................................عاطفة الحب فً الفلسفة الؽربٌة

 117........................................................ المطبوعة  خاتمة

 119......................................................المصادر والمراجع 

 125................................فهرس المحتوٌات .......................


