
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2سطيف  – لمين دباغينمحمد جامعة / سعودي مفتاحالدكتور   

 الديمقراطية والواقع السياسي العربي من العلم المجرد

عند عابد الجابريالى الممارسة التقنية   



1 

 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي                          

 جامعة محمد بوضياف بالمسيلة

 كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية

 قسم الفلسفة

 PRFUبالتنسيق مع : فرقة البحث والتكوين الجامعي 

 تأملات في الفلسفة الغربية الحديثة. دراسة تحليلية نقدية  

 الحياتيةومخبر المهارات 

 

  أ : أستاذ محاضر صنف  الرتبة         سعودي مفتاح      :  الاسم واللقب

:  رقم الهاتف - 2سطيف –جامعة محمد لمين دباغين :  مؤسسة الانتساب

0772603971 

 m.saoudi@univ-setif2.dz     : البريد الإلكتروني

 : جدلية العلاقة بين العلم والديمقراطية    المداخلةمحور 

مجرد إلى الديمقراطية والواقع السياسي العربي من العلم ال   :   عنوان المداخلة

  محمد عابد الجابري الممارسة التقنية عند 

 
 ملخص : 

ة داخل م الديمقراطيلقد أثارت مسألة الديمقراطية جدلا محتدما منذ أقدم العصور، حول إمكانية تنمية قي        

لى الرغم ع، عاتالمجتمعات الحديثة، وهو ما يقتضي بالضرورة تحقيق الأمن والاستقرار والرفاهية لهذه المجتم

لانية، كثر عقوجود عوائق تقف في وجه تطبيقات قيم الديمقراطية ، هذا الواقع الذي يتطلب شيوع سياسة أمن 

ولد تاطية وهو ما يؤدي في الكثير من الحالات إلى ظهور تعارض بين نخب المجتمع. وهذا ما يجعل الديمقر

يم أخرى ن مفاهمالديمقراطية وما يرتبط بها  إشكاليةميلاد عسير ، وقد تموت في اللحظة التي تولد فيها، إن 

ية التي جتماعكالتسامح والمواطنة وغيرها، لا يمكن أن تفهم حق فهمها إلا إذا وضعت في سياق التركيبة الا

 لاحتضان الخيار الديمقراطي.تقتضي أن تتوفر في المجتمع حتى يكون بيئة خصبة 

Abestract: 

mailto:m.saoudi@univ-setif2.dz


2 

 

    The issue of democracy has raised heated debate since ancient times, about the possibility of 

developing democratic values within modern societies, which necessarily requires achieving 

security, stability and prosperity for these societies, despite the presence of obstacles that stand in 

the way of applying democratic values. This is a reality that requires the spread of a more rational 

policy. This, in many cases, leads to the emergence of conflict between the elites of society.  This is 

what makes democracy have a difficult birth, and may die the moment it is born. The problem of 

democracy and other concepts associated with it, such as tolerance, citizenship, and others, cannot 

be properly understood unless they are placed in the context of the social structure that requires it to 

be present in society in order to be A fertile environment to embrace the democratic choice. 

 مقدمة : ـ  1

ثر مفردات كم  بل هي  أكيعد مفهوم الديمقراطية من المفاهيم الفلسفية الأشد ارتباطا بالسياسة وأنظمة الح         

أمرا  ل دلالتهااختزاالفكر السياسي العالمي قدما وذلك راجع لأصولها اليونانية، مما جعل إمكانية القبض عليها و

باس و ن التمالمحكومين من جهة،  ولما تتميز به صعب المنال ، لأنها تعبر عن علاقة سياسية بين الحاكم و

 لدولةغموض من جهة أخرى. ولما كانت كل الظروف السياسية تقتضي الإصلاح والمراجعة ، فإنَّ واقع ا

ان لعقل يؤيدفة واالعربية أجدر وأحق بأنَّ يأخذ نصيبه من هذا الإصلاح، وذلك بالتأكيد التام على أنَّ العاط

ية . وية العربى الهنها، باعتبار أنَّها أصبحت اليوم ضرورة ملحة لتحقيق التقدم والحفاظ علالديمقراطية ويؤكدا

مقراطية، ضنان الديسيحت وهذا لا يتحقق إلا بأخذ الواقع العربي بعين الاعتبار، لكونه يمثل التربة أو المناخ الذين

تطورات وف والأنَّه لم يعرف أيضا الظرعلى رغم أن الواقع العربي لم يعرف الديمقراطية طوال تاريخه، كما 

ن مرورا ليونااالتي أفرز التي شهدتها أوربا،  بعد التحولات المستمرة التي عرفتها الشعوب الأوروبية منذ 

 نمطا بالعصور الوسطى إلى غاية العصر الحديث، على العكس مما كان يعيشه المجتمع العربي الذي عرف

 ي سواء كان الحاكم خليفة أو ملكا أو أميرا . واحدا من الحكم وهو الحكم الفرد

ا ما جعل غلبة  وهذة واللقد كان نظام الحكم دائما فرديا سواء عينّ بالرضاء أو المبايعة، أو بواسطة القو         

دون أن  ستشيريفكرة المستبد العادل فكرة جوهرية في الحكم العربي، أي الحاكم الفرد الذي لا يظلم  والذي 

 كم والشعبن الحاملزم باستشارة رعيته . مع العلم أنَّ التاريخ السياسي العربي لم يعرف ذلك الصراع بييكون 

و الديني أ لوازعامن أجل الحد من سلطته، أو فرض قيود عليه كما هو الشأن في أوربا، بل بقي القيد الوحيد هو 

لخضوع طة بل اح ليس رقابة، ولا حد من السلإذ النص  الجابري  بنصيحة الملوك الأخلاقي، وهذا ما يعرف عند

، وهذا ده عالمنام يشهالتام لإرادة الحاكم، وهذا ما جعل الانتقال إلى الديمقراطية يتطلب إحلال انقلاب تاريخي ل

 يحتاج إلى نفس طويل وعمل متواصل، وصبر كبير وفكر عميق . 

جهودات ة المجب أن لا تلغى بل لابد من مضاعفومهما فشلت تجربة الديمقراطية في الوطن العربي، ي        

مقراطية م الديإذ من غير الممكن فه لتوطيدها، لأنَّ الديمقراطية ليست عملية سهلة، فهي ميلاد جديد وعسير

اقي ر الإستشرالتياووتحديدها في الوطن العربي إلا بأطراف ثلاث وهي التيار الأصولي وتمثله النخبة التقليدية، 

ل إلى ة الانتقاكيفي بة العصرية، وهناك طرفا ثالثا وهو الواقع العربي نفسه، وأولى هذه العراقيل هيوتمثله النخ

اكي لآخر اشترضها االديمقراطية وهي وليدة بيئة رأسمالية، كيف يمكن تطبيقه في بيئة سابقة عن الرأسمالية، وبع

ا الصعوبة الثانية وهي كيفية الانتقال من نظام لاديمقرا قرار من بقق إلاَّ  يتحلاطي إلى نظام ديمقراطي وهذا . أمَّ

ا جبرا وهذا ا بالتنازل طوعا، وهذا شبه مستحيل في الوطن العربي، وإمَّ  ج إلى قوةيحتا الحكام أنفسهم، إمَّ

ق تحقي ومناضلين قادرين على فرض الديمقراطية . ومن خلال ذلك يمكن طرح الإشكالية الآتية: هل يمكن

 ة في المجتمع العربي في ظل غياب الحس الديمقراطي المجتمعي ؟ديمقراطية تقني

 :ـ تعريف الديمقراطية  2



3 

 

ديموس  :مصطلح الديمقراطية مصطلح يوناني الأصل دخيل عن اللغة العربية، حيث ينقسم إلى قسمين      

Demos  وتعني الشعب، وكراتوسCratos  كما  (1)وتعني السلطة، لذا أصبح المقصود منها سلطة الشعب .

، وقد جاء تعريف الديمقراطية في القاموس (2) «سلطة الشعب أو حكمه » أصبحت تعني في الفكر اليوناني 

وهو معنى لا يختلف كثيرا عن المعنى  (3).«نظام حكومي تكون مباشرة السلطة فيه للشعب » الجديد على أنها : 

نده تعود في حيث أن الديمقراطية ع Democratieة في موسوعته الفلسفية، تحت ماد لالاندالذي أعطاه إياها 

لمواطنين لحالة سياسية تكون فيها السيادة » وهي تعني في جوهرها Demokratiجذورها إلى الأصل العالمي 

أما جميل  .  (5)وهي تعني بذلك سلطة الشعب أو سلطة الجماهير، ويقصد منها تحديدا سلطة الإنسان  (4)،«كافة 

لإنجليزية وفي اللغة ا Démocratiéالفلسفي فيذكر لفظ الديمقراطية في اللغة الفرنسية صليبا في معجمه 

Democracy  وفي اللغة اليونانيةDemokratia لفظين  الديمقراطية لفظ مؤلف من» ، والجدير بالذكر أن

يادة سإذن  الديمقراطيةيونانيين أحدهما ديموس ومعناها الشعب، والآخر كراتوس ومعناها السيادة . فمعنى 

 (6)«.الشعب

د، بل الميلالخامس قنهاية القرن السادس و بداية القرن ا  والواضح أن الديمقراطية قد يعود  تاريخها، إلى     

ـ  1712) جان جاك روسووالأجدر بالذكر هو أن معناها اللغوي معنى نظري و مثالي، حيث يقول عن ذلك 

1778 )Jean- Jacques Rousseau  « :راطية نَّ الديمقإذا أخذنا عبارة الديمقراطية بكل معناها الدقيق، نجد أ

، لأنها في نظره تصورا مثاليا ، يصعب تحقيقها في الواقع، حيث يتفق في (7)«الحقيقية لم توجد، ولن توجد أبدا 

التعبير  صد منهاكان يقأعتقد أن الذي استعملها أول مرة  »ذلك مع ما ذهب إليه محمد عابد الجابري في قوله : 

. لأنَّ تحقيقها على أرض الواقع كصفة ملازمة لنظام الحكم (8)«عن فكرة مثالية، أكثر منها التعبير عن واقع حي

قق في لم تتح يجمع الدارسون للديمقراطية كافة على أنَّها» أمرا صعب المنال، لتبقى مجرد فكرة فقط  لذا 

والمقصود من  (9)«.اضر، ومن غير المنتظر تحقيقها في المستقبل المنظورالماضي، وليست متحققة في وقتنا الح

ل لأنَّ ي المستقبفتحقق ذلك أنَّ الديمقراطية لم تعن يوما من الأيام حكم الشعب نفسه بنفسه، ولم تتحقق يوما ولن ت

 هم .تاريخ الأنظمة السياسية ينفي ذلك . بل الديمقراطية  فكرة سياسية يوهم بها الحكام شعوب

ن ة مؤلفة مة كلملقد ذكر جلال الدين سعيد في معجمه، معجم المصطلحات و الشواهد الفلسفية أن الديمقراطي    

ي سلطة ح تعنلفظين يونانيين، هما ديموس وتعني الشعب، وكراتوس وتعني السلطة والسيادة . وعند جمعها تصب

 الأصللا في  عب، دون أن نميز بين أفراد الشعب،الشعب وسيادته، ولذلك فهي نظام سياسي قائم على سلطة الش

لطبيعية حرياتهم اقهم وأو المولد أو الانتماء، لذلك فهي تعود في الأصل إلى التعاقد بين الأفراد وتنازلهم عن حقو

، وحماية لأفرادالعامة، حيث تسهر على أمن جميع ا الإرادةلصالح سلطة يختارونها بحريتهم، فهي إذن تعبر عن 

التي  اسية، وهيالسي هم وواجباتهم المدنية . لذلك يمكن أن نميز بين أنواع للديمقراطية: فهناك الديمقراطيةحقوق

اطية ديمقرتقوم على حكم الشعب لنفسه و بنفسه مباشرة أو عن طريق نواب منتخبين بحرية تامة . وهناك ال

لتي تنظم اوهي  اك الديمقراطية الاقتصاديةالاجتماعية التي تدعوا إلى المساواة وحرية الرأي والمعتقد، وهن

ي توجب ي التوتصون حقوق العمال، وتقضي على الاستغلال والتفاوت، وهناك الديمقراطية الدولية وه الإنتاج

نواع لأا هي تحقق هذه العلاقات الدولية، على أساس السيادة والحرية والمساواة . وقد كانت الديمقراطية الحقيقية،

اريخها وال تحققها على أرض الواقع يبقى شيء مثالي تطمح إليه الشعوب والأنظمة السياسية طمعا، غير أن ت

.(10)   

 : ب ـ اصطلاحا

إنَّ الديمقراطية من بين المفاهيم كثيرة التداول، وفي الوقت نفسه من المفاهيم التي يصعب تحديدها،       

دفعنا إلى تتبع تاريخ هذه الكلمة لعله يساعدنا على معرفة وإعطائها تعريفا واحدا يتفق فيه جميع الناس، وهو ما ي

المقصود منها، لأنَّ مفهومها تطور تبعا لتطور حركة التاريخ، وهذا ما أدى إلى اختلاف مفهومها من زمان إلى 

وهو معناها الأصلي، حيث أبرزه أفلاطون في « حكم الشعب نفسه بنفسه » فكانت عند اليونان تعني  (11)آخر،

ـ طبقة Oligarchieعرضه لكيفية الانتقال إلى الديمقراطية، والتي هي نتيجة حتمية لجشع الطبقة الاوليجارشية 



4 

 

ليؤول  الأمر في  النهاية إلى انتصار  (12)الأقلية الفاسدة ـ والتي تسعى إلى تحقيق أكبر قدر ممكن من الثراء 

الفقراء على أعدائهم، ويقتسموا  أمور الحكومة بالتساوي ويختار الحكام في غالبيتهم عن طريق القرعة، وتكون 

حكوماتهم تعددية، لأنها تتكون من أشخاص من طباع شتى . وهو أفضل نظام ممكن، لأنَّه يعرف بألوان مختلفة  

  (13)لفوضى ومظاهر التنوع .كما تعرف الحكومة با

تمعات البشرية، ق.م( يرى أنَّ دولة المدينة هي أفضل أشكال المج 322ـ  384) Aristote أرسطوغير أنَّ      

ضا في حق أيلكونها تعرف بالتنظيم المحكم، والمواطن له الحق في المشاركة في مسائل الدولة . كما له ال

لك من خلال الديمقراطية المباشرة، مع العلم أنَّ أرسطو كان قد ربط بين وذ (14)الاشتراك في السلطة القضائية.

فالمدينة  .لتين نظريته في السياسة و مذهبه في الأخلاق، القائم على مبدأ الوسطية، أي الفضيلة وسط بين رذي

تكون من تنة ديتمثل وسط بين الأسرة و الإمبراطورية، ومنه فالأسرة هي نواة المجتمع، لكن غير كافية، والم

ا الإمبراطورية فهي نتيجة  لأخوة علاقات ا دم فيهعدد الأسر عن العدد اللازم، والذي تنع ازديادمجموعة أسر . أمَّ

هذه نظم » وقد عبرّ أرسطو عن ذلك في قوله :  (15)والصداقة، ليحل فيها سوء التفاهم و الصراع والاستغلال .

ن  كم، سقط علك الحذ أحد وحاول إنشاء حكم طغياني، أو أسهم  في إنشاء الأثينيين المتوارثة عن الأجداد، إن ثار 

  (16).«حقوقه  المدنية  هو وأسرته 

نها عا تحدثَّ ثالية، كملا تصدق إلاَّ على دولة م« حكم الشعب نفسه بنفسه » إنَّ تعريف الديمقراطية بأنها        

سير ث لا يمكن تصور شعب ليس له نظام حكم يأفلاطون . لأنَّ كلمة شعب تستوجب دولة بالضرورة، حي

مع العلم أنَّ  (17)شؤونه، وكلمة حكم تقتضي وجود حاكم و محكومين  فكيف يا ترى أنّ يحكم الشعب نفسه بنفسه ؟

ا بهذا  حقيقته، لأنَّ جان جاك روسو كان قد أكدَّ هذه الفرضية معتبرا أن الديمقراطية بهذا المفهوم لن توجد أبدا

 .  كما أنَّ لكبيرنافى مع حقيقة القانون الطبيعي الذي يقتضي بالضرورة تسيير العدد الصغير للعدد االمعنى يت

ى عدة عة علالشعب لا يمكن أن يكون دائما ساهرا و مراقبا لأمور الدولة، وعندما تكون وظائف الدولة موز

 (18).يرهم نهم من الفرص دون غهيئات، فإن أقلها عددا يستولي على السلطة لاستحواذهم على النفوذ  وتمك

ن يمكنهم م ذا ماإنَّ طبيعة المجتمع اليوناني آنذاك تقتضي جمعهم في ساحة واحدة لقلة عدد أفراده  وه      

 دنهم وكثرثرت مكالمشاركة في الحكم، واستشارتهم والأخذ برأي الجميع، لأنَّ كل منهما يعرف الآخر، لكن لما 

دهم ستبداستحالة مطية لتسلط بعض الملوك واعدد أفرادهم استحال أمر المشورة بينهم، وقد كانت هذه الا

وظهرت الطبقة الاوليجارشية التي اعتبرت الديمقراطية عاجزة على تحقيق حلم المواطنين اليونانيين   (19)بالرأي.

ة اليونانية لديمقراطينَّ اوذلك لكثرة العبيد في المجتمع الأثيني، إذ الدولة لا تخضع إلا لإرادة الأحرار فقط، غير أ

دد علة، وكان للدو دولة والتي كانت تعد الجهاز الرسميكانت آنذاك أسمى أنظمة الحكم، لأنَّ الجمعية العامة لل

بقدر ما  لنظامأعضاء المحكمة العليا يفوق الألف عضو وذلك لتجنب انتشار الرشوة وفساد الأخلاق، لكن هذا ا

  (20)كان أكثر إحكاما كان في الوقت نفسه سخافة و بطلانا بشهادة معاصريه .

لأسياد ابقية بين ا الطراطية هذه ويعتبرها ديمقراطية عرجاء، لأنها تميِّّزهلقد كان سقراط يتهكم على الديمق      

ق في س لهم الح، وليوالعبيد، إذ أنَّ الجماهير فيها تسوقها العاطفة، ولا تعطي قيمة للبسطاء من مزارعين وتجار

طية الديمقرا ع علىاللاذالانخراط في المحكمة العليا للبلاد، وهي قيم حطت من قيم الإنسانية، إنَّ هذا الهجوم 

ر، فإنها لأنوااالمزيفة من قبل سقراط جعل السفسطائيون يعدمونه، فإذا كانت ديمقراطية أثينا هي التي صنعت 

   (21)شباب .ول الفي مقابل ذلك كانت قد صنعت السجون . حيث أتًهم سقراط إثر ذلك بالفساد الخلقي، و إفساد عق

في  رستقراطيةها الأأفلاطون أكثر سخطا على الديمقراطية والجماهير التي أنشأتإنَّ  إعدام سقراط  جعل         

الذين  (22)ين،أثينا، وقال بضرورة تجسيد حكم الأعقل والأفضل، وهذا ما جلب له العداوة من قبل الديمقراطي

ت الأخرى لطبقااوقفوا في وجهه لما يقوم بالترويج له، وهو أن الديمقراطية إنما جاءت لخدمة طبقة على حساب 

. 

أما في العصر الوسيط فقد عرفت الديمقراطية نمطا آخرا، وهو أنَّ الرومان قد قسَّموا الشعب إلى سادة         

ونبلاء وأشراف من جهة، وأرقاء من جهة ثانية، فمفهوم الديمقراطية إنما ينطبق على عدم تثبيت ذلك التقسيم 



5 

 

ليحد من سلطة الحاكم واستبداده، حيث كان هؤلاء الأعضاء يتم  وترسيمه، وقد نشأ بموجبها مجلس الشيوخ،

وهو نفس الأسلوب عند العثمانيين  (23)انتقائهم بطريقة عشوائية من كل الولايات دون وضع مقاييس لاختيارهم .

. 

ا في العصر الحديث فقد اتخذت الديمقراطية شكلا مخالفا  لما كانت عليه، حيث أ         خاب لانتعني اتصبحت أمَّ

لى عالمحافظة كمة ووبطرق تضمن المساواة بين المترشحين، وإلاَّ كان هناك استئثارا بالحكم من قبل الطبقة الحا

لقد تحددت الممارسة الديمقراطية في العصر الحديث مع الثورة الفرنسية، التي أعطت السيادة  (24)مكاسبها .

لدولة  هزة اوبون عنه في المجالس الشعبية، ومختلف أجللشعب بأن يحكم نفسه بنفسه، وذلك باختيار نواب ين

فالديمقراطية الحقة تعني  (25)فالديمقراطية إذن تعني حكم الكثرة أو حكم الأغلبية التي تعنيها الانتخابات .

وف العيش في ظروالمساواة، وهو ما يفهمه عامة الناس منها، إذ يقصدون بذلك المساواة في الحقوق والواجبات، 

ا دة، وهو معكنات لمحاكم أي أمام العدالة، ولأنَّ الديمقراطية تعني الانتخاب عن طريق الاختيار بين مموفي ا

و أالأفراد  حرية يقتضي حرية الناخب لأنَّ الحرية إذا لم يتساو فيها الأفراد تصبح استعبادا واستغلالا، وأن

ه شعب ليس ل الضاعا تتميز باللامساواة . لأنَّ الشعب لا تعني سوى الاستبداد والاستغلال، لأنَّهم يعيشون أو

سة غير عل المناففة تجالخيار الحقيقي في مقابل أفراد القمة أثناء الانتخابات، ولأنَّ الإمكانيات والوسائل مختل

 ن يختاريستطيع أ ير لامتكافئة، إذ لا يمكن أن نتحدث عن مساواة بين الغني والفقير، وبين العالم والجاهل . فالفق

على ما  لقدرةإلا رغيف خبزه، والجاهل لا يختار أصلا لأنه لا يعرف مالذي يحصله، وماذا يريد، ولا يملك ا

  (26)يريد .

يع سيادة لجمفيه ال نظام سياسي تكون» لقد اتفقت معظم المعاجم الفلسفية، على تعريف الديمقراطية بأنها :      

تضامنة . لة وملاثة أسس الحرية والمساواة والعدل، وهي متكامالمواطنين، لا لفرد ولا لطبقة . ويقوم على ث

راطية ما الديمقأية . والديمقراطية في الحقيقة نظام مثالي يعزُّ تطبيقه تطبيقا تاما هذه هي الديمقراطية السياس

أما  (27)«.ية جتماعالاجتماعية فهي أسلوب حياة، يقوم على المساواة والحرية والرأي والفكر، وينشد العدالة الا

 ادة لجميعه السينظام سياسي تكون في»جميل صليبا فيعتبر هو الآخر الديمقراطية في معجمه الفلسفي على أنها: 

ة ي المساواالثانوالمواطنين لا لفرد، أو لطبقة واحدة منهم، ولهذا النظام ثلاثة أركان، الأول سيادة الشعب، 

إن هذه الأركان الثلاث التي تكلم عنها جميل صليبا،  (28)«.نسانية والعدل، والثالث الحرية الفردية والكرامة الإ

تكون  كن أنهي أركان متكاملة حيث لا وجود لمساواة من غير حرية، ولا لحرية بمعزل عن المساواة، ولا يم

 الأنظار ، فكلالسيادة للشعب، إلا إذا كان أفراد الشعب أحرار، وهو ما يجعل تصور الديمقراطية تصور مثالي

عب هي ة الشتتجه صوبه، بالرغم من عدم تحققه في الواقع بصورة واحدة . فالنظام السياسي الذي يعتبر سلط

اس سوعلى هذا الأ .أساس السلطة، فذلك نظام ديمقراطي . بالرغم من أن هذه الإرادة الشعبية هي إرادة الأغلبية 

 سه وبنفسهب لنفية وهي التي تنبثق من حكم الشعيمكن القول أن هناك أنماط من الديمقراطية . ديمقراطية سياس

التفكير ولرأي مباشرة، أو عن طريق ممثلين له بحرية تامة، وديمقراطية اجتماعية قوامها المساواة و حرية ا

اعية لاجتماوديمقراطية اقتصادية تقوم على تنظيم الإنتاج، وتحفظ حقوق الطبقة العاملة، وتحقق العدالة 

لكاملة مقراطية االدي تستوجب قيام علاقات دولية، قوامها السيادة والحرية والمساواة . غير أن وديمقراطية دولية،

     (29)لا يمكن أن تحقق هدفها المنشود، إلا إذا جمعت في طياتها كل هذه الأنماط رغم تشعبها .

 :من المفهوم المجرد إلى الديمقراطية التقنية ةالديمقراطيـ  3

لما كانت كل الظروف السياسية تقتضي الإصلاح والمراجعة ، فإنَّ واقع الدولة العربية أجدر وأحق بأنَّ           

يأخذ نصيبه من هذا الإصلاح ، وذلك بالتأكيد التام على أنَّ العاطفة والعقل يؤيدان الديمقراطية ويؤكدانها ، 

وهذا لا يتحقق إلا بأخذ  (30)فاظ على الهوية العربية .باعتبار أنَّها أصبحت اليوم ضرورة ملحة لتحقيق التقدم والح

الواقع العربي بعين الاعتبار لكونه يمثل التربة أو المناخ الذين سيحتضنان الديمقراطية ، رغم أن الواقع العربي 

 لم يعرف الديمقراطية طوال تاريخه ، كما أنَّه لم يعرف أيضا الظروف والتطورات التي أفرزت الديمقراطية في

أوربا كفكر وكمؤسسات ، بل عاش الواقع العربي ظروفا مختلفة تماما عن تلك التي شهدتها أوربا  بعد التحولات 



6 

 

المستمرة التي عرفتها الشعوب الأوروبية منذ اليونان مرورا بالعصور الوسطى إلى غاية العصر الحديث ، على 

من الحكم وهو الحكم الفردي سواء كان الحاكم العكس مما كان يعيشه المجتمع العربي الذي عرف نمطا واحدا 

 خليفة أو ملكا أو أميرا .

هذا ما جعل لغلبة . ووة والقد كان نظام الحكم دائما فرديا سواء عينّ بالرضاء أو المبايعة ، أو بواسطة الق         

 ير دون أنيستش ، والذيفكرة المستبد العادل فكرة جوهرية في الحكم العربي ، أي الحاكم الفرد الذي لا يظلم 

ب اكم والشعن الحيكون ملزم باستشارة رعيته . مع العلم أنَّ التاريخ السياسي العربي لم يعرف ذلك الصراع بي

ي أو ازع الدينو الومن أجل الحد من سلطته ، أو فرض قيود عليه كما هو الشأن في أوربا ، بل بقي القيد الوحيد ه

 لسلطة بلاإذ النصح ليس رقابة ، ولا حد من  بنصيحة الملوك " "لجابري ا الأخلاقي ، وهذا ما يعرف عند

 لم يشهده اريخيت انقلابالخضوع التام لإرادة الحاكم ، وهذا ما جعل الانتقال إلى الديمقراطية يتطلب إحلال 

  (31)عالمنا ، وهذا يحتاج إلى نفس طويل وعمل متواصل ، وصبر كبير وفكر عميق .

مجهودات فة الومهما فشلت تجربة الديمقراطية في الوطن العربي ، يجب أن لا تلغى بل لابد من مضاع        

إذ من غير الممكن فهم الديمقراطية  (32)لتوطيدها ، لأنَّ الديمقراطية ليست عملية سهلة ، فهي ميلاد جديد وعسير

شراقي تسوالتيار الإ صولي وتمثله النخبة التقليدية ،وتحديدها في الوطن العربي إلا بأطراف ثلاث وهي التيار الأ

ال إلى ية الانتقي كيفهوتمثله النخبة العصرية ، وهناك طرفا ثالثا وهو الواقع العربي نفسه ، وأولى هذه العراقيل 

لآخر اعضها الديمقراطية وهي وليدة بيئة رأسمالية ، كيف يمكن تطبيقه في بيئة سابقة عن الرأسمالية  وب

ا الصعوبة الثانية وهي كيفية الانتقال من نظام لاديمقراطي إلى نظام ديمقرااش قق إلاَّ ذا لا يتحطي وهتراكي . أمَّ

ا بالتنازل طوعا ، وهذا شبه مستحيل في الوطن العربي ، وإمَّ  حتاج إلى را وهذا يا جببقرار من الحكام أنفسهم ، إمَّ

  (33)قوة ومناضلين قادرين على فرض الديمقراطية .

ا التدرج وذلك بفسح المجال للديمقراطية تنمو و تترسخ  و          تقال إلى على الان العملفهناك إذن اختيارين إمَّ

ا دولة مؤسسات حقيقية مبنية على الحرية والحقوق وفصل السلطات ، وهذا يتطلب وقتا طويلا . وإ  مل الحكامحمَّ

يل ى إلا بسبيتأت مناضلة من أجل الديمقراطية وقيمها ، وهذا لاعلى التنازل عن الحكم تحت ضغط القوى الحية ال

ا يجعل . وهذا م لبناءلاديمقراطي وهو ما يتنافى مع مبادئها ودعواتها ، وهي تسير إلى الهدم أكثر من السير إلى ا

 ةلوضعيطريق التدرج هو أفضل الطرق ، لكن سوء فهمه قد يؤدي إلى تمييع الديمقراطية  والعودة إلى ا

  (34)اللاديمقراطية السابقة.

و عائلة ن طائفة أعبارة عإنَّ التدرج نحو الديمقراطية يعني نزع امتيازات النفوذ من طبقة بكاملها قد تكون         

م رج ، فتقوالتد أو من الحزب الواحد ، وقد تتفطن هذه الطبقة إلى المؤامرة التي تحاك ضدها فتعرقل كل عملية

ن يجب اطية ، لكديمقرو ما  حدث  في الكثير من الأقطار العربية  أثناء  محاولاتها  تجسيد البالقضاء  عليها  وه

ومنه فالديمقراطية إذن ليست بضاعة أو نموذجا جاهزا يمكن استيراده ، بل هي ممارسة  (35)الكفاح من أجلها .

عات ق الجماوق الأفراد وحقوفالديمقراطية تعني حفظ الحقوق : حق »ونتاج ومحصلة تاريخ وعلاقات وحوار . 

لأن الديمقراطية الحقيقية في جوهرها ، وماهيتها ليست شيئا آخر غير مشاركة الحاكم الرعية في الحكم  (36)«

وأن غياب  (38)«هي نقيض الظلم تماما ، مثلما أنَّ السماء نقيض الأرض  »وتبدو الديمقراطية إذن  (37).

لميادين افة اكبين الحكام العرب وبين جماهير الشعب ، غيابها في  الديمقراطية يعني غياب العلاقة العضوية

  (39)السياسية والاجتماعية .

ضمن لهم اد وتإنَّ الديمقراطية يجب أن تضمن إقامة مجتمع مدني يتشكل من مؤسسات تنظم حياة الأفر        

ة أو عشير الحقوق والواجبات ، حيث يكون الحاكم فيها نائبا عن الجماعة كلها وبرضاها ، ولا يكون رئيس

ة العمل ضرور مع احتكارهالسلطة وتمنع عصبة من الأثرياء بالمال والسلاح ، إنَّها ديمقراطية تضمن تداول ا

  (40)على تحقيق الوحدة العربية ، وإقامة سوق عربية مشتركة .

 : ـ آلية الانتقال إلى الديمقراطية في الوطن العربي 4



7 

 

ن دة منها ملمضطهإذا كانت الديمقراطية من بين المطالب الأساسية التي تنادي بها الشعوب ، خاصة ا          

ات وجه فواختلاا وساستها ، فإن مفهومه يختلف من شخص إلى آخر ، وذلك حسب آلية تطبيقها ، قبل أنظمته

وحتى في  ائد ،نظر الأفراد المطالبين بها . وعلى هذا الأساس كان المطالبون بها يختلفون في الآراء والعق

 تناقضات .العادات والتقاليد ، مما جعلها مطلبا متشعب الفروع يحمل في طياته كثير من ال

 : ـ المطالبون بالديمقراطية في الوطن العربي 5

يمقراطية حيزّه للداحة تلما كانت الديمقراطية تصورا تتحيز إليه كل كتابة وكل فكر ، فإنَّ الفكر يعلن صر         

رث إقراطية يمالد رباعتبا، داعيا إلى تطبيقها والعمل بها كمبدأ أخلاقي يكشف عن أسباب الاستبداد ومرتكزاته ، 

لا يستقيم أمر الدولة وتتحدد العلاقة بين الحاكم والمحكوم بدونها ، لأنها قانون طبيعي  (41)للإنسانية جمعاء .

اجا . إذ أكثرها روووم ، تطمح إليه الإنسانية لتقرير إنسانيتها ، مما جعل الديمقراطية من أهم المطالب الشعبية الي

ر ية التفكية بحرتحقيق المطالب السياسية بالدرجة الأولى ، وذلك كالمطالبأنَّها تلقى إجماعا على ضرورتها ل

يطالبون بالديمقراطية  باختصارفهم  (42) الخالسياسي وحرية تشكيل الأحزاب السياسية والانتخابات... والانتماء

 ي .  السياسية البرجوازية ، التي أصبحت في الوقت الراهن رغم عيوبها ضرورة ملحة في الوطن العرب

صر نا في علأنَّ   لا يوجد طريق آخر لتحقيق الوحدة العربية غير الديمقراطية السياسية البورجوازية          

ا عن طريقالتكتلات الاقتصادية والإقليمية التي لا يم ة ، أو عن ة العسكريالقو كن تحقيقها إلا بأحد الطريقتين  إمَّ

حيث تعتمد النخبة العربية في نظرتها إلى الديمقراطية على مبدأ قياس  (43)طريق التعبير الديمقراطي الحر .

ه واللغة فقء الفي جميع المجالات تنسب إلى طريقة علماء الكلام وعلما عممتالغائب على الشاهد ، وهي طريقة 

ومنه فإنَّ المستقبل يبقى مجهولا مقارنة  (44)والعقل السياسي أيضا . فهي الطريقة المثلى لعمل العقل العربي ، 

ا و،  استقراؤهفيه الشورى من قبل الخلفاء الراشدين كمبدأ ديمقراطي يمكن  اعتمدتبالماضي الذي  الرجوع بإمَّ

ومن خلال ذلك يمكن تحديد  (45)لنأخذ منها الديمقراطية جاهزة . إلى المرجعية الأوروبية الحديثة والمعاصرة

 ثلاثة أصناف من النخب العربية التي طالبت بالديمقراطية ، وتتمثل فيما يلي :

 : أ ـ النخبة العصرية 

برين إياه عتمثقافته ، عوا بويمثلها في الوطن العربي النخبة الذين تأثروا بالاقتصاد الليبيرالي الغربي وتشب         

عها تدعي دفا ع الذيبه . فهي تتكلم باسم الجميع لكنها لا تربطها أية علاقة عضوية بالمجتم يحتذيالنموذج الذي 

لعلاقة اغياب عنه ، وتتحجج بخدمة مستقبله والتفكير في محنته ، وهي ثغرة خطيرة تعاني منها هذه النخبة ل

 ئق من بينهذا عافي ميدان السياسة أو الاجتماع أو الثقافة والروحية والعضوية التي تربطها مع الشعوب سواء 

 العوائق التي تعيق كيفية الانتقال إلى الديمقراطية .

 : ب ـ النخبة التقليدية 

قيقية هي نخبة حين  وويمثل هذه النخبة رجال الدين الذين أطلق عليهم فيما بعد اسم الأصوليين أو السلفي        

 والحفاظ على ثرهم ،يشرعون للمستقبل ، ولو بدعوتهم إلى العودة إلى الأسلاف والاقتداء بمآقائمة بالفعل لأنهم 

والسير وفق مناهج السلف الصالح سواء في السياسة أو الاجتماع أو العقيدة . وقد كانت  (46)أصالة الفكر ،

 هو إقامة دفهميان ، وكان هدعوتهم ملحة إلى العودة إلى مبدأ الشورى للقضاء على كل مظاهر الاستعباد والطغ

 يان وأمة تسيرها حكومة صالحة ، مبنية على أسس وقواعد إسلامية تكون خادمة للشعب وليست حكومة طغ

ى به من ا تحضاستبداد . وقد تجلى ذلك خصوصا في العلاقة التي كانت قائمة بين هذه النخبة والجماهير ، لم

عنها  ت التعبيرا أرادأنَّ هذه النخبة لم ترفض الديمقراطية ، وإنَّمقبول لأفكارهم ومساندتهم في مشروعهم ، حيث 

 ،واعين بذلك أنَّ الديمقراطية جزء من الهوية العربية  (47)بالشورى  مبرزين علاقة التداخل الموجودة بينهما .

 رغم النظرة السلبية القديمة لها .

 : ج ـ الواقع العربي  

اهن تساؤلات عدة حول مدى تطبيق الديمقراطية والآليات التي يمكن تحقيقها لقد طرح الواقع العربي الر        

بها ، من خلال المعاملات وأثناء الانتخابات . وهل الديمقراطية هي الحل الأنسب للمشاكل التي يطرحها الواقع 



8 

 

راف السالفة الذكر السياسي العربي ؟ وكيف تتم عملية الانتقال إلى الديمقراطية ؟. وعلى ضوء ذلك فان هذه الأط

لها علاقة مباشرة بتطبيق الديمقراطية في الوطن العربي مما أدى إلى الاختلاف حول عملية الانتقال إليها . إذ 

يبينّ الجابري أن هناك مرجعيتين ، واحدة تنتمي إلى الماضي العربي الإسلامي ، وهي مرجعية تراثية عربية 

  (48)اضر والمستقبل ، وتحكمها المرجعية الأوروبية المعاصرة .إسلامية أصيلة ، ومرجعية تنتمي إلى الح

لوعي فكير أو او التألقد كان عجز العقل السياسي العربي على تحقيق الاستقلال التام سواء من جانب السياسة      

عوب ة الشنتيجة احتكامه المطلق لهاتين المرجعيتين ، مما جعل الواقع السياسي العربي لا يعبر عن رغب

ة قائمة لعلاقب ومعاداتهم ، بل أنَّ تكون اوطموحاتهم ، وهذا لا يطرح بالضرورة فكرة الوقوف في وجه الغر

رق ي مفتعلى منطق المصالح ، وهو منطق تحتكم إليه جل الأمم . لذلك وجب على الأمة العربية أن تقف ف

ا الإتباع لتحقيق المصالح ، أو   (49)ستوردة .ات الموالرفض ومعارضة هذه القوانين والسياس الامتناعطريقين إمَّ

بة رؤية بمثاذه الهقلية السياسية العربية قد فرضت على الشعوب رؤية واحدة فقط ، قد تكون إنَّ هذه الع       

تعامل مع نخب تمفتاحا واحدا يفتح جميع الأبواب ، قد يكون مفتاح بوليس ، أو مفتاح لصوص ، وهذا ما جعل ال

حد مفتاح وا وليس ا نرى مفاتيحهذه الرؤى الجاهزة بحذر شديد . غير أنَّنا اليوم ونحن في عصر التعددية أصبحن

  (50)للتعامل مع واقعنا ، مثل عدم قمع التيارات المعارضة حتى وإنّ كان هذا الأمر شكليا فقط .

   :ـ الدين والتسامح والهاجس الديمقراطي 6

  ـ الدين : أ

لغة  في همية  باأالجابري ، وذلك لما ينطوي عليه من   البالغ في فكر بالاهتماملقد حضيَّ عنصر الدين       

دين في وظيف اللقد عارض الجابري تو الحياة  السياسية  العربية ، ولما  له  من علاقة  بالفكر السياسي . 

لى عامل إلدين السياسة ، وهو ما يبين بالضرورة رفضه للإسلام السياسي ، لأن السياسة في نظره إنما تحول ا

بينما  ،ثابت دل أن يكون كما هو معهود عنصر جمع وتوحيد بين الأفراد ، فالدين يمثل ما هو مطلق وتفريق ب

ن ين فيجب أا الدالسياسة تمثل ما هو نسبي وتتغير . ذلك أنَّ السياسة تحركها المصالح وتسعى إلى كسبها ، أم

فالدين  ي أنه يوحد ولا يفرق ،ينزه عن ذلك ، وإلا فقد جوهره وروحه ، لأن جوهر الدين وروحه يكمن ف

 له واحد .جود إوالإسلامي مثلا هو دين التوحيد بإطلاق ، فالتوحيد على مستوى العقيدة إنما القصد من ورائه 

ا التوحيد على مستوى المجتمع فيعني أمة واحدة ، والتوحيد على مستوى فهم الدي          الذين إنَّ »ارسته ن وممأمَّ

يم ة أن يستقللسياس لذلك فلابد من فهم الدين فهما جيدا حتى يتسنى «شيعا لست منهم في شيء  فرقوا دينهم وكانوا

ث في الحاد تفكيروجودها ، وهو ما يتفق فيه مع محمد أركون الذي يرى أنَّ المهمة العاجلة اليوم هي إعادة ال

 الفعالياتواليد ا من قبل في التقالديني ، وهي المرة الأولى في تاريخ الأديان بشكل مخالف عن ما كان معهود

علينا  تفرض الدينية الخاصة ، لذا فليس الإسلام هو أول وآخر دين يخضع لحتمية الصيرورة التاريخية التي

. ومنه يكون فهمنا للدين فهما صحيحا بعيد عن اللبس الذي تكتنفه (51)أسلوب معالجة بطرق وأدوات علمية

 سياسة  منها الة واحدة ، ألا وهي  كشف الستار عن الأخطاء التي تقع فيالسياسة في فهمها للدين من أجل غاي

ف جد الاختلايث يوحخلال ممارساتها ولا تعترف بها   ذلك أنَّ السياسة في جوهرها قائمة على التفريق ،  فتقوم 

 .ي شيء آخر أالاختلاف أقرب منها إلى  فن إدارة  »، فهي في نظر الجابري  اختلاف، أو حيث يمكن أن يقوم 

ر إلى تقري يؤدي والاختلاف هنا إما أن يكون موجود ، أو تعمل على إيجاده ، ومن هنا كان ربط الدين بالسياسة

ى من ثمة إلة ، ومبدأ الاختلاف في الدين ، والاختلاف في الدين كان في أصله سياسيا يؤدي ضرورة إلى الطائفي

  (52). «الحرب الأهلية

تلاف في الرأي مصدره السياسة وليس الدين لان الدين يعمل على الجمع بين الآراء والتقارب غير أنَّ الاخ       

ا السياسة فآرائها متباينة وأحكامها مختلفة . وقد رأى الجابري أن مسؤولية  بينها ، وذلك لوحدة أحكامه ، أمَّ

الخلط بين الدين والسياسة ذلك الاتجاهات الأصولية والاتجاهات الإسلامية عظيمة وخطيرة في مواجهة عملية 

لأنَّه لا شيء أسهل من أن تتحول العقيدة الدينية إلى عقيدة مفرقة ، ليضحى الدين عنصر تمزيق وتفريق بدل من 

أن يبقى عنصر جمع و توحيد بين الأفراد . إذ يلجأ العقل السياسي إلى توظيف الدين في السياسة عندما لا 



9 

 

ن قضيتها الاجتماعية أو الاقتصادية أو السياسية تعبيرا صريحا ومباشرا ، لأنَّ تستطيع هذه الجماعة التعبير ع

ذلك يفضح الطابع المادي الاستغلالي لتلك القضية ، أو عندما يتضاءل الوعي إذ يلجأ الأفراد إلى توظيف الدين 

 وهذا ما يدفع الجماعة السياسية إلى أن تتحول إلى جماعة روحية .  (53)في السياسة 

جود رر الآن و ما يبأنَّ  »لقد اعتبر الجابري أنَّ ثمة دافع لوجود آلية المزج بين الدين والسياسة ، ذلك         

والنخبة  ،دولة الإسلام السياسي اليوم ، أعني وجوده التاريخي هو الاستبداد والظلم اللذان يطبعان سلوك ال

والمدن  ي البوادية ، فالجماهير الفقيرة وقياداتها الروحي صاحبة السلطة واللذان تعاني منهما )الاستبداد والظلم(

بية في لدان العري البمعاناة مادية ونفسية ، الاستبداد والظلم اللذان لم تنجح التيارات الإيديولوجية الحديثة ف

فة فالدين تحت غطاء السياسة إنما يمثل صراع بين طائ  (54). «مقاومتها  وفرض البديل الديمقراطي مكانها 

شيع وفرق  وطائفة أخرى ، ومنه تبدو الجماعات التي توظف الدين في السياسة تعاني من مرض الانقسام إلى

 ي ، لأنَّ لحقيقيكفر بعضها بعضا . إذ هذا الانقسام يضع الأمة في صراعات داخلية ، متجاهلة في ذلك الخصم ا

الانقسام لطائفية واوز هذه كتب له النجاح إلاَّ إذا تجافالإسلام السياسي لا ي الجماهير منشغلة بالانقسام الداخلي . 

 و      ية   الداخلي ، متجها في ذلك صوب طرح مسائل الاستبداد والظلم وما يترتب عليهما من آفات اجتماع

 نَّ هذا لاألعلم سياسية و اقتصادية طرحا واضح المعالم ، وصريح الأهداف ، لا وجود فيه للتمثيل والرمز مع ا

   (55)قيم إلاَّ إذا دخل السياسة من بابها الواسع والرسمي المعاصر. يست

يقته كشف عن حقدم الإنَّ القضايا التي تطرح باسم الدين في السياسة ما هي إلاَّ هروبا من الواقع ، وع        

 اسي والتيالسي وذلك مثل قضية الحجاب وقطع يد السارق ، التي ظل العقل السياسي العربي ينسبها إلى الإسلام

ق الوعي وعدم طرح القضايا السياسية  طرحا ن قد لسياسي كااسلام يليق بمقامها السياسي ، لأنَّ الإ أدت إلى تمزِّّ

     (56)أخُتزل في هذه المسائل سالفة الذكر .

 ـ التسامح :  ب

ياسية ، على في الساحة الفكرية والس اهتمامالقد كان موضوع التسامح من بين الموضوعات الأكثر          

سيا با أسامما يدل دلالة واضحة على أنه أضحى مطل  ،الصعيد العالمي ، حيث شكل موضوع لقاءات ومؤتمرات

نت من ية كالتأسيس ثقافة  السلام داخل المجتمع السياسي  بعد أن شهد العالم حروبا طاحنة وصراعات سياس

الكتلة وسابقا ،  وفيتيبينها الحرب الباردة التي قسمت لعالم إلى كتلتين سياسيتين كتلة شرقية بزعامة الاتحاد الس

ار سلحة الدمتلاك أالتكنولوجيا  وام امتلاكة بزعامة الولايات المتحدة الأمريكية حيث اشتد الصراع حول الغربي

د انبعثت قائية الشامل .  لكن في العصر المعاصر ومع انهيار جحافل المعسكر الشرقي ، وانهيار القطبية الثن

 ات فلسفيةنقاش ي من جديد.  كل هذا ساهم فيالنزعات العرقية والدينية المتطرفة في أوروبا والعالم الإسلام

وى تمكين القورك ، وسياسية بين النخب ، حول حدود التسامح وكيفية معالجة القضايا الراهنة ذات الاهتمام المشت

ن هذا عمنأى الحية من زرع ثقافة التسامح وإرادة العيش المشترك بين الشعوب ، ولم يكن المفكرون العرب ب

 إيديولوجيا التعصب واللاتسامح .  بانتعاشل الذي ولدّه مناخ دولي يتسم والسجا الاهتمام

نفسه  ح علىوفي خضَّم هذا النقاش وجد الفكر العربي نفسه محاطا بمثل هذه الإشكاليات ،حيث طر         

في ا ه دورإشكالية التسامح  خاصة من حيث تحديد مفهومه وموقعه في الخطاب السياسي العربي ؟ وهل كان ل

خرطوا الذين ان عد منإنَّ الواقع السياسي العربي اثبت لنا أنَّ الجابري ي .الخطاب السياسي العربي والإسلامي ؟

عية ن مرجعفي هذه المسألة حيث سعى إلي تبييئة مفهوم التسامح كمطلب سياسي ، محاولا في ذلك البحث له 

منه  ربية أكثرة الغعربية يرتكز عليها ، مع العلم أنَّ هذا الموضوع قد نال حضا وافرا من الاهتمام في المرجعي

 في المرجعية العربية فكيف تم ذلك يا ترى ؟.

 

 ـ المرجعية الغربية للتسامح :*

مفهوم التسامح ليس مفهوما أصيلا في الفلسفة ، وأنَّ حضوره في الخطاب الفلسفي الغربي  يعتبر الجابري        

ولوجيا من جهة ، وغموض الحدود التي قد تأخر إلى القرن السابع عشر ، وهو ما يجعله يرتبط بالدين  و الايدي



10 

 

فالتسامح ليس مفهوما أصيلا في الفلسفة بل  »يجب أن يقف عندها من جهة أخرى . وفي ذلك يقول الجابري : 

هو يقع بين الفلسفة والايديولوجيا ، دليلنا على ذلك هو أن هذه الكلمة لم تدخل الفلسفة من باب الفلسفة نفسها  بل 

لقد ظهرت كلمة تسامح  (57). «يعبر عن الصراع الاجتماعي ، أو يحاول التخفيف منه من باب الفكر الذي 

Tolérance)  ا كان الصراع الديني المسيحي بين الكاثوليك والبروتستانت على ( في القرن السابع عشر ، لمَّ

أشده ، وذلك من خلال دعوة البروتستانت إلى ضرورة التحرر من الهيمنة الدينية والسياسية للكنيسة الكاثوليكية 

عتقاد والكف عن التدخل في الأمور التي عملت على فرض الدين بالقوة ، كما كانت دعوتهم أيضا إلى حرية الا

والتسامح هنا يعني التخفيف إلى أقصى حد ممكن  »الدينية ، واتخاذ العقل ميزانا وحكما ، وفتح باب الاجتهاد ، 

. فهذه المبادئ تمسك بها فيما بعد فلاسفة التنوير ، حيث تعالت (58) «من الهيمنة المقصودة أو غير المقصودة 

  (59)عن الدولة للحفاظ على حقوق الأفراد والسماح لهم بحق التعبير عن آرائهم . الأصوات لفصل الدين 

اشى والعهد ( رسائله حول التسامح مبررا في ذلك أن مبدأ التسامح يتم(John Lock جون لوكلقد كتب       

خلاص  »وأقر أن  (60)الجديد الذي أتى به السيد المسيح ، كما يتماشى مع مقتضيات العقل السياسي الراهن 

فوس نخلاص النفوس ليس من شأن الحاكم المدني ، أو أي إنسان آخر، ذلك أنَّ الحاكم ليس مفوض من الله ل

  .(61) «البشر 

ا )       ا بالمعتقدات ( كان قد حارب اضطهاد الأفكار والمعتقدات خاصة ما يتعلق منهVoltaireفولتير أمَّ

:  حيث يقول لحياةاالدينية ، كما دافع عن حق الاختلاف بين الأفراد ، حيث يرى أنَّ الناس غايتهم التسامح في 

لا رجل إبقى يما عندما تصلون كلكم إلى نفس الرأي  ـ وهذا ما لا يمكن من غير شك أن يتحقق إطلاقا ـ وعند»

فالتسامح موقف فكري وعملي قوامه تقبل المواقف  » (62).«واحد له رأي مخالف ، فلا بد أن تصفحوا عنه 

و احترام صرة هالفكرية والعملية التي تصدر من الغير  سواء كانت موافقة أو مخالفة لمواقفنا  وبعبارة مخت

  (63). «الموقف المخالف 

حيث أكد أن  ،( في كتابه عن الحرية J- s- Mill جون ستيوارت ملوقد تطور مفهوم التسامح على يد )        

صدر كتاب تحت  1965التسامح لا يوجد إلاَّ حيث توجد اللامبالاة التي تنبذ المنازعات اللاهوتية . وفي عام 

ح ووالذي يقر بأن التسامح ما هو إ " نقد التسامح الخالص "عنوان  قوم يمسامَح  لا علاقة بين طرفين مسامِّ

مح أن التسا يعني على ميزان القوى   فالمسَامح الضعيف يحتمل أن ينقلب إلى لا مسامح عندما تزيد قوته ، وهذا

 تحمل بلايطريقة تصرف شخص  »يحمل في طياته لاتسامح وهذا ما جعل لالاند ينظر إلى التسامح على انه : 

 (64)«أذى مألوفا يمس حقوقه الدقيقة ، بينما في إمكانه رد الأذية اعتراض

 ـ المرجعية العربية الإسلامية للتسامح :*

خاصة  لعربي الإسلاميلم يكن التسامح حكرا على الفلسفة الغربية فقط وإنَّما كانت له أصول في الفكر ا          

 تهادالاجباب  ى فتحن دعاة التسامح وذلك من خلال دعوته إلفيما يتعلق بجانبه السياسي ، إذ يعد ابن رشد  من بي

 أعتقد لا »لجابري : اوكسر قوقعة التعصب والتمذهب الضيق حيث قال فيه  بالاختلاف الاعتراف، وضرورة 

قاصدا بذلك  (65) «أنَّه يمكن العثور على الخطاب الفلسفي قديمه وحديثه على نصوص أقوى من هذه النصوص 

توى إن ابن رشد يرتفع باحترام الرأي الآخر في مستوى أعلى كثير من مس»ثم يقول : نصوص ابن رشد 

التسامح  اعتبارالشيء الذي دفع الجابري إلى  (66) «التسامح ، إنه يسمو إلى مستوى العدل لا بل مستوى الإيثار

ثل متها وذلك معالجلإحدى الركائز التي تقوم عليها الحياة السياسية العربية الإسلامية  التي باتت ضرورة ملحة 

غدو يولكي  »الدين وضد الدين ، والتطهير العرقي والتفكير الأحادي وغيرها .  باسممسألة التطرف الديني 

حيث صنف  (67)«يجب إعطاء الأولوية لتوفير حق الغير التسامح قيمة يدخل العدل في مضمونها وتزيد عليه 

 ديولوجي .الإي الجابري ثلاث مجالات يوَظف فيها التسامح ، وهي المجال الديني  والمجال السياسي ، والمجال

وجيا ضد يديولإفواضح إذن أنَّ مفهوم التسامح ولد في حظيرة الايديولوجيا والسياسة ليوظف توظيفا سياسيا »

   (68).«معها السلطة أو



11 

 

ا في المجال الديني فلا بد من عدم المغالاة في الدين الواحد ، وإتباع أيسر           ام حقوق ق ، واحترالطر أمَّ

ية أو الدين ياسيةالأقليات في ممارسة عقائدها وشعائرها الدينية ،  فيأتي التسامح للدفاع عن حق الأقلية الس

شروعة ة الممن حيث عددها وإنما من حيث حقها في الممارسة السياسي للحضور في المؤسسات الديمقراطية ليس

حيث أنَّ التطرف الديني يؤثر على السياسة ، فنتج عن ذلك أنَّه كلما مورست السياسة  (69)للدفاع عن مصالحها . 

 ين عنفي الدين على مستوى الشريعة ظهر التطرف الديني على ميدان الشريعة ، وهذا ما يعني فصل الد

  (70)السياسة . 

ا            رام حق ر باحتلحديث عن التسامح لابد من وجود مناخ ديمقراطي يقافي الميدان السياسي ، فأمَّ

قوامها  ة صلبةالتسامح في ميدان السياسة يتطلب أرضية ديمقراطي "الاختلاف والتعبير لذلك يقول الجابري : 

فالتسامح يحقق مصالح الأقليات الدينية  (71). "احترام الحق في الاختلاف والحق في التعبير الديمقراطي  الحر 

و صاء أأو العرقية أو السياسية ويضمن لهم حق التمثيل والدفاع عن مصالحهم بعيدا عن التهميش والإق

   (72)«.لتسامحاذاك هو أنَّ العدل يقتضي المساواة ، إما إعطاء الأولوية للغير داخل المساواة ف »ضطهاد . ذلك الا

ا في المجال الإيديولوجي فيهدف التسامح في نظر الجابري إلى القضاء على الهيمنة الفكر ية لإيديولوجية واأمَّ

ضارات ع الحر وإنهاء الممارسات التي تشير إلى صراالتي تطرحها باستمرار العولمة والحد من أحادية الفك

فالتسامح إذن أضحى ضرورة ملحة على العقل السياسي بصفة عامة والعقل العربي والإسلامي  (73)وتدافعها .

ف قافة العننبذ ثوبصفة خاصة ، لأنَّ التسامح لبنة أساسية للممارسة السياسية القائمة على الاعتراف بالآخر، 

ة ك دعوالسلام ، وتضييق دائرة الخلاف ، عقائدي كان ، أو سياسي ، أو إيديولوجي  وذل وتوسيع دائرة

 للديمقراطية وإرادة العيش المشترك بين الشعوب . 

ف غرضا ي يستهدالاتصال بالشعوب الأخرى ليس بالأمر السلبي أو غير الهادف ، ولكنه إيجاب »لقد كان        

قيق حتوالعمل على  ،سلام نبيلا ألا وهو التفاهم المتبادل ، والتعاون البناء بين أبناء الإنسانية جميعا في سبيل ال

 (74).«تها هي بحكم بساطتها وسماحهذا الغرض يدخل ضمن مسؤوليات الأمة العربية أو الإسلامية كأمة وسط 

دي في بدور قيا لقياملوهذا يعني أنَّ الأمة الوسط تكون الأقرب إلى الموضوعية في العلاقات الإنسانية الدولية ، 

 ما هي إلا عتداءالامجال التعايش السلمي بين الأمم ، لأنَّ السلم والبعد عن التعصب والتحرر من النزوع إلى 

 جتمع العربي والإسلامي . صفات أصيلة في الم

 :   الخاتمة 

 ندرك ة ، فيمكن أنّ إنَّ البحث في الفكر السياسي إجمالا ، والفكر السياسي العربي خاصة مهم بصورة بالغ       

قين ة اليبوضوح دوره الحيوي في الكشف عن الواقع الاجتماعي والسياسي لأية جماعة بشرية ، ويهيئ معرف

 رية .ويساعد في كشف لحظات القوة والضعف لهذا المجتمع أو ذاك في الدورة الحضابهذا الواقع ، بل 

مستوى لى اللقد تميَّزت الظروف السياسية العربية ماضيها وحاضرها باشتداد الصراع ، سواء ع           

التردي  هذا الفكري والتنظير السياسي ، أو في مجال الممارسة السياسية . ولا نكون مخطئين حين نقول إنَّ 

لك راجع ، وذ السياسي والاقتصادي والاجتماعي له علاقة مباشرة بالنظام السياسي السائد في كل دولة عربية

 إلى تأثير المكبوت السياسي على العقل العربي .    

ري للواقع جابالابد حمد عميتبينَ لنا من حيث المبدأ ، أنَّ تناول  ةالمتواضع دراسةال هنختم هذ وإذا أردنا أنّ      

صلاح ة والإالسياسي العربي ماضيه وحاضره ليس جديدا ، بل هو امتداد للإشكاليات التي طرحها رجال النهض

سياسية  م فيه بنىتتحك منذ زمن بعيد ، مفادها لماذا  تأخر المسلمون وتقدم غيرهم ؟ ولماذا الأداء السياسي العربي

لداء واطن امديمقراطية تولد ميلاد عسير ، يصعب علينا تشخيص فهذا المكبوت السياسي يجعل ال لاشعورية ؟ 

 القيم. لهذه بالنسبة للديمقراطية كممارسة في الواقع، ونتعد نوعا ما عن كل تنظير ، لا يحقق مجال تطبيق

 

 الهوامش : 



12 

 

                                                   
 . 43 -42، ص  ص  1،   مؤسسة الإسراء ، الجزائر ، ط    قواعد نظام الحكم في الإسلام( ـ محمود الخالدي : 1) 

 .210، ص1985، 5ترجمة سمير كرم، دار الطليعة ، بيروت، ط،  الموسوعة الفلسفية( ـ م ـ روزنتال و ب ـ يودين : 2)

 . 351، ص  1991،   7،  المؤسسة الوطنية للكتاب ، الجزائر  ، ط   القاموس الجديد( ـ علي بن هادية ، 3)

 . 259، ص 2001، 2تعريب خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، بيروت، ط، المجلد الأول ،  موسوعة لالاند الفلسفية( ـ اندريه لالاند : 4)

 . 259،  ص   1991،   1،  دار الفكر، الجزائر ، ط  القضايا الكبرى( ـ مالك بن نبي : 5)

 .570، ص 1994، 3العالمية للكتاب، يسروت، طالشركة ،  1، ج المعجم الفلسفيـ جميل صليبا : ( 6)

 . 118، ص  1985ترجمة: ذوقان قرقوط، دار القلم، بيروت، ،  في العقد الاجتماعي( ـ جان جاك روسو : 7)

 .  14، ص 1997، 2مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،   : الديمقراطية وحقوق الإنسان ( ـ محمد عابد الجابري8)

 . 15، مركز دراسات الوحدة العربية ، لبنان  ،  ص  المسألة الديمقراطية في الوطن العربي( ـ علي خليفة الكواري )وآخ( : 9)

 .  197، ص  2004، دار الجنوب للنشر ، تونس ،  معجم المصطلحات والشواهد الفلسفيةـ جلال الدين سعيد :  (10)

                                  .   15 - 14،  مصدر  سابق ، ص  ص ،  وحقوق الإنسانالديمقراطية ( ـ محمد عابد الجابري : 11)

     .302، ص1978، ترجمة : فؤاد زكريا  ، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر ، القاهرة ،  جمهورية أفلاطون( ـ أفلاطون ، 12)

 . 306،  305( ـ  المرجع نفسه ، ص  ص ، 13)

 . 26، ص 1987،   1،  المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت ، ط السياسة عند أرسطو ،  ( ـ جورج كتورة14)

 . 10،  مرجع سابق ، صالسياسة عند أرسطو ( ـ  جورج كتورة ، 15)

 . 45، ص 1967، اللجنة الدولية لترجمة الروائع ، بيروت ، دستور الأثينيين( ـ أرسطو ، 16)

 . 15ـ  14،  مصدر   سابق ، ص  ص   الديمقراطية وحقوق الإنسان( ـ محمد عابد الجابري ، 17)

 . 118، مرجع سابق ، ص  في العقد الاجتماعي( ـ جان جاك روسو ، 18)

 . 34، ص  منشورات دار مكتبة الحياة، لبنان،  الإسلام وأصول الحكم( ـ علي عبد الرازق ، 19)

 . 8، ترجمة : فتح الله محمد ، مؤسسة المعارف ، بيروت ، ص  لفلسفة من أفلاطون إلى جون ديويقصة ا( ـ ول ديورانت ،  20)

 .127، ترجمة: جورج طرابيشي ، دار الطليعة ، بيروت ، ص  1، ج  تاريخ الفلسفة اليونانية(  إميل براهييه ، 21)

 . 20، مرجع سابق ، ص  قصة الفلسفة اليونانية من أفلاطون إلى جون ديوي( ـ ول ديورانت ، 22)

 . 34، مرجع سابق ، ص  الإسلام وأصول الحكم( ـ علي عبد الرازق ، 23)

 . 17ـ  16، مصدر سابق ، ص ص    الديمقراطية وحقوق الإنسان( ـ محمد عابد الجابري ، 24)

 . 43ـ  42، مرجع سابق ،  ص  ص   قواعد نظام الحكم في الإسلام( ـ محمود الخالدي ، 25)

 . 17، مصدر سابق ، ص  الديمقراطية وحقوق الإنسان( ـ محمد عابد الجابري ، 26)

 .86، ص  1983الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، القاهرة،،  المعجم الفلسفيـ مجموعة من المؤلفين :  (27)

 . 570، مرجع سابق ، ص  1، ج المعجم الفلسفيـ جميل صليبا :  (28)

 . 570، مرجع سابق ، ص  1، ج المعجم الفلسفيـ جميل صليبا :  (29)

 . 48، ص ، المصدر السابق  الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،    (30)

 . 50،  49، المصدر السابق ، ص ، ص  الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،  ( 31)

 . 52المصر نفسه ، ص  (32)

 . 82المصدر نفسه ، ص   (33)

 .  83،  82، المصدر السابق ، ص ، ص  الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،   (34)

 . 85المصدر نفسه ، ص   (35)

 . 113، ص  1996، 1مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  الدين والدولة وتطبيق الشريعةمحمد عابد الجابري ،   (36)

 . 124، ص 2004، 3مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصروجهة نظر محمد عابد الجابري ،   (37)

 . 115المصدر نفسه ، ص   (38)

 . 111المصدر نفسه ، ص   (39)

 . 125، ص  2010، 6مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  إشكاليات الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (40)

 . 365، ص 5،2004مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  العقل السياسي العربيمحمد عابد الجابري ،   (41)



13 

 

                                                                                                                                                                         
 . 32، المصدر السابق ، ص  الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،  ( 42)

 . 161، المصدر السابق ، ص  إشكاليات الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (43)

 . 103، ص   1985،  1طبيروت، دار الحداثة ، ،  مداخلاتعلي حرب ،   (44)

 . 103المرجع نفسه ، ص  ( 45)

 . 34، المصدر السابق ، ص  الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،   (46)

 .      36،  35السابق ، ص ، ص   ، المصدر الديمقراطية وحقوق الإنسانمحمد عابد الجابري ،   (47)

 . 41المصدر نفسه ، ص   ( 48)

 . 89( ، ص  2003،   3، )بيروت : دار الساقي، ط  السياسة بين الحلال والحرامتركي الحمد ،   (49)

  . 48، المصدر السابق ، ص  العقل السياسي العربيمحمد عابد الجابري ،  ( 50)

)51(   Mohamed Arkoun et Joseph Maila,De Manhattan a Baghdàd au –delà du bien et du mal ,( France : 

Edition:Dexlee de browwe , 2003), p48 .                                                    

 . 106، المصدر السابق ، ص  وجهة نظر نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (52)

 . 107المصدر نفسه ، ص   (53)

 . 108المصدر نفسه ، ص   (54)

 . 108، المصدر السابق ، ص  نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصر وجهة نظرمحمد عابد الجابري ،  ( 55)

 المصدر نفسه ، الصفحة نفسها . ( 56)

 . 25، ص 1،1987مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  العربي المعاصر قضايا في الفكرمحمد عابد الجابري ،   (57)

 . 29، المصدر السابق ، ص قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،  ( 58)

 . 27،  25المصدر نفسه ، ص ، ص   (59)

 .23، ص  1997 ،  1ط   مصر، مراد وهبة  ، المجلس الأعلى للثقافة ،، ترجمة : منى أبو سنه ، تقديم و مراجعة :  رسالة في التسامحجون لوك ،   (60)

 . 24المرجع نفسه ، ص   (61)

)62(  Voltaire , Traité sur la tolérance ,( edition: flammarion , 1989), p 69. 

 . 20، المصدر السابق ، ص  قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (63)

 . 1460، ص  2001،   2طبيروت، منشورات عويدات ،  ،تعريب : خليل أحمد خليل  ، المجلد الثاني ، موسوعة لالاند الفلسفيةأندريه لالاند ،   (64)

 . 23، المصدر السابق ، ص  قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (65)

 المصدر نفسه ، الصفحة نفسها .  (66)

 . 31، ص  ، المصدر السابق قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ، (67)

 .  27، ص  المصدر نفسه  (68)

 . 30، ص المصدر نفسه    (69)

 . 116، ص 1996، 1مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، ط،  الدين والدولة وتطبيق الشريعةمحمد عابد الجابري ،  ( 70) 

 . 30، المصدر السابق ، ص  قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،   (71)

 . 29المصدر نفسه ، ص  ( 72)

 . 30المصدر نفسه ، ص   (73)

 . 105  ،  ص  2ط  القاهرة، مكتبة الانجلو مصرية ،،  الإسلام والأصول الفكرية للاشتراكية العربيةسعيد عبد المغني ، ـ  74

 المراجع والمصادر : 

 .1967، اللجنة الدولية لترجمة الروائع ، بيروت ، دستور الأثينيينأرسطو ،  .1

     .1978، ترجمة : فؤاد زكريا  ، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر ، القاهرة ،  جمهورية أفلاطونأفلاطون ،  .2

 .، ترجمة: جورج طرابيشي ، دار الطليعة ، بيروت  1، ج  تاريخ الفلسفة اليونانيةإميل براهييه ،  .3

 .2001، 2تعريب خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، بيروت، ط، المجلد الأول ،  موسوعة لالاند الفلسفيةاندريه لالاند :  .4

 . 2001،   2طبيروت، منشورات عويدات ،  ،، المجلد الثاني ، تعريب : خليل أحمد خليل  موسوعة لالاند الفلسفيةأندريه لالاند ،  .5



14 

 

                                                                                                                                                                         
 .(  2003،   3، )بيروت : دار الساقي، ط  السياسة بين الحلال والحرامتركي الحمد ،  .6

  . 1985ترجمة: ذوقان قرقوط، دار القلم، بيروت، ،  في العقد الاجتماعيجان جاك روسو :  .7

  . 2004، دار الجنوب للنشر ، تونس ،  معجم المصطلحات والشواهد الفلسفيةجلال الدين سعيد :  .8

 .1994، 3الشركة العالمية للكتاب، بيروت، ط،  1، ج المعجم الفلسفيجميل صليبا :  .9

  . 1987،   1،  المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت ، ط السياسة عند أرسطو جورج كتورة ،  .10

 . 1997،   1ط   مصر، ، ترجمة : منى أبو سنه ، تقديم و مراجعة : مراد وهبة  ، المجلس الأعلى للثقافة ، رسالة في التسامحجون لوك ،  .11

 . 2ط  القاهرة، مكتبة الانجلو مصرية ،،  الإسلام والأصول الفكرية للاشتراكية العربيةسعيد عبد المغني ،  .12

 . 1991،   7، الجزائر  ، ط ،  المؤسسة الوطنية للكتاب   القاموس الجديدعلي بن هادية ،  .13

  .، مركز دراسات الوحدة العربية ، لبنان    المسألة الديمقراطية في الوطن العربيعلي خليفة الكواري )وآخ( :  .14

 . منشورات دار مكتبة الحياة، لبنان،  الإسلام وأصول الحكمعلي عبد الرازق ،  .15

 .1985، 5سمير كرم، دار الطليعة ، بيروت، طترجمة ،  الموسوعة الفلسفيةم ـ روزنتال و ب ـ يودين :  .16

 . 1991،   1،  دار الفكر، الجزائر ، ط  القضايا الكبرىمالك بن نبي :  .17

 . 1983الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، القاهرة،،  المعجم الفلسفيمجموعة من المؤلفين :  .18

  . 1997، 2سات الوحدة العربية، بيروت، طمركز درا،   : الديمقراطية وحقوق الإنسان محمد عابد الجابري .19

 . 2010، 6مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  إشكاليات الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،  .20

 . 1996، 1مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  الدين والدولة وتطبيق الشريعةمحمد عابد الجابري ،  .21

 .1996، 1مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، ط،  الدين والدولة وتطبيق الشريعةمحمد عابد الجابري ،  .22

 .5،2004مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط،  العقل السياسي العربيمحمد عابد الجابري ،  .23

 .1،1987طمركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ،  قضايا في الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،  .24

 .2004، 3ت، طمركز دراسات الوحدة العربية، بيرو،  وجهة نظر نحو إعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصرمحمد عابد الجابري ،  .25

 .1،   مؤسسة الإسراء ، الجزائر ، ط    قواعد نظام الحكم في الإسلاممحمود الخالدي :  .26

  .، ترجمة : فتح الله محمد ، مؤسسة المعارف ، بيروت  ديويقصة الفلسفة من أفلاطون إلى جون ول ديورانت ،   .27

 

28. Mohamed Arkoun et Joseph Maila,De Manhattan a Baghdàd au –delà du bien et du mal ,( France : 

Edition:Dexlee de browwe , 2003. .                                                    

29. Voltaire , Traité sur la tolérance ,( edition: flammarion , 1989. 

 



 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 جامعة محمد بوضياف المسيلة

 كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية

 قسم الفلسفة

 PRFUبالتنسيق مع: فرقة البحث والتكوين الجامعي 

 ومخبر المهارات الحياتية

  

 برنامج المؤتمر الدولي الثالث

 الديمقراطية والعلوم المعاصرة من العلم إلى الفعل الاجتماعي  

  0302أفريل  03 الثلاثاء يوم

 



 الجلسة الافتتاحية

  مخبر المهارات الحياتية  

 50.8 0099 استقبال المشاركين                       

  آيات من القرآن الكريم                            

 الوطنيالنشيد                 

9800  0099 

 (عميد كليةكلمة ترحيبية )                                      

 رئيس القسم                

0900  8900  

0800 كلمة رئيس الملتقى                           0900  

0900 كلمة رئيس المخبر                           0800  

 
 



 الجلسة الأولى: رئيس الجلسة / أ.د خوني ضيف الله

 التوقيت عنوان المداخلة اسم المتدخل الجامعة

Université de paris Pr. Fabrice Flipo Science et démocratie : sont-elles compatibles ? 10.30 9.30 

 The place of values in our technological choices 090.9 09009 أ.د. خوني ضيف الله جامعة المسيلة

 090.9 09089 النخب العلمية ودورها في عملية التحديث السياس ي وبناء الديمقراطية سليمان ملوكي أ.د. جامعة المسيلة

 09089 00099 العلم والديمقراطية عند بول فيربند أ.د. خيرة بورنان جامعة المسيلة

افقية  د. مجكدود ربيعة جامعة المسيلة  00099 00009 والمواجهةالعلاقة بين العلم والديمقراطية: المفاهيم التو

   العلم والديمقراطية عند فيليب كيتشر د. خشعي عبد النور  جامعة المسيلة

   مناقشة عامة  

 

 



 سليمان ملوكي: رئيس الجلسة / أ.د الثانيةالجلسة 

 التوقيت عنوان المداخلة اسم المتدخل الجامعة

 00009 000.9 والديمقراطية في فكر مالك بن نبيجدلية الثقافة  ارفيس عليد.  جامعة المسيلة

 000.9 00089 مستقبل الديمقراطية في عصر نصيرة بوطغاند.  2جامعة  سطيف 

 00089 00099 حرية البحث العلمي بين المواد الدستورية والتحليلات حنان بونيفد.  جامعة المسيلة

التداولية والتحديات التقنية المعاصرة، قراءة في مشروع يورغن الديمقراطية  أ.د. الشريف زروخي 2جامعة سطيف 

 هابرماس

00009 00009 

 00009 00009 أثر الذكاء الاصطناعي على السياسة والعلم سفيان جويدةد.  جامعة تيارت

   مناقشة عامة  

 

 



 أ.د لخضر حميدي: رئيس الجلسة / الثالثةالجلسة 

 التوقيت المداخلةعنوان  اسم المتدخل الجامعة

وسؤال القيمالاصطناعي الذكاء  علي بوسكرةد.  2جامعة  سطيف   00099 00089 

 13.00 13.10 العلم والديمقراطية سؤال المفهوم وطبيعة العلاقة الربيع لصقعد.  جامعة المسيلة

 13.20 13.30 أزمة الفكر الحر في العالم العربي عبدون عبد القادرط.د.  جامعة  الشلف

اقع السياس ي العربي من العلم المجرد الى الممارسة التقنية عند  سعودي مفتاحد.  2جامعة  سطيف  الديمقراطية والو

 عابد الجابري 

13.40 13.30 

 13.40 13.50 الديمقراطية والعلم بوراس يوسفد.  جامعة  المسيلة

الخطاب الفلسفي المعاصر ميشال فوكو أبعاد تفاعل المعرفة والسياسة في  الجمعي شبيكةد.  جامعة عنابة

 أنموذجا

14.00 13.50 

   مناقشة عامة  

 



 

 سعودي مفتاح .: رئيس الجلسة / دالرابعةالجلسة 

 التوقيت عنوان المداخلة اسم المتدخل الجامعة

 14.10 14.20 لوحة الرجل الفيتروفي أنموذجا دافنش يالعلم بالفن عند ليوناردو  علاقة خوضر رياضد.  جامعة  المسيلة

 14.20 14.30 أنسنة العلم في الابتسيمولوجيا المعاصرة شهرزاد حمديط.د.  2جامعة  سطيف 

 14.30 14.40 ما بعد الإنسانية طموح وتحديات علال أحمدد.  2جامعة  سطيف 

اقع والمأمول  ايتيقا البحث العلمي بين محمودي سيف الدينط.د.  جامعة  المسيلة  14.40 14.50 الو

 14.50 15.00 أثر الديمقراطية على التحولات النظرية للعلوم الاقتصادية المعاصرة د. سارة بورحلة 3جامعة الجزائر 

   مناقشة عامة  

 

 

 



 مجكدود ربيعة .: رئيس الجلسة / دالخامسةالجلسة 

 التوقيت عنوان المداخلة اسم المتدخل الجامعة

University of BOGOTA D. Doris PARRA SALAS Des sociétés closes aux sociétés ouvertes 08009 08009 

 أ.د. عبد السلام سليمة جامعة  المسيلة

 أ.د. بوسكرة عمر

 08009 08009 دور البحث العلمي في تطوير برامج التنمية الاجتماعية في الجزائر

 08009 080.9 الديمقراطية وفلسفة اللامتحكم فيه )التطور العلمي ونقطة اللاعودة( د. الذوادي قرواز 2جامعة سطيف 

 080.9 08089 العلم والمجتمع في الحضارات الشرقية القديمة د. نسيبة مزواد 1جامعة باتنة 

 2جامعة سطيف 

 2جامعة وهران 

 طرابلس ي عمارد. 

 بعارة أمالد. 

الفعل الأخلاقي بين الحرية العلمية طبية المعاصرة ورهانات -الثورة البيو

 والمسؤولية الاجتماعية )الجسد الطبي أنموذجا(

00099 08089 

 00099 00009 علاقة الديمقراطية بالعلم في فكر عبد الله العروي د. حاج بازة جامعة المسيلة

   مناقشة عامة  



 علي بوسكرة .: رئيس الجلسة / دالسادسةالجلسة 

 التوقيت عنوان المداخلة المتدخلاسم  الجامعة

 50-12حرية التعبير في الاعلام الرياض ي الجزائري في ظل القانون العضوي رقم  د. يوسف حميش جامعة  المسيلة

10-50والقانون رقم   

00009 00009 

 00009 000.9 التحول الرقمي ومستقبل الإنسان د. عبد الغاني عليوة 2جامعة سطيف 

 000.9 00089 إيريك فروم أنسنة التكنولوجيا في فلسفة مروة سباغط.د.  جامعة  الشلف

 2جامعة سطيف 

المدرسة العليا 

 -بوزريعة–للأساتذة 

 د. مصطفى بورنان

 د. ياسين مشتة

 00089 00099 موقف كارل بوبر من المجتمع العلمي المعاصر

 00099 00009 سؤال الحتمية والإنسية من براديغم الفيزياء إلى جدل التغييب السوسيولوجي د. محمد بومدين 2جامعة سطيف 

 17.10 17.20 موضوعية العلم وعلاقته بالبيوتيقا عند عبد المجيد مزيان معيلببيد. عيس ى  جامعة المسيلة

 مناقشة عامة  

 اختتام فعاليات المؤتمر الدولي

 قراءة التوصيات وتكريم المشاركين

  

 


