
f"t-\
i", [ @- I,;;

(.- --_ _ /,.-"ç-*; - ----= -\ir..%:il;;"
4*+.Ltt â;hlj"+$ i';.;llj+I LJUg.c+Jl

ç.tll ,o,-.,1f3 CtJl êJ'lll Ë_,rlj_l

2, iil.. CÉt+.l aIJ ,u^- ^ a.r*l+

4l't-i+Ylr Li" l-'iYl eÈlt 45

i;*titte;

jlll *! q'U-.ltl +plÂll 4+"iillr d.'lill eiLiil *-/'t -ç-.

ô..1-c.t

ê^ ù-rt"ll+ -$Jl ,i-^t'-L ç$ a--li#till âj-lill ç! cJllll ,lt-'ll ,riltll dilr-ôl d rsilil'.+ ÂsJl.i^ll $-r.: lj-n;

"*.31,r;gJt3 i6tll diiiTl ,Si sÉ d-lills JIJJi êtjh;g ç,i.Jill grLitfrr;gljùr4,âj^..'lill Ë"i
.Lrf+.-i*^,,,Ull A-c'LJl ip cl'iil ./ 6'p^Il; 2025 ç-;;s 19 tt+-l\Jl e$

2025'02-09:4 ' àrLr,

It
J+s-cll )-L.

.êlJi=ylJ JJJËill crl;trc .r-..,,1 t-U t J.C



:5.$3IrJ

?Ê
t

,tT
\

o

3LË$I-,{4,.?'

C
tl

r
ô.t

Nrn

talnanoi

rnafl

s

onolt
rJl
TC

N

d-f,r'1'

3J

.J.
rlJrrl5e\q

1a{"

3,r_

J";41t, rI.I1-{1- 4i= .53'1

3r1îàl$

3{:i14?r{6lE

Â"$

.ï

{{3.J

T9.

_/4'I
a 

a.-

tr.\ 
ar\rï

rl 
J-t

I 
t\Ë

tlrlt 
? 

"

%
 

tvr\t 
:i

\, 
: -:
l/

"4J'itofF.{l-)5,
1|)
(\oN

:a:JJ.

t?35.l1--3-i4x'aq-4'̂lg'a:t1_r'b

{{dT
, ,4,

=
r{

.rl

J3l.e:e )*
-1,J,

3$8J,
.ô.J' A
f_t
,l :t
3,I
ï 

'1'

{5'.tu']at,rî'îlr.|jI*rdIT

3 
-$'

fJî{1,:1
â.T

J{5N{

q'l'

ii-!i



-r,Jq:tt31T:tJ

r{T

o
oNct

ll
rt)
ct

oF
{

.j

3r
:5 ,$
q 

..

IS3_5
x3Jd1.:
|\,T

.
F

. 
'l3'1{

1ï

Ë
h

.i
.i

NN
N

qN

o
N

o
ç

rn
o

orr?

F
{

r.i
N

Nl{
N

ôi
xia

t.f3$

.3{J1lcj

J''3I$â

,?t')
,taIJ3'*s

'aÀ.aîg'lJ9.Jnfl'1

1t.

I.)uil'3'tJ

I")1itâ{i$'1J4Jt-t,1:TEl;tq,.93,{.a3t

;{,$Y
tr

93x.ga#.)g3qai
n{')4.1j

rdq'alt3i

?'I1JI{a3.I

jl

t.ll$

qJ_cq-1it;.91-t

gt,

E')Ira,+3Iilx3.ï5Igt

3'3q{i-3'
qÀ"33

{1$3ttr.!.

O{){,à0l')aG
}

a()c)c)
j

Jg.Iô3aJ'a?Fî,3'

E${It1.Lq3''e,
€9T

J3

Lî{

3R
./l

tùç

1.:)l-5'15''f,

Èilr'lJn

trL ^|.;
f',.1f. 

ô.

1J.3Àl.

l;!!r

.3

tl.

E3n\!,
r6laY

-

4-l.f,.l-!!r

i11:J.l

1q+

,!Ié-

j,rJ

,$e{.3

.i.flII.1

{,

bV
Àei'

"T

"-:Ial..l

€'t'j'

_iJ.3{

4Tr'1{to'

,rtre

GÀ
f;

f,jI'
*<

p
_!'

JJ.$,
j_.9
,f,'

_!.

J{^|

_!.

J$N

_t'

J$|\|

t"r

_!.

J$

-1.

J$

_!.

J3.f,

_5.

J{

_s.

JJ

_1.

J$N

_9.

J$N



lJgl

(,

TJE
eF.$;1
IT11rlJ?ï3rl(Lt4

ffià1:^ x,q
I+

^,
11s

#

a.T
;

ç
ç

N{
orY

t

{
$t

rôç
arri

orti

!t
N$

d
lrç

tnç
th

rô

narô

g.33$

3a15.\.aJ*+

E
.

3Il.33?_iq.?!

a3.I31g\3

n{{5qg{3T
J

r+f+a'{,f1'd.)1,')i;g3,
J'frIq,{-31

19x'3'

aJ'r{.1:19ql.1rjg

$Ix.a7-)J$'a3{lt1

a
1É{È

4.ô{lJ.54I"5

\

1{ri{.3

13,$

'lIIQ
.

I

n.4Lr5

1.3-1se.T

41.
;5rl. I
f{ 

1r-
ao,
-t.

+,l1IJ

o.r
.ÀA

.=
r{

+
,'

#

BN

_t.

J{^l

-$.

"T+N

_t.

J+

J+N

_!.

J+

-i.J$N



a.}5rJ

rl

{

33
4.i
?'{
=

'!
T

€
:al
F

1
1.,

i*3\t

W

rr,

I;

ô1
eR

ern
N

N
NN

fnN

oRô|

n
Iô

N
N

NN
(nN

oRôl
c)fr)

.9.f,

3$

7'4.rUiTùqila5-)4:j"3.T1{l.3-tug'l

I-)1.l'a3n-"t+I3,33,1'

:4rxv15'
a*1,J\v3'.111gt11')Î-b

4I-31J.1{2?I'

I-')a.J')r.3."'û1')3.f,

;g'l

.1 9.
j4., .3
J'g{1at
JI'aI3l.I:{.]t
g;?3')-3g{Jsg,?A'l

1",1a.a.3.qJI

il

q{

1Tjj,

4.
5!.

_!lt:,

g(-

1ïqJ

g?.II-f,'

{41
-f

J

j'_t,d

Tnk,
'(t€

ffi4{ 4

\

l9:
ix,
ls'
r3x

llJ

_!'

J'{,N

_q.

JI"1N
,

_t'

J.1

_$'

J:*9.
.E6't

_!.

JJ.L

_t'

J3"1N

_t.

J,1,
N



lrlru

a'T
;

or"l
ç

rô
ooôi

oN
NN

("1

N

iiliii=
;

:.{ 
.l

a-:1i:

aji:#:=
ç

tr|
N

N
NN

oô1N

osN

g.f,

3s

..b,
.|v;?et-a3l.

{3_l.l:g.l-aâJ\o.31l.:7{.31JI

3l.5'<
l^

{.'3"

"31E'e15lbI-1f

f,9.

3l.7".1'

.5Al.xJ.3I'?a,IJ:J7'1-)

3ûT'1,
g1'q;?1-:t
3{IJ
,v'4'1,I3l.â'ïIIx

I,1â't$3'tu-"3t,.e

qj'J3-)gt

'i 
::::::::::::t

':,,t.: 
:::: 

:.:: :.:: 
::

I;.f. 4i..,

':',
ji;::::::::4t,',:

?\
'f,lôi:

,*..'

Lq{

'lg,J'

JJ.3

gBei

x5

T:!,$

4'l4L.5I9,

j!'l-$.1

qjn

1?3',4xoI\11-r

r\xffi,#

_t'
_t.

J{N

-$'

J{,N

_t.

,l:19,a\ot

-!.J-xqT!4

_t.

JJ.

_!.

J,1,

N





استمارة المشاركة في الملتقى الوطني الثالث في الفلسفة التطبيقية 

الخطاب الفلسفي ورهانات الحوار والتواصل في أفق الاختلاف الثقافي 

 والهوياتي

 المعلومات الشخصية

 : لصقع اللقب

 : الربيع الاسم

  البريد الالكتروني

rabia.lasgaa@univ-msila.dz 

 0778014923:  الهاتف

 : أستاذ محاضر "أ" العلمية الرتبة

: فلسفةالتخصص الدقيق  

 : جامعة محمد بوضياف بالمسيلةالمؤسسة الاصلية

 معلومات عن المداخلة

 : بين الخطاب و الحجاج سؤال المفهوم وطبيعة العلاقةعنوان المداخلة

 (الخطاب الفلسفي ، احجاج الفلسفي)في دلالة المفاهيم : المحور الأول : محور المشاركة

  : ملخص المداخلة

وحين نقف على مصطلح الخطاب نجد أن هذا   "،  يقال: "مفاتيح العلوم مصطلحاتها

 المصطلح لا

للغات بل و عابر ينتمي إلى حقل علمي محدد، بل هو مصطلح عابر للحقول المعرفية، 

 .أمر تعيين المفاهيم التي يحملها في الثقافات المستقبلةيصعب والثقافات، مما 



يكشف لنا عن كم هائل المتعلقة بالخطاب  المعاصرة ن استقراء الدراسات لا شك فيه أمما و

ولعل التأكيد على عدم ،  من مادة غير متجانسة في أطروحاتها وحقولها ومناهجها ومفاهيمها

تحديد المصطلح وانفتاح مفاهيمه على احتمالات غير محدودة قد جعل من الممكن استعمال 

  .غير خاضع إلا لرؤية الباحث وللحقل الذي يعمل فيه مصطلح الخطاب أمرا

بحثٌ في بناء القول والكلام وتشقيقه،  توجه آخر في دراسة الخطاب وهو  تحليل الخطاب

وكشف في مكوّنات الرسالة وعلى تحليل أركان التواصل الثلاثة؛ المرسل والمستقبل 

 والرسالة التي بينهما

رسالة اللغة، وتسمو على أثقالها، وتلقي بسلطانها، على لسان والحِجاج؛ نظر عقليّ تشفّ فيه 

 مخاطِب بليغ، لتصل إلى أذن سامع واعٍ أريب

إن ارتباط الخطاب بالفلسفة والمنطق من حيث كونه "عملية عقلية منظمة تنظيما منطقيا أو 

سلة من عملية مركبة من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية أو تعبير عن الفكر بواسطة سل

، هو واحد من المبررات المسوغة لبحث طبيعة .الألفاظ والقضايا التي يرتبط بعضها ببعض

 العلاقة بين الخطاب الفلسفي و الحجاج الفلسفي 

ولن الحجاج، ببحث علاقة الخطاب على محاولة   التركيز  علىستنصب ورقتي البحثية 

ا النظريةّ، ممنطلقاته والاصطلاحيةّ وا اللغوية ممعانيه ضبط يتأتى لنا ذلك إلا من خلال 

أولا ، ثم التأسيس للنظر في طبيعة العلاقة  ا التطبيقيةّ، عبر تحولاتها التاريخيةّموإجراءاته

  بينهما عندما نتحرر من النظر للخطاب باعتباره نصا . 

وما ؟ هما ننواعه وماذا نعني بالحجاج وهل هناك علاقة بيأفماذا نعني بالخطاب وما هي 

 طبيعة هذه العلاقة ؟ 

 نص المداخلة:

 مقدمة:

يقال: "مفاتيح العلوم مصطلحاتها"، بمعنى أن المصطلح يوضع أو يسك لكي يحمل مفهوما 

محددا في حقل علمي معين ليساعد في التعامل مع قضايا هذا العلم ومضامينه على نحو 



به. وحين نقف على مصطلح يتسم بالوضوح والدقة، ولذا فإن لكل علم مصطلحاته الخاصة 

الخطاب نجد أن هذا المصطلح لا ينتمي إلى حقل علمي محدد، بل هو مصطلح عابر 

للحقول المعرفية، كما أنه مثل معظم المصطلحات الحديثة عابر للغات والثقافات، مما يجعل 

 أمر تعيين المفاهيم التي يحملها في الثقافات المستقبلة أمرا غير سهل.

لدراسات الحديثة المتعلقة بالخطاب يضع المرء أمام كم ضخم من مادة غير إن استقراء ا

متجانسة في أطروحاتها وحقولها ومناهجها ومفاهيمها، فمصطلح الخطاب وتحليل الخطاب 

يحضر بصورة واسعة في عناوين الكتب والأبحاث دون أن يكون له في كثير من الأحيان 

الخطاب اللساني، والخطاب الديني، والخطاب ارتباط بالموضوع المطروح، فنحن نقرأ: 

الروائي، والخطاب السلفي، والخطاب الشعري، والخطاب السياسي، والخطاب الجنسي، 

والخطاب النسوي، والخطاب النقدي، ولا شك أن هذه كلها يمكن أن تكون خطابات، ولكن 

لا تنهض على المسألة تكمن في أن المادة التي تضمها أو تقدمها أكثر هذه الدراسات 

استعمال علمي منهجي للخطاب ومفاهيمه، فهي تستعمله على نحو لا يخضع لمعايير نظرية 

أو إجرائية معينة، مما يعني أن مصطلح الخطاب بدأ يحل محل كلمة لغة أو مقال أو نص. 

وتتعمق هذه الحال حين يعلق بها تحليل الخطاب، إذ نجد سلسلة طويلة من الدراسات التي 

تحليل الخطاب، وهي في واقع الأمر ليست سوى قراءات تقليدية لنصوص لا علاقة تعنون ب

 لها بالخطاب أو بالمفاهيم التي يحملها.  

 ويقود تأمل هذه الدراسات إلى تبين نمطين متكررين، هما: 

الترجمات أو القراءات التي تعالج هذا المصطلح في إطار الثقافة الغربية، وهي تتمثل في  -

لنصوص النظرية الغربية أو عرضها في صورة شروح أو اقتباسات مطولة توضع ترجمة ا

في سياقات نظرية مستقلة حينا، أو في مقدمات لدراسات تحمل في عناوينها الخطاب أو 

ه الترجمات أو القراءات تمتاز بالدقة والعمق مثل أعمال تحليل الخطاب. وبعض هذ

ظرية ميشيل فوكو في الخطاب.الزواوي بغورة الذي وجه اهتماما خاصا لن  

الدراسات العربية التي تحمل في عناوينها مفردة أو مصطلح الخطاب، سواء أتعلق الأمر  -

بالخطاب بوصفه مصطلحا يحمل مفهوما أو مفاهيم يجب أن تبنى عليه أو عليها هذه 



أو  الدراسات أم لا. وفي هذا الإطار نجد عشرات الكتب ومئات من الأبحاث التي تستعمل

 تستملح المصطلح دون أن يكون له صلة بموضوع الدراسة. 

إن ما يجب ذكره هنا أن المصدر الأصلي للخطاب يحمل هذه الصورة غير المستقرة  

للمصطلح ومفاهيمه، وذلك لأنه أخذ صورة الواجهة للدراسات المختلفة في حقول علمية 

" رغم أن مفهوم الخطاب نشأ  مختلفة التي صبغته بصبغتها، فقد ذهب هوارث إلى القول:

في مجالي اللغويات والسيموطيقيا إلا أنه قفز للعديد من فروع ومجالات العلو الإنسانية، إذ 

يستخدم تحليل الخطاب في الانثروبولوجيا والتاريخ وعلم الاجتماع والتحليل النفسي 

ة، مما جعل مفهوم ودراسات ما بعد الكولونيالية والعلوم السياسية وتحليل السياسات العام

الخطاب يشغل مكانا محوريا تتزايد أهميته في العلوم الاجتماعية والإنسانية المعاصرة. على 

أن الكم الغزير من الدراسات... لم يؤد إلى صبغ المفهوم بلون ثابت واضح يميزه عن غيره 

ب من المفاهيم، بل على العكس من ذلك تماما فقد جعلت تلك الدراسات مفهوم الخطا

كالحرباء يتلون بلون الخلفية التي يقف أمامها، إذ فرض كل حقل معرفي عند استخدامه 

للمفهوم مسلماته ومقولاته وإشكالاته عليه، بحيث صار المفهوم يتسم بالنسبية والاختلاف 

الشديدين. فبينما يضيق البعض مفهوم الخطاب ليقتصر على مجرد أساليب الكلام والمحادثة 

لآخر ليجعله مرادفا للنظام الاجتماعي برمته حيث يصير كل شيء خطابا". يوسعه البعض ا

(. 100، 2005، عن محمد الصفار 3-1، 2000)هوارث   

لقد أنتج الاشتغال بهذا المصطلح ومفاهيمه الرغبة لدى الباحثين العرب للبحث عن مقابل 

عن جذور هذا  عربي له في تراثنا، ولذا فقد ذهبت بعض الدراسات العربية إلى البحث

المصطلح في الثقافة العربية، وحاولت تقديم عرض لدلالاته اللغوية والاصطلاحية في 

المعاجم وكتب التراث على اختلاف حقولها، على نحو يظهر اقتفاء لما وجدوه في الثقافة 

" الذي 1993الغربية. ومن ذلك عمل مختار الفجاري: "تأصيل الخطاب في الثقافة العربية 

ه إلى استقراء مادة خطب في القرآن الكريم وفي المعاجم العربية، وكتب التراث. عمد في  

الخطاب لغة:   



ه ( )الحاء والطاء والباء( أصلان: أحدهما الكلام  395ومفهوم الخطاب عند ابن فارس )ت 

بين اثنين يقال : خاطبه يخاطبه خطابا و الخطبة من ذلك و في النكاح الطلب في أن يزوج 

الى "ولا جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء" قال تع   

والخطبة الكلام المخطوب به، ويقال اختطب القوم فلانا ، اذ دعوه إلى تزوج صاحبتهم 

لما يقع فيه من التخاطب و المراجعة".وإنما سمي بذلك   

ه 395معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي أبو الحسن ،ت 

198،  2مادة خطب ج 1979تحقيق عبد السلام محمد هارون دار الفكر دط   

ه(:" بأن الخطاب و المخاطبة)مراجعة 711وجاء في لسان العرب لابن منظور )ت سنة

 الكلام( وقد خاطبه بالكلام مخاطبة وخطابا ، وهما يتخاطبان"

361، 1لسان العرب ابن منظور،مادة خطب ،ج  

 اصطلاحا : 

وهبة: ))الخطاب بيان جاد تلقيه شخصية كبيرة أمام جمع من الناس، كخطاب رئيس  مجدي 

 الدولة أمام 

 مجلسه (( 

بنفيست يعرفه باعتباره ) الملفوظ منظورا اليه من وجهة آليات و عمليات اشتغاله في 

 التواصل( 

ة على ما هـ( يرى أن الخِطاب "اسم مشترك قد يطلق على الألفاظ الدال 505فالغـزالي )ت 

في النفس، تقول : سمعت كلام فلان وفصاحته، وقد يطلق على مدلول العبارات، وهي 

 المعاني التي في النفس")11(. 

هـ( الخطاب بأنه : "اللفظ المتواضع عليه، المقصود  631وعـرّف أبو الحسن الآمدي )ت 

 به إفهام من هو متهيْ لفهمه")12(. 



: تكليفي ووضعي... واعلم أنه قد جرى الخلاف في  وذكر التهانوي أنّ "الخطاب قسمان

 تسمية كلام الله تعالى خطابا في الأزل قبل وجود المخاطَبين)13(".

حيث ذكر الزركشي )ت 794 هـ( في البرهان، أربعين وجهاً من أوجه الخطاب في القرآن 

 الكريم، منها )26(: 

ريم". خطاب التهكم، كقوله تعالى: "ذق إنك أنت العزيز الك -  

وخطاب التعجيز، كقوله تعالى: "فأتوا بسورة من مثله".  -  

 والمقصود بالأسلوب هنا: )الغرض البلاغي(. 

وإذا دلّ مصطلح )الخطاب( على مفهوم الأسلوب في جوانبه المعنوية وأغراضه البلاغية،  

، وهو ما نجده عند بعض النقاد فقد دلّ أيضاً على مفهوم الأسلوب في جانبه الفني الصياغي

هـ(. صاحب )إحكام صنعة الكلام( الذي عقد  6والبلاغيين الأندلسيين كالكلاعي )ت ق 

فصلاً في )أقسام الخطاب( قائلاً: "الخطاب يقسم إلى ثلاثة أقسام: منه مارفل ثوب لفظه على 

الإيجاز، ومنه  جسد معناه، وهذا هو الإسهاب، ومنه ما ثوب لفظه كثوب المؤمن، وهذا هو

 ما خيط ثوب لفظه على جسد معناه، وهذا هو المساواة")27(.

فالخطاب لديه تعبير عن باب بلاغي كليّ، مكتمل )ببنائه اللغوي، وتجلياته الدلالية، 

 ومعطياته الجمالية، وغير ذلك(. 

  

هـ( هو من أكسب مصطلح )الخطاب( ملامح 721ولعل ابن البنـاّء المراكشي العددي )ت   

الفعالية الفكرية الكلية، والإطار الثقافي، والممارسة الشمولية، وجعله أقرب إلى كونه 

ممارسة جمعية، وذلك حين جعل )البرهان( خطاباً.. وكذلك الجدل، والخطابة، والشعر، 

شاط معرفي من هذه الممارسات والأنشطة )خطابٌ(، وهو ما يفضي فكل ممارسة لغوية ون

إلى تشكيل وعي جديد لمصطلح الخطاب، يضاف إلى إشارة الكلاعي السابقة، حين نتحول 



بالمصطلح من الجملة إلى ما هو أوسع منها، وفي هذا الوعي تأسيس جديد لتحولات هذا 

عربي. المصطلح الخطاب ضمن جهاز المفاهيم في موروثنا ال  

ابن الأثير )ت 630 هــ( في المثل السائر، والعلوي )ت 749هـ( في الطراز من أنّ 

  (.2/25"الخطاب بالجملة الاسمية يؤتى به لغرض خاص". )الطراز، 

 الخطاب في الكريم  القرآن:

 وقد ورد هذا لفظ الخطاب في القرآن الكريم في ثلاثة مواضع هي:

قال تعالى:  -1  تيناه الحكمة وفصل الخطابوشددنا ملكه وآ  (.20ص : ) سورة   

وقال تعالى:  -2 فقال أكَفِلْنيِها وعزّني في الخطاب (.23) سورة ص :    

وقال تعالى : -3  ً رب السموات والأرض وما بينهما الرحمن لا يملكون منه خطابا )سورة  

( 37النبأ :   

ومعنى فصل الخطاب في قوله تعالى : "وشددنا ملكه وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب" :أي  

"أعطي الفهم"....وقيل في الخطاب "إصابة القضاء وفهمه"  و)فصل الخطاب "علم 

القضاء"... وهو أيضا : "الكلام والفهم والبينات" أو "الشاهدان واليمين" وقيل: بل هو قول 

 "أما بعد.." )3(. 

ال بعض المفسرين في قوله تعالى: وفصل الخطاب ؛ هو أن يحكم بالبينّة أو باليمين، "وق

وقيل معناه أن يفصل بين الحق والباطل، ويميّز بين الحكم وضدّه، وقيل فصل الخطاب : 

أمّا بعد ؛ وداوود عليه السلام، أول من قال: أمّا بعد، وقيل: فصل الخطاب الفقه في القضاء. 

وقال أبو العباس : معنى أمّا بعدُ : أمّا بعدَ ما مضى من الكلام فهو كذا وكذا )4(" ومعنى 

الخطاب الوارد في قول الله تعالى: "فقال أكفلنيها وعزّني في الخطاب" أي "صار أعزّ مني 

في مخاطبته إياي، لأنـــه تكلّم فهو أبينُ منيّ.. والخطاب الكلام )5(" وأضاف الطبري قول 

هـ (: "إن تكلمّ كان أبين منى، وإن بطش كان أشدّ مني، وإن دعا كان  64الضّحــاك )ت 



أكثر مني". )6( فحمّل الخطاب معاني ودلالات تجاوز بها حدّ الجملة والكلام، إلى دائرة من 

 التفاعل )اللغوي وغير اللغوي(.

كون أما مدلول الخطاب في قوله تعالى : "رب السموات والأرض وما بينهما الرحمن لا يمل

( أي "لا يملكون أن يخاطبوا الله، والمخاطِب : المخاصِم الذي  37منه خطاباً )سورة النبأ : 

 يخاصم زميله")7(. 

وإذا أخذنا مفردات مجاورة لمفردة الخطاب في سياقاتها القرآنية للمسنا أبعادا جديدة قد 

المجاورات :تضاف لتأويلات محتملة تخدم الدلالة الخاصة لمصطلح الخطاب، ومن هذه   

- وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما (63) الفرقان :    

-ولا تخاطبني في الذين ظلموا (37)هود :    

-قال فما خطبك ياسامري (95)طه :    

- قال فما خطبكم أيها المرسلون   (31)الذاريات :    

-قال ما خطبكما قالتا لا نسقي حتى يصدر الرعاء (23)القصص :   

-قال ما خطبكن إذ راودتن يوسف عن نفسه (51)يوسف :   

فنحن أمام مفهوم للخطاب يستمد من معناه العام، وأطراف من جذوره ومشتقاته، واجتهادات 

صطلحية لكلمة )خطاب( من خلال المؤولين له، لنرسم بكل ذلك تصورا يعزز النظرة الم

مناخ موضوعي كلي، أو قيمي ملازمة الحدث اللغوي الكلامي الناجم عنها لسياق أعم )

اجتماعي،... وكأنّ الخطاب في الأمثلة السابقة تناول جزئية ما ضمن هذا الكلي...! لذا فإنّ 

"مصطلح الخطاب من حيث معناه العام...يحيل على نوع من التناول للغة، أكثر مما يحيل 

لأفراد مندرجين  على حقل بحثي محدد، فاللغة في الخطاب لا تعد بنية اعتباطية، بل نشاطا

 في سياقات معينة)8(".

 مصطلح الخطاب في الثقافة العربية:



والخطاب في الدراسات العربية بمفاهيمه الحديثة مصطلح وافد من الثقافة الغربية، ويحمل 

Discourseفيها دلالات  متعددة بتعدد الحقول التي يدخل فيها، وهو يتداول بوصفه مقابلا  

لذي تشكل في سياقات ثقافية مباينة لتلك السائدة في الثقافة عربيا للمصطلح الغربي ا

والمجتمع العربي، ولعل هذا ما يجعل المرء يتساءل عن إمكانية تحميل هذا المصطلح 

مفاهيم اجتماعية كتلك التي يحملها في سياقاته الأولى. وهذا الأمر مرتبط بكون المصطلح 

سمات مباينة للثقافة المستقبلة، ولو كان الأمر الغربي قد انبثق وتشكل في سياق اجتماعي له 

 يتعلق بمسألة علمية لكان ذلك مقبولا.

مصطلح الخطاب في دلالاته الأولى بالمحادثة أو بالحديث الحواري، ولعل استحضار  يرتبط

الآية القرآنية الكريمة:" وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما" تبين في بنيتها اللغوية عن 

حديث حواري مكون من " خطاب" ورد عليه. وهذه الدلالة لم تكن الوحيدة، فقد ورد 

ن القرآن الكريم بدلالات أخرى، فقد وقف الفقهاء والمفسرون الخطاب في مواطن أخرى م

عند الآية الكريمة "وَآتيَْناَهُ الْحِكْمَةَ وَفصَْلَ الْخِطَاب"، وقدموا تفسيرات متعددة دار معظمها 

على عناصر لغوية وفقهية، فقد ذهب بعضهم إلى الوقوف على الدلالة المتعلقة بالبنية 

حين أشير إلى أن فصل الخطاب هو الكلام الواضح البين الذي لا  اللغوية التي تحدد المعنى

كما يتعلق بمكان الفصل والوصل في الخطاب، فلا يقرأ مثلا  يلتبس على السامع أو القارئ،

 الكلام مقطوعا عن المعنى في قوله تعالى "ولا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى". 

الخطاب، أنه فصل الحكم والقضاء. وقال  وفي السياق الفقهي ذهب أكثر الفقهاء، "في فصل

الضحاك بن مزاحم: فصل الخطاب العلم بالقضاء. وروي عن شريح والحسن البصري، 

أنهما قالا: فصل الخطاب الشهود والأيمان، ذهب إلى أنه يجب بهما الحكم وتنفصل 

 الأشياء". )الصولي، أدب الكتاب، الموسوعة الشعرية(.

طاب في المعاجم العربية على هذه الدلالات كما نجد مثلا في وقد دارت معظم دلالات الخ

لسان العرب:" الخطاب والـمُخاطَبةَ: مُراجَعةَ الكَلامِ، وقد خاطَبهَ بالكَلامِ مُخاطَبةًَ وخطابا 

وهمُا يتَخاطَبانِ.... قال بعض المفسرين في قوله تعالى: وفَصْلَ الخطاب هو أنَ يَحْكُم بالبيَنِّة 

ه وقيلَ فصلُ أوَ اليمَِ  ين؛ وقيل: معناه أنَ يفَْصِلَ بينَ الحَقِّ والباَطِل، ويمَُيِّزَ بيْن الحُكْمِ وضِدِّ



لُ من قال: أمَـَّا بعَْدُ؛ وقيل: فصَلُ الخطاب الفِقْهُ في  الحطاب أمَـاّ بعَْدُ؛ وداودُ، عليه السلام، أوََّ

تحليل الخطاب في النقد الغربي  القَضَاءِ.     )انظر عرضا لهذا الجانب في: مها العتوم:

(.10 – 5الحديث،    

هـ( في" كشافه " أن الخطاب: "توجيه الكلام نحو الغيرِ للإفهام، 12ويرى التهانوي )ت ق 

ه نحو الغير للإفهام.  وقد يعبّر عنه بما يقع به التخاطب. قال في ثمّ نقُل إلى الكلام الموجَّ

لمقصود به إفهام من هو متهيئ لفهمه". )كشاف، الأحكام: الخطاب اللفظ المتواضع عليه ا

 مادة الخطاب(.

وفي هذا السياق قدم مختار الفجاري دراسة بعنوان: " تأصيل الخطاب في الثقافة العربية " 

Discourseمقررا أن " أهم منطلق لتأصيل مصطلح الخطاب  داخل الثقافة العربية هو  

الأصل خطب . ولبيان ذلك تكون  –تحديد مختلف معاني الكلمات المؤلفة من هذه المادة 

المعاجم العربية وكتب اللغة والفكر والأدب القديمة هي المرشحة لذلك...". واعتمادا على 

بل المفاهيم هذه المصادر قدم قراءة لحضور المصطلح ودلالاته في الثقافة العربية في مقا

التي يحمله المصطلح الأوروبي. وقد حدد المعاني التي يحملها الخطاب قي الشأن 

والغرض، وفي الدلالة على السلطة، وفي المحاورة. وهذه الدلالات تلتقي بالدلالات التي 

يحملها المصطلح الحديث، وبخاصة في السياق الفلسفي كما هي الحال في بعض طروحات 

(.101-100، 1993اري:فوكو )انظر الفج  

 المصطلح في الثقافة الغربية:

Discourseأما الأصل اللغوي للخطاب  :الأصل الغربي للخطاب   

 في الأصل الأجنبي كلمة )Discours( وأصلها اللاتيني هو )Discursus( وفعلها

 )Discurure( وتعني الجري هنا وهنالك. وتعبر عن الجدل )Dialectique( و"العقل" أو

53نألف عند أفلاطون  كما .  )Logos( " "النظام 

1943عام   )Buyssens( أول من طرح مسألة الخطاب في الد راسات اللسانية هو بيسونس 



في حين لم يشر الأوائل من اللسانيين المحدثين أمثال: دي سوسور، جاكوبسون، هلميسليف 

 إلى مفهوم الخطاب

 ف "بول ريكور Paul Ricoeur" استخدم مفهوم الخطاب عوضا عن الكلام واستبدال

 ثنائية "دي سوسور" اللسان/ الكلام بثنائية اللسان/ الخطاب. وقد وضع بدلا من الكلام، ليس

 ليؤكد خصوصية الخطاب فقط بل ليفرق بين علم الدلالة والسيمياء، لأن السيمياء في نظره 

العلاقة بين علم الدلالة يدرس الخطاب أو الجملة تدرس   

 (Discurrer Discursus الذي يحمل في اللغات الأوروبية فيعاد إلى الأصل اللاتيني ) 

دلالة التحرك ذهابا وإيابا وهو المعنى الذي يستعمله الفلاسفة للتعبير عن تبادل الأفكار. كما 

(. وقد ورد عند 90، 2000أن كلمة الخطاب تعبر عن الجدل والعقل أو النظام. )بغورة: 

ة على التواصل اللغوي المبني على الحجج أو التعليل. وتقدم المعاجم اللغوية هابرماس لدلال

الأوروبية ومعاجم المصطلحات العلمية مادة تشمل حقولا متعددة يدخل فيها الخطاب، كما 

A Dictionary of Stylisticsهي الحال في معجم  الذي يعرض لمعاني المصطلح لغويا  

قول الفلسفية واللسانية والاجتماعية مقدما طيفا واسعا من قبل أن يقف على مفاهيمه في الح

 التصورات النظرية المختلفة. 

ولعل التأكيد على عدم تحديد المصطلح وانفتاح مفاهيمه على احتمالات غير محدودة قد 

جعل من الممكن استعمال مصطلح الخطاب أمرا غير خاضع إلا لرؤية الباحث وللحقل 

لح مائي يأخذ شكل ولون الإناء الذي يوضع فيه، وهذا ما جعلنا الذي يعمل فيه، إنه مصط

نقف على موجة من الدراسات المعنونة بالخطاب أو بتحليل الخطاب دون سند معرفي أو 

 منهجي، وهو ما جعل كل شيء خطابا.

الحقيقة عن والبحث الإقناع فن: اليونانية الفلسفة في الخطاب  

" (Rhetoric) الخطابة" بفن وثيق بشكل اليونان، فلاسفة مع بداياته في الخطاب ارتبط  

(Dialectic). الجدل"و   " 



محض إقناعي فن مجرد جورجياس، أمثال السفسطائيين، عند الخطاب كان:  السفسطائيون . 

 التلاعب إتقان خلال من رئهم ا آ وتوجيه الجمهور في التأثير حول غايتهم تمحورت لقد

 كأداة الخطاب روا أ لذا،. عدمه من الحجة صدق مسألة ذلكب متجاوزين اللغوي والبلاغي،

وقيادتها النفوس للسيطرة على فعالة  

 السفسطائي المنحى وأفلاطون طاسقر رفض تماما، النقيض على:  وأفلاطون طاسقر

. الحقيقة كاوإدر المعرفة إلى للارتقاء أساسية وسيلة الخطاب ااعتبر فقد. للخطاب بشدة

 حوار وهو ،(الديالكتيك)" الجدل" هو الأصيل الخطاب فإن تحديدا، وبالنسبة لأفلاطون

 والأفكار الماهيات إلى وصولا الظنية والاعتقادات السطحية ءار الآ عقلاني يسعى لتخطي

 مجرد كونها تعدو لاً  حقيقي معرفي أساس على ترتكز لاً  خطابة فإن أي وهكذا،. الثابتة

مضلل تملق   

 ثلاثة بين ميز حيث ،"الخطابة فن" كتابه في للخطاب منهجيا تحليلا أرسطو قدم: أرسطو

غاياتها على بناء الخطاب من أنواع رئيسية  

(سياسي) المستقبل أمور في والضار النافع تحديد غايته (ي التشاور) الاستشاري الخطاب  

(قانوني) الماضي أمور في والظلم العدل تحديد غايته:  القضائي الخطاب  

(احتفالي) الحاضر أمور في والقبيح الجميل تحديد غايته: (والذم المدح) التفاخري الخطاب  

 المنطقية وأساليبه قواعده له وعلم كفن الخطاب لدراسة أساسا أرسطو وضع وبذلك،

  والبلاغية

  

 (Georg Wilhelm Friedrich Hegel1831), 1770–  عند الفلسفي الخطاب يشكّل 

نسقياا بكونه ويتميز الألمانية، المثالية تيار من وأساسياا محورياا جزءاا هيجل  

(Systematic) وجدلياا (Dialectical) المطلق رك ا إد إلى ويسعى  (The Absolute) أو 

المطلق الروح   



: الخطاب هذا ملامح وأبرز   

. (Absolute Systematism): المطلقة النسقية -1   

إلاً  حقيقية تكون أن يمكن لً  الفلسفة وأن الشامل، النسق شكل تتخذ الحقيقة بأن هيجل يؤمن  

بطاامتر نظاما كانت إذا   

إلى الطبيعة إلى المنطق من والفكر، الواقع مجالتً كل يغطي فلسفي نظام بناء هو هدفه  

المطلقة الموضوعية، الذاتية،( الروح  ( 

. (Dialectical Method): الجدلي المنهج -2   

والتاريخ والواقع للفكر الأساسي المحرك هو الجدل   

Antithesis ال)  نقيضه داخله في يحمل   Thesis) ال ،)   المفهوم أو الفكرة أن هيجل يرى    

Synthesis) ال )  ا اكتمالً  وأكثر أعلى مركب ينشأ بينهما، وتوسط عارص  خلال ومن، " 

(Aufhebung). به عل الحفاظ يتم الذي النفي" أو" المؤكد النفي" ما يسميه وهو   

بصفة التاريخية والحركة الفلسفة، وتاريخ الوعي، تطور تفسر التي هي الجدلية الحركة هذه  

 عامة

(Absolute Idealism): . 3- المطلقة والمثالية العقلانية  

عقلي هو واقعي هو ما وكل واقعي، هو عقلي هو ما كل: "  هو لهيجل الأساسي الشعار  

المطلقة الفكرة هي النهائية الحقيقة أن يرى  (Absolute Idea) المطلق الروح أو  

(Absolute Spirit) ، تطوره نهاية في الفكر إليه يصل الذي بالذات الوعي وهو  . 

 وتبرير الإلهية للفكرة الواقعي الوحي أو الجوهري المضمون هذا كار إد إلى تسعى الفلسفة

للأشياء الحقيقي الواقع  



 (History and Freedom): .  4- والحرية التاريخ  

بالحرية الروح وعي في تقدم هو التاريخ أن فكرة على للتاريخ هيجل فلسفةتركز    

 الدولة وأن المختلفة، التاريخ رحل ا م عبر تدريجياا ذاته ويحقق يتجسد الكلي العقل أن يرى

الأخلاقية والفكرة المقدسة للإرادة تجسيد هي الأعلى شكلها في  

 (Knowledge as Movement):  5- كحركة المعرفة  

حالة في دائما هي بل ثابتة، حقائق على وقوف مجرد ليست هيجل عند الفلسفية المعرفة  

أفكار إلى والانتقال نفسها نفي إلى الأفكار تؤدي حيث الداخلي، منطقها وفق فكرية حركة  

"الروح فينومينولوجيا" كتابه في وشمولًاكما عمقا أكثر  

يستخدم حيث والتوفيق، الشمول إلى يسعى خطاب هو الهيجلي الفلسفي الخطاب باختصار،  

 تحقيق نحو ويتطور يتحرك الفكر وفي الوجود في شيء كل أن لإظهار الجدلي المنهج

واحد آن في وواقعي عقلاني هو الذي المطلق  

 وهنا أود أقف عند أكثر منظري الخطاب شهرة وتأثيرا وهو ميشيل فوكو الذي الذي

، ونظام الخطاب 1969خصص للخطاب كتابين من كتبه، وهما: أركولوجيا المعرفة 

، وقدم فيهما تصوره للخطاب، وهو تصور يفارق بصورة واضحة المفهوم عند 1971

 سابقيه، ومن خلال الاستعراض التاريخي لمفهوم الخطاب في الثقافة الغربية يتبين: 

حيث كونه "عملية عقلية منظمة تنظيما  " ارتباط الخطاب بالفلسفة والمنطق من-1  -1

منطقيا أو عملية مركبة من سلسلة من العمليات العقلية الجزئية أو تعبير عن الفكر 

 بواسطة سلسلة من الألفاظ والقضايا التي يرتبط بعضها ببعض". 

 أن الخطاب أصبح توجها في الدراسات الألسنية... تعبر عنه أعمال بنفيست -2 -2

 ومدرسة تحليل الخطاب الفرنسية. 



أن ميشيل فوكو الذي اعتمد على هذه الخلفية الفكرية وخاصة على أعمال ليفي  -3 -3

. )انظر ومصادره(. شترواس وبنفيست قد اختلف مفهومه للخطاب عن سابقيه

  93، 2000بغورة،

دودة قد ولعل التأكيد على عدم تحديد المصطلح وانفتاح مفاهيمه على احتمالات غير مح

جعل من الممكن استعمال مصطلح الخطاب أمرا غير خاضع إلا لرؤية الباحث وللحقل 

الذي يعمل فيه، إنه مصطلح مائي يأخذ شكل ولون الإناء الذي يوضع فيه، وهذا ما جعلنا 

نقف على موجة من الدراسات المعنونة بالخطاب أو بتحليل الخطاب دون سند معرفي أو 

ل شيء خطابا. منهجي، وهو ما جعل ك  

لقد قدم فوكو تعريفا جديدا للخطاب لا يستند إلى أسس ألسنية أو منطقية، بل يتشكل من  

مجموعة من المنطوقات بوصفها تنتمي إلى ذات التشكيلة الخطابية فهو ليس وحدة بلاغية 

او صورية.... بل عبارة عن عدد محصور من المنطوقات التي نستطيع تحديد شروط 

، 2000وانظر النص وتعليق عليه بغورة  78،، 1968و: حفريات المعرفة وجودها )فوك

95 .)  

وتورد سارة ميلز نماذج من تحليل فوكو للخطاب ترتكز على أسس المعرفة والسلطة،  

وهي نماذج تتعلق بالخطاب في سياقات اجتماعية، و توضح في الوقت نفسه أن فوكو لم 

أن" يكن معنيا بالخطاب الأدبي إذ يذهب إلى كلمة أدب في العصر الحديث وفي ثقافتنا أيضا  

الأدب هو الصراع مع فقه  ...مألوف كي تبدوأدبي تعني انفراد لغة معينة بأسلوب غير

النحو إلى قوة الكلام المجردة، وهناك تصطدم بالوجود الجامح  اللغة... إنه يقود اللغة من

300 – 299: 1970)فوكو،  .والمتغطرس للكلمات" رة ميلز(. عن سا   

 لخطاب  )Discours( إنه مصطلح معرفي، ثمة رابط بين أصله اللغوي ومعناه

الاصطلاحي. لأن لفظة (خَطَبَ ) من الجذر [خ ط ب] وخطب الناس وفيهم وعليهم، أي 

وحادثه، أي وجّه إليه كلاما، وقد قيل قديما:  خطبة، وخاطبه مخاطبا وخطابا: كالمه ألقى

 خاطبه في الأمر، حدّثه بشأنه



هي للخطاب فوكو مفهوم في الأفكار أهم   

 لابد الاجتماعية والجوانب المفاهيم ويكُوّن ينُشئ الخطاب:  ب للخطا التكوينية الطبيعة -*

فقط يعكسها من أن   

في يتجسد العلاقات من نسيج هي بل يمُتلك، كياانا ليست السلطة: والسلطة الخطاب -*  

بطرق الهيمنة وفرض بالتغلغل للسلطة يسمح الذي الأساسي الناقل الخطاب يعُتبر. الخطاب  

المباشر الإكراه عن بعيدا خفية،   

معينة، خطابية لتشكيلة نتاج هي معرفة كل.  محايدة معرفة توجد لً :  والمعرفة الخطاب -*  

  ةالسلط بعلاقات مرتبطة فهي وبالتالي

فترة في تحدد التي والموضوعية التاريخية القواعد مجموعة هي: الخطابية الممارسة-*  

والمعارف المنطوقات إنتاج شروط معينة زمنية  

(التواصل أخلاقيات ):المعاصرة الفلسفة في الخطاب  

النقدية، فرنكفورت مدرسة وجوه أبرز من وهو هابرماس، يورغن الألماني الفيلسوف يقدم  

والأخلاقي التواصلي بعده على يركز للخطاب مختلفا منظورا   

تحقيق إلى يهدف لغوي فعل وهو ،"التواصلي الفعل" أساس هو الخطاب أن هابرماس يرى  

تحقيق إلى يهدف الذي تراتيجيسالا الفعل عكس على.  المشاركين بين والإجماع التفاهم  

عقلاني اتفاق إلى الوصول إلى التواصلي الفعل يهدف ذاتية، مصلحة  

على تقوم والتي ،"المناقشة أخلاقيات" أو" الخطاب أخلاقيات"ب يعُرف ما هابرماس يطور  

المشاركين جميع عليها يتفق أن يمكن التي تلك هي الصحيحة الأخلاقية المعايير أن فكرة  

:هي المثالي الخطاب هذا وشروط.  ومتكافئ حر عقلاني خطاب في   



ة المشارك في الحق والفعل الكلام على قادر شخص لكل يكون أن يجب:  الشمولية  1-  

واحتياجاتهم ورغباتهم مواقفهم عن التعبير للجميع يحق:  الحرية  2-  

 الإكراه خلال من حقوقه ممارسة من متحدث أي منع يجوز لاً :  الإكراه من الخلو -3

أو الخارجي الداخلي   

كما) ميتافيزيقية حقيقة إلى للوصول كأداة لاً  العقلانية، وظيفته للخطاب هابرماس يعيد بهذا،  

على الحديثة المجتمعات في والأخلاقي الاجتماعي التوافق لبناء كأساس بل ،(أفلاطون عند  

الأقوى الحجة قاعدة  

 إلى تهدف حجاجية لغوية بنية الحجاج يعتبر حيث ترابطية، ثنائية يمثلان والحجاج الخطاب

. بلاغية أو عقلانية حجج توظيف عبر معينة أطروحة أو بفكرة وإقناعه المتلقي في التأثير

ً  وتسلسلها، الأقوال تنظيم على الحجاجي الخطاب يرتكز  سياق،) تداولية آليات مستخدما

المخاطب لإقناع( تكرار استعارة،) وبلاغية( استمالة   

: والحجاج الخطاب لجوانب تفصيل يلي وفيما   

 عبر المخاطب اعتقادات تدعيم أو تغيير إلى يهدف خطاب هو: الحجاجي الخطاب مفهوم

مبيتة إقناعية نية من يخلو لا وهو استدلالية، وسائل  

 معلومات، نقل مجرد ليس فالخطاب الخطاب، جوهر هو الحجاج: بالحجاج الخطاب علاقة

واستمالته الآخر لإقناع حجاجية وسيلة هو بل  

ة( :المعاصر البلاغة في) الحجاج أنواع ) 

والأقيسة البراهين على يعتمد: المنطقي الحجاج  

للتأثير البديعية والمحسنات التكرار، والتأخير، التقديم الاستعارة، يوظف: البلاغي الحجاج  

التأثير لإنتاج والمخاطب السياق على يركز: التداولي الحجاج  



: الخطاب في الحجاج آليات   

 لاستثارة( السياسي الخطاب في خاصة) غامضة أو مزدوجة لغة استخدام: الكلامية اللعبة

 المشاعر

ونقلية عقلية أدلة استخدام: الحجج بنية  

 يضمن مما المتلقين، وعقول الخطاب بين ترابط إحداث إلى الحجاج يهدف: الحجاج أهداف

المرغوب والسلوك التأثير   

الخطاب فاعلية لضمان اللغة بنية داخل المدمج" الإقناع فن" هو الحجاج باختصار،   

الخطاب و الحجاج يمكن العودة إلى المفكر طه عبد الرحمان الذي  وبشأن طبعة العلاقة بين

طرحها طرحا عميقا ملما بكل حيثياتها انطلاقا من القول بان ما يحدد طبيعة الخطاب هو 

  طبيعته الاستدلالية وليس التخاطبية وحدها فعنده لا خطاب دون حجاج

 


