" n
B e
& ?

2
; fondée en "‘%
1915 ’;

: La Renaissance Frangaise
ﬁgwg&

Culture - Solidarité - Francophonie

Etablissement dutilité publique fondé en 1915 par Raymond Poincaré, Président de la République frangaise
Placé sous le haut patronage du Chef de I'Etat, des Ministres des Affaires étrangéres, le IIntérieur, de la Défense et de I'Education nationale

Président d'honneur : M. Daniel Rondeau de |'Académie francgaise

ATTESTATION DE PUBLICATION

Fadda et Carmen Saggiomo

Le comité éditorial du Cahier de culture francaise, francophone et maghrébine « Un coup de dés »
des Editions de La Renaissance Francgaise, Collection « Regards méditerranéens » dirigée par Denis

atteste que :
Dre Abla HOUICHI

(Universit¢ Mohamed Boudiaf de M’sila — Algérie)
A publié un ouvrage collectif sous le théme :

IRONIE, SATIRE ET CARNAVALISATION DE L’ECRITURE DANS
LA LITTERATURE MAGHREBINE

Sous le numéro ISBN : 978-2-493418-06-7 publié¢ au mois de novembre 2025 aux Editions de
La Renaissance Frangaise (Paris).

Naples, le 09 décembre 2025

Codirectrice du Cahier de culture frangaise,
francophone et maghrébine

Carmen Saggiomo

(FlrrerT

14, avenue René Boylesve, 75016 - Paris
www.larenaissancefangaise.org  contact@larenaissancefrancaise.org



UN COUP DE DES
Collection « Regards méditerranéens »
dirigee par Denis Fadda et Carmen Saggiomo

IRONIE, SATIRE ET CARNAVALISATION
DE L’ECRITURE
DANS LA LITTERATURE MAGHREBINE

sous la direction de
Abla Houichi

LES EDITIONS DE LA RENAISSANCE FRANCAISE



Ironie, satire et carnavalisation de [’écriture dans la littérature maghrébine
inaugure la collection « Regards méditerranéens » ; il constitue le premier
volume thématique du Cahier de culture francaise, francophone et
maghrébine UN COUP DE DES

Conseil scientifique :

Catherine GRAVET, Université de Mons — Belgique

Abla HOUICHI, Universit¢é Mohamed Boudiaf, M’Sila — Algérie
Cristophe MEUREE, Archives et Musée de la Littérature — Belgique
Mansour M’HENNI, Université Tunis E1 Manar — Tunisie

Maria Giovanna PETRILLO, Université de Naples « Parthenope » — Italie
Martine RENOUPREZ, Université de Cadix — Espagne

Abdelkrim ZEBIRI, Université Mohamed Boudiaf, M’Sila — Algérie

Le présent volume utilise le systéme d’évaluation en double aveugle.

Coordination éditoriale :
Sergio PISCOPO, Université¢ de Naples “L’Orientale” — Italie

Comiteé de rédaction :

Virginia CARRELLA, Noreddine LEHIMEUR, Massimiliano MARINO,
Camilla NAPPI, Annette TERRACCIANO

La Renaissance Frangaise — 14, Avenue René Boylesve — 75016 Paris —
France

larenaissancefrancaise.org

Version numérique publiée en novembre 2025

ISBN : 978-2-493418-06-7



TABLE DES MATIERES
5 Préface
Introduction

9 ABLA HOUICHI
Le rire critique comme catalyseur de la subversion : vers une
cartographie carnavalesque de la littérature maghrébine

Essais

17 ABLA HOUICHI
Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu de Rachid
Mimouni : acte de dénonciation et esthétique de la subversion

71 NAWAL MOKHTAR SAIDIA
L ’écriture carnavalesque dans L’Honneur de la tribu de Rachid
Mimouni

85 CATHERINE GRAVET
Ironie et « empuissancement » féminin dans Le Chatiment des
hypocrites de Leila Marouane

99 ATIQA BAKHTI
Les stratégies de |écriture carnavalesque dans le roman La Nuit de
L’Erreur de Tahar Ben Jelloun

115 KHELFAOUI BENAOUMEUR
L apport et I'impact de Ould Abderahmane Kaki a la dramaturgie
algérienne

137 FELLA GAOUDI
L ’étoile de la dénonciation dans Nedjma de Kateb Yacine

155 KELTOUM SOUALAH
Entre masques intertextuels et éclats carnavalesques : |’exploration
du dialogisme dans L’Interdite de Malika Mokeddem






PREFACE

La collection « Regards méditerranéens » a pour objectif de favoriser
le dialogue entre les différentes disciplines universitaires, en mettant
I’accent sur les productions littéraires francophones provenant du
monde méditerranéen, avec une attention particuliére portée aux pays
du Maghreb. La collection publie des numéros thématiques qui
croisent I’analyse et la critique littéraire, la linguistique, la
traductologie, I’histoire culturelle et les sciences sociales, afin
d’interroger les textes, les discours et les pratiques a I’aune des
circulations, des tensions et des hybridations qui fagconnent le bassin
méditerranéen. S’inscrivant dans une démarche comparatiste, la
collection met en perspective les dynamiques locales et diasporiques,
les mémoires collectives et les enjeux contemporains.






INTRODUCTION






LE RIRE CRITIQUE COMME CATALYSEUR DE LA
SUBVERSION : VERS UNE CARTOGRAPHIE
CARNAVALESQUE DE LA LITTERATURE MAGHREBINE

ABLA HOUICHI

Dans son ouvrage L’euvre de Francois Rabelais et la culture
populaire au Moyen Age et sous la Renaissance (traduit en francais
en 1970), le théoricien de la littérature Mikhail Bakhtine donne au
concept de carnavalesque une acception plus large et plus profonde :
il désigne un renversement temporaire des hiérarchies et des valeurs
dont le carnaval fournit un exemple particulierement frappant et
s’applique a la littérature. Mikhail Bakhtine appliquait déja cette
notion de renversement a son analyse des romans polyphoniques de
Dostoievski dans La Poétique de Dostoievski (publié en 1929, traduit
en francais en 1998).

La littérature dite « carnavalisée » ou « carnavalesque », telle
gu’elle a été théorisée par Mikhail Bakhtine, occupe une place
prépondérante dans la littérature maghrebine d’expression francaise,
notamment dans le contexte de la période postcoloniale. Cette
littérature qualifiée de « carnavalesque » trouve ses origines dans la
culture populaire, tout en s’inspirant largement des traditions
ancestrales proprement dites. C’est dans le sillage de ces pratiques
gu’elle devient un genre littéraire en tant que tel : il célébre la
subversion, le détournement et la parodie. Cette représentation d’une
esthétique parfois ironique et révolutionnaire est fréquemment
associée a la féte du carnaval, ou, encore aujourd’hui, les
conventions sociales sont momentanément inversées et les roles
sociaux remis en guestion.

Dans cette perspective, les écrivains maghrébins de langue
francaise recourent aux formes romanesques et théatrales
unigquement dans un but de destruction d’un ordre social et politique :
c’est un acte critique et fondateur. Il s’agit de détruire pour mieux
reconstruire : démolir les carcans linguistiques, littéraires et

9



idéologiques pour faire émerger une voix et une identité nouvelles,
propres au Maghreb. Cette dynamique s’observe également dans la
langue francaise, qui, dans cette littérature, constitue la cible initiale
de la carnavalisation. Les auteurs maghrébins ont d’abord mis en
lumiére une réalité complexe et souvent négligée, a savoir la
possibilit¢ d’une violation linguistique. En deuxiéme lieu, ils
évoquent I’existence d’un esprit de révolte au sein de la littérature
maghrébine elle-méme. |l s’agit d’un carnaval qui débute ou
s’acheve par une émeute.

Cet ouvrage intitulé « Ironie, satire et carnavalisation de I’écriture
dans la littérature maghrébine » s’appuie sur ces violations
linguistiques et sur cet esprit de révolte, et ambitionne de fournir une
exploration de ces usages subversifs de la dérision dans la littérature
maghrébine. Cette exploration s’articule autour d’un ensemble de
sept contributions qui se répondent et se complétent, offrant ainsi une
perspective structurée sur le sujet. L’ironie et la satire, loin de se
limiter a de simples procédés de style, s’érigent en gestes critiques qui
renversent les hiérarchies de sens, désarment le discours officiel et
instaurent ce que Mikhail Bakhtine qualifie de « monde a I’envers ».
Dans cet espace privilégié, les enjeux sociaux, politiques et identitaires
du Maghreb francophone se dévoilent a travers le rire et le grotesque.

Dés les premieres contributions axées sur les ouvrages de Rachid
Mimouni, Abla Houchi (Le Fleuve détourné, Tombéza et L 'Honneur
de la tribu de Rachid Mimouni : acte de dénonciation et esthétique
de la subversion), et Nawal Mokhtar Saidia (L’écriture
carnavalesque dans L’Honneur de la tribu de Rachid Mimouni)
abordent le concept de « réalisme merveilleux », une forme de satire
d’une rare férocité et une approche qui, selon elles, met en lumiére
I’hypocrisie des pouvoirs locaux et la décadence politique sur fond
de postcolonialisme. Les auteures suggérent que I’utilisation de
I’humour et de la satire chez Mimouni permet de dévoiler ces
contradictions et ces dérives, ce qui contribue ainsi a une critique
sociale et culturelle. Abla Houchi et Nawal Mokhtar Saidia explorent
le roman mimounien, qui examine, sous une forme fictionnelle, la

10



corruption endémique et I’hypocrisie du pouvoir en Algérie,
transformant chaque épisode quotidien en une critique de I’ordre
établi. Cette utilisation du merveilleux, loin de désamorcer la portée
politique, a pour effet d’aiguiser le regard du lecteur et de conférer a
I’ironie toute sa puissance de dévoilement. Le geste carnavalesque,
tel qu’il est conceptualisé dans le cadre de ces études, se manifeste
par une distorsion des repéres narratifs, qui induisent un choc au sein
du récit et provoguent une remise en question de nos certitudes.

Catherine Gravet, dans son analyse Ironie et « empuissancement »
féminin dans Le Chéatiment des hypocrites de Leila Marouane, traite de
I’irrévérence féministe en tant que stratégie de satire, qui s’inscrit dans
une démarche de déconstruire les structures patriarcales dominantes et
de proposer une réévaluation des normes de genre. Sa contribution a
I’étude de Leila Marouane se poursuit par une exploration de la
question sous I’angle du genre, ce qui ouvre ainsi des perspectives
nouvelles et enrichissantes pour la compréhension de P’ceuvre de
I’écrivaine algérienne. Leila Marouane recourt a une satire féministe
particulierement acérée pour tourner en dérision les injonctions
patriarcales, briser la bienséance sociale et faire du rire une arme
émancipatrice. Selon la fine étude de Gravet, Marouane recourt a
I’lhumour, souvent noir et teinté d’ironie, pour mettre en lumiére les
mécanismes de contrdle qui gérent le corps et la parole des femmes.
Comme I’a souligné Gravet, Marouane met également en avant les
prémices d’une résistance collective.

C’est ensuite au tour de I’écrivain et du peintre franco-marocain
Tahar Ben Jelloun de s’exprimer par le truchement de la contribution
d’Atiga Bakhti, qui analyse et critique les stratégies de I’écriture
carnavalesque dans le roman La Nuit de I’Erreur de I’écrivain
marocain. Elle y examine comment Ben Jelloun utilise une narration
éclatée, qui méle légende et oralité, afin de déconstruire I’histoire
officielle et de célébrer la mémoire populaire. Cette ceuvre ne saurait
étre considérée comme un roman « classique », car elle se distingue
par une forme d’écriture fracturée, composée de légendes, de contes
et de voix populaires. En effet, selon Bakhti, I’écrivain déploie une

11



approche carnavalesque plurivocale, fragmentant la narration et
multipliant les points de vue et qui, comme un griot, diffuse des voix
qui, de bouche en bouche, deviennent a leur tour des histoires a
raconter et a réécrire. Chaque perspective s’entrelace pour
déconstruire I’histoire officielle et réinscrire la mémoire dans le
corps méme du récit. La satire, dans ce contexte, ne se limite plus a
une critique politique ; elle met en question les processus de
construction des récits nationaux et I’impact de la légende dans la
formation d’une identité partagée.

Dans le prolongement de I’oralité et d’une narration qui s’érige en
vecteur de la voix populaire par excellence, grace a la puissance de
son expression, Khelfaoui Benaoumeur (« L’apport et I’impact de
Ould Abderrahmane Kaki a la dramaturgie algérienne ») met a
I’lhonneur la fusion du folklore algérien et des techniques
brechtiennes chez Ould Abderrahmane Kaki. Ce dramaturge crée un
théatre engagé, ancré dans la réalité populaire algérienne, et empreint
d’une capacité a formuler une critique sociale avec virtuosité. La
contribution de Khelfaoui Benaoumeur nous invite a porter notre
attention sur un theéatre novateur, héritier des traditions orales
algériennes, mais qui porte un regard direct sur la réalité critico-
littéraire occidentale. Il s’inspire notamment d’Antonin Artaud, tout
en s’éloignant d’un théatre a I’européenne « basé sur un texte
immuable et intouchable », comme le stipule Benaoumeur. C’est un
théatre qui s’appuie sur la bouffonnerie et sur la participation du
public pour instaurer un rituel carnavalesque. L’objectif n’est pas
tant de divertir que de mobiliser : I’espace scénique se métamorphose
en une agora critique, ou le public, immergé dans une atmosphére
ludique, est invité a remettre en question les fondements mémes de
I"autorite.

Au cceur de la sixiéme contribution, Kateb Yacine déploie, dans
Nedjma, un « temps hors du temps » qui confine & la magie
subversive. Dans cet ouvrage, Fella Gaoudi (« L’étoile de la
dénonciation dans Nedjma de Kateb Yacine ») analyse la satire de
Kateb Yacine dans ce roman, ol lauteure dénonce les mceurs

12



sociales et met en lumiére les séquelles de la colonisation. Le récit,
fragmenté, poétique et dynamique, se présente comme un carnaval
de la mémoire, ou la langue, affranchie des contraintes, devient un
vecteur de révolte et de réaffirmation identitaire. Dans son analyse,
Gaoudi met en lumiere le non-dit, le caché, I’implicite, et ce, dans
une perspective qui s’apparente a I’une des figures du carnavalesque.
Nedjma, I’étoile, est le symbole du carnavalesque, incarnant la nuit,
le réve et la joie. Pour Kateb Yacine, comme le précise Gaoudi, le
carnaval est également I’occasion d’une dénonciation symbolique.

A Malika Mokeddem est dédiée la derniére contribution rédigée
par Keltoum Soualah (« Entre masques intertextuels et éclats
carnavalesques : I’exploration du dialogisme dans L’Interdite de
Malika Mokeddem »). Comme le souligne I’auteure, I’ccuvre de
Mokeddem se construit sur une écriture intertextuelle ou discours et
regards se croisent, dialoguent et entrent en conflit, et qui remet en
question les hiérarchies esthétiques et sociales. Selon Keltoum
Soualah, Malika Mokeddem propose une forme alternative de
carnavalisation, fondée sur P’intertextualité. L’écrivaine algérienne
établit un réseau de références qui s’entrelace, faisant appel a la fois
a des souvenirs personnels, a des discours officiels et a des voix
marginales. Cette approche, par sa hature méme, crée un trouble chez
le lecteur et ébranle les hiérarchies littéraires établies. L’écriture de
I’écrivaine, a la fois fragmentaire et foisonnante, fait du texte un
espace de conflit ol se jouent la reconnaissance et I’exclusion.

C’est en tissant ces sept contributions, allant du roman au théatre,
du conte a la wvoix insurrectionnelle d’une Shahrazade
contemporaine, que ce volume dessine la cartographie d’une ironie
engagée et d’une satire créatrice sous I’égide de la carnavalisation.
Chague ceuvre met en lumiére un aspect distinct du phénomeéne
carnavalesque, en le considérant soit comme un instrument de
critique sociale, soit comme une arme de déconstruction identitaire,
ou encore un espace d’invention poétique. En effet, cet ouvrage
propose un cadre conceptuel clairement défini et une série d’analyses
complémentaires qui permettent de comprendre comment la

13



carnavalisation de I’écriture devient, dans la littérature maghrébine
francophone, un puissant levier de libération identitaire.

Un siécle apres ses premiers écrits, Mikhail Bakhtine, malgré la
distance temporelle et géographique, continue d’inspirer aux
chercheurs et aux chercheuses des analyses innovantes et
universelles soulignant, en I’occurrence, le poids d’une jeune
littérature pleine de promesses.

14



ESSAIS

15



16



LE FLEUVE DETOURNE, TOMBEZA ET L 'HONNEUR
DE LA TRIBU DE RACHID MIMOUNI :
ACTE DE DENONCIATION ET ESTHETIQUE
DE LA SUBVERSION

ABLA HOUICHI
Université Mohamed Boudiaf, M’sila
University Pole, Road Bourdj Bou Arreiridj, M’sila 28000 / Algeria
abla.houichi@univ-msila.dz

Résumé

Tombéza, Le Fleuve détourné et L’Honneur de la tribu sont des
romans qui traduisent la révolte de I’auteur Rachid Mimouni contre
une société corrompue et hypocrite. 1l s’agit d’une écriture de
dévoilement et de désenchantement. Mimouni se sert de ses ceuvres
pour dénoncer toutes les aberrations dont souffre la société : la
corruption, I’obscurantisme, I’arrivisme et la violence sont les ressorts
du pouvoir. Il vise dans ses romans les faux dévots qui utilisent la
religion a des fins personnelles, et fait le proces d’une administration
pourrie par le vol et I’injustice. C’est le constat d’une société meurtrie,
agressée dans ses valeurs les plus fondamentales. Avec I’écriture de la
subversion, Mimouni crie le désarroi d’un peuple en souffrance. Il
veut peindre la situation chaotique de son pays et également éveiller
les consciences endormies. L’esthétique de distanciation dans la
trilogie de Rachid Mimouni se matérialise par ['usage du
carnavalesque, du rire et de I’ironie comme outils de dévoilement des
discours sociaux et des idéologies dominantes traversant I’espace
algérien. Les romans de Mimouni adoptent une posture critique a
travers I’esthétique du carnavalesque qui se traduit par le croisement
des genres, le recours au fantastique, a I’insolite et au merveilleux.

Mots-clés : dénonciation sociale, écriture carnavalesque, ironie,
transgression, satire.

17



Abstract

Tombéza, Le Fleuve détourné and L 'Honneur de la tribu are novels
that reflect Rachid Mimouni’s revolt against a corrupt and hypocritical
society. It is a writing of exposure and disenchantment. In his works,
Mimouni denounces all the aberrations of society: corruption,
obscurantism, coercion and violence are the engines of power. In his
novels, he takes aim at the false believers who use religion for
personal gain, and he puts on trial an administration rotten with theft
and injustice. It’s a portrait of a society in tatters, its most fundamental
values under attack. With his subversive style, Mimouni cries out the
plight of a suffering people. He wants to paint the chaotic situation of
his country, but he also wants to awaken a dormant conscience. The
aesthetics of distance in Rachid Mimouni’s trilogy materialise in the
use of carnival, laughter and irony as tools to expose the dominant
social discourses and ideologies that permeate Algerian space.
Mimouni’s novels take a critical stance through the aesthetics of the
carnivalesque, which translates into the crossing of genres and the use
of the fantastic, the unusual and the miraculous.

Key words: social denunciation, carnivalesque writing, irony,
transgression, satire

1. Introduction

Vingt ans aprés I’indépendance, des écrivains algériens
d’expression francaise éprouvent un désenchantement vis-a-vis de
cette indépendance. Dans sa trilogie, Le Fleuve détourné, Tombéza et
L’Honneur de la tribu, appelée aussi « la trilogie du
désenchantement »*, Rachid Mimouni porte un grand « potentiel
accusateur ». Il aborde également les aspects les plus sensibles de la
société et de la politique en Algérie en recourant a I’allégorie et au

1 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999.
18



grotesque pour traduire un univers romanesque chaotique, une société
décolonisee et dégénérée. 1l a recours a la déconstruction de la syntaxe
narrative et de ses codes. Cette étude nous permet de parler de
I’engagement de cet auteur, afin d’expliciter ses points de vue et sa
propre conception de la littérature. Il s’agit d’une lecture de la
contestation dans ses ceuvres qui nous permettrait de dégager cette
image dont Mimouni a parlé, une image de la société telle qu’elle
apparait dans ces romans.

L’ceuvre de Mimouni s’inscrit dans une littérature de combat. En
tant que discours d’opposition, elle expose le non-dit et I’interdit que
le pouvoir dictatorial impose aux citoyens. Elle signale ouvertement le
danger. C’est une littérature du désenchantement face a la violence.
Par son écriture contestataire et dénonciatrice, Mimouni a inscrit son
ceuvre dans son temps. Décrire la dure réalité vécue par ses
compatriotes ne lui suffit pas. Son objectif est d’amener ses lecteurs a
prendre conscience de la situation catastrophique de leur pays. Pour
lui, Pceuvre littéraire « peut accélérer une prise de conscience ou
I’évolution des idées, mais surtout elle aide a mieux connaitre le cceur
humain, & mieux comprendre I’homme dans la société »?.

Dans son ceuvre romanesque, Mimouni n’a pu échapper a son role
de témoin des événements tragiques qu’a connus I’ Algérie. Il a voulu
montrer la réalité de la société algérienne dans son intégralité et sa
complexité, et retracer son propre parcours. Née dans I’'urgence et
dans sa grande désillusion, son ceuvre se présente avec une implacable
lucidité. Il ne se contente pas de rapporter les événements tels qu’ils
paraissent, mais il s’est efforcé de les analyser, de se glisser derriere
leurs apparences pour dégager I’inavouable secret qui se cache
derriére leur apparente absurdité.

L’objectif de cette étude est de montrer comment Mimouni a voulu
expliquer la société algérienne et ses contradictions, et de souligner
comment I’histoire a emprunté un cours absurde, faisant de I’écrivain
un grand visionnaire et un témoin a charge des responsables de la

2 H. Gafaiti, Entretien avec Rachid Mimouni, in « Voix Multiples », n. 10, 1985, p. 89.
19



tragédie algérienne. Pour ces écrivains de la troisiéme génération,
cette littérature devient un engagement politique dont la principale
fonction est de dénoncer les maux qui rongent le pays. L’écriture est
donc un acte de courage, une maniere de lutter contre I’obscurantisme.

Notre étude vise également a montrer que I’ceuvre de Mimouni suit
pas a pas la trajectoire de son pays. Chaque ceuvre correspond a une
période de I’Histoire, remplissant ainsi une fonction idéologique,
politique et sociale. Considéré comme le digne successeur de Kateb
Yacine, Mimouni le contestataire s’est engagé a dénoncer les abus du
pouvoir et les graves problemes dans lesquels I’Algérie ne cesse de
s’empétrer. Le désenchantement, la désillusion et I’amertume
marquent son ceuvre, qui se veut un témoignage sur son pays rongé
par un mal incurable : la corruption et I’incompétence de ses
dirigeants. A travers ses romans, Mimouni raconte le cours de
I’Histoire et critique rigoureusement la révolution algérienne en
dénoncant la violence des hommes politiques. Passionné de vérité et
de justice, il s’inquiéte du sort de son pays et accuse les responsables
de la dérive.

L’écriture de Mimouni est un acte de contestation totale qui se
matérialise dans un travail sur les formes narratives, mais aussi dans les
pouvoirs du langage qui permettent de dire et de se dire autrement, et
surtout differemment dans le contexte d’une société décolonisee.
L’écriture est un acte de parole et il y a lieu de déceler et d’interroger les
formes que peut prendre le discours littéraire ainsi que sa fonction dans la
fiction. Ses textes répondent pleinement aux critéres d’une écriture
hétérogene, dialogique et plurielle dans son contenu. Il décide de
dénoncer, dans sa production romanesque et dans le cadre du mouvement
d’une génération d’écrivains contestataires, les carences et les anomalies
de sa société enlisée dans les difficultés de la reconstruction a
I’indépendance, telles que la corruption, les incohérences de la gestion,
IPimmoralité des comportements, la condition féminine, les abus de
pouvoir, les formes multiples de la violence, etc. Son écriture révéle une
nouvelle dynamique du roman maghrébin et apporte un nouveau souffle
contestataire a la création romanesque algérienne.

20



2. L’écriture : un acte de dénonciation

Dans sa production romanesque, I’observation critique des meeurs
politiques et sociales ou leur mise en accusation ouverte ont toujours
été ses préoccupations dominantes. Les difficultés de la société
algérienne sont évoquées en termes de conflits, de révolte, de
désillusions et de déchirements. La dénonciation que permet le regard
jeté sur le déroulement des événements présentés dans la trame
narrative de chacun de ses écrits est un appel a la lutte et a la
résistance contre toute forme d’autorité. Pour Mimouni, écrire c’est
agir a la fois sur I’histoire et la société. C’est ainsi que par-dela la
censure, la peur, le terrorisme et la menace étaient son défi. Le choix
de Mimouni de refuser le silence et de dire une parole juste et
courageuse apparait bien comme une forme de défi, voire une
expression de certitude pour exprimer sous forme littéraire des verités
ameres et des sentiments de révolte. Ses romans, marqués par une
richesse de détails, d’événements et de descriptions, permettent au
lecteur de mieux cerner ce qu’a été la vie quotidienne dans le contexte
sociopolitique de I’Algérie au lendemain de I’indépendance et qui
demeure, malheureusement encore, une constante permanente dans la
société d’aujourd’hui. Il s’agit d’une sorte d’engagement continu qui
lui est propre et qui, selon Lise Gauvain, a ramené I’écrivain « au
milieu de la Cité, ressuscitant la notion d’engagement qu’on avait cru
un temps dépassée »°.

Mimouni ne s’arréte pas la ; il apporte des éclaircissements sur le
comportement des gouvernements en Algérie et sur la facon dont le
peuple est traité quotidiennement. Il met a nu le vrai visage des
dirigeants algériens et de leur politique, et s’attaque a leurs plus
grands défauts. Dans Le Fleuve détourné, I’exemple donné sur le
déroulement des élections nationales au niveau d’un petit village
refléte la fraude a I’échelle du pays :

3 L. Gauvain, L écrivain dans la Cité, in « Le devoir », 20 novembre 1993.
21



Par contre, les élections nationales, qui ne comportent pas d’enjeu
local, n’intéressent personne ; nous nous informons a I’avance du
pourcentage de oui qu’il est bon d’obtenir et nous collaborons tres
amicalement avec les Merzoug pour I’organisation du scrutin. Nous
nous donnant rarement la peine d’ouvrir les urnes et de dépouiller les
bulletins. Les procés-verbaux signés par les juges sont parfaitement
faux. Grace a ce systéme les autorités nous laissent en paix*.

Il montre également le grand fossé qui existe entre le peuple et les
dirigeants. Ces derniers ignorent la misére dans laquelle le peuple
évolue :

A chague visite, on organise ainsi méticuleusement la mise en scéne.
Les yeux de nos grands dirigeants s’offusquent-ils a la vue de la crasse
et de la misere ? Ou s’agit-il d’une entreprise organisée a leur insu
pour achever leur cécité et laisser ainsi les caimans locaux régner sans
partage sur leur marais ? Sont-ils a ce point ignorants de la réalité pour
se laisser leurrer par cette grande parade, avec ces pots de fleurs loués
a grands frais, ces travailleurs ramenés par camions d’une centaine de
kilométres a la ronde pour organiser la clague ? Et sinon pourquoi
laissent-ils faire ?°

Mimouni a également dénoncé la corruption, véritable gangréne
qui existe a tous les niveaux de n’importe quelle institution étatique. 1
a su pénétrer tous les rouages de I’Etat et de ses institutions afin de
mettre a nu sa politique profondément corruptrice. Dans Tombéza, le
personnage principal nous présente un commissaire véreux, coléreux
et autoritaire, responsable de la sécurité de la ville de Riama :

Ses quinze agents, qui écument les rues, le tiennent en permanence
informé des menus événements de la ville. Il les prend en main dés
leur mutation chez lui et les forme & lui obéir au doigt et & I’ceil, sans

4 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, Editions Laphomic, Alger, 1985, p. 63.
5 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 106-107.
22



chercher a comprendre, sans se poser de questions et en retour ferme
les yeux sur leurs petites combines a condition qu’ils sachent tenir leur
rang et évitent de piétiner ses propres plates-bandes®.

Tombéza, le personnage central du roman homonyme, décrit une
seconde Algérie, plus profonde et plus noire, celle qu’on veut a tout
prix cacher. Il démontre que le systéme politique du pays n’a fait
qu’encourager la corruption a s’étendre partout et ferme les yeux sur
toutes ces pratiques douteuses dont il est le créateur. Avec plus de
violence et dans une optique plus miséreuse que celle du Fleuve
détourné, I’écrivain dépeint, en termes aussi durs parfois, et avec la
volonté de choquer, le déséquilibre d’un pays qui prend conscience
d’un favoritisme scandaleux ou se complaisent les nouveaux nantis.

2.1. Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, trilogie
de désenchantement et de désillusion

Ces trois romans occupent une place tres importante par rapport a
I’ensemble de I’ccuvre de Mimouni, et ils figurent parmi les plus
clairvoyants de la littérature algérienne de la postindépendance. A
propos de sa trilogie, il a déclaré dans un entretien accordé au
quotidien « Libre Algérie » :

Libre Algérie : “Aprés Le Fleuve détourné, Rachid Mimouni récidive
avec L’Honneur de la tribu. Est-ce les deux premiéres parties d’une
trilogie ?” — Rachid Mimouni : “La trilogie est déja compléte. A
Tombéza viennent s’ajouter les deux romans que vous avez Cités.
L ’Honneur de la tribu est donc la derniére piéce de cette trilogie, en ce
sens que les trois romans traitent de sujets relativement différents. A
partir donc de cette trilogie qu’on peut qualifier de sociopolitique de la
situation de I’Algérie actuelle”.

La trilogie, Le Fleuve détourné (1982), Tombéza (1984) et

6 R. Mimouni, Tombéza, Robert Laffont, Paris, 1984, p. 18.
23



L ’Honneur de la tribu (1989) de Mimouni, présente une critique
profonde de la vie sociale et politique de I’Algérie indépendante du
point de vue des héros aliénés, pris dans un engrenage absurde. Ces
romans s’ouvrent sur des récits subjectifs, sous forme de monologues
intérieurs des héros aliénés. Ensuite, ils manifestent leur contestation
du systeme social et politique existant. L’aliénation du héros est un
théme commun a ces écrits, ou la réalité sociale est présentée par des
images insolites et fantastiques au fil du récit. A propos de I’écriture,
Rachid Mimouni a affirmé :

C’est ma voie d’engagement, c’est la seule chose que je sais encore
faire... C’est mon arme préférée ; elle ne tue pas et elle me permet de
dire mon opinion aux autres... Elle évolue avec I’évolution des
problémes de mon pays. J’essaye d’exprimer les drames et bonheurs
que vivent les citoyens algériens’.

Cette littérature du désenchantement, d’amertume ou de désillusion
se veut un témoignage fidéle de la tragedie algérienne. S’inspirant des
événements générés par les conjonctures politico-historiques, elle
exprime une réponse a une situation grave, un cri de révolte contre
toutes les formes de violence et d’injustice. C’est une écriture qui
révele des témoignages, des protestations, des cris. Par son
engagement, Rachid Mimouni a ressenti le malaise de tout un peuple ;
il a contesté, dénoncé et témoigné avec sa plume. Dés les premiéres
années de I’indépendance, il a lancé I’alerte. Il s’agit d’un écrivain
visionnaire : « I’écriture est une interrogation intérieure, une réflexion
personnelle, cette réflexion sur soi-méme et cette interrogation se font
d’abord sur le milieu dans lequel on vit »®,

En lisant les trois romans de Mimouni, Le Fleuve détourné, Tombéza
et L’Honneur de la tribu, on ne peut s’empécher de remarquer gu’ils
présentent une forme romanesque souvent déroutante par rapport a la

" Propos recueillis par Amine Chikhi (13 janvier 1993), « Liberté quotidien national ».
8 R. Mimouni, « Analyse clinique d’une dictature », entretient réalisé par Chris
Kutschera, février 1992.

24



forme traditionnelle. On peut méme parler d’histoire éclatée, un
éclatement voulu et manifesté par la décomposition du temps et le
désordre du lieu. Les effets d’enlisement et I’évacuation de la durée
renforcent cette déchronologie, qui témoigne d’une conception nouvelle
du temps. Roland Barthes les définit ainsi : « L’on trouve, dans le roman
(nouveau), cet appareil a la fois destructif et résurrectionnel propre a tout
I’art moderne. Ce qu’il s’agit de détruire, c’est la durée, c’est-a-dire la
liaison ineffable de I’existence »°. Le but de Mimouni est de « transmettre
une vision concernant I’lhomme et le monde ou il vit, il la conquiert en
créant un langage »° ; « Si jécris, déclare un autre romancier
contemporain, c’est pour inventer un autre monde, un monde second qui
équilibre le monde visible, disons le monde, de I’expérience »™. Par
conséquent, tout en considérant le roman comme une totalité signifiante,
une lecture qui se référe a la sociocritique doit aussi considérer le texte
comme I’un des lieux ou s’élaborent la réaction de I’homme et le réel.

Dans Le Fleuve détourné, la guerre de libération représente une
référence temporelle importante, mais elle est traitée différemment.
L’auteur dénonce avec beaucoup de courage une certaine « trahison
historique », il conteste I’ordre établi aprés I’indépendance. L’histoire
est marquée par une absurdité qui se conjugue aux aspects négatifs de
la vie quotidienne en Algérie. Nous retrouvons également une
thématique existentielle exprimée par I’angoisse des personnages et
leurs questionnements sur leur devenir. Pour Najib Redouane, « cette
ceuvre a €té recue comme un satellite en pleine orbite littéraire »*2.

Son roman L’Honneur de la tribu représente la fin de la trilogie de
la désillusion, voire de la consternation et de I’amertume qui ont suivi
I’aprés-guerre. L’auteur use du conte et du mythe et nous transpose
dans un village fabuleux aux frontieres de la légende et du réel. Cette
fois-ci, il repousse encore le temps et creuse dans un passé lointain

9 R. Barthes, Le degré zéro de [ écriture, Seuil, coll. « Point », Paris, 1972, p. 37.
10 G. Picon, « Le Style de la nouvelle littérature », p. 212.
11 C. Ollier, Débat sur le roman, in « Tel Quel », n. 17, p. 22.
12 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999, op. cit.,
p. 38.
25



avec la méme détermination : celle de mettre le doigt sur la plaie. Il
affirme que « le temps est venu de retrouver la mémoire avec
I’ambition d’un avenir »* parce que « I’histoire est rancuniére » et que
« le passé ne peut s’effacer ».

La symbolique du mythe jalonne le choix du nom de la tribu
Zitouna, I’olivier étant un arbre mythique. En retrouvant la mémoire
du passé, I’auteur essaie d’expliquer que nous ne pouvons assumer
notre présent ni aspirer a un avenir prometteur sans connaitre nos
origines. C’est toute la tribu qui a perdu sa mémoire et par la méme
son honneur. Son personnage, qui a perdu son identité et sa mémoire
au cours de son périple, finit par connaitre sa progéniture en passant
par un étre difforme et dégénéré, privé d’identité. Nous nous
retrouvons ainsi au cceur d’une tribu qui a perdu la mémoire et qui est
confrontée a la modernité sans y étre préparée. Dans sa thése intitulée
Temps, espace et contestation dans la trilogie de Rachid Mimouni : Le
Fleuve détourné, Tombéza et L ’Honneur de la tribu, Amel Moudir-
Derradji'* considére la trilogie de « la désillusion »° de Rachid
Mimouni Le Fleuve détourné, Tombéza et L ’Honneur de la tribu
comme « une écriture contestataire »*°,

La particularité fondatrice de I’ceuvre de Mimouni n’est pas
seulement son niveau d’exigence littéraire ; c’est aussi sans conteste,
d’étre en prise avec la réalité sociale et le questionnement politique.
Metteur en scéne du présent, il affirme que I’écrivain est astreint a un
certain devoir de Vérité, pas celui des slogans politiques, mais celui du
miroir : « Je vois d’abord I’écrivain comme quelgu’un qui donne a la
société une image d’elle-méme qu’elle assume ou qu’elle refuse »*'.

13A, Moudir-Derradji, Temps, espace et contestation dans la trilogie de Rachid

Mimouni : Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, Mémoire de

magistere, R. Fouzia (éd.), Université de Sétif, 2009, p. 18.

14 Ibidem.

5 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999, in A.

Moudir-Derradji, op. cit., p. 1.

16 Le concept d’écriture, qui englobe toutes les techniques mises en ceuvre dans la

construction du récit, c’est sans doute depuis le célébre essai de R. Barthes, Le degré

zéro de [’écriture, que le terme d’écriture a pris une telle extension.

17 Extrait du journal « Les Nouvelles de I’Est », interview avec Mimouni, « La
26



3. Formes de contestation dans la trilogie de Mimouni

Mimouni s’est alors engagé dans la contestation littéraire et le
questionnement politique et social. 1l explique que I’écriture est une
interrogation intérieure, une réflexion personnelle : « cette réflexion
sur soi-méme et cette interrogation se font d’abord sur le milieu dans
lequel on vit »®. A propos de son engagement, il dit que la littérature
est sa voie d’engagement, elle ne tue pas, mais permet de dire son
opinion aux gens. Selon lui, I’écrivain est le porte-parole de la société,
et c’est par le biais de « la littérature »*° qu’il s’exprime. 1l explique
du méme coup sa conception de la littérature :

On a beaucoup parlé du fait de faire de I’art pour P’art dans un
splendide isolement du créateur, c’est un tres vieux débat. Je crois
qu’aujourd’hui, il est tranché, en ce sens que chaque créateur doit
suivre la voie qui est la sienne. Certains peuvent préférer de s’isoler
dans une tour d’ivoire pour approfondir la recherche esthétique.
Drautres préférent tout en pratiquant I’art interpeller aussi la société
dans laquelle ils vivent, et pour ma part c’est cette deuxieme situation
que j’ai choisie. J’estime que le créateur et I’intellectuel de fagon plus
générale ont a jouer dans la société un role de Vvérité, de conscience ;
un role de quelqu’un qui met le doigt sur la plaie, qui montre les
choses qui ne vont pas, c’est la raison pour laquelle mes livres
appellent la société et le pouvoir algériens?.

Dans Le Fleuve détourné, Tombéza et L 'Honneur de la tribu, une
contestation intransigeante contre le pouvoir et la société. D’ailleurs,
on a souvent qualifié son ceuvre de contestataire. Mimouni affirme
cela clairement dans le passage suivant :

remonte du fleuve », M. Harbi, Rubrique de Bonnes Sources, n. 30, mai 1991.
18 |bidem.
19 Extrait du journal « EI Watan », Culture, 1992.
20 |bidem.
27



La contestation me semble-t-elle d’abord politique, il se trouve que
nous vivons des systemes ou les politiques nous gouvernent, mais la
contestation n’est pas seulement politique. Elle est aussi sociale ; nous
vivons ensemble des réalités dont certaines sont trés critiques mon
réle en tant qu’intellectuel consisterait a mettre le doigt sur ce qui ne
va pas a montrer les défauts de la société, je pense que c’est un rdle
indispensable pour les intellectuels quels que soient leurs pays, leurs
origines, c’est en quelque sorte un role de guetteur??.

L écrivain précise lui-méme cette contestation a travers ses textes :
« Il 'y a tres souvent des livres dont I’objectif essentiel est de mettre
mal & I’aise le lecteur en vue de provoquer une prise de conscience »%.
Mimouni voit d’abord en P’intellectuel, un intellectuel critique qui
dénonce : « Je crois que I’écrivain a le devoir de dénoncer, de mettre
le doigt sur la plaie »*.

L 'Honneur de la tribu est un récit anachronique qui remonte dans
le temps et arrive jusqu’a I’intrusion coloniale. L’écriture révéle une
idéologie qui rejette un honneur dérisoire de la tribu et conteste un
ordre établi en Algérie par les nouveaux maitres. Dans Le Fleuve
détourné, il dresse un tableau noir de I’Algérie et conteste la
confiscation de la révolution par les opportunistes du régime. Avec
Tombéza, I’auteur continue la contestation. 1l pousse encore plus loin
sa mise a nu de la société algérienne de I’époque. Il représente le récit
d’un homme agonisant, au terme de sa vie.

3.1. Le Fleuve détourné : I’Algérie détournée

Ce n’est pas gratuit si Mimouni a commencé son ceuvre Le Fleuve
détourné par la citation d’Abdelhamid Ben Badis®*: « ce que nous
voulons, c’est réveiller nos compatriotes de leurs sommeils, leur
apprendre a se méfier, a revendiquer leur part de vie en ce monde, afin

2 Extrait du journal « Algérie Actualité ».
22 Extrait du journal « Horizons », entretien Mimouni avec SMAT]I, 1986.
2 1bidem.
24 Un savant Algérien et chef de L’ Association des Oulama Musulmans.
28



gue les suborneurs ne puissent plus exploiter I’ignorance des
masses ». L auteur nous donne & lire les aspirations de la révolution et
la vie au maquis. La deuxiéme époque est celle de I’indépendance ; ici
nous retrouvons une critique acerbe de la société et une dénonciation
du pouvaoir, de la politique et de I’injustice sociale. La symbolique du
détournement s’explique par le fait qu’il y a eu discordance entre le
passé héroique et le présent décevant.

Dans un univers romanesque, I’auteur conteste les aspects négatifs
de la vie quotidienne en Algérie. Sur le plan politique, il dénonce la
fraude électorale, le manque de liberté, I’incompétence des
responsables et d’autres problemes qui relévent du quotidien. Comme
I’a affirmé Mimouni, la contestation n’est pas seulement politique,
elle est aussi sociale. Mimouni nous dévoile également les maux de la
société algérienne a travers le probléme de I’injustice sociale. Il nous
donne plusieurs exemples de ces injustices. L’histoire du roman n’est
gu’une injustice sociale envers un vieux maquisard :

Ce que j’ai voulu décrire c’est un personnage naif, simple qui va se
trouver face a une réalité aberrante, traumatisme qui va connaitre des
situations d’injustices, d’inégalité de corruption et qui s’interroge qui
cherche a comprendre?.

Cette ceuvre est un réquisitoire contre le pouvoir post-indépendant.
Avec beaucoup de courage, Rachid Mimouni dénonce la trahison de la
révolution, les espoirs dégus et I’amertume des gens épris de liberté et
de justice. Il analyse également la situation politique et sociale de
I’Algérie aprés I’indépendance et souligne tous ses aspects négatifs :
I’imposture, la corruption, la propagande et la démagogie. La justice
est expéditive :

Tu es bien naif, si tu crois qu’on va s’embrasser d’une procédure
judiciaire et t’organiser un joli procés. Il y’a des méthodes bien plus

% Extrait, « El Watan », Culture, « Boudjedra et Mimouni pour une solidarité
morale ».
29



expéditives et des endroits spécialement congus pour accueillir des
gens comme t0i%,

Toute I’injustice du monde ! [...] le fleuve, détourné de son lit initial,
s’égare [...] qui viendra a notre secours?’.

3.1.1. Tombéza : désenchantement social et société mise a nu

Tombéza traduit la révolte de I’auteur contre une société
corrompue et hypocrite. A travers le théme obsédant du viol, I’auteur
dévoile les tabous. Enfant de la béatardise et de la honte, né difforme et
laid, dans un contexte de viol et de la cruauté, il est rejeté partout
méme dans la mosquée. Il s’allie aux Francais pendant la guerre de
libération et devient un homme important. Apres I’indépendance, il
échappe a I’exécution, il s’accroche au “systéme”. Le garcon de salle
d’un hopital devient le bras droit du directeur et le serviteur d’un
commissaire corrompu, abattu par I’homme qu’il a servi. Sa vie se
termine dans un endroit aussi sordide que lui.

Déterminé a tenir son rdle de « guetteur vigilant »*, ’auteur va
continuer a dénoncer « les maux qui affligent la société dans laquelle
il vit »*°. Brisant tous les tabous, Mimouni étale au grand jour les
tares, les injustices, les abus du pouvoir et cette « lente avancée de la
gangréne sociale »*. Il se sert de Tombéza pour dénoncer toutes les
aberrations dont souffre la société : la corruption, I’obscurantisme,
I’arrivisme et la violence sont les ressorts du pouvoir. Il vise dans
son roman les faux dévots qui utilisent la religion & des fins
personnelles, et fait le proces d’une administration pourrie par le vol
et I’injustice. La remarque d’un directeur nouvellement installé est

% R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 217.
27 |vi, p. 34.
2 M. Boussouf, Littérature du désenchantement, un exemple : Rachid Mimouni,
mémoire de magister, sous la direction de M. Amrani, Université Ferhat Abbas, Sétif,
20009.
2 M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240, le 10
octobre 1984, p. 76.
30 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 251.

30



édifiante : « Que penses-tu de I’idée d’aménager un petit pavillon
réservé, disons pour les notabilités et les personnes que I’on désire
recevoir ? Un service en valant un autre, bien entendu, ainsi est la
vie aujourd’hui »*.,

Tombéza est un roman d’une rare violence, Iauteur veut
manifestement « choquer et déranger, pour mettre mal a I’aise et faire
réfléchir »*. 11 propose alors un résumé de son propre roman :

Dans Tombéza, on se trouve en présence d’un héros qui est en méme
temps victime et bourreau. [...] Tombéza, est un peu I’expression
romanesque de cette réflexion, aujourd’hui, dans notre société,
personne n’est totalement innocent ou victime. Nous sommes tous en
méme temps innocents et coupables. Au fond, nous sommes tous des
Tombéza, c’est un constat qui n’est pas trés gai. C’est ce qui explique
en partie cette forme de désespoir contenu dans Tombéza®.

Des détails sordides ponctuent ce récit terrifiant, comme le viol
d’une paralytique par le veilleur de nuit de I’hépital et la découverte
d’un bébé découpé en morceaux dans une décharge. Au fil de la
lecture du récit, qui dévoile des vérités atroces, une impression
d’angoisse et de malaise se dégage. C’est le constat d’une société
meurtrie, agressée dans ses valeurs les plus fondamentales :

Depuis longtemps, j’avais compris que nous ne vivions au royaume
du pouvoir des idées, encore moins celui des principes, que les
comportements des notables, des responsables, des dirigeants, ne
visaient qu’a satisfaire leur effarante boulimie de puissance, de sexe
et de biens, que les alliances s’organisent autour de buts peu
avouables, d’immondes trafics, que comptaient d’abord les liens

3L |vi, p. 246.
32 C. Chaulet-Achour, Barque de passeur : Fictions entre passé et présent. Tombéza
de R. Mimouni et Le désordre des choses de Rachid Boudjedra, in R. Ernspeter (éd.),
Europasislamische Nachbar. Etudes de littérature et d’histoire du Maghreb, Wiirzburg
Lonigshausen&Neuman, vol. 2, 1995, p. 117.
3 « Rachid Mimouni s’explique ! », entretien avec Slim Belkessam, in « Horizons
2000 », 21 avril 1986.

31



d’allégeance, la commission, le trafic d’influence, les combines en
tous genres®.

Avec Tombéza, Mimouni crie le désarroi d’un peuple en
souffrance. Il veut éveiller les consciences endormies, lui le « guetteur
vigilant » : « Il n’y a plus de lois nulle part, plus de régles. C’est le
régne sans partage de I’anarchie. OU allons-nous ? »*. De sa mémoire,
défilent les événements qui ont marqué sa vie. Le passé colonial, le
passé récent et le présent se télescopent et se pénétrent pour nous
illustrer les différents aspects de la vie en Algérie. Dans ce monologue
intérieur, Tombéza s’interroge avec une perspicacité exemplaire sur
une sociéte tributaire de traditions ancestrales archaiques.

Dans cette « fusion trés poussée entre I’auteur et le narrateur »*, et
a travers ce monologue intérieur qui est un véritable roman du temps,
I’auteur conteste les tabous ainsi que ceux qui utilisent la religion
comme prétexte pour servir leurs intéréts personnels®’, tels que
I’administration, I’injustice et la corruption. Il puise son inspiration
dans des événements et des faits réels du quotidien, tout en détournant
ces éléments pour créer une ceuvre de fiction. Dans son article intitulé
« Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza de Rachid
Mimouni »®, Fouzia Bendjelid estime que les écrits de Mimouni
traduisent dans la fiction I’actualité et lui conférent une résonance
sociale, historique et idéologique de grande envergure. Ils apparaissent
comme de véritables témoignages. Selon Bendjelid, Tombéza est une
histoire de déchéance qui rejoint I’écriture dite de dévoilement et de
désenchantement, propre a une g@énération d’écrivains de la
postindépendance. Pour Mimouni, la littérature est utile et hautement

3 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 144.
35 vi, p. 201.
3% A. Moudir-Derradji, op. cit., p. 125.
87 M. Habili, La littérature francaise d’expression algérienne — Cas de Rachid
Mimouni comparé a celui d’Albert Cossery, in « L’hebdo libéré », n. 87, du 25
novembre au 1¢" décembre 1992, p. 29.
3 F. Bendjelid, Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza de Rachid
Mimouni, in « Insaniyat », [En ligne], 14-15 | 2001, mis en ligne le 31 janvier 2012
(http://insaniyat.revues.org/9650, consulté le 3 décembre 2023).

32



idéologique : « Moi je défends des idées, je ne pense jamais a la
réflexion des gens de pouvoir dont c’est une litote de dire qu’ils ne
m’aiment pas beaucoup »*. 1l s’agit pour ’auteur d’un projet réaliste
d’écriture, dans une narration discursive. Le récit véhicule tout un
réseau thématique de la dénonciation. Parmi ces figures, on peut citer
I’oppression coloniale, la suppression de la parole au peuple et son
humiliation quotidienne, la crise sociale morale et humaine,
I’émergence de I’individu immoral, le mépris et la transgression des
lois, la dégradation des institutions sociales et des services publics,
I’oppression et la marginalisation des femmes, la dévalorisation du
savoir et des intellectuels, le mépris des compétences. La dénonciation
devient une configuration discursive qui subsume toutes les figures et
dont les multiples parcours empruntent les signes de I’assertion,
I’avertissement, la contestation, la révolte, la violence, la
désapprobation, Pinterpellation. A travers son roman Tombéza,
Mimouni nous livre le message suivant :

On a effectivement parlé a mon propos d’écrivain de la rupture.
L’énorme poids d’un passé récent et les mystifications d’un pouvoir
qui toujours a su jouer avec un art consommé nous ont longtemps
affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver
notre lucidité. L’oppression, I’injustice, I’abus de pouvoir sont
inacceptables d’ou qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de
dénoncer ceux d’hier....

Avec Tombéza, Rachid Mimouni poursuit la dénonciation du
malaise de son pays et va encore plus loin que dans Le Fleuve
détourné, comme aucun écrivain algérien ne I’ayant encore fait. Ce
roman de contestation est un terrible réquisitoire dans lequel I’écrivain

% Entretien de Bruno Cessole avec R. Mimouni, Bibliothéque publique
d’informations, Centre Pompidou, Paris.
40 R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », in F. Bendjelid, L écriture de la
rupture dans ['ceuvre romanesque de Rachid Mimouni, in « Insaniyat. Revue
algérienne d’anthropologie et de sciences » n. 37, 2007, p. 147-160
(https://journals.openedition.org/insaniyat/4211, consulté le 16 septembre 2025).

33



« met & nu, sans complaisance ni autocensure, les maux qui affligent
la société dans laquelle il vit »*. C’est toute la toile sociale de
I’ Algérie qui se tisse sous les yeux du lecteur, montrant les tares, les
injustices et les monstruosités de ce pays en devenir. Mohamed Habili
précise :

Tombéza n’est pas un personnage : il est un simulacre, un masque, le
porte-parole de I’auteur. Il n’est pas une seule page du livre qui ne
manifeste clairement I’identité du personnage et de I’auteur, le
glissement de I’un dans I’autre ; qui, par conséquent, ne rende pas
dérisoire la fiction au regard de I’analyse, qui de la sorte apparait
comme le véritable contenu d’une forme littéraire qui n’est la que
pour servir d’enveloppe, d’accoutrement a quelque chose qui est
considéré comme beaucoup plus important : la mise en accusation
d’un ordre politique qui fait sombrer tout un peuple dans
I’indignité*?,

Avec ce roman, I’auteur accumule les détails sordides et recourt a
la violence textuelle « pour choquer et déranger, pour mettre mal a
I’aise et faire réfléchir »*. L’angoisse des Algériens suinte a chaque
phrase, dans des énoncés fleuves qui assénent les vérités les plus
noires. La voix de son protagoniste livre une critique impitoyable et
met & nu « avec la tranquille assurance de celui qui a tout vu, tout
subi, tout souffert... »*, le constat d’une société violentée dans sa
chair, dans sa morale, dans ses valeurs :

Depuis longtemps déja j’avais compris que nous ne vivions pas au
royaume du pouvoir des idées, encore moins celui des principes, que
les comportements des notables, des responsables, des dirigeants ne
visaient qu’a satisfaire leur effarante boulimie de puissance, que les

41 M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240, 10 octobre
1984, p. 76.
42 M. Habili, op. cit., p. 29.
43 C. Chaulet-Achour, op. cit., p. 117.
4 M. Bourboune, op. cit., p. 77.
34



alliances s’organisaient autour de buts peu avouables, d’immondes
trafics, que comptaient d’abord les liens d’allégeance, la concussion,
le trafic d’influence, les combines de tout genre*.

Mimouni écrit la rage au ventre. Sa parole dénonciatrice,
percutante et acerbe, rend bien compte de ses préoccupations. Elle
décrit I’horreur d’étre exclu dans une société sans merci et révele « un
monde cauchemardesque ou, du douar a I’hépital, les grands principes
sont toujours violés au lieu d’étre, comme promis, rigoureusement
appliqués »*°. Tombéza est une autopsie d’un pays en mal d’étre, un
pays en déréliction ou les hommes, en plein désarroi, s’interrogent sur
le bien et le mal et sur cette force de perversion qui pourrit leur étre et
leur monde.

4. L’Honneur de la tribu : L’honneur bafoué

L 'Honneur de la tribu, le cinquieme roman de Rachid Mimouni,
constitue, avec Le Fleuve détourné et Tombéza, la fin d’une trilogie
sur la terrible désillusion et le désenchantement qui ont marqué la
jeune Algérie indépendante. Cependant, cette fois, I’auteur recourt a la
fable pour raconter le pays profond avec ses erreurs, ses espoirs, ses
problemes et ses contradictions. Oscillant entre mythe et réalité,
I’écrivain nous restitue les réminiscences d’un vieillard & la mémoire
vacillante.

L "Honneur de la tribu est une fable triste et émouvante. C’est aussi
un roman grave, dans lequel I’auteur porte encore une fois un regard
critique sur le comportement méprisant et dédaigneux des nouveaux
dirigeants envers leur peuple. C’est la mémoire de I’ Algérie profonde
gu’un vieux cheikh veut inscrire sur une bande magnétique afin de
sauver I’histoire de sa tribu de I’oubli. L auteur écoute sans mot dire
et enregistre un récit bouleversant, ou percent la misére et la peur.

4 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 144.
4% J.-P. Péroncel-Hugoz, Rachid Mimouni : [’écrivain citoyen d’une Algérie
“détournée”, in « Le Monde », février 1995.

35



C’est un roman de la mémoire, qui remonte au début de I’occupation
coloniale frangaise, qui a obligé la tribu a se réfugier au sommet d’une
montagne. Apres I’indépendance, ce village oublié du monde se
trouve confronté & une modernité imposée d’en haut, de fagon brutale
et violente. Elle s’est faite tres vite et sans préparation. Les habitants,
qui avaient toujours vécu naturellement, se sont retrouvés du jour au
lendemain confrontés a un nouveau mode de vie sans préparation
préalable. 1l s’agit d’un grand saut dans le temps.

Mimouni conteste pour sa part un ordre établi en Algérie depuis
I’indépendance. Le texte est imprégné de la vie algérienne. L auteur
accuse le pouvoir en place d’utiliser les mémes méthodes que le
pouvoir colonial, qu’il décrit comme ayant martyrisé le peuple
algérien. Selon lui, le passage d’un mode de vie a I’autre s’inscrit dans
un projet de société et non pas par la force et la résignation. Le
colonisateur a pourchassé sans rendre compte, tandis que le pouvoir
apres I’indépendance a légiféré des lois sans consulter le peuple. Selon
Bendjelid, Mimouni se situe dans la sphére littéraire des écrivains de
sa génération : un écrivain de la rupture ; son écriture se veut ainsi
remise en cause et dénonciation d’une littérature entiérement inféodée
au pouvoir en place et qui I’a réduite a un état de « confortable
sclérose ».

Cette situation d’intertextualité est génératrice d’un contre-discours
de la dénonciation ; son texte s’élabore donc par rapport a un déja-dit,
dans une sorte de discours contestataire dans I’espace littéraire qui
I’entourait. Dans le contexte historique, politique et idéologique, qui
était le sien, Mimouni est un écrivain qui revendique I’autonomie de la
pensée chez le créateur et [Iaffranchissement de [Iactivité
intellectuelle. 1l refuse de s’aligner et de souscrire a une conception de
la littérature qui réduit I’écrivain a un simple répétiteur du discours
élaboré par I’idéologie dominante. Mimouni interpelle le lecteur
éventuel :

Je crois a I’écrivain comme pure conscience, probité intégrale, qui
propose au miroir de son art une société a assumer ou & changer qui

36



interpelle son lecteur au nom des plus fondamentales exigences de
I’lhumain : la liberté, la justice, I’amour (...). Je crois a I’intellectuel
(...) comme guetteur vigilant prét a dénoncer les dangers qui
menacent la société*’.

Pour Mimouni, c’est la réalité politique qui a été la source de son
inspiration littéraire. La tragédie algérienne constituant un crime
contre I’humanité, Rachid Mimouni a souhaité en étre le scribe. Il
disait : « tout intellectuel a un réle a jouer, il doit étre critique, c’est-a-
dire dénonce les tares de la société mais aussi celles du pouvoir »*,
Ainsi, chacun de ses romans correspond a une période de I’Histoire de
I’Algérie. Dans L’Honneur de la tribu, Le Fleuve détourné et
Tombéza, I’écrivain dénonce la trahison des idéaux de la Révolution.
Ces trois romans sont fortement imprégnés de la réalité algérienne,
celle-ci dépasse parfois la fiction.

A travers cette lecture, nous rejoignons I’idée suivante : « on ne lit
pas une société dans un roman, on la déchiffre ». Najib Redouane met
en évidence comment, par le recours a une écriture qui transgresse,
Mimouni entend éveiller la force motrice du changement, créer des
valeurs de survie et préter sa voix a la vérité. Autrement dit, en
politisant son écriture, Mimouni cherche précisément a sensibiliser le
peuple algérien aux conséquences désastreuses du modéle
gouvernemental imposé par les dirigeants du pays. D’ou la nécessité
de faire de sa stratégie littéraire d’essence fictionnelle* un contre-
discours du pouvoir dominant. Son écriture engagée et engageante
confére au roman un caractére significatif : celui d’agir pour dénoncer
la vision totalitaire et le malaise.

Les techniques d’écriture sont empreintes de provocation ou de
subversion. Le texte de Mimouni explose aux niveaux formel et
thématique. C’est la revendication des écrivains iconoclastes qui se

47 3. Berton, Mimouni tel qu’en lui-méme, « Jeune Afrique », n. 1781, 1995, p. 60.

48 R. Mimouni, Pourquoi écrivez-vous 2400 écrivains répondent, in « Libération »,

Mars 1985, p. 12.

4 N. Redouane, De [’indépendance confisquée a [’identité bafouée dans Le fleuve

détourné de Rachid Mimouni, in « Etudes littéraires », n. 3, vol. 33, 2001, p. 169-183.
37



matérialise dans I’absolu de son fonctionnement esthétique

« Imagination proliférante, refus d’une esthétique formaliste,
Mimouni fait sauter les clétures, ouvre a I’infini les perspectives de la
parole. La poésie est dans le souffle et dans les silences du conteur.
Kateb Yacine dit : “dans le monde d’un chat il n’y a pas de ligne
droite” »*°. L écriture de Mimouni est audacieuse et ne craint pas de
dévoiler et de contester : « c’est-a-dire de réinstaller le courage — Cette
qualité civique, politique et philosophique essentielle — de regarder
notre société, de nous regarder, de dire et d’écrire sans peur ni honte,
ce que nous pensons et d’agir »*.

Mimouni dénonce avec beaucoup de courage la trahison de la
révolution, les espérances décues, les illusions perdues de
I’indépendance et les errements d’un régime. Ainsi, « le roman
présente un pays sans liberté, a la justice parfois expéditive, ou la
bureaucratie et I’esprit du clan s’opposent au progrés, ou régne la
corruption, ol la religion n’est souvent qu’un masque »*2. C’est un
constat amer de la révolution confisquée ou les espoirs sont envolés et
les projets ont disparu. Dans ce monde inquiétant et chaotique, les
anciennes valeurs ont céde la place au mensonge et a la démagogie. La
fausseté du discours officiel ne cherche qu’a berner le peuple tandis
que quelques arrivistes édifient des fortunes scandaleuses a I’ombre
des lois socialistes.

A travers le récit qu’il développe sur deux rives, d’une part en
s’exprimant en paraboles, d’autre part en se référant a I’absurdité d’une
histoire, Rachid Mimouni analyse la situation politique et sociale de son
pays aprés I’indépendance. Son univers souligne tous les aspects négatifs
de la vie quotidienne en Algérie. L’auteur se place du c6té des opprimés
pour exprimer leurs souffrances et leur désir inassouvi de liberté. Il
affirme un tempérament de moraliste et de conteur acerbe. Son roman est
d’une dénonciation sans fard, comme le souligne Salim Jay :

50 |bidem.
51 1bidem.
52 3. Adam, Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « CELEFAN Review », n. 1,
vol. 4, novembre 1984, p. 16.
38



Ce livre est le cahier de retour au pays de sa mémoire, d’un homme
tenu pour mort, un martyr de la révolution, qui entreprend un parcours
kafkaien, pour retrouver son nom de vivant. Son nom, c’est, jamais
prononcé cependant, Algérie, car Rachid Mimouni évoque en
séquences incisives, les fanges ou s’enlisent les consciences et la
prison de la fausse conscience aussi bien que la prison punissant toute
dissidence®®,

Le Fleuve détourné est un roman imprégné d’amertume, de colére
et de transparence, qui aborde la question incontournable de la
révolution confisquée et de I’identité bafouée. Ce roman

meéne avec une rigueur et une éloquence subtile un combat qui ne
s’arrétera qu’avec le gout des homes pour la vérité : peut-étre ce
combat s’appelle-t-il littérature, lorsque la littérature refuse d’étre un
camp retranché et donne le champ libre a la révolte contre les
mensonges officiels ou individuels®*.

Rachid Mimouni a été salué comme un écrivain prometteur. Son
ceuvre a €té accueillie comme un satellite en plein orbite> littéraire.
Elle tranche véritablement avec les deux précédentes et présage d’une
maitrise certaine de I’écriture.

5. Une écriture de la rupture et de la subversion

Au-dela de cette recherche formelle et textuelle, le Nouveau
Roman peut étre percu « comme un mouvement de refus et de
rupture : rejet de notions et formes présentées comme périmées,
sclérosées, mortes »*°. Le renouvellement des formes est ainsi rendu

58S, Jay, Romans Maghrébins (1967- 1983) un regain de vigueur, in « L’Afrique

littéraire », n. 70, 1983, p. 14.

5 Ivi, p. 16.

5 N. Redouane, Autour des Ecrivains Maghrébins : Rachid Mimouni, op. cit., p. 38.

% R-M. Allemand (éd.), Le « Nouveau Roman » en question, n. 3, Le Créateur et la Cité, op. cit., p. 159.
39



nécessaire par la conviction que la réalité des choses nouvelles doit
étre révélée par des formes nouvelles. Conséquence d’une nouvelle
vision du monde, chaotique, fragmentaire, éclatée et contradictoire, le
Nouveau Roman integre ces données et, en raison de ces incertitudes,
s’est construit a partir des différents types de la représentation et de la
recherche®’.

Il faut rappeler que I’emprunt aux théories du Nouveau Roman a
grandement affecté la production maghrébine et que les auteurs des
pays du Maghreb ont souvent puisé dans les techniques de cette
nouvelle vague romanesque. Un effort esthétique, prolongeant celui
du mouvement « Souffles »*®, s’est imposé et a donné naissance a des
expériences formelles comme Nedjma de Kateb Yacine, pour ne citer
que le plus connu. D’autres noms se sont illustrés par leurs
productions. On peut citer, entre autres, Abdelkbir Khatibi au Maroc
et Abdelwahab Meddeb en Algérie, dont les ceuvres, d’abord
rebutantes pour le lecteur traditionnel, se caractérisent par un caractere
plurigénérique ou le discours narratif, I’essai et la poésie se mélent
pour aboutir a un travail d’écriture complexe. Mimouni s’inscrit dans
la méme lignée que ces romanciers : « la critigue a constaté le
caractére traditionnel des formes narratives et linguistiques préférées
par les écrivaines, au moment ou la plupart de leurs collégues males
choisissent la voie de la dissidence et de la rupture »*°,

57 1bidem.
%8 C’est ainsi que les poétes marocains de la revue « Souffles », en 1966, veulent faire
éclater toutes les contraintes, d’ordre idéologique ou structurel, qui semblent
enchainer le roman. lls prénent I’innovation et le renouvellement de la parole et de ses
procédés dans des sociétés en voie de décolonisation, qui doivent faire face a leur
reconstruction et aux changements du monde moderne. La déconstruction du signe se
veut totale par la contestation des écrits de leurs contemporains : « Faut-il ’avouer,
cette littérature ne nous concerne plus qu’en partie, de toute fagon elle n’arrive guére a
répondre & notre besoin d’une littérature portant le poids de nos réalités actuelles, des
problématiques toutes nouvelles en face desquelles un désarroi et une sauvage révolte
nous poignent [...]. Malgré le dépaysement linguistique, les poetes de cercueil
parviennent a transmettre leurs profondeurs charnelles par 1’intermédiaire d’une
langue passée au crible de leur histoire, de leur mythologie, de leur colére, bref de leur
personnalité propre », A. Laabi, 1966, p. 3-6.
59 M. Segarra, Nouvelles romanciéres francophones du Maghreb, Karthala, Paris, 2010, p. 116.
40



L’écriture de la modernité au Maghreb se caractérise par la
multiplication des formes qui inscrivent la violence dans le texte. Les
mécanismes narratologiques® et discursifs visent & rechercher une
esthétique qui brise le modele normatif en vigueur et a instituer
I’authenticité du texte maghrébin. Cette volonté d’écrire dans
I’éclatement est un choix et une maniere de s’affranchir et de
communiquer un réel spécifique dans un dire violent : « [...] Et la
violence qui nait de la distorsion méme du tissu textuel, de la terreur
du verbe, est celle de la révolte menée jusqu’a son paroxysme »°.,

A la lecture des romans de Mimouni, le lecteur est réellement
désemparé par leurs structures éclatées, fragmentées et disparates,
leurs formes non conformes aux conventions littéraires réalistes de la
fiction, ainsi que par le contenu de leur contre-discours social corrosif
et décapant décrivant une société en crise, dans la violence de ses
dysfonctionnements. L’écriture de Mimouni fait partie de cette
écriture transgressive, dite de la rupture :

On a effectivement parlé a mon propos d’écrivain de la rupture.
L’énorme poids du passé récent et les mystifications d’un pouvoir qui
toujours sut en jouer avec un art consommé nous ont longtemps
affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver
notre lucidité. L’oppression, I’injustice, I’abus de pouvoir sont
inacceptables d’ou qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de
dénoncer ceux d’hier... Laréaction & mes romans est indice révélateur
de I’état de confortable sclérose auguel nous sommes parvenus®?.

L’auteur inscrit son écriture dans un espace sémantique de
transgression ou de distanciation par rapport a un déja-dit dans les
textes littéraires algériens tributaires de I’idéologie dominante, celle
du pouvoir dans la société postcoloniale. Pour Mimouni, I’écriture est
un acte d’énonciation, celui du « Je » de P’auteur dans un contexte

6 F. Bendjelid, op. cit., p. 501.
61 M. Gontard, op. cit., p. 27. ]
62 R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Editions Laphomic, Alger, 1985.
41



historique et idéologique précis. La lecture des romans de Mimouni ne
laisse pas insensible le lecteur ; elle le décontenance, le déstabilise car
il se trouve devant une pratique du langage littéraire aux formes hors
norme.

La rupture est également, dans ses écrits, une distanciation dans la
composante discursive qui se caractérise par la contestation de la
parole. Ses personnages expriment des discours contraires a ceux déja
établis, déja construits et normalisés dans la société décolonisée. Ces
procédés narratifs et ces contre-discours® ont tendance a se rejoindre
intimement et a entrer en corrélation dans un mécanisme de cassure et
de dispersion. lls se fondent dans des fractures formelles et discursives
assumées par des protagonistes au destin fictionnel tragique (un
personnage qui ne parvient pas a se retrouver et a retrouver son
identité dans la société décolonisée est acculé au meurtre dans Le
Fleuve détourné), ou marginal (Tombéza, né d’un viol, est exclu de sa
famille et de sa communauté). C’est ainsi que le texte mimounien
porte en lui une dose de violence imparable. L’écrivain lui-méme
déclarait dans Révolution Africaine : « Il y a trés souvent des livres
dont I’objectif essentiel est de mettre mal a I’aise le lecteur en vue de
provoquer une prise de conscience »%,

Mimouni tente de mettre le lecteur mal a I’aise par le biais d’un
style cinglant et acéré, aux formes hyperboliques qui frisent
I’agressivité. La parole des personnages (tous des marginaux
socialement) tend a montrer la déconnexion des réalités. De ce fait,
I’écriture s’implique car elle est trés subjective ; elle a pour but de
véhiculer la parole des personnages qui narrent leur propre histoire
sous le regard complice d’un narrateur qui perd volontairement le
contrdle de la narration. L’investissement du texte par un discours
dénonciateur sous-tend la notion de distance que prend I’énonciateur
par rapport a un réel en crise ; c’est un regard de rupture dans un

8 F. Bendjelid, Ecriture de la rupture dans /’eeuvre romanesque de Mimouni, op. cit.
64 C. Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue francaise, Bordas,
Entreprise algérienne de presse, Francophonie, histoire littéraire et anthologie, 1990,
p. 151.

42



espace social qui tend a perdre tragiquement ses repéres
progressivement comme I’énonce, par exemple, et avec force, le
personnage de Fatima dans Tombéza : « Le drame (...) c’est que cela
ne cesse de s’empirer. Ce qui allait de soi hier, devient problématique
aujourd’hui. Un jour, on parviendra a empécher le jour de se lever
I »%, Mimouni prend ses distances par rapport a cette conception de
I’écriture sans remords et sans complaisance. Il s’adresse alors a un
lecteur qui recherche certainement un tel discours :

Dans toute critique, aussi rigoureuse qu’en soient les méthodes, il y a
un pari, un engagement de I’interpréte, et il doit en étre ainsi, parce
gu’un texte littéraire n’est pas un objet neutre, justiciable des
méthodes explicatives de la science mais un message, ou plus
exactement un foyer de messages, issu d’une conscience enracinée
dans une expérience psychologique, historique et culturelle et adressée
a d’autres consciences, a une infinité de consciences, qui peuvent étre
atteintes que par I’intermédiaire d’une lecture personnelle®,

Les écrivains maghrébins d’expression francaise ont réalisé cette
conception du personnage dans leurs récits. Ainsi, Tahar Ben Jelloun a
employé ces catégories esthétiques pour exprimer le cété scandaleux
et choquant du personnage, qui consiste « en une trahison de I’ordre ».
Cette description correspond aux personnages des récits de Mimouni
(par exemple Tombéza) : « Ce personnage est une violence en soi ;
son destin, sa vie sont de I’ordre de I’inconcevable. (...) Ahmed n’est
pas une erreur de la nature mais un détournement social (...) Je pense
que notre société est trés dure, ¢ca n’a pas I’air, mais il y a une telle
violence »%". Cette attitude implique également celle de M. Butor :

Cette prise de conscience du travail romanesque va, si j’ose dire, le

8 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 170.
8 C. Achour, Lectures critiques, Editions O.P.U., Paris, 1977-1978, p. 67.
7 T. Ben Jelloun, L enfant du sable, op. cit., p. 48 et 160, in N.-A. Kazi-Tani (éd.),
Roman africain de langue francaise au carrefour de /’écrit et de I’oral (Afrique noir
et Maghreb), L’Harmattan, Paris, 1995, p. 289.

43



dévoiler en tant que dévoilant, I’amener a produire des raisons,
développer en lui les éléments qui vont montrer comment il est relié
au reste du réel, et en quoi il est éclairant pour ce dernier (...) Cette
réflexion qui se produit a [Iintérieur du livre n’est que le
commencement d’une réflexion publique qui va éclairer I’écrivain lui-
méme. |l cherche a se constituer, a donner une unité a sa vie, un sens a
son existence...%.

6. Une écriture satirique

Pour dénoncer la réalité odieuse, Mimouni entend accorder une
place de choix au rire. Cette importance accordée au rire confére aux
romans de Mimouni une dimension satirique. La satire n’est pas
seulement appliquée au contexte colonial, mais aussi aux éléments
constitutifs de I’Algérie moderne, a I’administration et aux
responsables. Le narrateur de L’Honneur de la tribu dénonce
également cette modernité. Par la satire, Mimouni attaque les
injustices et les abus du pouvoir, mais aussi pour souligner le ridicule
du comportement des responsables ou des assimilés.

Tout est tourné en dérision. Le Fleuve détourné, c’est I’ Algérie en
crise (en tenant compte des debuts des années 1980, quand ce livre est
apparu). C’est I’indépendance confisquée, truquée. C’est I’Histoire
déviee de son axe normal, le message falsifié, le détournement de la
mission primordiale qui a été assignée par les martyres : « Il (Si Hadj
Mokhtar) sait beaucoup, et peut d’avantage mais il faudra se méfier de
lui : c’est un des principaux chefs de la horde »%. La liberté, la
démocratie, la justice, I’lamour, la fraternité entre les hommes n’étaient
que des illusions faites pendant la guerre, dans le maquis. C’est la
liberté salie, c’est ce pont artificiel construit par les planificateurs, un
pont entre le passé et le présent. Alors, le futur est devenu incertain.

L’ceuvre de Mimouni privilégie une thématique de dévoilement ou

8 M. Butor, Intervention a Royaumont, id., p. 274, in L. Janvier (éd.), Une Parole
exigeante Le Nouveau Roman, op. cit., p. 172.
9 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 84.

44



le texte romanesque céde la place & un texte de dénonciation qui
manifeste la force de la parole et de I’écrit. En effet, c’est le courage
de I’écrivain engagé qui transparait dans son écriture, laquelle affirme
cette force entre I’étre et son projet. C’est Ia I’une des caractéristiques
majeures de cette ceuvre, car elle ancre le réel dans un systeme de
significations. Cela s’explique par le fait que les marques de
I’investissement historique, politique, social et religieux, qui figurent
dans son discours, se retrouvent dans la structure méme de chaque
roman. La douleur, la déception, I’amertume et I’inquiétude face au
destin de I’Algérie se mélent dans son ceuvre, ce qui exige I’urgence
de dire le mal sociétal. Ainsi, la construction romanesque de Mimouni
dévoile la réalité sociale et exprime le désarroi des hommes a travers
une lucide et courageuse interrogation sur I’Algérie nouvelle. En fait,
« les possibilités de cette création ne dépendent pas en premier lieu de
ses intentions mais de la réalité sociale au sein de laquelle il vit et des
cadres mentaux qu’elle a contribué & élaborer »™. L’écrivain puise
dans son expérience de vie en tant qu’étre humain unique et en tant
gue membre d’une collectivité pour se forger un imaginaire,
consciemment ou non :

[...] Toute ceuvre romanesque, quel que soient ses mérites, recéle une
vision du monde. [...] Celle-ci est une émanation a la fois de
I’écrivain et du milieu social auquel il appartient. L écrivain en trouve
les éléments, plus ou moins précis et impératifs, plus ou moins épars
et coordonnés, dans sa société. Il les transforme, soit en les acceptant,
soit en les contestant. Il en fait de fagcon généralement inconsciente, sa
vision du monde™.

C’est dans I’effort de créer dans la fiction la figure d’un pays entier
bafoué, humilié et anéanti que se manifeste la réaction de Mimouni a
I’imposture qu’il a tres tot percue dans le discours des dirigeants

7 . Goldman, Pour une sociologie du roman, Editions Qallimard, Paris, 1964, p. 239.
™].-C. Falardeau, Imaginaire social et littérature, Editions Hurtubise HMH, coll.
« Reconnaissance », Montréal, 1974, p. 95-96.

45



politiques et dans celui des intégristes. C’est ainsi que, remarquable
par son importance historique, mémorielle, politique, sociale et
religieuse, la guerre d’Algérie insuffle de nouvelles directions en
Algérie.

6.1. Critique sarcastique du réel dans L’Honneur de la tribu

Dans un article intitulé Encore, déja, toujours, le village algérien,
Denise Brahimi a bien montré comment Rachid Mimouni dénonce, a
travers les personnages de son roman L 'Honneur de la tribu, les abus
du pouvoir, tout en s’appuyant sur la description du réel vécu. Elle
aimerait ici revenir sur L ’Honneur de la tribu’ de Rachid Mimouni en
se concentrant sur la description du village de Zitouna. Selon elle, il
est évidemment dommage de réduire un livre aussi brillant que celui-
ci a un seul aspect. En effet, ce roman est remarquable par I’invention
d’un langage superbe et varié. Celui-ci est supposé introduire liberté et
saveur de la langue orale dans le livre, et y parvient grace a une langue
écrite étonnante de diversité et de drélerie. 1l est également dommage
de se limiter au simple rappel de ce personnage fabuleux qu’était le
colporteur juif, montreur d’ours, prophéte et charlatan. Cela ne
représente que quelques-unes de ses éminentes qualités. Mais dix ans
apres sa rédaction, et compte tenu du rythme accéléré auquel se vit et
s’écrit I’histoire algérienne, le projet de le relire en le plagant dans une
perspective historique s’impose. On I’entend alors comme un
avertissement, lui aussi prophétique et, quoi qu’il en soit de tous les
bonheurs d’écriture dont Rachid Mimouni nous a gratifiés en
I’écrivant, a la fois terrifiant.

Rachid Mimouni y livre une critique sarcastique d’un village
algérien traditionnel. 1l s’agira donc ici de situer le village de Zitouna
dans une série qui pourrait étre nombreuse, sans méme remonter au-
dela de la Guerre d’Indépendance. Pour ne citer qu’un exemple
antérieur a L’Honneur de la tribu, on pourrait songer au village de

2 R. Mimouni, L 'Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989, p. 216.
46



Tala, dans L 'Opium et le Baton (1965) de Mouloud Mammeri, tandis
qu’un exemple postérieur & celui de Mimouni se trouverait dans Si
Diable veut (1988) de Mohammed Dib. La comparaison restera ici
tout a fait implicite, néanmoins elle aidera a situer dans I’histoire
contemporaine de I’Algérie I’état des lieux que constitue le roman de
Mimouni. Quant aux lieux, il s’agit ici du village, dans ses aspects les
plus courants, les plus traditionnels, les moins folklorisés qui soient
par I’écrivain. Le village a une valeur d’exemplarité par sa banalité
méme. C’est un village vraisemblablement kabyle si I’on songe aux
oliviers auxquels il doit son nom, mais pour la raison toute simple que
les villages les plus traditionnels d’Algérie sont kabyles, tandis que
des villages de colonisation se sont développés dans les plaines.
Mimouni avait besoin d’un village resté relativement archaique,
puisque le sujet de son livre est justement la maniére outranciere et
brutale dont on entend soudain y apporter la modernisation.

Dans L’Honneur de la tribu, Rachid Mimouni fait une critique
sarcastique d’un village algérien traditionnel tel qu’il est devenu dans
les années 1980, ainsi qu’une critique au vitriol d’un représentant de la
classe politique au pouvoir qui n’utilise le pouvoir d’Etat que pour ses
propres jouissances et profits. Dans sa thése intitulée Littérature
francophone : 1. Le roman, Charles Bonn affirme I’idée que la
production littéraire de la derniére décennie est dominée surtout par
I’idéologie, la politique, I’événementiel et le témoignage. Il a écrit
notamment :

Le réel deviendra cependant de plus en plus insistant au début des
années quatre-vingt, et ce dans deux espaces culturels différents. En
France, on verra la naissance d’une nouvelle littérature écrite par ce
gu’on a appelé la “2°™ génération de I’émigration maghrébine”. En
Algérie méme, la dérive du systéme laisse de moins en moins place
aux illusions et de nouveaux écrivains surgissent, parmi lesquels
Rachid Mimouni surtout tiendra jusqu’a sa mort en exil en 1995 le
réle de dénonciateur [...]. Mais cette production, dans les toutes
dernieres années et depuis la mort symbolique de Tahar Djaout,

47



semble avoir en grande partie tourné le dos a la littérarité, pour
multiplier les témoignages”.

Dans son article Roman algérien actuel et violence socio-
politique : Tendances thématiques et narratologiques, Abdallah
Mdarhri Alaoui souligne que le poids de I’actualité se reflete tres
visiblement dans la production littéraire récente :

Depuis une dizaine d’années, le roman algérien développe une
thématique ancrée sur la réalité sociopolitique. Cette période se
distingue par le “retour du référent” : le theme principal est la violence
d’origine politique dont souffrent la population en général, et les
intellectuels progressistes ou démocrates en particulier. Avec
amertume et ironie, les romanciers dénoncent cette agression. [...] Les
textes de M. Mammeri, R. Boudjedra, T. Djaout, et surtout R.
Mimouni illustrent le mieux cette thématique™.

7. Une écriture ironique

En introduisant les idiomes populaires (proverbes, sentences,
jurons), Mimouni vise a subwvertir les discours dominants et les
violences sociopolitiques par la parodie, I’ironie, le pastiche et la
traduction du langage interdit. Les textes se veulent une révolte contre
I’histoire d’une aliénation qui se poursuit.

Dans sa thése sur L’ironie dans le roman maghrébin des années
quatre-vingt, Laquabi” a constaté que « I’usage, au niveau
macrostructurel, de la technique du conte populaire, qui peut étre

3 C. Bonn, X. Garnier, J. Lecarme (éds.), Littérature francophone : 1. Le roman,

Hatier-Aupelf-Uref, Paris, 1997, p. 206-208.

4 A. Mdarhri Alaoui, Roman algérien actuel et violence socio-politique : Tendances

thématiques et narratologiques, in N. Redouane, Y. Mokaddem (éds.), Editions La

Source, Toronto, 1999, p. 133.

'S, Lagabi, Aspects del’Ironie dans le roman maghrébin d’expression francaise des

années 80, Thése de Doctorat, Paris, 1996. Selon Laquabi, la source de I’ironie dans cette

littérature est double, d’une part occidentale et d’autre part maghrébine, la premiéere étant

celle qui domine (wwuw.limag.refer.org/Theses/Lagabi.PDF, consulté le 18 février 2023).
48



considérée comme une pratique ironique indirecte ». Selon lui, « la
fonction principale de [I’ironie maghrébine est d’abord une
contestation de ce qui entoure I’instance énonciative ». Tel est le cas
de L’Honneur de la tribu. L’ironie se construit sur les écarts
extravagants du sens, des mots et des comparaisons. Dans ce contexte,
nous retenons un exemple significatif : « (...) Un personnage si haut
placé que ses pieds ne pouvaient atteindre le sol » (p. 138) ; « On peut
grimper jusqu’au ciel, il y aura encore des gens au-dessus » (p. 161).

A la derniére page du roman, la relation de force signalée par le
narrateur est inversée lorsque la machine s’arréte ; le vieil homme
demande alors au jeune homme de le soutenir : « Si tu veux bien me
soutenir, j’irai marcher un peu dans les champs et respirer I’odeur de
I’herbe. Ce récit a réveillé mes souvenirs de jeunesse... Il y a longtemps...
Bien longtemps... Je crois bien que j’ai envie de mourir » (p. 11).
L opposition ironique est forte entre la « mort » présumée d’Omar El
Mabrouk et sa « luxueuse résidence », entre idée/objet : « Vous me teniez
pour mort alors que je me prélassais dans une luxueuse résidence de la
ville » (p. 104). L’ironie est une forme du discours qui peut étre verbale
ou situationnelle, selon Barthes. Elle fait appel a la transgression des lois
de la lisibilité textuelle pour passer son message ironique.

Le procédé de transgression des lois de I’écriture et de I’illusion du
réel est bien répandu dans les écrits de Mimouni. Cette technique lui
permet d’employer le discours ironique dans son ceuvre Le Fleuve
détourné afin de présenter ironiquement la vérité sociale en dénoncant
les maux sociaux. Dans cette ceuvre, I’auteur accorde un espace
important au discours ironique. Les situations ironiques dans le texte
sont adressées au lecteur sous forme de pauses risibles afin de le
soulager de la tension provoquée par les procés narratifs et énonciatifs
de la fiction. Ces situations ironiques ne sont pas choisies et
présentées au lecteur pour contourner I’absurdité ou le non-sens, mais
pour véhiculer des idées plus sérieuses que I’acte de rire. Le discours
ironique est énoncé par les personnages de maniére différente,
notamment par les personnages du camp de concentration. Il est
présenté par la diversité des voix a I’intérieur de la diégese : le

49



protagoniste narrateur ironise sur I’état de Rachid le Sahraoui (I’un
des personnages du camp), étonné de la méthode de distribution de
I’eau dans le camp :

L’eau nous est distribuée par camions-citernes, une fois par jour. Il
faut trouver le moyen de la stocker. Rachid le Sahraoui ne s’est pas
encore consolé du départ de I’usine mobile de traitement d’eau.
(...). Il n’arrivait pas a concevoir le miracle de cette mécanique
fabriquant de I’eau. Il ne se lassait pas de les palper, jouissant du
bout des doigts, émerveillé par la transparence du plastique et du
liquide. - Jalonner ainsi de ces petits sachets les pistes du désert !

(p. 11).

Le protagoniste narrateur ironise également sur la politique de
I’Etat qui consiste a importer des ceufs de I’étranger, car les poules
locales sont en greve :

Au fond, affirme-t-elle, cette greve est une bonne chose, et notre
situation sanitaire ne pourra que s’en trouver améliorée, car il est
démontré que les ceufs importés sont de meilleure qualité que les ceufs
nationaux. Ils sont plus ronds et plus blancs (p. 37).

7.1. Poétique et politique dans Le Fleuve détourné

Le titre du roman Le Fleuve détourné est déja trés symbolique.
Dans cet ouvrage, Mimouni utilise une figure de style (la métaphore)
pour présenter la situation malheureuse d’un peuple qui assume
durement les conditions misérables de sa vie. Ce titre est trés
significatif, car il annonce le désespoir total d’un peuple pour une
société fondée sur les valeurs de justice, d’égalité et de fraternité.
Najib Redouane explique ainsi la fonction du titre dans Le Fleuve
détourné : « En effet, présent dans le récit, le titre fonctionne comme
un embrayeur et un modulateur de la lecture »™. Le fleuve dans le

6 N. Redouane, De !’Indépendance confisquée a [’identité bafouée dans Le Fleuve
50



roman symbolise le cours du développement de la soci€té algérienne
apres I’indépendance qui ne suit pas son cours naturel. Il est détourné
et dévié de son cours normal par des planifications et des théories
étrangéres qui ne respectent pas les traditions, les coutumes et la
religion du peuple. Le détournement du fleuve est causé par les gens
de pouvoir qui lui ont attribué des théories de développement
inadapteées :

Des planificateurs arrogants et lointains ont quadrillé leurs cartes de
traits rectilignes et puissants [...]. Mais le fleuve coulait ailleurs,
serein et libre. lls ont maintenu que son cours se trouvait a I’endroit
exact de leurs calculs, et ont entrepris de le détourner pour confirmer
leurs dires (p. 49).

Le fleuve détourné prend une charge sémantique en englobant tous
les détails du développement anormal de la société algérienne
postcoloniale. Le revenant découvrit une Algérie en mutation durant
son itinéraire. 1l questionnait, en voulant savoir et comprendre, mais
personne ne lui répondait, personne ne savait ce qui s’était passé dans
le pays. Ahmed, son cousin, lui disait : « Tu es resté longtemps absent,
et tes interrogations peuvent apparaitre comme légitimes. Mais il ne
faut plus poser ce genre de questions » (p. 59).

Mimouni a employé plusieurs procédés narratifs pour présenter la
réalité sociale décrite esthétiquement par la transgression de la
linéarité de la narration et de I’illusion du réel. Le systéme des
symboles clés permet de représenter efficacement la réalité. Il
transforme le réel en lui attribuant des symboles afin de lui donner un
sens renouvelé. C’est une technique personnelle a I’auteur qui confére
a ses ceuvres leur beauté esthétique, leur éloguence et leur densité
exemplaires. Les personnages énoncent ainsi leurs discours ironiques
sur un fait, un événement ou les paroles des autres personnages, ce qui

détourné de Rachid Mimouni, in « Etudes littéraires maghrébines », n. 3, vol. 33,
2001, p. 172 (www.erudit.org/revue/etudlitt/2001/V33/n3/501316, consulté le 17
juillet 2023).

51



éclate I’ironie entre eux. lls profitent de leur isolement dans un espace
clos pour passer leur temps a ridiculiser les choses qui les entourent.
Leurs paroles ironiques dans le récit servent a amuser le lecteur en
I’éloignant de la norme et en transgressant I’illusion du réel. Elles ont
aussi pour but d’éveiller la conscience des lecteurs algériens sur I’état
chaotique de la société postcoloniale.

Dans son écriture, centrée sur le pouvoir, I’absurdité du temps et la
violence, ainsi que le ton ironique et satirique s’inscrivent dans une
esthétique de critique et de protestation qui dévoile la dérision des
systemes politiques ayant conduit le pays vers des impasses
grandioses. Il convient de rappeler que le projet créatif de Mimouni
est né du proces des régimes dictatoriaux et totalitaires qui ont bafoué
la liberté et la dignité du peuple algérien. Les thémes articulés autour
de I’ironie politico-sociale pour réagir contre I’abus de pouvoir et
I’arbitraire des représentants de I’Etat sont stigmatisés dans tous ses
écrits. La figure présidentielle est prise pour cible dans I’Evadé sous la
forme d’un anti-énoncé qui affirme de maniére transparente la volonté
de I’écrivain de formuler courageusement, a I’égard de I’autorité
supérieure du pays, une réflexion critique.

8. Stratégies décriture violente

Devenu « peu complaisant vis-a-vis des réalités sociales et
politiques de son pays »’’, Mimouni adopte une écriture violente pour
dénoncer le mal régnant dans la société algérienne. Son style corrosif,
a tonalité puissante et violente, prend la forme d’une stratégie
d’écriture contestataire :

Je dois dire que chacun de mes romans est écrit dans un style
différent. Le style de Tombéza est tres différent de celui du Fleuve
détourné. Le Fleuve détourné utilise un style trés contraint
volontairement austeére. J’ai essayé a travers des phrases courtes, a la

7 A. El Hadj Tahar, La littérature algérienne des années 80 — Ecrivains iconoclastes
et de la fureur de vivre, in « El Watan », vendredi 5-samedi 6 avril 1996, p. 12.
52



limite de la banalité, de reproduire la quéte du personnage principal,
cette marche obstinée du narrateur. Dans Tombéza, le style est plus
arrondi’.

Alors que le style du Fleuve détourné se développe par paraboles
en se référant a I’absurdité de [I’histoire de [I’Algérie dont
I’indépendance a été confisquée par les nouveaux maitres du pays,
celui de Tombéza se caractérise par un rythme accéléré qui traduit la
violence de la situation politique et sociale en Algérie. Le
déplacement du lieu romanesque modifie non seulement la forme de
I’écriture, mais également celle de la violence. Si les propos de
Tombéza expriment la haine a I’égard de I’humain et illustrent toutes
les frustrations causées par le rejet et I’intolérance, la parole du
narrateur dans L ’Honneur de la tribu est beaucoup plus sereine, méme
si elle raconte la douleur. Pour Mimouni, dans la sérénité du vieux
cheikh, apparaissent aussi son amertume et son fatalisme, car promis a
la mort, « il sait qu’il va disparaitre, que ce que lui arrive est
inévitable, mais il I’admet, il ne s’oppose pas a I’irruption de la
modernité »™.

Dans son entretien avec Thierry Fabre, Mimouni insiste sur le
changement de ton en marquant une différenciation nette entre le
style d’Omar El Mabrouk et celui du vieux cheikh. « Vous avez
remarqué, [précise-t-il], comment le style, dés qu’on parle de ce
préfet, devient immédiatement brutal, grossier, alors que par ailleurs,
quand on parle d’autre chose, de la tribu, le style est plus doux »*.
La maitrise de Mimouni d’une écriture maniant « une langue
magnifique, travaillée a I’extréme »® et exploitée avec aisance et
souplesse ainsi que la cadence rythmée d’une plume « a la fois

raffinée et violente, dépouillée et baroque »* donnent

78 A. Cheniki, Une riviére sans retour, 26 décembre 1986.

™ T. Fabre (Entretien avec), L Algérie traumatisée, in « Esprit », juillet 1989, p. 71.

8 Ivi, p. 72.

81 p_ Girard, A quoi révent les dictateurs, in « Jeune Afrique », n. 1600, du 28 ao(t au

3 septembre 1991, p. 46.

82 T. Denoel, Une Peine a vivre de Rachid Mimouni, in « VLAN », n. 1234, 26/2/92, p. 10.
53



incontestablement essence a I’existence d’un « style Mimouni »%. 11
s’agit d’un écrivain qui « raconte I’orage, les intempéries que vivent
quotidiennement les gens et les tempétes qui se préparent »*. Le
processus qu’il met dans son écriture fait valoir un lexique marqué
de brutalité, de démesure et de déchainement. Ce recours a ce type
d’écriture est un choix délibéré propre aux écrivains qui s’engagent
dans la contestation sociale. Mimouni s’en explique comme suit :

On dénonce un certain nombre d’anomalies, de maux de la société
dans laquelle vit I’écrivain. Cette contestation passe parfois par la
violence verbale. L’écrivain éprouve le besoin de choquer, d’abattre
cette espece de confort moral en écrivant un livre. Il y a trés souvent
des livres dont I’objectif essentiel est de mettre mal a Iaise le lecteur
en vue de provoquer une prise de conscience®.

Face a la violence du pouvoir et a I'urgence de I’action, les
écrivains répondent par une « violence du texte »*® o0 la
désarticulation des formes traditionnelles, I’éclatement syntaxique et
I’hallucination de la parole deviendront les caractéristiques de
I’écriture narrative de la nouvelle génération. C’est Kateb Yacine, en
Algérie, qui est le premier a s’attaquer au modeéle cartésien du roman
en opérant, avec Nedjma (1956), une subversion des formes narratives
qui rend compte, textuellement, de la destruction de I’étre colonisé.
Au Maroc, et avec la revue « Souffles »®, dont son fondateur Laabi a

bidem.
8 H. Barrada, P. Girard, Je raconte les tempétes qui se préparent, in « Jeune Afrique »,
1989, p. 125.
8 1bidem.
8 M. Gontard, Violence du texte. Etude sur la littérature marocaine de langue
francaise, L’Harmattan, Paris-Rabat, SMER, 1981, p. 21.
87 Une revue francophone fondée par Abdellatif Laabi, en 1966, autour d’un collectif
d’intellectuels, d’écrivains et de politiciens. « Souffles » s’engage d’abord dans une
action culturelle de refondation qui cherche a penser le probléme de I’identité
nationale en relation avec la situation linguistique, les pratiques artistiques (littérature,
mais aussi peinture et cinéma) et les mouvements de libération qui agitent I’ Afrique et
le Proche-Orient.

54



longtemps revendiqué la naissance d’une nouvelle écriture, capable a
la fois de rompre avec « la sclérose des formes et des contenus »® et
de dépasser la problématique de I’acculturation dans laquelle s’inscrit
la littérature maghrébine de langue francaise, la modernité a fortement
marqué la culture contemporaine. En engageant la littérature dans un
mouvement général de contestation et de revendications culturelles, le
mouvement « Souffles » lui assigne sa fonction subversive. Il s’agit de
rompre avec le passé en déconstruisant les modéles académiques et
sclérosés et de construire une culture nouvelle d’étre actif dans les
luttes présentes.

8.1. Intertextualité

Un fait saillant dans I’ccuvre de Mimouni est la transposition dans
son discours romanesque de signes et d’images relevant du substrat
culturel maghrébin, ainsi que I’utilisation de nombreuses références a
I’Histoire réelle ou mythique. Pour I’écrivain, les différents procédés
qui entrent dans la composition textuelle s’intégrent dans une
technique d’écriture qui considere I’intertextualité comme une donnée
fondamentale dans sa création littéraire. Cependant, qu’il s’agisse de
références au Coran, a la tradition arabo-musulmane, ou de
connivences avec les littératures modernes®, ces allusions n’affectent
ni Poriginalité de la démarche de I’écrivain, ni la cohérence, voire
I’harmonie de ses textes romanesques. C’est en ces termes que
Frédéric Vitoux précise que, malgreé la parenté de I’ccuvre de Mimouni

8 Cité par M. Gontard, in Modernité, post-modernité dans le roman marocain de
langue frangaise, op. cit., p. 12.
8 Dans son interview avec Abdelkader Djeghloul, Mimouni révéle les écrivains qu’il
appreécie et I'importance de la lecture pour lui : « Oui, j’ai commencé a lire trés tot et
je continue a dévorer les écrits. Dostoievski, Flaubert, Dos Pasos, Faulkner comptent
parmi les romanciers qui m’ont le plus marqué. J’éprouve actuellement beaucoup
d’admiration pour Kundera. Dans la littérature maghrébine, les choix sont plus
difficiles. J’aime presque tous les écrivains — les vrais, bien entendu —, peut-étre parce
que nous participons d’un méme passé, d’une méme vision du monde, d’une méme
difficulté d’expression. Nous avons un méme rapport a la langue » (R. Mimouni, La
modernité ¢ est forcément la démocratie, op. cit., p. 96).

55


http://www.limag.com/new/index.php?inc=dspart&art=00031873
http://www.limag.com/new/index.php?inc=dspart&art=00031873

avec d’autres écrivains, son champ littéraire reste propre a sa vision en
tant que créateur :

La critique I’a comparé a Kafka, Camus, Garcia Marquez. 1l faut des
épaules solides pour tenir le choix. Miracle ! Mimouni le solitaire a
résisté. Mieux, il n’a copié personne. Sa virtuosité n’appartient qu’a
lui, son sens du fantastique aussi qui surgie de I’observation
quotidienne. Pour raconter les souffrances de son peuple, I’horreur des
guerres coloniales ou I’absurde et inquiétant pouvoir des nouveaux
bureaucrates, il trouve des accents de conteur oriental joints a une
lucidité souvent impitoyable. Ses métaphores sont fleuries. Son regard
est d’acier. Le cocktail est anthologique®.

En observant les modalités scripturales de Mimouni, on se rend
compte que dans sa production romanesque, I’écrivain explore les
marges noires, calleuses de son pays. Son rapport au réel est une
manifestation de contestation qui conjugue « révolte et violence,
n’hésitant pas a remettre en cause le passé et le présent de I’ Algérie,
ainsi que la société née de la révolution »*. L’espace réel d’une nation
déchirée et perdue dans le sillage du temps envahit I’espace du texte,
faisant des écrits mimouniens le lieu d’un engagement en toute Vérité.
C’est avec un formidable esprit de dénonciation et de dévoilement que
Mimouni s’engage a donner langue a la tragique histoire de I’ Algérie
post-indépendante, aux fractures sociales, aux plaies urbaines et aux
malheurs d’une société figée dans I’incertitude et le chaos. Pour lui, la
premiére urgence, I’impérieux devoir de tout intellectuel authentique
est justement d’éveiller les consciences assoupies. Roland Barthes
considére « I’écriture comme choix d’un ton, d’un éthos, par quoi
I’écrivain, tout a la fois, signale I’acte de littérature et instaure dans le
langage un certain ordre, certaines valeurs »%.

% F. Vitoux, Rachid Mimouni Algérien, 44 romanciers, in « Le Nouvel Observateur »,
14/12/89, p. 89.
91 |, Gauvin, L écrivain francophone a la croisée des langues, in « Etudes littéraires
africaines », n. 7, p. 30-32.
92 R. Barthes, Le degré zéro de [ écriture, Le Seuil, Paris, 1977, (1953), p. 16-17.

56



Mimouni reprend aussi I’idée du romancier de langue arabe Tahar
Ouettar : Les Martyrs reviennent cette semaine®. Le texte fourmille
également de repéres littéraires et d’allusions a d’autres écrivains®. Il
présente également des similitudes avec des romans algériens parus la
méme année®™. Pourtant, I’originalité de Mimouni, c’est qu’il aborde
des sujets tabous. Non seulement il clame le désenchantement®, mais
il démystifie aussi le combat héroique et critique la situation
sociopolitique de I’ Algérie.

8.2. De I *écriture de la subversion a | *écriture de la modernité

En abordant la dimension technique et esthétique des ceuvres de
Mimouni, la critique a avant tout estimé que cet écrivain « fait entrer
I’écrivain dans une expérience sociale et existentielle qui va le
transformer » grace a son travail d’écriture. Elle a également affirmé
gue « chaque auteur a son propre univers, sa propre écriture et ¢’est
cela qui fait de lui un maitre ». Cette littérature s’est notamment faite
nouvelle et moderne, se démarquant des écritures déja existantes, car
méme « en reprenant I’exigence esthétique du roman du XIXe, ses
écrits ont fractionné le modéle importé ». Selon Nadjet Khadda, le
style de cet écrivain des années 1980 est une « rencontre » entre les
techniques narratives du terroir et celles importées. 1l s’agit pour elle
d’une démarche moderne qui se caractérise notamment dans les
ceuvres de Mimouni qui « affiche des éléments du terroir et que dans
sa fresque de la société, il exhibe les preuves d’une culture et d’une
civilisation antérieures a la domination frangaise ».

9 T. Ouettar, Les Martyrs reviennent cette semaine, Alger, SNED, 1974.
% La colére du revenant en présence du « Gouverneur » ressemble a celle de
Meursault devant I’auménier dans L Etranger d’ Albert Camus. On peut relever aussi
des allusions a Kateb Yacine et a son camp-chantier-prison dans Le Polygone étoilé.
% Dans le roman La Traversée de Mouloud Mammeri, les protagonistes deviennent
génants aprés I’indépendance. Dans le roman Le Démantelement de Rachid
Boudjedra, un ancien maquisard n’a d’autre piece a conviction qu’une photo.
% Le théme du désenchantement constitue la trame d’un bon nombre de romans
algériens des années 1970 (Mourad Bourboune, Rachid Boudjedra, Tahar Djaout et
d’autres).

57



Il s’agit notamment, pour Fouzia Bendjelid, de la quéte d’une
écriture subversive dans I’ccuvre romanesque de Mimouni, soutenue
par une logique interne dont il diversifie les ressources formelles par
une écriture éclatée. Elle a constaté que la révolte contre la norme
narrative se précise au fur et & mesure de I’évolution, de la maturité et
de la maitrise du projet d’écriture de I’auteur. C’est en effet toute une
gamme de procédés qu’il emploie pour traduire un univers
romanesque chaotique une société décolonisée dégénérée. Il a recours
a la déconstruction de la syntaxe narrative et de ses codes ; dans les
récits se croisent des genres alliant réalisme tronqué, fantastique,
délire, policier, mythes, légendes, oralité et histoire. Ce qui, pour
I’auteur, explique pourquoi la texture romanesque de certains romans
devient inextricable et difficilement accessible au lecteur. La
polyphonie narrative et discursive, I’humour et la dérision sont les
autres volets de cette écriture en rupture qui multiplie les ressources
d’une lecture plurielle.

Mimouni estime que la littérature est une activité artistique liée au
langage et qu’elle doit véhiculer des valeurs esthétiques. Insoumission
et négation conduisent I’écrivain, intellectuellement, a I’idée du
renouvellement de IP’activité littéraire en tant que pensée créatrice.
Pour lui, son texte s’élabore en fonction d’un modeéle littéraire auquel
il se réfere au départ comme parole de la contestation, et son écriture
se fait subversive. Bendjelid a noté que la transgression associe
d’autres procédés tels que la dérision ou I’humour, la violence du texte
ou I’érotisation des excés du langage. D’autres genres narratifs sont
convoqués : le fantastique, le policier et le déliriel. L’injection de
I’ensemble de ces codes introduit la fragmentation dans la texture
narrative et I’ouvre a de multiples lectures :

C’est donc la multiplicité des codes (et non I’unicité d’un modéle
atemporel) qui fonde I’écriture littéraire. Le pluriel est constitutif du
texte ; I’événement raconté est toujours susceptible de plusieurs
interprétations (...). On peut méme aller jusqu’a dire que, chaque code
étant lui-méme un systéme signifiant, c’est-a-dire un texte, le texte

58



n’est finalement jamais que le tissu d’autres textes®’.

En politisant son écriture, Mimouni vise justement & sensibiliser le
peuple algérien aux conséquences désastreuses du modéele
gouvernemental imposé par les dirigeants du pays. D’ou la nécessité
de faire de sa stratégie littéraire d’essence fictionnelle un contre-
discours du pouvoir dominant. Son audace dans Le Fleuve détourné et
son opposition ouverte au despotisme du centralisme autoritaire dans
son pays ont largement conditionné son militantisme en tant
qu’écrivain. Son écriture engagée confére au roman un caractére
significatif, puisqu’elle sert de contrepoids a la démagogie et au
mensonge du discours politique officiel, tout en agissant pour
dénoncer la vision totalitaire et le malaise persistant que le régime non
démocratique de I’Etat algérien indépendant continue d’entretenir.

L’écriture de Mimouni repose sur un dit, celui de I’action. Il se
dresse contre I’ignorance et la tyrannie de I’intolérance, visant ainsi a
revaloriser I’identité algérienne ouverte, riche et plurielle. Cette
écriture est représentative de [P’empreinte du malaise, du
désenchantement et de la désillusion qui ont marqué le devenir du
pays apres I’indépendance. Mimouni constate avec amertume et
désolation que le passé a incontestablement miné le présent et que le
réve de batir une Algérie nouvelle, populaire et démocratique s’est
fracassé sur les maux d’horreur de la tragédie actuelle. En s’inspirant
de la réalité, I’ceuvre littéraire de Mimouni exprime la vérité. Elle
devient « représentative de cette obligation dans laquelle se trouve
tout écrivain, pour dire une chose, d’en dire d’autres en méme
temps »%,

L’ceuvre romanesque de Mimouni s’appuie sur un ensemble
d’éléments a partir desquels I’écrivain amorce son projet littéraire. La
répétition, la métaphore, I’ironie, Iintertextualité, le jeu de
cohabitation habile entre la langue francaise, la tradition orale et le

97V, Jouve, La littérature selon Roland Barthes, Editions de Minuit, Paris, 1986, p. 37-38.
9 p. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire, Editions Maspero, Paris,
1966, p. 326.

59



lexique arabe constituent les principales composantes d’une stratégie
d’écriture qui, sous couvert de la sphére imaginaire de la fiction,
souleve des problématiques tissées a partir d’une relation directe avec
le réel. La récurrence de certains thémes dans I’ceuvre de Rachid
Mimouni : ceux de I’enfermement, de I’indépendance trahie, de la
désillusion, du désenchantement, du désespoir, de la bureaucratie, de
la corruption, de lautoritarisme, de I’abus du pouvoir, de la
frustration, de la violence quotidienne et de la mort. C’est pourquoi
I’ceuvre romanesque de Mimouni peut se préter a une interprétation
plurielle.

Rachid Mimouni dit vrai, crument, parce que cela lui fait vraiment
mal. Derriere sa simplicité se cache un cri contre une situation
devenue insoutenable : la corruption, I’insuffisance, I’injustice et les
abus. Il utilise parfois des formes violentes pour faire prendre
conscience au lecteur (surtout algérien) de la gravité de la situation et
pour le pousser a réagir, mais une tendresse subtile se cache derriere
I’urgence et la virulence de son écriture :« Dire les démons, c’est déja
les exorciser, dire I’espoir ¢’est une fagon de I’aider & naitre »*.

Dans un environnement marqué par la violence et I’horreur quasi
quotidiennes, la littérature algérienne des années 1980 ne peut ignorer
le contexte tragique dans lequel elle s’est constituée et qui modifie
I’écriture des textes algériens. Les écrivains, conscients de la mission
gu’ils ont a assumer en ces temps de tragédie, développent
nécessairement une esthétique et une thématique différentes. A ce
sujet, Mohammed Dib déclare en 1997 :

Notre responsabilité en tant qu’intellectuels est grande et décisive. Il
s’agit pour nous d’ceuvrer a préserver les intéréts d’un pays et la
pérennité de I’état algérien (...). Il ne subsistera dans I’histoire que ce
que les intellectuels créent comme ceuvres pour les laisser aux
générations a venir'®, Yasmina Khadra avoue également : “Il est

9 M. Mammeri, cité in « Notes bibliographiques », octobre 1984.

100 Interview de Mohammed Dib dans le quotidien « El-Khabar » repris par « Horizon »,

n. 102, 3 juillet 1997, cité in Paysage littéraire algérien des années 90 : témoigner d ‘une
60



évident que la tragédie de mon pays a donné un sens différent & mes
textes™101,

Pour dire I’inédit ou décrire des réalités interdites, marginales ou
indicibles, Rachid Mimouni s’éloignait de la norme et formulait son
discours sous un jour nouveau, libre de tout conventionnalisme.
Teintée de nouvelles résonances, sa parole prenait corps a travers des
personnages et des histoires qui se reflétaient en abyme, en muant la
fiction en métafiction. Par le refus de tout genre littéraire pur, I’auteur
expérimentait ainsi de nouvelles textures et d’insolites formes
d’expression, capables de dire I’ineffable, par le biais de la
représentation d’une scene textuelle devenue désormais instable, et
qui rendait caduque toute distinction générique. Défiant tabous et
censures, aussi bien thématiques que stylistiques, cet auteur
démontrait son désir de renouvellement, par le biais de constructions
lexicales originales, de ruptures syntaxiques et de transgressions
sémantiques. Ces nouvelles écritures ne manguent pas de surprendre
par leur style et leur langage, outre que par leur contenu, et font ainsi
preuve d’une grande modernité, échappant a I’alternative écriture
réaliste/écriture hermétique, dans laquelle semble emprisonnée la
littérature maghrébine de langue francaise.

Les romans de Mimouni appartiennent a ce que I’on appelle les
romans de la « deuxiéme génération », a savoir les romans des années
1980 qui cherchent a rénover et a remodeler le genre romanesque.
Cela conduit I’écrivain vers les voies ouvertes par les techniques
romanesques contemporaines. L auteur a conscience que la nouveauté
et I’originalité ne sont possibles que dans un contexte d’échange
culturel, d’ouverture sur I’extérieur, tout en ayant conscience de sa
spécificité culturelle et identitaire. C’est ainsi que s’expliquent

tragédie ?, op. cit., p. 26.
101 |nterview de Yasmina Khadra a propos de la sortie de son roman A quoi révent
les loups, propos recueillis par Valérie Pabst, 1999
(www.fnac.be/fr/htim/auteurs/khadra/interview.htm, consulté le 13 octobre
2023).

61



I’adoption de I’esthétique intertextuelle, le recours a [I’écriture
carnavalesque et la transgression du code romanesque, moral et
langagier, ces aspects importants de la modernité textuelle.

L’ceuvre de Mimouni est une ceuvre littéraire au confluent des
langues, des cultures et des genres. Elle repose sur une technique
romanesque qui peut étre considérée comme une sorte d’alliance de la
technique classique, de I’esthétique de la fragmentation, d’un art
dramatique, de la profusion poétique et d’une habileté narrative simple
et complexe, déconcertante et fascinante a la fois. En un mot, une
technique de confusion des genres et des formes d’expression ; une
technique qui use a la fois de la légende, du mythe, de I’histoire, des
contes tribaux, des chants poétiques, des textes lyriques, Iégendaires
ou affleurent des symboles et des éléments poétiques novateurs. Il
s’agit également d’une technique d’un monde en mouvement, un
monde de contestation, de refus. Il s’agit d’une technique d’écriture
nouvelle qui transpose le réel en texte poétique. Elle évoque et
symbolise les situations, les attitudes et les positions, créant un
nouveau rythme dans le langage francais pour exprimer une ame
algérienne. Cette technique va parfois jusqu’a I’invention d’une
écriture de rupture par rapport a I’écriture habituelle, afin de marquer
une certaine spécificité algérienne. Cette technique romanesque est
une technique originale, évolutive et révolutionnaire sur les plans
esthétique et créatif, qui apporte une nouvelle forme romanesque a la
littérature romanesque universelle. Elle est donc a la fois originale et
universelle. Elle est originale par les traces de nouveauté formelle, la
charge idéologique gu’elle recéle, ainsi que par I’univers du discours.
Elle est universelle par les rapports qu’elle entretient avec les chefs-
d’ceuvre romanesques universels et par le réemploi des techniques du
roman léguées par la littérature romanesque de I’humanité.

Par son écriture contestataire et dénonciatrice, Mimouni a inscrit
son ceuvre dans son temps. Décrire la dure réalité vécue par ses
compatriotes ne lui suffit pas. Son objectif est d’amener ses lecteurs a
prendre conscience de la situation catastrophique de leur pays. Pour
lui, Pceuvre littéraire « peut accélérer une prise de conscience ou

62



I’évolution des idées, mais surtout elle aide & mieux connaitre le coeur
humain, & mieux comprendre I’homme dans la société »'%. L’ceuvre
de Mimouni s’inscrit dans la littérature engagée, car elle exprime
I’opposition au pouvoir dictatorial en exposant le non-dit et I’interdit
gu’il impose aux citoyens. Elle signale ouvertement le danger. 1l s’agit
d’une littérature du désenchantement face a la violence. Dans son
ceuvre centrée sur le pouvoir, I’absurdité du temps et la violence,
Mimouni adopte un ton ironique et satirique dans une esthétique de la
critique et de la protestation pour mettre a nu la dérision des systémes
politiques qui ont conduit le pays dans des impasses grandioses. Il
convient de rappeler, d’aprées I’étude de I’auteur, que le projet créatif
de Mimouni s’est construit autour du proces des régimes dictatoriaux
et totalitaires qui ont bafoué la liberté et la dignité du peuple algérien.
Les thémes de I’ironie politico-sociale, qui visent a réagir contre
I’abus de pouvoir et I’arbitraire des représentants de I’Etat, sont
stigmatisés dans I’ensemble de ses écrits.

L’un des aspects les plus intéressants de la trilogie de Mimouni,
c’est cette texture qui révele une esthétique du texte hybride. L’aspect
le plus évident de cette hybridité est ce savant mélange des genres qui
transforme les romans de Mimouni en de véritables contes, en sortes
de « patchworks littéraires »', et leur permet d’ambitionner une
peinture totalisante du monde. A I’instar du conteur, ’auteur a donc
adopté un style ouvert, le « N’zassa », qui abolit les frontieres
artificielles qui distinguent roman, théatre, poésie, prose, épopée,
mythe, conte et Iégende. Un autre aspect de cette hybridité, c’est la
pratique de I’esthétique intertextuelle. Cette technique récurrente dans
le roman postmoderne fait des romans de Mimouni des « textes-
carrefours » qui intégrent et transforment des textes étrangers et des
textes référentiels. Cette fagon d’écrire, tout en montrant I’étendue de

102 4, Gafaiti, op. cit., p. 89.
103 Cette expression a été utilisée par Pierre N’Da dans son article L 'étrange destin de
Wangrin, un étrange roman : un patchwork littéraire, in « Enquéte », n. 9, Abidjan,
EDUCI, 2002, p. 54. Dans cette expression, on retiendra également 1’idée de
composite, d’hybride, de polymorphe, car & I'image du « N’zassa », le patchwork est
une piéce de tissu faite d’un assemblage de morceaux de tissus divers.

63



la culture de I’écrivain, rend possible une interlisibilité enrichissante
entre les divers textes qui coexistent.

L’art romanesque de Rachid Mimouni est inféodé a la tradition
orale maghrébine. Les ressources de I’oralité, telles qu’employées
dans la trilogie de Mimouni, doivent étre pergcues comme un moyen de
reconstituer I’identité culturelle algérienne arabo-musulmane. Sur le
plan esthétique, elles sont le moteur de I’entreprise de renouvellement
et d’autonomisation de I’écriture romanesque de Mimouni. Il ne s’agit
plus seulement de montrer que cette littérature possede un fond
culturel millénaire, mais aussi qu’elle est authentique, de qualité et
qu’elle tend a I’'universalité.

Le style de Mimouni est donc motivé par une double quéte
identitaire, a savoir une identité culturelle et une identité littéraire.
En effet, I’écrivain cherche plut6t a sauver de I’oubli la mémoire de
son pays dans ses trois romans. C’est pourquoi il considére I’oralité
comme un véritable « humus culturel »* un « mode de
connaissance »'® de la culture algérienne arabo-musulmane et
berbére. En exploitant ces différents genres oraux, le romancier a
essayé de féconder le genre roman avec les ressources de sa culture,
en vue de I’adapter, de le renouveler et d’en faire une ceuvre
originale. Pour Mimouni, I’écriture romanesque ne permet pas
seulement d’étre, elle a aussi une valeur cathartique. Elle permet de
dévoiler, de dénoncer et de guérir. Elle est également le “pouvoir”
sur tout I’univers. En effet, comme I’avait clairement indiqué Youcef
Sebti a ses camarades poétes et écrivains de Constantine en
décembre 1968 :

[...] Créer, c’est oser. C’est savoir risquer. La magie du verbe n’est
point dissociable de I’éclatement du trop-bien-établi, de I’amorphe, du
passif, du déréglé outre conscience et de toute aliénation. [...] Dire !
Tout dire ! Face a une techno- bureaucratie sous-développée, le dire,
la parole répond a toute infidélité. La parole est tentative de prise d’un

104 1vi, p. 189.
105 |bidem.
64



pouvoir. Pouvoir sur tout%,

De la société a I’écriture et de I’écriture a la société, il réalise une
ceuvre littéraire magistrale et considérable. Non seulement cette ccuvre
peut accélérer une prise de conscience ou I’évolution des idées, mais
elle aide surtout & mieux connaitre le cceur humain et a mieux
comprendre I’homme en société. La perception d’une sorte de
transparence de la réalité par rapport a une parole qui est le miroir de
la société algérienne constitue également I'un des éléments de
présentation de I’ceuvre de Mimouni. On voit bien que I’effort de cette
transparence passe ici par une tentative de faire de I’écriture — et non
seulement lui faire dire — le double mouvement de la contestation et
du dévoilement. Il 'y a Ia une spécificité, voire une originalité profonde
de I’écriture qui fait du texte romanesque de Mimouni un lieu
problématique d’un engagement politique, social et religieux, ainsi
que de la description d’une Algérie en dérive.

L’ecriture de Mimouni est novatrice et révolutionnaire dans la
mesure ou elle se présente non seulement comme une expérience de la
liberté et de la culture algérienne, mais aussi comme une modalité de
libération. Une telle écriture algérienne moderne est I’une des
meilleures stratégies pour appréhender et affronter les réalités de la
société algérienne.

La liberté que prend le romancier algérien s’inscrit dans une
perspective iconoclaste. 1l s’agit de briser les verrous de la peur et les
chaines de I’interdit, de défoncer les portes pour toucher I’intouchable,
pour dévoiler le secret, pour démasquer I’hypocrisie du langage et
exprimer haut et fort la réalité nue. En effet, toute écriture romanesque
est une stratégie pour appréhender ou affronter le réel, pour
transformer le monde ou, du moins, pour participer a I’instauration
d’une nouvelle maniére de vivre en sociéte.

L’auteur lutte pour promouvoir une nouvelle écriture, libre et
plurielle. 1l souhaite exprimer sa société, son histoire, ses mythes, ses

1}’6 Propos de Youcef Sebti cités par J. Sénac, Anthologie de la poésie algérienne,
Editions Saint-Germain-des-Prés, Paris, 1971, p. 29.
65



croyances, ses cultures, ses langues, ses conflits, ses espoirs et ses
ambitions. Par conséquent, il milite en faveur d’une écriture moderne.
Mimouni s’investit dans une écriture qui se caractérise par une
recherche esthétique introduisant un langage travaillé par I’imaginaire
algérien ou maghrébin, en transgressant les conventions et les
procédés d’écriture habituels, afin de se forger les instruments d’une
écriture qui lui est personnelle. Enfin, cette quéte d’un roman différent
s’accompagne d’une tendance a recourir a de nouvelles techniques
d’écriture empruntées au carnavalesque et, de facon générale, au
roman moderne.

Références bibliographiques

J. Adam, Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « CELEFAN
Review », n. 1, vol. 4, novembre 1984.

J.-M. Adjaffi, Les maitres de la parole, in « Magazine littéraire », n.
195, 1983.

R.-M. Allemand, Le « Nouveau Roman » en question, n. 3, « Le
Créateur et la Cité », Lettres modernes, coll. « La Revue des Lettres
modernes » / « L’Icosathéque (20™") », Paris, 1999.

H. Barrada, P. Girard, Je raconte les tempétes qui se préparent, in
« Jeune Afrique », 1989.

R. Barthes, Le degré zéro de I ’écriture, Le Seuil, Paris, 1977.

S. Belkessam, « Rachid Mimouni s’explique ! », entretien in « Horizons
2000 », 1986.

F. Bendjelid, L écriture de la rupture dans l’ceuvre romanesque de
Rachid Mimouni, in « Insaniyat. Revue algérienne d’anthropologie et
de sciences », n. 37, 2007, p. 147-160
(https://journals.openedition.org/insaniyat/4211).

F. Bendjelid, Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza
de Rachid Mimouni, in « Insaniyat », 14-15, 2001, mis en ligne le 31
janvier 2012 (http://insaniyat.revues.org/9650).

J. Berton, Mimouni tel qu’en lui-méme, « Jeune Afrique », n. 1781,
1995.

M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240,

66



1984.

M. Boussouf, Littérature du désenchantement, un exemple : Rachid
Mimouni, mémoire de magister, (éd.) M. Amrani, Université Ferhat
Abbas, Sétif, 2009.

B. Cessole, (Entretien avec) R. Mimouni, Bibliotheque publique
d’informations, Centre Pompidou, Paris.

C. Chaulet-Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue
francaise, Bordas, Entreprise algérienne de presse, Francophonie,
histoire littéraire et anthologie, 1990.

C. Chaulet-Achour, Barque de passeur : Fictions entre passé et
présent. “Tombéza” de R. Mimouni et “Le désordre des choses” de
Rachid Boudjedra, in R. Ernspeter (éd.), Europas islamische
Nachbarn Studien zur Literatur und Geschichte des Maghreb (Les
voisins musulmans de |’Europe Etudes de Littérature et d Histoire du
Maghreb), Konigshausen & Neumann, Wiirzburg, vol. 2, 1995.

C. Chaulet-Achour, Lectures critiques, Editions O.P.U., Paris, 1978.
A. Cheniki, La riviere sans retour, in « Révolution africaine », Alger,
n. 1191, 1996.

A. Chikhi (propos recueillis par), Liberté quotidien national, 1993.

T. Denoel, Une Peine a vivre de Rachid Mimouni, in « VLAN », n.
1234, 1992.

Extrait du journal, « EI Watan », Culture, 1992,

Extrait du journal « Algérie Actualité ».

Extrait, « EI Watan », Culture, « Boudjedra et Mimouni pour une
solidarité morale ».

T. Fabre, (entretien avec), L 'Algérie traumatisée, in « Esprit », 1989.
J.-C. Falardeau, Imaginaire social et littérature, Editions Hurtubise
HMH, coll. « Reconnaissance », Montréal, 1974.

H. Gafaiti, Entretien avec Rachid Mimouni, in « Voix Multiples », n.
10, 1985.

L. Gauvain, Ecrire pour qui ? L écrivain francophone et ses publics,
Karthala Editions, Paris, 2007.

L. Gauvin (éd.), L’écrivain francophone a la croisée des langues,
Karthala Editions, coll. « Lettres du Sud », Paris, 2009.

67



P. Girard, A quoi révent les dictateurs, in « Jeune Afrique », n. 1600,
1991.

L. Goldman, Pour une sociologie du roman, Editions Gallimard,
Paris, 1964.

T. Hadj, La littérature algérienne des années 80 — Ecrivains
iconoclastes et de la fureur de vivre, in « EI Watan », 1996.

M. Harbi, Extrait du journal « Les Nouvelles de I’Est », interview
avec Mimouni, « La remonte du fleuve », Rubrique de Bonnes
Sources, n. 30, 1991.

M. Habili, La littérature francaise d’expression algérienne — Cas de
Rachid Mimouni comparé a celui d’Albert Cossery, in « L’hebdo
libéré », n. 87, 1992.

S. Jay, Romans Maghrébins (1967- 1983) un regain de vigueur, in
« L’Afrique littéraire », n. 70, 1983.

N.-A- Kazi-Tani, Roman africain de langue francaise au carrefour de
I’écrit et de I'oral (Afrique noir et Maghreb), L’Harmattan, Paris,
1995.

A. Ladbi, Souffles, premier trimestre 1966, Prologue, n. 1, p. 3-6.

S. Lagabi, Aspects de I’lronie dans le roman maghrébin d expression
francaise des années 80, Thése de Doctorat, Paris, 1996
(www. limag.refer.org/Theses/Lagabi.PDF).

A. Mdarhri Alaoui, Roman algérien actuel et violence socio- politique
: Tendances thématiques et narratologiques, in N. Redouane, Y.
Mokaddem (éds.), Editions La Source, Toronto, 1989.

R. Mimouni, L 'Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989.

R. Mimouni, Le Fleuve détourné, Editions Laphomic, Alger, 1985.

R. Mimouni, Tombéza, Robert Laffont, Paris, 1984.

A. Moudir-Derradji, Temps, espace et contestation dans la trilogie de
Rachid Mimouni : Le Fleuve détourné, - Tombéza et L’Honneur de la
tribu, Mémoire de magistere, (s. dir, de) Reggad Fouzia, Université de
Sétif, 2009.

C. Ollier, Débat sur le roman, in « Tel Quel », n. 17, 1964.

T. Quettar, Les Martyrs reviennent cette semaine, Alger, SNED, 1974.
Interview de Mohammed Dib dans le quotidien « El-Khabar » repris

68



par « Horizon », n. 102, 3 juillet 1997, cité in Paysage littéraire
algérien des années 90 : témoigner d une tragédie ?

G. Picon, Le style de la nouvelle littérature, in « Encyclopédie de La
Pléiade, Histoire des littératures », t. 2 : Littératures occidentales,
Gallimard, Paris, 1959.

J.-P. Péroncel-Hugoz, Rachid Mimouni : L’écrivain citoyen d’une
Algérie “détournée”, in « Le Monde », le 14 février 1995.

J.-P. Fogel, D. Rondeau, Pourquoi écrivez-vous ?400 écrivains
répondent, Libération, Paris, 1988.

N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto,
1999.

N. Redouane, De I'indépendance confisquée a |’identité bafouée dans
Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « Etudes littéraires », n. 3,
vol. 33, 2001.

Y. Sebti, cités par J. Sénac, Anthologie de la poésie algérienne,
Editions Saint-Germain-des-Prés, Paris, 1971.

M. Segarra, Nouvelles romanciéres francophones du Maghreb,
Karthala, Paris, 2010.

SMATI, Extrait du journal « Horizons », entretien avec Mimouni,
1986.

F. Vitoux, Rachid Mimouni Algérien, 44 romanciers, in « Le Nouvel
Observateur », 1989.

69



70



L’ECRITURE CARNAVALESQUE DANS
L’HONNEUR DE LA TRIBU DE RACHID MIMOUNI

NAWAL MOKHTAR SAIDIA
Université Hassiba Ben Bouali de Chlef
nawal.mokhtarsaidia@yahoo.fr

Résumé

La littérature carnavalesque, en général, est le réceptacle du patrimoine
culturel d’un peuple ; en ce sens qu’elle demeure la source de toute
création, aussi bien orales qu’écrites. Partant de ce principe, la littérature
algérienne de langue frangaise en particulier a connu depuis I’indépendance
de profondes mutations. Dans cet article, nous tenterons de proposer une
réflexion sur le roman algérien d’expression francaise en nous appuyant sur
une étude des aspects majeurs de la carnavalisation qui jalonnent son
évolution. Pour percevoir le souffle carnavalesque qui anime notre corpus,
nous nous appuierons d’abord sur les theses de Bakhtine exposées dans
deux livres principaux : Problemes de la poétique de Dostoievski et
L 'Euvre de Frangois Rabelais. Mais aussi sur de hombreux passages et
remarques dans d’autres écrits bakhtiniens, car le carnaval était I’un des
sujets principaux de son intérét tout au long de sa vie. Dans la littérature
algérienne, il est presque impossible d’entendre les mots « transgression »,
« réalisme merveilleux », « mise a nu », « fantastique », « parodie », sans
les associer a Rachid Mimouni. Ainsi, son ceuvre L ’Honneur de la tribu
échappe a toutes les contraintes idéologiques et les canons esthétiques
gu’ont posés gquelques-uns de ses prédécesseurs. Il s’agit donc ici de mettre
en évidence et d’analyser les nouvelles techniques d’écriture empruntées au
carnavalesque qui constituent pour I"auteur de véritables instruments pour
exprimer les différents enjeux et crises intellectuelles, littéraires, sociales et
politiques que I’ Algérie a traversés a ses différentes étapes, pendant et aprés
la révolution.

Mots-clés : carnaval, écriture carnavalesque, culture populaire

71



Abstract

Carnival literature in general is the receptacle of the cultural heritage
of a people, in the sense that it remains the source of all literary
creation, both oral and written. Based on this fact, Algerian literature
in French has undergone profound changes since independence. In this
article, we will try to frame a reflection on the Algerian novel in
French by studying the main aspects of the carnivalisation that marks
its evolution. It is almost impossible to hear the words “transgression”,
“wonderful realism”, “naked”, “fantastic”, “caricature” in Algerian
literature without associating them with Rachid Mimouni. His work,
L "Honneur de la tribu, thus escapes all the ideological constraints and
aesthetic canons imposed by some of his predecessors. It is therefore
necessary to highlight and analyse the new writing techniques
borrowed from the carnivalesque, which for the author are real
instruments for expressing the various intellectual, literary, social and
political issues and crises that Algeria has gone through in its various
stages, during and after the revolution.

Key words: carnival, carnival writing, popular culture
1. Introduction

Dans I’optique de la terminologie de Mikhail Bakhtine, le concept
de « carnavalisation » (ou d’écriture carnavalisée) a été clairement
défini par Bakhtine dans sa Poétique de Dostoievski. Il désigne la
structuration de certains textes littéraires par la culture populaire, a
divers niveaux énonciatifs et sémantiques. Evidemment, nous
constatons I’inscription de la culture populaire dans la littérature, tandis
que cette inscription est elle-méme le résultat d’un processus de
transposition, de textualisation ou, si I’on préfére, de transcodage (de
divers langages sociaux au langage littéraire), conscient toutefois du
caractére non bakhtinien du terme « code ». Mais pourquoi parler de
« culture populaire » et non pas, de facon plus limitée et prudente, de
carnaval, de rituels, de comportements ou de discours carnavalesques ?

72



Le carnavalesque est une théorie développée par Mikhail Bakhtine
dans les années 1960. Dans son analyse de I’ceuvre de Francois
Rabelais, Bakhtine explique soigneusement les origines de la littérature
carnavalesque, en la décrivant par rapport au carnaval du Moyen Age et
de la Renaissance. Selon lui, le principe de la féte du carnaval est de
provoquer un renversement de I’ordre social ; il s’agit d’une « féte
populaire, une féte marquée par la transgression, par la mise en question
des hiérarchies, et ou I’ordre établi se trouve dérangé »*. Pour Scarpa, le
propre de la perception carnavalesque du monde est de « faire entendre
aussi, a coté de (ou contre) la culture officielle, sérieuse et légitime,
monologique donc, les voix d’une culture comique, populaire et
polyphonique celle de la place publique »*

Dans le méme ordre d’idées, Bakhtine décrit le carnavalesque
comme une « transposition en images artistiques du langage littéraire
», la «transposition du carnaval dans la littérature » et la
« carnavalisation » qui suivait’. Dans les premiéres étapes, « dans un
régime social qui ne connaissait encore ni les classes ni I’Etat, les
aspects sérieux et comiques de la divinité, du monde et de I’hnomme
étaient, selon tout apparence, également sacrés, également, pourrait-on
dire, “officiels” »*. Par conséquent, le carnaval et les rituels, I’humour,
les festins et I’imitation prenaient une place aussi importante que
I’Eglise officielle, et que tous les autres aspects religieux et politiques
de la vie. Cependant, le « régime de classe et d’Etat » qui s’est
présenté graduellement a rendu « impossible » I’existence des « droits
égaux aux deux aspects », le comique et I’officiel. Comme résultat, les
aspects comiques de la vie étaient transférés a un niveau officieux ou,
selon Bakhtine, ils ont acquis « un sens » modifié, et ils « se

L E. Welch, Masque et carnaval dans la littérature européenne, Actes du colloque de
Ljubljana, L’Harmattan, Paris, 2002, p. 44.
2 M. Scarpa, Le carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de Paris de Zola,
CNRS Editions, Paris, 2000, p. 160.
3 M. Bakhtine, L euvre de Frangois Rabelais et la culture populaire du Moyen-age et
sous la renaissance, Gallimard, Paris, 1970 ; M. Bakhtine, La poétique de
Dostoievski, Seuil, Paris, 1970, p. 122.
4 Ibidem.

73



compliquent et s’approfondissent, pour se transformer enfin en formes
principales d’expression de la sensation populaire du monde, de la
culture populaire »°.

Les manifestations carnavalesques font appel au jeu et rappellent
les spectacles de théatre, a la seule différence qu’ici on ne peut pas
distinguer les acteurs des spectateurs. Les personnages emblématiques
de cette culture populaire sont le fou et le bouffon, qui portent le
carnaval. lls sont ceux qui disent les vérités aux grands de ce monde,
mais que la folie excuse. Le carnaval est donc le symbole du
renouveau et de la remise en question momentanée de la hiérarchie.
Selon Bakhtine, il est clair que la culture populaire trouve son
expression la plus compléte et la plus profonde dans les
comportements et les discours du carnaval. Il nomme cette « vision
carnavalesque » « vision globale du monde propre a la culture
populaire ».

Avant d’aller plus loin, rappelons brievement les caractéristiques
fondamentales du carnaval selon Bakhtine, c’est-a-dire du carnaval en
tant qu’institution et de certaines conduites apparentées. Pour
Bakhtine, le carnaval est « le peuple riant sur la place publique »°. Ces
traits ne sont pas des marques textuelles ; ils décrivent des rituels et
des comportements qui ont lieu en dehors du texte. Pourtant, ils ont
guand méme des conséquences textuelles. Dans ce contexte, les
paroles sont sarcastiques et parodiques, évoguant une culture du rire
universelle. Ainsi, Bakhtine affirme qu’il existe trois catégories
d’expressions de cette culture populaire, a savoir les rites et les
spectacles, ainsi que le comique verbal et le vocabulaire familier,
voire grossier. La littérature carnavalesque se démarque alors a
plusieurs niveaux : sa vision carnavalesque du monde, I’utilisation
d’un langage populaire, voire vulgaire. Dans ce sens, la langue
carnavalesque posséde un vocabulaire particulier a la fois grossier et
familier, mais ambivalent, ce que Mikhail Bakhtine nomme « réalisme

5 Ibidem.
6 M. Bakhtine, L euvre de Frangois Rabelais et la culture populaire du Moyen-age et
sous la renaissance, op. cit., p. 12.

74



grotesque ». Ainsi, « les mots disent autre chose que ceux de la culture
dominante [...] [et] prennent racine dans un autre lieu, celui de la
tradition populaire »’. La théorie du carnaval permet donc de montrer
que I’ironie et la dérision, ainsi que les images matérielles et
corporelles associées au rituel carnavalesque, sont des modes de
contestation qui visent a subvertir les codes sociaux dominants, et non
de simples divertissements pour le lecteur.

Dans cet article, nous voudrions comprendre comment les
formes carnavalesques se manifestent dans I’ccuvre de Rachid
Mimouni, L’Honneur de la tribu. Dans quelle mesure peut-on
parler de « carnavalisation » au sens bakhtinien a propos du roman
algérien ? Notre objectif est de montrer les traits caractéristiques de
I’écriture carnavalesque de Rachid Mimouni, et comment cette
écriture novatrice devient un engagement politique qui dénonce le
comportement méprisant des dirigeants algériens envers le peuple.

2. Les aspects de carnavalisation dans L’Honneur de la tribu

Dans L’Honneur de la tribu, Mimouni ne laisse pas insensible le
lecteur ; il le décontenance et le déstabilise, car il se trouve devant une
pratique du langage littéraire aux formes hors normes. L’accés au sens
est perturbé par la recherche de procédés d’écriture n’ayant plus de
lien avec les catégories réalistes de la transparence, de la
vraisemblance et de la linéarité qui projettent dans la fiction I’illusion
du réel. Dans ses écrits, la « carnavalisation » est également une
distanciation dans la composante discursive qui se caractérise par la
contestation dans la parole. Ses personnages développent des discours
contraires a ceux déja établis, déja constitués et normalisés dans la
société décolonisée. Ces procédés narratifs et ces discours ont
tendance a se rejoindre intimement et a entrer en corrélation dans un
mécanisme de cassure et de dispersion. De ce fait, I'ceuvre de

" M. Grimberg, Carnaval et société urbaine a la fin du XVe siécle, in « Les fétes de la
Renaissance », n. 3, 1975, p. 237.
75



Mimouni répond pleinement aux critéres d’une écriture hybride®, qui
réalise un mélange des formes et des discours :

Le phénomene d’hybridation qui réalise toutes les formes possibles
d’intégration des discours des personnages dans la voix narrative, de
méme qu’elle permet de souligner la présence des discours sociaux
extérieurs susceptibles d’envahir la parole des personnages et celle du
narrateur®,

Le roman révoque le statut du narrateur en tant que voix narrative
unique et incontestée. Il multiplie les perspectives narratives et utilise
le procédé de contiguité pour faire coexister des discours les plus
contradictoires. Son écriture dérange, interpelle, mais ne laisse
indifférent personne. Sa grandeur, comme le souligne Charles Bonn,
est « d’avoir su produire une véritable écriture a partir d’une réalité
que I’on considére rarement comme littéraire »'°. 1l se réclame ainsi
d’étre un écrivain de la rupture :

On a effectivement parlé a mon propos d’écrivain de la rupture.
L’énorme poids du passé récent et les mystifications d’un pouvoir qui
toujours sut en jouer avec un art consommé nous ont longtemps
affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver
notre lucidité. L’oppression, I’injustice, I’abus de pouvoir sont
inacceptable d’ou qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de
dénoncer ceux d’hier... Laréaction & mes romans est indice révélateur
de I’état de confortable sclérose auguel nous sommes parvenust?.

Mimouni parle des conséquences de I’introduction forcée de la
modernité en Algérie traditionnelle, en exposant le désastre des

8 M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Gallimard, coll. « Bibliothéque des
idées », Paris, 1978, p. 125-129.
9 A E. Cliche, Un romancier de carnaval ?, in « Etudes frangaises », n. 3, vol. 23,
1987, p. 43-54 (https://doi.org/10.7202/035725ar, p. 46).
10 C. Bonn, La vitalité de la littérature de langue francaise dans Maghreb, in « Peuples
et civilisations », Découverte, Paris, 1995, p. 172.
1R, Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Editions Laphomic, Alger, 1985.

76



réformes agraires et I’incompétence du nouveau régime, dont les
actions ont produit des dégats irréparables dans tous les pays. La
modernité a I’européenne et introduite de surcroit par un régime tout a
fait avare et corrompu s’est avérée incompatible avec le mode de vie
et la mentalité religieuse du pays. Elle est devenue un simple moyen
d’enrichissement personnel et de reglement d’anciens comptes pour
les arrivistes du nouveau régime et la raison de la frustration et de la
ruine pour le reste du peuple. Les réformes agraires n’ont fait
qu’aggraver la situation. Mal adaptées aux conditions algériennes,
elles ont provoqué I’exode massif des paysans vers les villes et
accéléré le déclin de plus en plus rapide du monde de la paysannerie
algérienne. L’ccuvre mimounienne cherche a repenser la condition
d’«un Algérien, en situation coloniale, acculturé, luttant contre la
dépersonnalisation »*2,

L ’Honneur de la tribu est un livre sur la mémoire et le mépris.
Mémoire de I’ Algérie profonde dépliée par un vieux cheikh qui égréne
un conte devant un témoin attentif. « Laisse donc ta machine
s’imprégner de mes mots »*, dit-il, comme une voix intérieure & celui
qui écrit. Ce lieu auquel Rachid Mimouni s’attache est un village isolé
et calme, Zitouna. Il contraste avec ceux de ses deux premiers romans,
Le Fleuve détourné (1982) et Tombéza (1984), qui ont été publiés en
Algérie et sont inédits en France. Ce dernier roman constitue la fin
d’une trilogie de la désillusion et de la déception. Il marque a la fois la
naissance et I’apogée de cette nouvelle littérature qui est apparue au
monde déja mdre et fort originale.

En puisant son inspiration dans les ressources de la tradition orale
et de la culture maghrébine, Mimouni propose une écriture
romanesque moderne qui exploite une gamme de procédés et de
genres alliant le réalisme, le fantastique, le comique, le mythe,
I’oralité et I’Histoire :

2.3, Arnaud, « Le mythe tribal chez Kateb Yacine », Actes du premier Congrés
d’études des cultures méditerranéennes d’influence arabo-berbére, Alger, SNED,
1973, p. 285-291.
13 R. Mimouni, L ’Honneur de la tribu, op. cit., p. 12.

77



Imagination proliférante, refus d’une esthétique formaliste, Mimouni
fait sauter les clotures, ouvre a I’infini les perspectives de la parole. La
poésie est dans le souffle et dans les silences du conteur. Kateb Yacine
dit : “dans le monde d’un chat il n’y a pas de ligne droite”. La
géométrie qui court dans “L’Honneur de la tribu est toute en
spirale”*.

Dans L’Honneur de la tribu, le style épouse I’ordre du temps, le
classicisme de I’harmonie et le rythme des traditions. Les seuls
moments ou la courbe du récit se fracture sont les interventions du
préfet, Omar EI Mabrouk, un enfant du pays renégat qui cherche a
régler ses comptes avec son passé insalubre et tourmenté. Il y a
longtemps que la tribu a perdu I’honneur et la dignité. Lorsque,
plusieurs années plus tard, Omar El Mabrouk revient a Zitouna
comme préfet, il n’aura aucun mal a exercer le pouvoir avec brutalité
et injustice. « Le temps est venu de retrouver la mémoire »*. En effet,
I’un des plus vieux habitants de Zitouna raconte comment un nouveau
venu (aprés I’indépendance) va transformer le village en wilaya
(préfecture) a la suite d’un nouveau découpage territorial. Fermé au
monde, sans communication avec la modernité, replié sur lui-méme, le
village est soudain traumatisé par Omar EI Mabrouk, qui débarque un
jour pour secouer le pays et les gens. Avec les méthodes d’un petit
dictateur formé dans les cellules du parti unique, il introduit ce qu’il
appelle la civilisation et la modernité dans ce lieu désolé. Pour
Mimouni, cet agent de I’Etat représente le « Progrés » et le mépris.
Omar fait son entrée dans la vie des gens comme un perturbateur :

Nous constatdmes que les mots avaient changé de sens, les enfants de
sexe, les femmes de mari, les hommes de métier et de fortune. La
vulgarité de ses propos est I’embléme de sa toute-puissance : “Enfants

1j‘ B. Medienne, Présentation de « L’Honneur de la tribu » de Rachid Mimouni,
Editions Laphomic, Alger, 1989.
5 A. Moudir-Derradji, op. cit., p. 18.

78



de putes ! Je m’en vais vous enculer les uns aprés les autres, ici, au
grand jour, avant de passer sur le corps de vos pucelles et épouses.
Apprenez que désormais il n’existe en ce lieu qu’une autorité et une
seule : la mienne, et qu’avant de vous permettre de péter ou d’essuyer
votre morve il faudra me demander la permission™6.

Omar est alors en place et fait venir des gens importants, entre
autres, « un personnage si haut placé que ses pieds ne pouvaient
atteindre le sol », on commence a se rendre compte des ravages.
Alors que le village vivait autrefois selon I’honneur, laissant les
femmes sortir seules et dénudées. « Les civilisées vivaient le retard
tourné vers les villes étrangéres ». Beaucoup d’entre eux y avaient fait
leurs études ; ils y avaient perdu leur ame (mais « Dieux aura pitié des
égarés ! »). Les bienséances traditionnelles, la réserve, la politesse des
ancétres, tout se transforme ; les constructions surgissent du sol ; a
I’école, on apprend les mathématiques et la langue des Roumis. Avec
Omar s’installent les gendarmes, les policiers, les officiers, les
responsables du Parti unique, les gardiens de la prison, etc. Omar est
convaincu qu’il va pouvoir se « comporter en satrape » et s’en réjouit ;
il va faire trembler et bouger tous ces culs-terreux. Ce a quoi un
vieillard s’adressant aux nouveaux maitres répond : « Vous ne vous
serez levés contre le colonisateur que pour le remplacer ». Autant dire
gue ce roman ne manque ni d’humour, ni de perspicacité, ni de
dévoilement des changements socioculturels en cours : idéologues et
technocrates regnent.

La carnavalisation dans I’ccuvre romanesque de Mimoumi a pour
vocation d’étre une fable ou un conte, et se présente sous plusieurs
aspects. D’abord, elle favorise le surgissement d’un style innovant et
subversif dans le code narratif ordinaire, en entremélant les genres
différents et en s’appuyant sur toute une gamme de procédés formels
d’écriture comme la polyphonie, la dérision et I’humour. Ces procédés
se croisent a I’intérieur de la diégése et contribuent a la création d’un

16 R. Mimouni, L ’Honneur de la tribu, op. cit., p. 165.
7 vi, p. 138.
79



univers romanesque incohérent, troublant et difficilement accessible
au lecteur. En prolongeant le theme de la double trahison de la
mémoire collective et de la parole donnée, cette ceuvre va mettre en
valeur I’expansion diégétique de I’engagement de I’auteur qui
emprunte des voies les plus diverses. Celui-ci « se structure comme
une perpétuelle continuation inventant une suite toujours renouvelée »*,
De plus, la subversion carnavalesque que nous venons de voir, dans ce
roman, se décline également sous d’autres formes esthétiques. Il s’agit
de la « polyphonie » et du « dialogisme », concepts forgés par
Bakhtine pour rendre compte de la création romanesque qui imite la
complexité du monde qu’elle propose de représenter. L’ écrivain met
ainsi en scéne le télescopage de plusieurs sensibilités et visions du
monde, sans qu’aucune d’entre elles ne domine forcément les autres.
Il s’agit bien de cette « pluralité des voix et des consciences
indépendantes et distinctes, [de cette] polyphonie authentique des voix
a part entiere »° que Bakhtine a décelées dans les romans de
Dostoievski. Chez Mimouni, la polyphonie se traduit par la
pulvérisation de la parole dans la diversité énonciative. Cette
pulvérisation est I’éclatement du texte par P’intrusion de voix
appartenant au hors-texte. Elle signale I’absence de solidarité au sein
de la communauté de Zitouna, fracturée en petits groupes. Elle
devient, par extension, la traduction de I’état de crise que traversait
I’Algérie a I’époque des années 1970-1980.

Dans I’ccuvre mimounienne, I’ironie est présente dans chaque
ligne. Elle reflete un monde complétement immergé dans un systéme
inoul. L’auteur dénote une tournure d’esprit et un imaginaire qui se
complaisent dans la parole emphatique, I’effet d’annonce, le codage
du message adressé aux seuls initiés. L’ironie qui accompagne
toujours une dimension péjorative a souvent une fonction de défense
de I’émetteur ou de sa classe sociale contre la cible, censée jouir d’une
immunité ou d’un pouvoir qui la met hors de portée de la simple

18 N. Redouane, Lecture sociocritique de /’euvre de Rachid Mimouni, Thése de
Doctorat en Philosophie, Université de Toronto, 1999, p. 182.
19 M. Bakhtine, La poétique de Dostoievski, op. cit., p. 35.

80



critique. Pour montrer combien une personne est haut placée, on
précise que ses pieds ne pouvaient atteindre le sol. L’emploi du verbe
« atteindre » suppose qu’il ne pouvait le faire malgré ses efforts, ce
qui ajoute a la dérision :

Un personnage si haut placé que ses pieds ne pouvaient atteindre le
sol?°.

Combien sont nombreux les échelles du pouvoir ? On peut grimper
jusqu’au ciel, il y aura encore des gens au-dessus?..

Par décret spécial, je déclarerai guéris tous les Iépreux qui
s’emploieront au chantier?.

La traduction de I’esprit du terme « Iépreux » serait plut6t « galeuse ».
Ce terme renvoie a une personne socialement défavorisée, mise au ban
de la société. « El djourbines », les lépreux, sont a éviter car ils sont
pollués a jamais. Dans la pratique langagiére courante, ce terme
désigne des personnes a éviter car leur fréguentation est
nécessairement nocive.

L’ironie de cette image réside dans le fait qu’elle évoque une
guérison qui se décrete. Omar EI Mabrouk, habitué a décider de tout
seul en se couvrant de la légitimité d’une loi sur mesure qu’il a créée,
continue sur sa lancée sans aucun bon sens. La encore, c’est une
image carnavalesque, sans retenue et sans mesure, qui déclenche un
imaginaire débridé et une envie de rire, et qui s’inscrit dans une
fonction phatique tres forte. D’ailleurs plus loin, il « verbalise les
anes »”, « oblige les paysans a porter des chaussures... modifie le
nombre des priéres quotidiennes »*,

Ainsi, un grand nombre de ces représentations symboliques ont une
connotation ironique bien prononcée, comme en témoigne ce surnom
péjoratif de « dinosaures » attribué aux habitants de Zitouna. Ces

20 R. Mimouni, L 'Honneur de la tribu, op. cit., p. 138.
2L |vi, p. 161.
22 |vi, p. 185.
2 |vi, p. 189.
2 |vi, p. 196.
81



témoins fossiles de la grandeur du passé semblent pétrifiés dans le
passé sans retour, n’ayant pas I’énergie de rompre la malédiction, dont
ils sont frappés. Le suicide d’Omar EI Mabrouk, ayant une valeur de
punition, marque notamment la rupture de cette situation sans issue,
en commémorant la fin des récits du passé et I’ouverture vers I’avenir.
Les signaux d’ironie sont susceptibles de se manifester au niveau
morphologique, rhétorique ou technique, formant une sorte de
métalangage qui transmettrait un message particulier, d’aprés A.
Ameziane. C’est particulierement vrai pour le roman de Mimouni, ou
le sens ironique apparait d’abord au niveau des techniques narratives.
Ce qui est intéressant ici, c’est que ces mémes techniques, qui €étaient
des indices de la maghrébinité tels que la polyphonie langagiére,
I’intervention du temps mythique et la prise de parole par I’indigéne,
qui traduisaient une forme de résistance a la culture dominante dans
les années 1950 et visaient a dénoncer le colonisateur dévorateur et
aliénant, semblent avoir changé de cible en se portant sur la critique
de la société proprement algérienne dans I’ceuvre de Mimouni.

3. Conclusion

Pour conclure, nous pouvons dire que le roman de Rachid
Mimouni était une réflexion sur la soif du pouvoir, ses artifices et les
ravages de la modernisation. Il s’inscrit dans la multiplicité formelle et
thématique de I’univers ambivalent du carnaval. Son écriture déploie
’éclatement du récit afin de remettre en cause la linéarité, en
introduisant des éléments d’incohérence ou de rupture a I’intérieur de
la fiction. Ces traits caractéristiques de [I’écriture carnavalesque
traversent tout le texte en utilisant un discours de déformation de la
réalité qui produit des effets d’étrangeté et d’incohérence. En
définitive, I’ccuvre de Rachid Mimouni est un enchevétrement qui,
sous le couvert d’une fable romanesque, est bel et bien un mélange de
genres ou I’écriture carnavalesque tient une place centrale.

82



Références bibliographiques

Corpus
R. Mimouni, L 'Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989.

Ouvrages

M. Bakhtine, L euvre de Francois Rabelais et la culture populaire du
Moyen-age et sous la renaissance, Gallimard, Paris, 1970.

M. Bakhtine, La poétique de Dostoievski, Seuil, Paris, 1970.

M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Gallimard, coll. «
Bibliothéque des idées », Paris, 1978.

C. J. Baroja, Le carnaval, Gallimard, Paris, 1965.

Y.-M. Berce, Féte et révolte. Des mentalités populaires au XVI® au
XVIII¢ siecles, Hachette, Paris, 1976.

C. Bonn, La vitalité de la littérature de langue francaise dans
Maghreb, in « Peuples et civilisations », Découverte, Paris, 1995.

A. E. Cliche, Un romancier de carnaval ?, in « Etudes francaises »,
vol. 23, n. 3, 1987, p. 43-54 (https://doi.org/10.7202/035725ar).

D. Fabre, Carnaval, ou la féte a | 'envers, Gallimard, Paris, 1997.

M. Grimberg, Carnaval et société urbaine a la fin du XV* siecle, in « Les
fétes de la Renaissance », n. 3, 1975, p. 547-553.

R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Editions Laphomic,
Alger, 1985.

B. Medienne, Présentation de « L’Honneur de la tribu » de Rachid
Mimouni, Editions Laphomic, Alger, 1989.

N. Redouane, Lecture sociocritique de |’'euvre de Rachid Mimouni,
Thése de Doctorat en Philosophie, Université de Toronto, 1999.

M. Scarpa, Le carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de
Paris de Zola, CNRS éd., Paris, 2000.

T. Todorov, Les genres du discours, Seuil, Paris, 1978.

E. Welch, Masque et carnaval dans la littérature européenne, Actes
du colloque de Ljubljana, L’Harmattan, Paris, 2002.

83



84



IRONIE ET « EMPUISSANCEMENT » FEMININ DANS
LE CHATIMENT DES HYPOCRITES DE LEILA MAROUANE

CATHERINE GRAVET
Université de Mons
catherine.gravet@umons.ac.be

Résumé

En analysant I’ceuvre de Rabelais, M. Bakhtine a montré que le
renversement des valeurs dans le carnavalesque peut étre hautement
subversif. Dans le roman de Leila Marouane, Le Chéatiment des
hypocrites (2001), le carnavalesque et I’ironie — soit inversion des
roles féminins et masculins, danses et chants carnavalesques,
transformations substantielles des personnages principaux (Fatima
Kosra/Mme Amor, Rachid/Richard) — servent a dénoncer les
traditions patriarcales musulmanes (notamment I’injonction a la
maternité) qui entravent I’émancipation féminine.

Mots-clés : écriture carnavalesque, subversion, romanciére
francophone, émancipation féminine, ironie

Abstract

In his analysis of Rabelais” work, Bakhtin showed that the reversal of
values in the carnivalesque can be highly subversive. In Leila
Marouane’s novel Le Chéatiment des hypocrites (2001), the
carnivalesque and irony — i.e. the reversal of female and male roles,
the carnival dances and songs, the substantial transformations of the
main characters (Fatima Kosra/Mme Amor, Rachid/Richard) — serve
to denounce the Muslim patriarchal traditions (in particular the call to
motherhood) that hinder women’s emancipation.

Key words: carnival writing, subversion, francophone female
novelist, female emancipation, irony

85



1. Introduction

A Tlemcen comme a Binche, le carnaval célébre la fin de I’hiver.
Les fétes qui se déroulent soit début janvier, soit durant les jours gras
qui précédent le caréme chez les catholiques, sont ancrées dans un
folklore tres ancien — préhistorique ? — inscrit au patrimoine mondial
de I’humanité. Le point commun entre les fétes hainuyéres et les
berberes, c’est sans doute le masque et le travestissement, qui
permettent a la population de libérer ses pulsions, de rompre avec les
normes, de plonger dans I’exces et le désordre. Un étre humain se
déguise en animal, un maitre et un esclave échangent leurs r6les, le
sacré devient profane et vice versa, ce qui est permis est interdit et ce
qui est interdit est permis’.

Mikhail Bakhtine a compris combien ce renversement des
hiérarchies et des valeurs pouvait étre subversif. La notion de
carnavalesque lui a permis d’analyser I’ccuvre de Francois Rabelais
sous un angle particuliérement innovant ; le recours au géant
Gargantua par exemple autorise une critique a peine voilée de la
religion au XV* siecle.

2. Le Chatiment des hypocrites de Leila Marouane : de nombreux
indices ironiques

Dans le roman de Leila Marouane?, Le Chatiment des hypocrites

L Voir les aspects ethnographiques dans le chapitre « La vue générale des formes
carnavalesques au Maghreb » in I. Poukhli (éd.), L’élément carnavalesque dans le
roman maghrébin de langue francaise (Nedjma de Kateb Yacine et Agadir de
Mohammed Khair-Eddine a travers la théorie du carnaval de Mikhail Bakhtine),
mémoire de DEA, Université Stendhal, Grenable 111, 2001, s.p.
2 L’ceuvre de Marouane a fait 1’objet de plusieurs articles dont je me suis nourrie : T.
Besch, Sexe, crime et résilience dans Le Chatiment des hypocrites de Leila Marouane,
in « Nouvelles études francophones », n. 2, vol. 19, 2004, p. 109-118 ; S. Mcllvanney,
Rebel without a Cause? Female Brutality and Criminality, in F. Chevillot, C. Trout
(éds.), Rebelles et criminelles chez les écrivaines d’expression frangaise, Rodopi, New
York, 2013, p. 147-164 ; H. I. Ayadi, L écriture, un acte transgressif ? Ecritures intimes
et écritures du corps dans les romans de Leila Marouane, in SELF XX-XXI, Ecriture
86



(Seuil, 2001), la notion de carnavalesque donne a voir que I’inversion,
et I’ironie qui en découle ou I’initie, servent a dénoncer les traditions
patriarcales et les lois musulmanes qui empéchent I’émancipation des
femmes.

Dés les premiéres lignes du roman, I’héroine, Mlle Kosra,
« contournait les régles imposées par le désordre » : « Parce qu’elle
était une femme, a visage et mollets découverts, un surcroit de taille,
elle devait jour apres jour penser un nouvel itinéraire, trouver une
nouvelle ruse pour, c’était bien le cas de le dire, brouiller les pistes »
(p. 13).

Tout de suite les indices ironiques se multiplient : le juron
commun « Nom de Dieu » se transforme selon le contexte en «
Nom d’un tchador mal empesé » (p. 13), « Nom d’une génération
de clebs enragés » (p. 15) ou encore « Nom d’une machette mal
affitée » (p. 17). Une qualité de Mlle Kosra, sage-femme qui
aimait les enfants, devient oxymore puisque, outre le fait que
bient6t elle ne supportera plus les enfants, elle est amenée « a
soigner [...] des monstres » (p. 18). Quant a cette remarque, « la loi
veille, merci Simone » (p. 34), on peut la qualifier de jeu de mots
féministe.

Selon Aimie Maureen Shaw?, « le grotesque est aussi une forme de
renversement, une déviation de la norme » et le grotesque se manifeste
« par une attention portée au bas-corporel et aux orifices : les
excréments, boire, manger, etc. ». On note, entre autres, que dans son

féminine aux XX et XXI° siécles, entre stéréotypes et concepts — Journée d’études du 12
décembre 2015, Université Paris-Sorbonne (https:/self.hypotheses.org/315, consulté le
17 mars 2017) et thése en cours ; C. Gravet, Leila Marouane revisite Médée, in M.-J.
Fourtanier, A. Chelly-Zemni (éds.), Le Mythe dans la pensée contemporaine, Colloque
de ’Université de Sousse, avril 2017, L’Harmattan, Paris, 2018, p. 249-266 ; C. Gravet,
Comment la folie vient aux femmes ? Personnages de folles dans quelques récits de
Maghrébines : d’Isabelle Eberhardt a Leila Marouane, in « Cedille. Revista de Estudios
Franceses », n. 7, 2017, p. 131-154.
3A. M. Shaw, En dialogue avec Bakhtine : carnavalisation, carnavalesque et carnaval
au ceeur du roman, Thése de doctorat, Université de Victoria au Canada, 2007
(https://dspace.library.uvic.ca/bitstream/handle/1828/191/Aimie_Shaw_Thesis.pdf?se
quence=1).

87



roman, Marouane porte en effet un intérét au bas du corps de son
héroine, Mlle Kosra, Fatima Amor. C’est I’'une des premiéres
manifestations du carnavalesque. Quand elle est arrétée par trois
hommes qui ont besoin de ses services et vont I’emmener de force
dans les montagnes pour soigner le moudjahidin, la peur la prend
littéralement au ventre : « Le gargouillis dans son ventre cherchait
maintenant une issue, et lorsque la portiere claqua dans un bruit de fin
du monde, les muscles de son sphincter cédérent » (p. 17). Le
comportement des intestins, de I’estomac et de la vessie de I’héroine
fait I’objet d’une longue description et, contrairement aux conventions
sociales les plus communément adoptées, Mlle Kosra espére en tirer
avantage :

Une fois installée dans la voiture blanche [de ses ravisseurs], une fois
les vitres remontées, établi le silence, une odeur d’urine et
d’excrément se propagea. Elle ne ressentit ni honte ni géne. N’eut
gu’une priere. Que ces émanations dissuadent les trois hommes d’un
quelconque dessein lubrique. [...] Un goQt de café au lait bouscula ses
amygdales. In extremis, elle déjoua une vidange stomacale. [...] Le
renvoi eut lieu, éclaboussant le conducteur. Qui ne put s’empécher de
lacher un juron (p. 25).

3. Inversion des réles hommes / femmes
3.1. Fatima n’est plus la méme

Les rebelles islamistes ont utilisé Fatima comme infirmiere et
comme esclave sexuelle. Quelques mois plus tard, elle est « libérée
des griffes de ses ravisseurs [...] profanée, mutilée, I’utérus plein a
craguer », elle accouche d’une fillette qu’elle donne en adoption. Un
an plus tard, elle sort de I’hospice ou elle avait trouvé refuge. Mais
elle est incapable de reprendre le cours normal de sa vie. Un sentiment
de paralysie I’habite, notamment a I’idée de revoir sa famille — les
hommes de sa famille : « Son passage dans les djebels I’avait, on s’en

88



doute, & jamais dégodtée de la nature, et de ses prodiges » (p. 27).

Ses premieres réactions s’inscrivent dans la subversion. Fatima erre
dans les rues d’Alger, elle « prit I’habitude de lambiner de-ci de-1a, de
coucher par-ci par-la [...] s’attardant dans les rues, bravant couvre-feu et
déflagration » (p. 28). La jeune infirmiére consciencieuse cotoie
désormais les prostituées et se comporte comme I’'une d’entre elles : « Le
soir venu, les sens en éveil, la rage a son apogée, ornée d’une perruque,
grimée et légerement vétue, sous un djelbab sombre, il lui arrivait de
déambuler sur les avenues [...] ou des femmes décolorées et
professionnellement fardées offraient courageusement leur gagne-pain »
(p. 28). Sans plus aucune retenue, « elle se découvrait une foultitude de
fantasmes. [...] Son imagination s’enflammait & la recherche de
sensations plus abstruses les unes que les autres » (p. 29). Elle a 33 ans,
elle n’aime plus les enfants mais elle consomme les méles, errant comme
une vagabonde : elle alpague les hommes et les entraine a I’hétel a la
recherche de sensations inédites (p. 28-29). Elle en profite pour chaparder
les portes-feuilles de ces « quidams a la verge gonflée » (p. 34). Les
musulmanes n’ont pas le droit de disposer de leur corps et leur sexualité
est severement controlée, mais le délit de zina n’est rien a c6té de celui
gu’elle imagine accomplir. Dans son sac, elle conserve un scalpel, des
aiguilles, du fil et de I’éther pour une vengeance dont elle réve sans
jamais I’accomplir (p. 34), mais aussi un cahier d’écolier ou noter le
déroulement de ses nuits, ce qui lui parait essentiel a sa survie (p. 42).

L’occupation de I’espace extérieur, la rue, ainsi que I’activité
sexuelle, avec le réve d’émasculer ses compagnons, sont évidemment
transgressives pour une femme, qui plus est algéroise.

3.2. Danses et chants carnavalesques

Ses nuits sont aussi peuplées de cauchemars et d’hallucinations, ou
se déroulent de véritables bacchanales :

Le bar se transforme en clairiére. Les hommes maintenant flottent
dans des tuniques et des pantalons larges [...]. Tous ces yeux qui se

89



dilatent, enflent, saillent, ces peaux qui luisent, verdissent, se
parsément de taches brunes. Peu & peu, sautillant tel des pélodytes en
rut, ils forment une ronde silencieuse au milieu de laquelle elle se tient
debout, aussi dépouillée qu’une larve, le ventre rond, le nombril
turgescent. [...] Commencer la danse, sa danse, elle tape des mains,
pour la cadence, et sa voix se libere. Béte aux portes de I’équarrissoir,
elle brame (p. 37).

Larve ondulante entourée de batraciens bondissant au milieu des
bois, que reste-t-il d’humain dans ce spectacle indécent ?

3.3. Rencontre avec Rachid

Quand Mlle Kosra rencontre — par hasard ? — Rachid, un ami
d’enfance a qui elle était promise, elle est submergée par le désir :
les yeux bleus, la nuque, le cou « lisse, fragile et robuste a la fois »
provoquent « de délicieuses contractions [...] humidifiant
agréablement son entre-jambe » (p. 49). Elle s’insurge : « pourquoi
les prescripteurs des Lois n’avaient-ils pas contraint ses fils d’Adam
a se voiler ? Pourquoi ne protégeait-on pas les filles de la fragile
Eve, de la Luxure ? » Il n’est pas habituel de lire une telle
manifestation du désir féminin, accompagnée d’un regret ironique :
I’injonction morale de porter le voile est souvent considérée comme
sexiste et patriarcale, voire comme « incarnation historique de
I’inégalité des sexes »*. Si cette injonction est faite aux hommes, les
réles sont une fois de plus inversés. D’ailleurs, Rachid fait des crises
de nerfs hystériques, tandis qu’elle reste étrangement calme et
apaisée. Quand il croit qu’on lui a volé sa voiture, les gens pensent
gu’il est « maboul » (p. 61) ou « hystérique » (p. 62) : il court sous le
déluge, cherche sa voiture, le timbre de sa voix est désespéré, il

4 N. Bestandji, Le voile dans le sport vise le respect d’'une injonction morale
sexiste et patriarcale [extrait de Le linceul du féminisme. Caresser [’islamisme
dans le sens du voile (Seramis, 2021)], in « Marianne », 11 février 2022
(www.marianne.net/agora/tribunes-libres).

90



s’effondre sur le bord du trottoir et se plaint « il faut toujours que ¢a
tombe sur moi » (p. 63). Quand il retrouve sa voiture, il s’écrie : «
ma Cathie® ! ma Katiouchka ! » (p. 66). Rachid « passe d’une
humeur a l’autre sans transition » (p. 65) (comme le ferait une
femme, si on en croit les préjugés ?). C’est toute la ville d’Alger qui,
le soir, sombre dans la folie, offrant le dégradant spectacle de ce
qu’il y a de pire dans le carnaval : « c’était I’heure ou Troumaboul
atteignait le paroxysme de la crise de nerfs se préparant a plonger
dans la démence nocturne » (p. 66).

3.4. Fatima devient Mme Amor, part a Paris

Avec Rachid, alias Richard, la confiance ne regne pas. Fatima
n’évoque rien de ce qu’elle nomme, par litote et pour elle-méme, sa
« villégiature sur les cimes et les flancs des djebels » (p. 68) ou de
son « excursion dans les maquis » (p. 71). D’ailleurs, comment
parler des horreurs subies autrement qu’avec ironie ? Elle n’a rien
oublié et le raconte dans un style haché, dans une énumération
répétitive, oxymorique, qui chosifie les agresseurs : « les traits de
visages, I’obscurité des tranchées, la sélection des abayas, les viols
collectivement organisés, hativement hallalisés, chacun son tour,
chacun pour son verset, ¢a s’introduit, ca consomme, ¢a s’essuie, ¢a
crache, ¢a maudit et ¢ca honnit... » (p. 68). Comme Pierre Schoentjes
I’explique, P’ironie provient tout a la fois d’une « juxtaposition de
deux éléments contradictoires [...] du rapprochement de ce qui
devrait rester séparé dans I’expression, de deux termes
contradictoires et mutuellement exclusifs »® — les viols/hallalisés :
d’une simplification du processus liée a une simplification
syntaxique (accumulation de phrases nominales) ou « escamotage de
certains éléments »’ ; auxquels peut s’ajouter de la pudeur®,

5 Cathie est aussi le nom de la femme qui devra remplacer Fatima quand il s’avérera
que cette derniére ne veut pas d’enfant ou ne peut plus en avoir.
6 P. Schoentjes, Poétique de [ ’ironie, Seuil/Points, Paris, 2001, p. 171.
7 Ivi, p. 172.
91



4. Vertiges finaux

Apres cing ans de vie commune, aucune grossesse n’est parvenue
a terme. A prés de quarante ans et aprés six curetages, enceinte pour
la septieme fois, Mme Amor ne peut ou ne veut se conformer a la
tradition. Elle refuse grossesse et maternité. Inversion des roles
encore, Rachid/Richard, lui, veut un enfant que Fatima refuse de lui
donner. 1l se comporte toujours en véritable fée du logis, une « perle
rare » (p. 142), mais ses « injonctions [deviennent] froides,
détournées, parfois, déterminées, toujours » (p. 114). Il regarde
désormais sa femme (qu’il n’a pas épousée) « comme s’il ne la
voyait pas. Ou qu’elle était de trop » (p. 101). Ses intonations se
chargent « sinon de mépris, du moins d’ironie » (p. 150) et cette
ironie se transforme en violence majeure. Convaincu que sa femme
se débarrasse sciemment de « ses » bébés (p. 113), Rachid/Richard
se fiance avec une convertie, Cathie (c’était le nom qu’il avait donné
a sa voiture), alias Khadija. Il finit par exiger que Fatima, toujours
sans carte de séjour, rentre en Algérie.

Marouane passe alors de la litote a I’hyperbole. Comme le rappelle
Schoentjes, ces deux figures de style sont les plus fréquentes dans le
discours ironique®. Une haine incontrélable s’empare de Fatima et le
récit plonge dans I’excés. L’héroine tente de faire disparaitre toute
trace de sa fausse couche (sans doute provoguée par ses propres coups
de poing dans le ventre), en brdlant le feetus abondamment arrosé
d’huile essentielle au romarin (p. 192) pour faire croire a un poulet
réti : « elle avait d’abord pensé I’installer dans le berceau. [...] saisie
d’un élan de lucidité, elle a soulevé le rideau de fer de la cheminée, et
posé le feetus au milieu de I’atre. [...] C’était écceurant, insoutenable »
(p. 192). Malgré le sang, elle court s’acheter des sous-vétements
affriolants, se pare et se poudre (p. 196) — elle a tout I’attirail du
travestissement et des jeux sadomasochistes : « dentelles et latex, boas

¢ Ivi, p. 176.
S vi, p. 175.
92



en plumes de toutes les couleurs, paire de menottes plaquées or mules
rouges parsemées de plumes bottines de cuir vernis a talons tres
aiguille [...] guépiere en latex » (p. 197-198)... et s’acharne ensuite a
aguicher son mari, en présence de ses invités pour, prétend-elle,
refaire tout de suite un nouveau bébé... Son mépris pour les
convenances sociales est total.

Perd-elle le contact avec la réalité ? Ou, au contraire, éprouve-t-elle
le sentiment exacerbé d’une agression insoutenable qui réactive les
traumas du passé et lui fait perdre toute conscience des réalités ?
Fatima Amor-Kosra retrouve alors son bistouri et accomplit enfin les
gestes fantasmés : aprés I’avoir violé, elle procéde a un « évidage »,
un « dépecage », un « sinistre découpage », elle « taillad[e] les
gonades [de Rachid] pour les lui recoudre sur la figure » (p. 114-116).
Elle le traine, anesthésié, jusqu’a la salle de bain et le plonge dans
I’eau de la baignoire, avec un chauffe-eau électrique branché. Pendant
gu’il cuit, elle se rase le crane, sort manger une entrecéte saignante et
n’hésite pas a montrer ses seins au serveur, avant de rentrer dépecer
Richard sans risque de salir le parquet (p. 216-219). Ces derniers
gestes, excessivement, grotesquement transgressifs, positionnent
I’héroine, symboliquement, radicalement, dans le camp masculin :
viol, crane rasé, viande rouge a dévorer, exhibition, impudeur,
assassinat... Fatima, a la fin de son récit, rompt, de maniére burlesque
et caricaturale, avec I’aliénation qui empéchait son épanouissement.
La femme, murée dans la soumission et le silence, se déchaine et se
libére dans une folie carnavalesque inédite. Elle a dépassé Médée
I’infanticide, elle est devenue une guerriére. A force d’ironie, de
sarcasmes, d’humour noir, trés noir, Marouane entraine ainsi son
lectorat dans un cynisme puissant et ses attaques corrosives ou
grotesques visent a saper les fondements conventionnels de la morale
des hommes pour retrouver une éthique féministe.

Sans doute faudrait-il étudier plus attentivement les modalités de
la narration. Guillaume Fondu rappelle qu’« elles ont constitué I’un

10 yj, p. 230.
93



des terrains les plus riches de la politisation de la pratique littéraire
[...] notamment en posant des questions essentielles : pourquoi, et
donc comment raconter des histoires ? »*. Nous avons essayé de
répondre a la premiére question, le second reste en suspens. Mais du
point de vue de I’écriture, la chronologie de la « reconstitution » a
laquelle Mme Amor se livre avec une grande lucidité, long
monologue chaotique, confession revancharde entrecoupée d’éclats
de rire dément (p. 161), sans réel interlocuteur, dérape si bien qu’on
ignore dans quel ordre se déroulent les événements, et méme s’ils se
déroulent dans la « réalité » du roman. Dans cet inquiétant récit de
soi, seuls les reperes typographiques fournissent quelques indices
pour distinguer réel et fiction carnavalesque quand le romain devient
italique pour passer notamment du « elle » au « je » (p. 201).

5. Conclusion

Au sujet de Marouane, partageons I’idée déja ancienne de
Randolph S. Bourne : « I’ironiste est le grand intellectuel démocrate
[...]. Dans son monde, il n’y a pas de caste privilégiée, pas
d’aristocratie des sentiments a révérer, ni de systemes d’intéréts
tabous »'2. Dans le monde sans tabou de Marouane, intellectuelle et
démocrate, les hommes ne font pas partie d’une caste supérieure et ne
peuvent pas imposer longtemps leurs diktats. Et la remarque de
Richard Rorty : « les Ironistes libéraux sont ces gens qui rangent
parmi les désirs infondables leur propre espoir que la souffrance sera
réduite, que I’humiliation d’étres humains par d’autres étres humains
peut cesser »** s’applique parfaitement au féminisme de Marouane,
qui n’est autre qu’un humanisme défendant bec et ongles les droits des
femmes.

1 G. Fondu, Qu’est-ce qu’'un roman progressiste ?, in « Le Monde Diplomatique »,

mars 2022, p. 27.

12 R. S. Bourne, The Life of lrony, in «Atlantic Monthly», 1913, cité par Schoentjes,

op. cit., p. 283.

13 R. Rorty, Contingence, Ironie & Solidarité, 1989, cité par Schoentjes, op. cit., p. 284.
94



Linda Hutcheon, quant a elle, estime que « I’ironie a sans
aucun doute une dimension politique » mais « qu’il n’y a rien
d’intrinséquement subversif dans le scepticisme ironique », et que
« malgré I’actuel engouement pour I’ironie dans les travaux
critiques et créatifs des auteurs contestataires, féministes,
postcoloniaux et homosexuels, nous devons nous souvenir du
caractére “transidéologique” de I’ironie ». Il s’agit donc d’établir
la dimension idéologique de I’ironie au cas par cas et ce que nous
affirmons au sujet de Marouane ne sera sans doute pas valable
pour une autre autrice. Hutcheon souligne surtout a quel point le
procédé est étrange : pourquoi décider de dire quelque chose que
NnOuUs Ne pPensons pas pour exprimer ce que nous pensons, tout en
attendant que les autres comprennent que nous entendons
dénoncer quelque chose ? Comment décider qu’il faut lire
Marouane au second degré ?

C’est que « I’ironie joue volontiers sur des connaissances
partagées », comme le rappelle Schoentjes™. Et la lectrice que je
suis se fait de I’autrice, de ses valeurs, une idée relativement
précise. Bien que la quatrieme couverture ne mentionne en rien
cette dimension ironique, la lecture attentive de ses ouvrages ainsi
gue le site d’une des maisons d’édition qui la publie autorisent une
certaine connivence face au machisme abusif. Les éditions Fayard
fournissent ces éléments biographiques sur leur site :

Leila Marouane, pseudonyme de Leyla Zineb Mechentel, née en 1960,
a Djerba. [...] En 1989, ses chroniques lui valent lettres de menace et
d’injures, qu’elle ne prend pas au sérieux jusqu’au jour ou elle est
agressee et laissée pour morte. Leila Marouane vivait seule dans une
ville conservatrice située au nord de Blida, devenue la capitale de ce
que I’on baptisera, lors des années noires (1990-2000), le Triangle de
la mort. Aprés I’agression, elle se réfugie a Alger, chez des amis,
allant d’une maison a l’autre. Cette clandestinité inspirera a Leila

141, Hutcheon, Irony’s Edge,1994, cité par Schoentjes, op. cit., p. 288-301.
15 Cité par Schoentjes, op. cit., p. 183.
95



Marouane nombre de ses romans, dont [...] le troisiéme, Le Chatiment
des hypocrites®® en 2001.

Références bibliographiques

H.-1. Ayadi, L écriture, un acte transgressif ? Ecritures intimes et
écritures du corps dans les romans de Leila Marouane, in SELF XX-
XXI, Ecriture féminine aux XX¢ et XXI¢ siécles, entre stéréotypes et
concepts — Journée d’études du 12 décembre 2015, Université Paris-
Sorbonne (en ligne).

T. Besch, Sexe, crime et résilience dans Le Chatiment des hypocrites
de Leila Marouane, in « Nouvelles études francophones », n. 2, vol.
19, 2004, p. 109-118.

N. Bestandji, Le voile dans le sport vise le respect d’une injonction
morale sexiste et patriarcale [extrait de Le linceul du féminisme.
Caresser |’islamisme dans le sens du voile (Seramis, 2021)], in «
Marianne », 2021 (www.marianne.net/agora/tribunes-libres).

R. S. Bourne, The Life of Irony, in « Atlantic Monthly », mars 1913,
(www.theatlantic.com/magazine/archive/1913/03/the-life-of-
irony/644411/).

G. Fondu, Qu’est-ce qu’un roman progressiste ?, in « Le Monde
diplomatique », mars 2022, p. 27.

C. Gravet, Comment la folie vient aux femmes ? Personnages de
folles dans quelques récits de Maghrébines : d’lsabelle Eberhardt a
Leila Marouane, in « Cedille. Revista de Estudios Franceses », n. 7,
2017, p. 131-154.

C. Gravet, Leila Marouane revisite Médée, in M.-J. Fourtanier, A.
Chelly-Zemni (éds.), Le Mythe dans la pensée contemporaine,
Collogue de I’Université de Sousse, avril 2017, L’Harmattan, Paris,
2018, p. 249-266.

L. Hutcheon, Irony’s Edge, Routledge, Toronto, 1994,

L. Marouane, Le Chatiment des hypocrites, Seuil, Paris, 2001.

S. Mcllvanney, Rebel without a Cause ? Female Brutality and

16 www.fayard.fr/auteur/leila-marouane/, consulté le 17 mars 2025.
96



Criminality, in « Leila Marouane’s Le Chatiment des hypocrites », in
F. Chevillot et C. Trout (éds.), Rebelles et criminelles chez les
écrivaines d’expression francaise, Rodopi, New York, 2013, p. 147-
164.

I. Poukhli, L Elément carnavalesque dans le roman maghrébin de
langue francaise (Nedjma de Kateb Yacine et Agadir de Mohammed
Khair-Eddine a travers la théorie du carnaval de Mikhail Bakhtine),
mémoire de DEA, Université Stendhal, Grenoble 111, 2001.

R. Rorty, Contingence, Ironie & Solidarité, trad. fr. P.-E. Dauzat,
Armand Colin, Paris, 1989.

P. Schoentjes, Poétique de I’ironie, Seuil/Points, Paris, 2001.

M. Shaw, En dialogue avec Bakhtine : carnavalisation, carnavalesque
et carnaval au ceewr du roman, These, Université de Victoria au
Canada, 2007
(https://dspace.library.uvic.ca/bitstream/handle/1828/191/Aimie_Shaw
Thesis.pdf?sequence=1.).

97



98



LES STRATEGIES DE L’ECRITURE CARNAVALESQUE DANS
LE ROMAN LA NUIT DE L’ERREUR DE TAHAR BEN JELLOUN

ATIQA BAKHTI
Université Mohamed Boudiaf, M’sila
atiga.bakhti@univ-msila.dz

Résumé

Le roman de Tahar Ben Jelloun se présente comme prometteur d’une
écriture hybride marquée par la plurivocité, le dialogisme, la mixtion
des genres et des formes littéraires, dont la référence a I’oralité et au
fantastique populaire est cruciale dans le fonctionnement du texte.
Cette esthétique bouleversante est expliquée par le croisement des
genres et des formes littéraires. L’écrivain ne cesse de multiplier les
techniques scripturales ; il parodie le réel en mettant en scéne des
personnages atypiques, légendaires et mythiques, qui révélent ainsi
les paradoxes de I’dme humaine. D’ailleurs, son roman ne manque
pas la présence du conteur public qui erre, a travers les places, pour
cueillir les dames dolentes des auditeurs. Ainsi, les personnages
legendaires, comme Kendischa ou J’ha, peuplent I’univers fictionnel
de Ben Jelloun et rappellent aussi ses ressources de I’incontournable
Mille et une Nuits. Tous ces procédes, et bien d’autres comme
I’ironie, la polyphonie et I’humour noir, procedent a la fragmentation
du texte. Par exemple, les romans comme La Priére de |’Absent
(Seuil, 1981), L’Enfant du Sable (Seuil, 1985) et La Nuit de
L’Erreur (Seuil, 1997) représentent des personnages-conteurs en
guéte d’une identité et d’une parole disparue a travers des histoires
enchassées et inachevées. Dans la présente étude, nous nous
interrogeons sur I’ensemble des procédés d’écriture qui mettent en
relation I’univers littéraire et les formes carnavalesques. Nous nous
interrogeons également sur les aspects d’une écriture qui transgresse
les frontiéres entre les genres littéraires, en faisant du texte un espace
de dialogue entre les différentes formes.

99



Mots-clés : écriture carnavalesque, polyphonie, hybridité, parodie,

s = iz

Abstract

Tahar Ben Jelloun’s novel shows the promise of a hybrid style of
writing, characterised by the presence of plurivocality, dialogism and
the mixing of genres and literary forms, with references to orality and
popular fantasy crucial to the functioning of the text. This deeply
moving aesthetic is explained by the crossing of genres and literary
forms. The author never ceases to multiply his literary techniques,
parodying reality by portraying atypical, legendary and mythical
characters, thus revealing the paradoxes of the human soul. Moreover,
his novel does not lack the presence of the public storyteller, who
roams the squares to pluck the aching souls of his listeners. Legendary
characters such as Kendischa and J’ha populate Ben Jelloun’s fictional
universe and remind us of his sources from the Thousand and One
Nights. All these devices and many others, such as irony, polyphony
and black humour, fragment the text. For example, novels such as La
Priére de |’Absent (Seuil, 1981), L ’Enfant du Sable (Seuil, 1985) and
La Nuit de L ’Erreur (Seuil, 1997) depict narrative characters in search
of an identity and a lost word through embedded and unfinished
stories. In this study we look at all the writing processes that link the
literary world to carnivalesque forms. We also look at aspects of
writing that cross the boundaries between literary genres, making the
text a space for dialogue between different forms.

Key words: carnivalesque writing, polyphony, hybridity, parody,
transgenerosity

1. Introduction

La littérature maghrébine d’expression frangaise s’affirme dans la
transgression du code linguistique et du code esthétique, d’ou les
aspects du texte littéraire se creusent dans I’expression de la culture et

100



de la tradition arabo-musulmane. Le roman de Ben Jelloun est
prometteur d’une écriture hybride marquée par la plurivocité, le
dialogisme, la mixtion des genres et des formes littéraires, dont la
référence a I’oralité et au fantastique populaire est cruciale dans le
fonctionnement du texte. Cette esthétique bouleversante rejoint la
conception transgénérique expliquée par le croisement des genres et
des formes littéraires, a savoir le conte, la Iégende, le mythe, la poésie
et la prose poétique. C’est ainsi que Charles Bonn explique que le
roman de Ben Jelloun

cotoie le conte, la légende, les rites maghrébines, les mythes
ancestraux... L originalité de Ben Jelloun réside dans son art de saisir
tous les aspects de la tradition et de la culture maghrébine en une
symbiose singuliere avec le vécu quotidien et les problemes sensibles
de la société’.

De Harrouda (1973) a L ’Insomnie (2019), Ben Jelloun ne cesse de
multiplier les techniques scripturales afin de renvoyer le lecteur a un
univers populaire a la limite du réel. 1l parodie le réel en mettant en
scene des personnages atypiques, parfois l1égendaires et mythiques, qui
révelent ainsi les paradoxes de I’dme humaine et renseignent sur le
mal existentiel de I’individu marocain dans une société en pleine
mutation.

Le roman La Nuit de L’Erreur’ met en scéne des personnages-
conteurs en quéte d’une identité trouble et d’une parole disparue, a
travers des histoires enchdssées et inachevées. Le récit scrute
également la condition de la femme maghrébine. En effet, la somme
des métaphores et des symboles issus du patrimoine oral et folklorique
brise le continuum de la narration et impose un nouveau mode de la
réception du texte de Tahar Ben Jelloun.

1 Ch. Bonn, N. Khadda et A. Mdarhri-Alaoui (éds.), Histoire littéraire de la
francophonie, littérature maghrébine d’expression francaise, EDICEF, Paris, n. 1,
1996, p. 141.
2T. Ben Jelloun, La Nuit de L Erreur, Seuil, Paris, 1997.

101



Dans la présente recherche, nous interrogeons I’ensemble des
procedés d’écriture qui mettent en relation I’expression littéraire et les
formes d’écriture orale, comme le conte et le carnavalesque. Nous
scrutons également les aspects d’une écriture qui transgresse les
frontieres entre les genres littéraires en faisant du texte un espace de
dialogue entre les différentes formes littéraires. Nous supposons que le
roman de Ben Jelloun impose une nouvelle écriture qui éloge la
transgression de la littérarité du roman traditionnel maghrébin et
bouleverse, par conséquent, le genre romanesque. La structure du récit
subit I’influence de I’aspect traditionnel et folklorique® de la société
marocaine, une histoire qui ne céde qu’a deux motifs : la liberté et
I’humour.

2. La Nuit de I’Erreur : un récit polyphonique

L’écrivain maghrébin puise dans sa culture natale des
représentations de la vie traditionnelle et, par le biais de son aspect
métaphorique, le folklore maghrébin, en I’occurrence marocain, est
investi sur les différents plans, a savoir politique, social et religieux.
L’intrigue de base raconte I’histoire d’une femme mystérieuse qui
s’appelle Zina. Elle est née le méme jour de la mort de son grand-pére
maternel. C’est une jeune fille rebelle, mystérieuse et dangereuse qui
traverse le temps et I’espace pour détruire ses amants. Le roman
correspond a une parodie du quotidien marocain par le récit-conte de
Zina ; il s’agit d’un monde qui se construit en fonction de I’imaginaire
populaire, perturbé par des récits des conteurs-personnages. C’est
ainsi que, dans La Nuit de I’Erreur, le personnage conteur explique :

Ce que tu appelles ainsi sont des histoires de vie et de mort, ce sont
des histoires de gens qui souffrent, espérent, travaillent, révent,

3 Nous appellerons « littérature carnavalisée » celle qui a subi directement, sans
intermédiaires, ou indirectement, apres une série de stades transitoires, I’influence de
tel ou tel aspect du folklore carnavalesque (antique ou médiéval) (Cf. M. Bakhtine,
1963, p. 152).

102



imaginent, osent, pleurent et rient ; certains abrégent leurs souffrances
en se supprimant, d’autres persévérent dans leur étre jusqu’a arriver en
enfer... Mais, ma pauvre amie, tu ne sais pas avec qui tu parles... Tu
te rends compte, je suis investi par la Sainte des mots et des paroles...

(p. 85).

A I’image du conteur public de Jamaa El Fna*, I’auteur de La Nuit
sacrée continue de séduire son lecteur et de charmer son public écrasé
par le malheur et les problémes de la vie quotidienne. A travers des
personnages ridicules et des étres marginalisés, le narrateur manie
I’histoire de Zina et méle le réel et le fantastique. Il s’agit d’une
stratégie qui séduit son public, déja habitué a ce fantasme esthétique.

Par ailleurs, La Nuit de I’"Erreur est un récit habité par les conteurs,
des voix multiples qui errent partout pour faire entendre la voix du
réel déconstruit au seuil de I’imaginaire. L histoire de Zina, la femme
qui a le pouvoir magique de détruire les hommes qui ont aimé ou cru
I’avoir aimée, n’est en réalité que le revers de I’histoire des démunis et
des marginalisés de la société marocaine, qui expriment par la le
malheur et la souffrance quotidiens. L auteur puise dans la culture
orale et populaire pour transmettre le message d’une population en
désarroi. Il décrit ensuite le paysage folklorique du quotidien a
Tanger, une ville ou des personnages renvoient a des symboles de
détresse, comme en témoignent leurs prénoms ou surnoms :

Voila pourquoi Tanger est plein de gens qui trainent dans les rues, des
gens a qui on a promis un grand voyage et qui se retrouvent sans rien,
la téte remplie de sable, les mains vides et I’ame en loques. Il y a
Midou, I’unijambiste qui donne I’heure avec une précision suisse ;
Hamou, le charlatan qui vend une poudre rose qui développerait la

4 Jamaa El Fna est une place située a Marrakech, a proximité de la mosquée
Koutoubia. Ce lieu attire des touristes et des visiteurs qui viennent assister a des
spectacles animés par des charmeurs de serpents, des conteurs, des musiciens
populaires ainsi que des orateurs racontant des histoires ou vantant les mérites de
produits magiques. L’UNESCO a inscrit ce lieu au patrimoine oral et immatériel de
I’humanité en 2001.

103



puissance sexuelle ; Ghita, trop vieille pour faire la pute, loue des
enfants pour mendier ; El Ghoul, qui s’est laissé emporter par le vent
bleu jusqu’a se cogner contre la grande grue du port, depuis il n’a plus
sa téte ; Abbas, I’estropié du Gharb qui se croit arrivé en France ;
Pépé, le garcon de café de Larache qui exhibe un faux passeport belge
et ne comprend pas pourquoi on le refoule ; Madiha, la paysanne qui
habite au cimetiére des chiens ; Inge, I’Ecossaise qui a vendu son
passeport et ne peut plus quitter la ville. [...] (p. 124).

La description des personnages donne [Pillusion d’une
représentation des acteurs de théatre en plein air. Elle montre en
succession d’images des figurants portant des aspects de personnes en
marge de la vie, auxquelles le public est censé jouer un réle déterminé.
Entre des charlatans, des mendiants, des orateurs et des égarés, c’est
ainsi que I’image de la vie se construit. L auteur explique :

Et plus, il y a tous ceux que la vie a lachés, qui ont vu leurs attaches se
briser et qui ont échoué sur le sable [...]. Tanger est ainsi devenu un
mur contre lequel viennent buter des corps bourrés d’illusions ; ils se
mélangent avec la poussiere et les détritus qui s’entassent dans les
coins de la rue, dans les terrains vagues ou les rats de la région
tiennent leur congrés annuel (p. 125).

La narration se construit alors en fonction d’une polyphonie
jaillissante de voix des personnages-conteurs, qui représentent a la fois
des identités différentes, troubles et méme confuses. Par ailleurs, les
récits de contes puisent dans le fond d’une tradition marocaine et
manifestent ainsi I’aspect social, intellectuel et ethnique de la société.
En fait, le roman de Ben Jelloun se transforme en album d’images
carnavalesques, mettant en contraste une littérature sérieuse qui, par le
biais de I’humour critique, conteste violemment la conduite sociale au
Maroc. L’histoire de Zina est donc congue comme un espace a travers
lequel surgissent les grandes interrogations existentielles. C’est ainsi
gue le conteur s’interroge en disant :

104



Pourquoi cette Zina, moitié femme, moitié Iégende, ombre de I’ombre,
image gravée dans des cceurs fragiles, trace d’une durée qui s’enroule
autour de nos souvenirs, pourquoi échappe-t-elle au temps, continue-t-
elle a régner sur le cceur et la raison des hommes dans une ville qui
perd lentement ses racines et nous fait-elle croire qu’elle s’en va avec
le courant d’un fleuve qui n’a jamais existé ? (p. 223).

Le récit de Ben Jelloun met en scéne des personnages frappés par
I’erreur, qui racontent des histoires inachevées et puisent dans le
mythe et la légende populaire de J’ha, de Kendicha, de Harrouda ou
méme de Shahrazade. Cela rejoint I’écriture d’une dénonciation de la
réalité sociale et religieuse, un rejet de la norme et une transgression
des codes esthétiques et moraux. Zina, le personnage principal, se
transforme peu a peu en fantdme, en étre exceptionnel qui conserve la
parole et s’en sert comme d’une arme destructive. Elle se manifeste a
travers les personnages féminins : Cherifa, Houda et Kenza ; le
personnage s’éclate en exprimant la volonté de l'auteur de dire
I’indicible. Le conteur réclame sa faiblesse et sa soumission a ce
pouvoir des mots. 1l réclame :

O mes amis, je ne suis qu’un conteur manchot dépositaire d’une
histoire qui me trouble. ... Il faut que je vous dise : depuis que cette
histoire s’est versée en moi, je me sens possedé, je suis moi-méme
devenu I’objet de ses manipulations. Pour le moment, je ne fais que
raconter ce qu’elle m’a permis de savoir (p. 112).

La narratrice, Zina, délivre son histoire a ce couple de Dahmane et
Jamila, surnommés « conteurs des temps modernes » (p. 92) en
camion, et s’efface derriére la troisiéme personne du singulier. Ce
couple a d’abord été surnommé Tarzan et Cheeta, ce qui refléte une
double représentation réelle et fantastique : Dahmane incarne en effet
le personnage manchot ; il a perdu son bras et son travail dans une
histoire qui provoque a la fois le rire et le malheur. Cette histoire, et
bien d’autres, renvoie a I’aspect carnavalesque du roman. Le texte se

transforme alors en un espace ou découlent toutes les contrastes de la
105



vie. Le roman de Ben Jelloun est peuplé de personnages qui portent
chacun en eux une histoire qui creuse le fond de la ville marocaine.

Cette histoire se méle a d’autres récits enchassés, dégageant des
versions différentes, en introduisant une écriture polyphonique. Ce
concept a été développé par Mikhail Bakhtine dans Le principe
dialogique®. Le texte se plonge dans I’univers de I’imagination et du
folklore marocain a travers I’image de la halga et du «conteur
public ». Le récit principal est alors encombré d’histoires enchassées
et inachevées qui racontent des événements étranges dont le motif
commun est la présence d’une femme belle mais dangereuse. Cette
parole dispersée puise dans I’humour populaire, comme le stipule
Bakhtine®, qui a pour but de dévoiler le secret des hommes et des
femmes ravagés par les tourments de la vie quotidienne. C’est ainsi
que le conteur explique :

O mes amis, sachez qu’il restera toujours une histoire a conter pour
voiler le temps qui passe, une histoire a dire dans I’oreille d’un
mourant, un conte a inventer pour aider chacun a revenir a soi, car ol
que nous allions, quoi que nous fassions, le bonheur est I, a portée de
main, sous notre regard, ... (p. 95).

Outre Il’alternance des voix narratives, la présence de I’élément
récepteur théatralise le récit : le personnage-conteur se fait comme un
conteur public et s’adresse a son destinataire. L’auteur alterne les
instances narratives, il utilise a la fois « nous » et « vous ». Les voix se
mélent ainsi pour prendre distance du récit lui-méme raconté en
alternance entre la premiere personne du singulier et la troisiéme
personne. En fait, cette distance est utilisée pour revenir d’une autre
maniére au récit premier, celui de la femme Zina. Dahmane revient a
I’histoire et s’adresse a son auditoire en disant :

5 T. Todorov, Mikhail Bakhtine : le principe dialogique. Suivi de Ecrits du cercle de
Bakhtine, Seuil, Paris, 1981, p. 101.
6 Selon Bakhtine, cette conception de I’écriture est celle de 1’écriture carnavalesque,
qui s’oppose au langage codifié et normatif et puise dans I’humour populaire et
I’ironie.

106



Il était une fois... une nuit blanche, un jour sans lumiére, un printemps
sans euphorie, un ciel sombre... il était, et ce sera toujours ainsi, une
fois et jamais une seule fois, un étre hors du commun, un étre de chair
et d’esprit, je dirais prudemment une personne, une femme qui ne
ressemble pas a aucune autre femme, une fleur carnivore, une
mandragore, une superbe illusion humaine, un étre exceptionnel,
concu pour son malheur la Nuit de I’Erreur, cette nuit ol nous ne
devons rien entreprendre [...] (p. 96).

La structure polyphonique est également investie d’éléments
opposés : la naissance de Zina et la mort de son grand-pere, I’amour et
la haine, le religieux et le profane. Elle présente également des
éléments culturels en montrant des lieux mystérieux et en faisant
référence a des pratiques ethniques et culturelles propres a la culture
marocaine. En fait, I’écriture polyphonique engendre un choc
esthétique, une forme déconstruite et hybride du texte littéraire.
Laurence Rosier le postule en disant :

[...] la pratique de la polyphonie est une pratique ancienne : non
seulement elle signifie la superposition d’éléments disparates mais fait
s’interroger sur I’origine de ces éléments dont la rencontre inattendue
provogue un choc esthétique’.

Le roman autorise la conversation des voix des personnages
conteurs qui apportent un élan esthétique et thématique a I’histoire de
Zina. L’auteur nous fait lire et écouter un récit incarné par plusieurs
voix de narrateurs-conteurs. L’intervention de plusieurs voix dans le
texte produit une transgression et une hybridité textuelle et
énonciative.

" L. Rosier, Méandres de la circulation du terme polyphonie, in J. Bres, P. Patrick
Haillet, S. Mellet, H. Nglke et L. Rosier (éds.), Dialogisme, polyphonie : approches
linguistiques, Editions De Boeck-Duculot, Bruxelles, 2005, p. 34.

107



3. Transgression et hybridité dans le roman de Ben Jelloun

L’écriture de Ben Jelloun adopte une structure polyphonique et
provogue des lésions au niveau de la structure et de la forme
esthétique du roman. Le lecteur est introduit dans I’univers populaire
par le biais des personnages du quotidien, qui transgressent, par leur
niveau intellectuel et social, le flux de la pensée soutenue et
dominante de I’écriture romanesque et de la pensée occidentale. Le
texte présente alors différents niveaux de transgression : une
transgression linguistique d’abord, car I’auteur marocain manipule les
mots de la langue frangaise pour décrire une réalité marocaine, arabe
ou berbére.

Jean Déjeux affirme que le roman de Tahar Ben Jelloun exprime la
violence et la blessure, qui deviennent une catharsis dévoilée a travers
I’écriture de la langue francaise. Cette écriture bilingue marque la
différence entre ce qui est écrit en frangais en tant que langue premiere
et ce qui est écrit pour décrire le réel profond maghrébin et arabe avec
des mots frangais, apportant ainsi une dose expressive de I’univers
culturel marocain. Il s’agit en fait d’un travail de traduction marqué
par I’oralité, caractérisé par I’expression de proverbes, I’ironie et
I’utilisation de mots en arabe et berbéres.

De plus, la transgression est représentée par les mots obscénes qui
choquent la morale officielle, I'image du Chikh et du Fqih, qui sont
ridiculisés et méme rabaissés. Nous pensons a cet effet que la transgression
verbale rejoint I’idée de représenter un monde grotesque, construit en
fonction de I’étre et de son opposé, le religieux et le profane, I’amour et la
haine, la vie et la mort. En conséquence, le récit se déconstruit en suivant
une logique d’opposition, de contrastes et de rejet. Larbi Benali conclut
ainsi qu’a partir de ce rejet « I’écrivain pourra assumer son écriture qui sera
désormais affranchie de toute assistance. C’est en se débarrassant de toute

108



soumission idéologique qu’il pourra faire une ceuvre littéraire »®,

Le roman de Ben Jelloun s’offre alors a la transformation et a la
mutation a travers les versions différentes de I’histoire de Zina,
I’héroine qui cherche a bouleverser le code moral, religieux et stable
par la force destructive, un pouvoir surnaturel qui lui permet de
résister non pas a I’écoulement du temps, mais aussi a la pensée
enfermée qui réduit la femme a un étre dépossédé qui n’a pas droit a la
parole. 1l nous semble que I’écrivain déclare son engagement en tant
que porte-parole des marginalisés, des démunis, de tous ceux qui n’ont
pas la parole comme les femmes. Dans une chronique, Ben Jelloun
explique sa mission d’écrire en disant :

Un livre, quel qu’il soit, ne changera pas la société ni ne bouleversera
les mentalités. 1l participe avec d’autres formes d’expression a
sensibiliser une société, a lui raconter Pintimité inquiéte de
personnages de fiction, personnages auxquels le lecteur pourrait
s’identifier®,

Par ailleurs, le roman transgresse la norme et I’ordre établi en
exposant, selon une thématique choquante, la tragédie de la société
contemporaine. L’image de la femme traduit également I’unité
controversée de la binarité entre deux extrémes : la douceur et la
violence, I’amour et I’érotisme, le conformisme et la liberté. 11 s’agit
de la résistance a la pensée dominante, d’ou la transposition
polysémique entre I’homme et sa patrie, qui jaillit a travers la
métaphore de la femme-ville. Dahmane, le personnage, I’explique en
disant :

Amis du Bien ! Je ne fais que rapporter les paroles de celle qui a eu la
bonté de verser en moi son histoire. Elle se confond avec la ville, et la

8 L. Benali, La figure de la folie et la dimension carnavalesque dans Moha le fou
Moha le sage de Tahar Ben Jelloun et L’insolation de Rachid Boudjedra, coll.
« Littérature, linguistique & didactique », n. 1, 2008, p. 19-23.
9 T. Ben Jelloun, Eloge de la fiction dans un paysage en crise, in « Chroniques 2006 »
(www.taharbenjelloun.org, consulté le 21 novembre 2023).

109



ville se confond en elle. Ecoutez la suite, car cette femme sera
nommée par la rumeur. Et, comme vous savez, chez nous la rumeur
est plus importante que la Radio-Le Caire ou la BBC (p. 100).

Le romancier cherche a traduire le malaise et la souffrance de la
ville marocaine a travers I’image symbolique de la femme-ville. La
ville déroutante, qui partage son charme et son malaise avec les
étrangers, et devient aussi dangereuse parce qu’elle n’appartient a
personne, et elle a résisté a I’histoire ainsi qu’au temps. 1l dit plus
loin :

Tanger est maudite, on ne lui veut que du mal, Tanger a été offerte
aux trafiquants pour en faire une ville encore plus pourrie que sa
réputation, Zina est un indice, la preuve qu’on cherche a ruiner
Tanger, a la défigure, a la jeter aux chiens et aux loups affamés ; Zina-
Tanger/ Tanger-Zina (p. 101).

Il semble que I’aspect hybride réside également dans cette double
lecture de I’histoire de Zina et de I’histoire de la ville de Tanger. Il
s’agit d’un dialogue entre I’image de la femme, reflétée dans les
images d’une culture et d’une tradition. Le récit de Zina ne s’acheve
pas ; il est associé au theme du cycle. C’est une esthétique du miroir
qui refléte I’image du Maroc. A la fin du roman, Dahmane est
interpellé par la police et, pour justifier son innocence, explique :

Mais non, répondit Lamarty. Zina n’existe pas. De tout temps il y eut
une femme symbolisant le malheur des hommes. Souvenez-vous
d’Aicha Kandisha, de Khadija-la-chauve, de Maria-Hamaqga, de
Harrouda, tantdt putain, tantdt sainte, de Jénia-la-borne... Zina existe
en chacun de nous. La part maudite de notre vie, la part obscure de
notre ame. Nous projetons en elle ce qu’il y a de noir et d’inavouable
en nous. Zina ne cesse de traverser nos vies. Nous lui avons confié nos
peurs et notre honte. Nous I’avons fait sans en avoir conscience. Elle
les a ramassées et les a distribuées autour d’elle (p. 312).

110



L’ auteur y raconte I’imaginaire populaire et décrit les fantasmes et
les peurs d’une population écrasée par la politique et I’idéologie.
S’inspirant a la fois de la tradition orale et de la modernité, il révele
les maux de la société et exprime I’indicible. Zina est en fait le revers
du Maroc, une histoire falsifiée et fantasmée du pays. Le lecteur
comprend alors, a la fin du roman, qu’il s’agit d’une réalité
carnavalisée, relatée et erronee a travers le pays.

4. Conclusion

En conclusion, le roman de Tahar Ben Jelloun propose une nouvelle
écriture qui oscille entre réalité et fantastique, ce qui se traduit par
I’alternance de I’instance narrative qui multiplie la vision critique sur la
société marocaine. La brutalité et la violence de I’expression sont
traduites par I’image polyvalente du personnage qui exprime a la fois
une révolte et une transgression contre le consensus et I’ordre politique,
social et religieux. Le personnage féminin « femme-ville » inscrit le
texte dans le clivage symbolique et impregne P’ceuvre de
postmodernisme.

De plus, la transgression se fait sur le plan thématique, le texte
oscillant entre le conte, le mythe et le roman. Il puise dans I’oralité
marocaine et la tradition littéraire des Mille et une Nuits, ce qui crée
une lecture intertextuelle entre les deux personnages Zina et
Shéhérazade. C’est ainsi qu’on explique :

Shéhérazade contemporaine qui décide de venger la “race féminine”
alors Zina incarne la féminité qui dérive des Milles et Une Nuits. Son
nom déja renvoie a la transgression a caractére sexuel qui constitue,
selon Malek Chebel — le motif organisateur des contes arabes?®.

Enfin, le roman est une écriture qui s’offre a I’improvisation, au

10 M. Zdrada-Cok, Tahar Ben Jelloun : hybridité et stratégies de dialogue dans la
prose publiée aprés /’an 2000, Wydawnictwo Uniwersytetu Slaskiego, Katowice,
2015, p. 114.

111



délire des conteurs qui versent leurs contes dans des espaces pleins de
malheur. L’histoire subit en effet des mutations selon les versions des
différents conteurs du roman. La voix de I’héroine laisse la place a
d’autres voix, faisant de la narration un espace de dialogue entre les
textes et les genres. Le personnage finit par s’effacer au profit de
I’imaginaire et de la fiction a la fin du texte. Le roman de Ben Jelloun
ouvre ainsi la voie a une nouvelle écriture transgénérique et
transesthétique.

Par ailleurs, le texte de Ben Jelloun suggeére une nouvelle écriture
qui se joue entre la modernité esthétique et I’engagement social de
I’écrivain. Ce dernier, en tant que porte-parole de sa société, s’engage
a interpréter la souffrance et la difficulté de I’individu marocain
absorbé par la fiction.

Références bibliographiques

M. Bakhtine, Esthétique de la création verbale, Gallimard, Paris,
1984.

L. Benali, La figure de la folie et la dimension carnavalesque dans
Moha le fou Moha le sage de Tahar Ben Jelloun et L’insolation de
Rachid Boudjedra, in « Résolang », coll. « Littérature, linguistique &
didactique », n. 1, 2008, p. 19-23.

T. Ben Jelloun, Eloge de la fiction dans un paysage en crise, in « Chroniques
2006 » (www.taharbenjelloun.org).

Ch. Bonn, N. Khadda et A. Mdarhri-Alaoui (éds.), Histoire littéraire
de la francophonie, littérature maghrébine d’expression francaise,
EDICEF, Paris, n. 1, 1996.

J. Bres, P. Patrick Haillet, S. Mellet, H. Nglke et L. Rosier (éds.),
Dialogisme, polyphonie : approches linguistiques, Editions De Boeck-
Duculot, Bruxelles, 2005.

M. Gontard, Modernité-postmodernité dans le roman marocain de
langue francaise, in « Littératures frontaliéres », Edizioni Universita
di Trieste, n. 2, XIII, 2003.

T. Todorov, Mikhail Bakhtine le principe dialogique : Ecrits du cercle
de Bakhtine, Seuil, Paris, 1981.

112



M. Zdrada-Cok, Tahar Ben Jelloun : hybridité et stratégies de
dialogue dans la prose publiée apres l'an 2000, Wydawnictwo
Uniwersytetu Slaskiego, Katowice, 2015.

113



114



L’APPORT ET L’ IMPACT DE OULD ABDERRAHMANE KAKI A
LA DRAMATURGIE ALGERIENNE

KHELFAOUI BENAOUMEUR
MCA — Université Kasdi Merbah Ouargla
khelfaoui.benaoumeur@univ-ouargla.dz

Résumé

En reprenant la structure antique de la Halga et du Goual, le
dramaturge Ould Abderrahmane Kaki a transféré la dimension orale a
I’écriture dramatique. El Guerrab Oua Salihine (Le porteur d’eau et
les marabouts), qui est un conte philosophique inspiré du patrimoine
maghrébin, est une piece écrite par le dramaturge. Le porteur d’eau,
personnage interlope, sera le médiateur et le maitre d’un spectacle
théatral caractérisé par I’oralité et la poétique de la Halga. Au-dela de
la description de I’environnement sociohistorique et littéraire qui a
donné lieu a la piéce, notre ambition dans cet article est d’examiner la
structure narrative et sémiotique offerte par I"auteur. Il s’agit d’une
capacité originale chez I’auteur a exploiter I’imaginaire porté par les
personnages-narrateurs pour parvenir a élaborer des procédes
langagiers et scéniques inspirés de la culture orale, caractérisée par
une poétique insoupconnée. Dans sa quéte de formes expressives
puisées dans le folklore populaire et convaincu que le théatre
aristotélicien, né dans un environnement culturel occidental, ne
correspondait pas a la spécificité de la culture algérienne, Kaki a
revendiqué la nécessité de revenir aux formes d’art populaire, en
adoptant le style d’El-Halka et du Meddah, qui se focalisent sur un
discours auditif interpelant a son tour I’imagination. Le recours a ces
modes de représentation dans le théatre a en effet été dicté par le souci
de la restauration de formes diverses d’expression culturelle, dont le
patrimoine culturel se distinguait par sa richesse, pour la plupart des
pays qui ont été colonisés. Pour Kaki, il s’agit la d’un retour aux
origines qui caractérisaient la société avant la colonisation et ses
desseins d’acculturation et d’aliénation.

115



Mots-clés : Ould Abderamane Kaki, écriture dramatique, culture
orale, folklore, halga, goual

Abstract

Using the ancient structure of the halga and the goual, playwright
Ould Abderrahmane Kaki has translated orality into the dramatic text
of El Guerrab Oua Salihine (The Water Carrier and the Marabouts), a
philosophical tale inspired by Maghreb heritage. The water carrier, an
outsider, will mediate and direct a theatrical performance
characterised by the orality and poetics of the Halga. In this paper, our
ambition is to go beyond the description of the socio-historical and
literary context in which the play was created, and to examine the
narrative and semiotic structure offered by the author. An original
ability on the part of the author to use the imagination of the
character-narrators to develop linguistic and scenic processes inspired
by the oral culture, characterised by an unsuspected poetry. Convinced
that the Aristotelian theatre, born in a Western cultural environment,
did not correspond to the specificity of Algerian culture, Kaki, in his
search for forms of expression derived from folklore, insisted on the
need to return to forms of popular art, adopting the style of El-Halka
and the Meddah, which focuses on an auditory discourse that, in turn,
appeals to the imagination. In fact, in most colonised countries, the
use of these forms of representation in theatre was dictated by the
desire to recover different forms of cultural expression, the richness of
which was a feature of the cultural heritage. For Kaki, this is a return
to the origins that characterised society before colonisation and its
patterns of acculturation and alienation.

Key words: Ould Abderamane Kaki, dramatic writing, oral culture,
folklore, halga, goual

116



1. Introduction

Abdelkader Ould Abderrahmane, dit Ould Abderrahmane Kaki
(1934-1995), est I’'un des piliers du théatre algérien. 1l était un
connaisseur distingué des ceuvres de pionniers du théatre tels que
Stanislavski, Craig, Meyerhold, Piscator et Brecht. Il a commencé son
mouvement expérimental en 1958, lorsqu’il a créé un informateur
théatral et intensifié différentes applications dans son travail sur Carlo
Gozzi, Eugéne lonesco et Samuel Beckett. En effet, Messaoud Ben
Youcef décrivait Kaki Ould Abderrahmane comme « celui par qui le
théatre est arrivé »', ou encore « le fondateur du théatre algérien
moderne »®, soulignant son poids précurseur dans le développement
du théatre algérien tel qu’on le connait aujourd’hui. Ce portrait flatteur
est-il véridique ? Examinons d’abord I’homme, puis appréhendons
I’auteur ainsi que I’expérimentation dans son théatre basé sur
I’utilisation de nombreuses légendes du patrimoine culturel algérien,
voire maghrébin, et sur leur cristallisation dans une forme théatrale
populaire dont I’oralité et la poétique caractérisaient les rituels et les
coutumes folklorigues.

Relater la vie de Kaki est une tache qui nécessite a elle seule plus
d’une communication, voire une recherche scientifique, tant la
biographie de cette grande personnalité qui a marqué I’histoire
culturelle de I’Algérie, et plus particulierement I’art dramatique,
demeure emblématique a plus d’un titre. Néanmoins, en puisant dans
guelques témoignages et écrits, lesquels, dans leur quéte de retracer le
parcours labyrinthique de ce grand homme, voire ce phénomeéne de
théatre, ont quand méme le mérite d’avoir immortalisé, pour le moins
gu’on puisse dire, ce Bertolt Brecht algérien dont les empreintes sont
aussi claires et imposantes que les créateurs en dramaturgie continuent

1 M. Ben Youcef, Celui par qui le théatre est arrivé : Hommage a KAKI, in « Braniya
chiricahua », 29 juin 2012 (http://braniya.blogspot.com/2012/06/celui-par-qui-le-
theatre-est-arrive_29.html, consulté le 25 mars 2023).
2 M. Ben Youcef, Le fondateur du théatre algérien moderne, in « Algérie Infos », juin
2012 (www.algerieinfos-saoudi.com/article-kaki-le-fondateur-du-theatre-algerien-
moderne-107582677.html, consulté le 22 avril 2023).

117



de puiser aujourd’hui.

Né le 18 février 1934 dans le quartier populaire de Tigdit a
Mostaganem, le jeune Kaki est trés tot marqué par I’influence de sa
ville natale. Cette grosse bourgade coloniale et rurale est tres vite
devenue une ville portuaire a I’activité incessante, exportant des vins
et des agrumes. Mostaganem est aussi une ville déja ouverte au théatre
ou aux manifestations proches du théatre, dans et a travers lesquelles
Kaki découvre tres tot I’art scénique. Il fait ses études primaires a
Mostaganem et ses premiers pas dans le théatre au sein des Scouts
Musulmans Algériens (S.M.A). Il interprete de petits roles dans son
quartier d’origine, Tigdit. Véritable passionné de I’art dramatique, il
s’inscrit a de nombreux stages de formation théatrale. Il participe
notamment a un cycle de formation organisé par le service de
I’Education Populaire sous la direction de Henri Cordereau qui
continue a donner des cours d’art dramatique en Algérie aprés
I’indépendance et dans d’autres pays africains.

D’aprés Mostefa et Benchehida, Kaki a trés tot été touché par le
théatre populaire, celui de la société déja présent et visible chez
quelques maitres : « [Kaki sera] influencé par plusieurs maitres dont je
ne citerais que Lakhdar Benkhelouf, Abderrahmane Mejdoub, Cheikh
Hamada, des sources multiples et de tradition orale entre autres le Chir
Melhoun, le chaabi et la halga »®.

C’est de la que Kaki héritera son golt pour ces tournures
caustiques gu’on lui connait, ainsi que ces belles expressions imagées
qui s’ajoutent aux histoires naguére narrées par sa grand-mére Khrofa.
En Kaki sommeillerait donc toujours une part de Tigdit, ce lieu vivace
de toute une littérature surtout orale, héritée des saints patrons de
Mostaganem et racontée par des chanteurs locaux dans une ambiance
festive et bon enfant. Du reste, le jeune Kaki a évolué dans un
environnement structurant qui orientait son imaginaire vers le
merveilleux et les histoires aussi fantastiques les unes que les autres.

Aprés 1962, Kaki écrit et met en scéne plusieurs piéces et connait

3 A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader, le dramaturge
de I’essentiel, Alpha, Alger, 2006, p. 9.
118



un succeés grandissant. Mais en 1968, a I’approche du premier Festival
Culturel Panafricain, qui devait se tenir en 1969 a Alger, un terrible
accident de la circulation allait compromettre durablement sa
fulgurante carriere théatrale : grievement blessé, il sera soigné au
centre spécialisé de Garches, puis recueilli et accompagné par son
ami, le peintre Jean-Pierre Bellan, auquel il devra sans doute d’avoir
survécu aux multiples traumatismes de I’accident. Kaki survivra,
certes, mais demeurera définitivement diminué. Il sera directeur du
Théatre Régional d’Oran pendant quelque temps, puis conseiller
culturel de sa bonne ville de Mostaganem, siege d’un festival annuel
de théatre amateur particulierement dynamique.

2. L ceuvre de Kaki

D’apres la majorité des hommes de théatre algériens, Kaki reste I’'un des
dramaturges les plus actifs en Algérie dans I’écriture et la production
théatrales. Il a également été I’un des fondateurs du « Festival du théatre
amateur » a Mostaganem.

Il aimait depuis I’enfance la scéne et, dés les premiéres années de
sa jeunesse, il s’est investi dans I’ancrage du théatre dans la tradition
orale algérienne en fondant sa troupe Algaragouz en 1958. A partir de
cette date, il a pris une nouvelle approche qui differe de ce qui était
présenté par les troupes théatrales de I’époque. Il a intégré au théatre
la réalité culturelle et sociale puisée auprés des originaux et des
racines de la société algérienne, notamment ses grands poétes dont les
textes sublimes et pleins de sagesse ne cessent de résonner dans sa
mémoire et d’influencer sa morale. 1l est ainsi I’auteur de nombreuses
piéces. Ses ceuvres les plus connues sont incontestablement celles
gu’il a créées aprés I’indépendance.

2.1. Kaki et le théatre algérien

Kaki a incontestablement apporté un souffle nouveau au théatre
algérien. Un véritable bol d’air. Oubliée I’expression limitée, assechée

119



d’un théatre urbain et bien-pensant.

La réalité est qu’avant Kaki, le théatre algérien reprenait largement
les préoccupations de la société algérienne, qu’elle soit coloniale ou
postcoloniale. Ce théatre s’adressait essentiellement aux citadins et
était prisonnier de la contrainte coloniale, un véritable frein a la
créativité. Résultat : un théatre sans relief, certes correct, mais préparé
pour un public raffiné, baignant dans la culture urbaine. Le discours
théatral était tres atténué, articulé autour de finesses inhérentes a une
société coloniale puis bourgeoise qu’on cherchait a cajoler, comme
pour cacher ses propres turpitudes.

Kaki rompt avec cette approche : les sujets traditionnels du
mariage imposé et du burlesque, qui constituaient I’essentiel du
théatre d’Allalou, de Ksentini et de Bachtarzi, laissent place a de
nouvelles perspectives. Il propose une pratique en rupture avec le
passé, tant dans le choix des thémes que dans la nature de la mise en
scene. Toutes les ceuvres de Kaki offrent ainsi souvent un triple
contenu :

— Le sens du festif populaire, hérité de sa jeunesse épanouie et des
souvenirs de sa joyeuse ville de Mostaganem ;

— Le parler rural hérité de la voix des plus simples : ouvriers,
marchands, commercants, artisans ;

— Letheme universel tiré de son ouverture vers les jeunes, les scouts
et le cinéma américain, mais aussi, plus généralement, de cette
capacité de Kaki a voir plus loin que I’environnement immédiat.
Se poser des questions qui sont celles de I’humanité tout entiére,
et non celles d’un peuple en particulier.

2.2. L oralité, caractéristique principale de I'euvre de Kaki

L’oralité tient une place centrale dans I’ccuvre de Kaki. Une
analyse de ce trait dramaturgique permet de révéler toute la richesse
de cet auteur. En effet, imprégné d’oralité, son théatre interpelle
directement le spectateur, qui Se sentira concerné, interrogé et
impliqué par I’événement scénique. Il peut s’agir autant du paysan que

120



du citadin (Kaki s’adresse a tous).

Kaki est parvenu a intégrer le verbe si prépondérant dans I’oralité du
Meddah dans la liturgie théatrale. Plus jeune, Kaki se cachait en effet
pour écouter les méddahates, ces chanteuses traditionnelles réservées
aux femmes. Il exploitera plus tard cette source d’inspiration. Du point
de vue de la société algérienne, Kaki est celui qui répond le mieux au
défi posé par Antonin Artaud dans Théatre oriental et Théatre
occidental, ou il donne deux définitions du « langage théatral pur ».
Selon lui, la nature des éléments du langage oriental se résume a ces
définitions :

1 — D’une part, comme la matérialisation visuelle et plastique de la
parole. 2 — Comme le langage de tout ce qui peut se dire et se signifier
sur une scéne indépendamment de la parole, de tout ce qui trouve son
expression dans I’espace, ou qui peut étre atteint ou désagrégé par lui.

Issu d’abord d’une culture orale en relation constante avec la
tradition de I’écrit, il puisera I’essentiel de son inspiration dans les
sources orales héritées de sa jeunesse et de son environnement. Kaki a
trés tot compris qu’il existe mille et une manieres de narrer une méme
histoire. L’une d’elles est le Meddah, avec son éloquence et son
improvisation ; d’autres, comme dans la Halga, le sont avec leurs
gestes et leurs déplacements. Kaki joue de cette oralité dans ses
acuvres.

Les ceuvres de Kaki sont différentes ; elles ne s’écrivent pas. Le
texte n’est qu’accessoire. Kaki rejoint en cela Artaud en s’éloignant
d’une conception trés occidentale du théatre, basée sur un texte
immuable et intouchable. Le théatre de Kaki, c’est bien plus que du
texte. Mostefa et Benchehida le résument ainsi :

Kaki a vu que c’est 1& un théatre qui répond & nos coutumes
langagiéres. Mais il a quelque peu adapté cette vision. Puisque de la
position antinomique de parole et de scene, il a réalisé une

4 A, Arthaud, Le théatre et son double, Gallimard, Paris, 1964, p. 67.
121



conjugaison harmonieuse de la parole du meddah et de la scéne
d’Artaud. C’est une expression dans I’espace®.

Kaki est révolutionnaire en cela. Il donne une nouvelle dimension
au théatre algérien en puisant dans les profondeurs de la culture du
pays. Il met a I’honneur la société algérienne dans son ensemble en
offrant au spectateur la possibilité de la découvrir dans ses moindres
recoins et expressions. Il en devient aussitét I’un des meilleurs
représentants. Mostefa et Benchehida poursuivent : « Faire lier le
théatre aux possibilités de I’expression par les formes, et par tout ce
qui est gestes, bruits, couleurs, plastiques, etc., c’est le réhabiliter, le
réconcilier avec I’univers maghrébin »°,

3. Apports dramaturgiques de Kaki

L’apport de Kaki a la dramaturgie algérienne réside dans
I’élaboration d’un langage dramaturgique qui lui est propre. Il a en
effet réussi le pari d’intégrer la communication traditionnelle, la
culture populaire et la mémoire collective des spectateurs a sa piéce.

Le public se sent alors interpellé par une scéne qui évoque pour lui
un espace intellectuel et communicatif familier, tout en P’incitant a
remettre en question son quotidien. En ce sens, Kaki met a I’honneur
le théatre dont il a été question et donne ses lettres de noblesse a la
création dramaturgique algérienne. Ce théatre revét trois aspects que
nous avons évoqués précédemment en explorant I’univers
dramaturgique algérien, a savoir un théatre populaire, un théatre
hybride (& la fois moderne et authentique) et un théatre engagé.
Développons ci-dessous ces différentes dimensions.

5 A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader, le dramaturge
de [’essentiel, op. cit., p. 31 (http://mostaghanem.free.fr/Files/17_la_vie_de_kaki.pdf,
consulté le 2 avril 2023).
6 1vi, p. 32.

122



3.1. La culture populaire dans | 'ecuvre de Kaki

Kaki a parfaitement compris et intégré le précepte d’Artaud, selon
lequel « le théatre est contenu dans les limites de tout ce qui peut se
passer sur une scéne, indépendamment du texte écrit »’.

Cette oralité, dont on a longuement parlé, s’inscrit naturellement
dans I’univers culturel algérien, qui devient pour ainsi dire son
creuset. Plus précisément, la culture populaire. Celle de ce que I’on
pourrait appeler I’Algérie profonde. On I’a vu, le théatre de Kaki est
fondamentalement ancré dans la scene et résolument festif, au point de
prendre parfois des libertés nettes avec les principes modernes du
théatre. Pourtant, I’ambition premiére de Kaki n’a jamais été de se
défaire des canons fondamentaux du théatre classique, mais plutdt de
les enrichir d’un jeu populaire qui, selon lui, est la clé d’une
authenticité tout algérienne. C’est précisément ce qui fait le charme de
Kaki et I’originalité de ses pieces. Oui, la culture populaire. Kaki a en
effet grandi dans un milieu qui I’a déterminé a privilégier le festif
populaire, le parler rural et les themes universels. Ce sont trois traits
caractéristiques forts de son théatre. Il s’est largement inspiré de la
beauté de la parole dans la culture traditionnelle algérienne et I’'a
recréée, tissant ainsi un lien indéfectible avec une gestuelle qui, selon
Mostefa et Benchehida, « marque et démarque I’espace pour I’inscrire
dans une dimension non verbale, mais physique »®.

Selon les productions, Kaki utilise la centralité d’un Meddah
démiurge, articule les mouvements autour d’un décor, d’un accessoire
ou méme d’une idée. Kaki s’affirme comme un auteur dramatique
toujours attentif aux bruits, aux rumeurs, aux voix et a la vie de son
quartier. 1l est clair que I’environnement humain dans lequel Kaki a
grandi a déclenché chez lui le besoin de communiquer avec le peuple.

Cette approche de Kaki va lui ouvrir un univers insoupgonné de
possibilités d’expression. Mettre en relation le théatre avec les
possibilités d’expression par les formes, les gestes, les bruits, les

" A. Artaud, op. cit., p. 65.
8 A. Mostefa, M. Benchehida, op. cit., p. 20.
123



couleurs, les arts plastiques, etc., c’est réconcilier le théatre avec
I’univers maghrébin et festif dont nous parlions tant6t. Kaki va
s’appuyer sur ce socle traditionnel, identitaire et populaire pour forger
son théatre. 1l dira : « le théatre ne peut étre vu qu’apres les trois coups
sur scéne. Et j’irai méme plus loin. On peut effacer les trois coups, y
compris la scéne. Passer a la Halga »°.

Dans ce coup pour I’expression scénique, notons I’apport de Jerzy
Grotowski™® au théatre de Kaki, puisqu’il introduit le concept de la
relation entre le comédien et les spectateurs. Kaki apprend et
développe une communication non verbale, mais totale, entre les
comédiens et le public.

3.2. Kaki et le théatre hybride

Kaki demeure I’'un des rares dramaturges a étre parvenus a
apprivoiser les techniques du théatre européen pour servir la forme
expressive héritée des traditions folkloriques. Il a ainsi résolu
I’équation importante de produire un mélange entre le patrimoine
culturel folklorique et les moyens de communication modernes, ce
gu’il a mis en ceuvre en tant que directeur du théatre régional d’Oran.

Si les psychopédagogues et les sociologues s’accordent a dire que la
personnalité d’un individu se fagonne a partir de I’age de cing ans, Kaki,
cet enfant précoce, a été forgé dans un moule exceptionnel qui I’avait
prédisposé a sa destinée artistique et culturelle. Il a en effet toujours
affirmé avoir été marqué, dés son plus jeune age, par la diversité du
patrimoine de son quartier populaire de Tigdit. La place publique de ce
quartier était en effet un lieu de rencontre de conteurs, de négociants, de
commergants, etc. Les conteurs s’y produisaient régulierement pour se
livrer a des représentations, incarner divers personnages et perpétuer la
tradition ainsi que les us et coutumes populaires :

% Propos de Kaki dans la Revue « Salama d’arts », février 1997, p. 3.
10, Grotowski (1933-1999) sera une grande inspiration pour Kaki. Il est surtout
connu pour sa théorie du « théatre pauvre ». C’est un metteur en scéne et théoricien du
théatre expérimental polonais, fondateur du Théatre Laboratoire.

124



C’est la une référence inépuisable de tournures caustiques, de belles
expressions, de perfides allusions ou d’élogieuses remarques qui
s’ajoutaient aux dires de grand-meére Khrofa dans la téte du petit Kaki.
Tigdit est le lieu vivace de toute une littérature héritée des saints
patrons de la ville et reprises par les chanteurs locaux dans une
atmosphére festive et bon enfant!?,

La gamme d’ceuvres théatrales introduite par Kaki s’inscrit dans la
recherche d’un théatre algérien authentique. Comme nous I’avons
mentionné précédemment, le théeme de la piece ElI Guerraboua El-
salihin a été inspiré d’un mythe populaire et adapté dans un moule
dramatique remarquablement soigné, a I’image de I’ccuvre de Brecht
La Bonne ame de Se-Tchouan®.

Cependant, Kaki a réussi a traiter le sujet brillamment, ce qui ne
semble pas étrange dans I’environnement algérien. Il n’a pas privé le
village de sa foi en remplacant les trois dieux par trois marabouts
(Salihines), et le personnage de Se-Tchouan par la vieille Halima, une
femme aveugle mais trés pieuse.

Son expérience théatrale a été marquée par la recherche d’espaces
et de formes d’expression esthétique singuliéres, alliant la nature
locale et la dimension humaine, tout en s’appuyant sur des
expériences universelles, dans un effort constant pour établir un
contact avec le public, en tant qu’acteur et spectateur. Tout comme ses
tentatives, il s’est singularisé par sa quéte permanente de relance et de
renouvellement des méthodes traditionnelles de communication,
menacées d’extinction en raison des évolutions qu’a connues la
société algérienne.

Quant aux techniques de la représentation, Kaki a su fusionner
I’espace traditionnel de [I’adage populaire et les capacités

1 Cf. T. Habb, Gens de Mosta, in « Sindbad/Actes Sud », Paris, 1997, p. 142.
12 | 3 Bonne Ame du Se-Tchouan est une piéce de théatre écrite par Bertolt Brecht.
Elle a été commencée en 1938 au Danemark et achevée en 1940 en Suede, avec I’aide
de sa collaboratrice Margarete Steffin.

125



communicationnelles du narrateur, en reprenant au début le lieu du
spectacle traditionnel El-Halka, ou les spectateurs se regroupent en un
cercle pour prendre part au spectacle. Cela signifie qu’il a transféré la
relation : acteur/public d’El-Halka vers le théatre en travaillant a
recréer la sensation et I’émotion qui caractérisent ce type
d’attroupement ou le troubadour (EI-Meddah) joue un réle important
dans ce spectacle caractérisant El-Halka. En racontant des épopées, il
utilise un style d’argumentation trés persuasif, mélant éloquence,
rhétorique et rythme pondéré (Gasba et Gallal) avec des mouvements
harmonieux. Cette technique constitue un élément passionnant de la
relation entre la scéne et le public.

En réhabilitant cette forme d’art menacée d’extinction et en
I’employant en dehors de son contexte social habituel (dans les souks
et durant les fétes religieuses), Kaki a adapté les techniques
européennes de I’espace théatral au service d’une forme expressive
engendrée par les traditions populaires et réalisée par I’équation
triangulaire suivante : le style, le contenu du message et le
destinataire. 1l s’agit d’une fusion entre les traditions de la poésie
populaire et les techniques de la communication moderne qui permet
de dramatiser des traditions anciennes.

Dans sa quéte de formes expressives puisées dans le folklore
populaire et convaincu que le théatre aristotélicien né dans un
environnement culturel occidental ne correspondait pas a la spécificité
de la culture algérienne, Kaki a revendiqué la nécessité de revenir aux
formes d’art populaire en adoptant les styles d’El-Halka et du
Meddah, qui se focalisent sur un discours auditif qui interpelle a son
tour I’imagination.

En effet, le recours a ces modes de représentation dans le théatre a
été dicté par la volonté de promouvoir les diverses formes
d’expression culturelle du patrimoine des pays colonisés, qui se
distinguent par leur richesse. 1l s’agit la d’un retour aux origines de la
société, caractérisées par la solidarité et I’harmonie, avant la
colonisation et ses projets d’acculturation et d’aliénation.

Le Meddah (le narrateur) est I’un des personnages principaux qui

126



contrdlent le récit historique. La narration sur scéne est ainsi un
moyen économique permettant de créer une atmosphere théatrale. Elle
dépend de I’imagination, de I’énonciation et de I’improvisation, et ne
repose pas nécessairement sur les nombreuses propriétés caractérisant
la scéne théatrale moderne. A [Pinstar d’autres dramaturges
(principalement Alloula), Kaki est parvenu a transposer ce patrimoine
du conte populaire sur la scéne théatrale, en une nouvelle forme de
communication avec le public.

A cet égard, on peut avancer qu’il a fait la distinction entre deux
concepts : « la rédaction et le récit historique », en estimant que
I’histoire est écrite comme une forme de conte historique. 1l évite les
détails de I’interprétation et dépouille la narration de son contexte de
prononciation, suggérant ainsi que la signification est immuable dans
la langue. Paradoxalement, le dialogue, qui s’apparente a un texte
écrit, met en exergue le role du participant et le contexte de la
prononciation linguistique, permettant ainsi de faire émerger des sens
divers et variables.

Conscient que le public est une source de loisirs et de
divertissement, le narrateur revient, pour les besoins de chaque
spectacle, a I’histoire afin de lier le passé et le présent. Par conséquent,
les références a des événements improvisés en lien avec I’actualité ou
avec des réactions du public permettent d’animer le spectacle, tout en
créant une atmosphere d’intimité qui renforce et illustre les messages
que le narrateur cherche a transmettre au sujet de I’ histoire.

4. L art théatral selon Kaki : carnaval et théatre total

Pour Kaki, le théatre est un spectacle fondamentalement festif. Un
spectacle total ol les contributions joyeuses s’entremélent : les hommes,
les sons, les images, les couleurs, les mouvements, etc. Le théatre de
Kaki ressemble aussi avant tout a une fable, & une histoire ou le
merveilleux cotoie la réalité, se méle a elle de fagcon « naturelle », y
faisant parfois une irruption fracassante qui déstabilise le spectateur et
conféere au propos une dimension inattendue. Kaki opére aussi de

127



fréguents allers-retours entre fiction et réalité, entre imagination et vie
concrete.

Mais pourquoi cette relation dans les ceuvres de Kaki ? Parce que ses
pieces de théatre sont toujours une histoire (certes imagée et colorée), une
histoire tout de méme, qui doit toujours comporter une sorte de « legon ».
Cette lecon ne doit toutefois pas se réduire a une évidence. Le théatre de
I’époque est en effet dominé par des sketches moralisateurs et par I’esprit
didactique. Kaki s’en détourne de plus en plus, méme s’il a respecté cet
esprit au début de sa carriere. Selon lui, la morale, trop abrupte, stérilise le
théatre, le privant de tout mystere et donc de tout charme. Pour Kaki, une
piéce de théatre doit ainsi étre une analyse subtile et nuancée de la société,
de ses contradictions et de ses problémes. Une telle analyse suppose
certes une critique sans concessions, mais celle-ci doit nécessairement
étre menée sur le mode indirect et ne doit étre lisible qu’au second degré,
entre les lignes. Telle est la conception du dramaturge.

Kaki ne sacrifie donc pas a la proclamation, a la profession de foi ou a
I’idéologie, malgré son héritage arabo-islamique profondément ancré. Le
théatre de Kaki est une mise en cohérence de la voix et du corps a travers
la prose rimée, la poésie, le chant et les percussions, le tout réglé par le
conteur, chef d’orchestre :

Kaki s’est inspiré largement du patrimoine algérien sans renier une
certaine influence venant du théatre occidental et notamment du theatre de
Brecht amplement présent dans le théatre algérien d’une maniére
générale. Ce qui revient a dire que le théatre de Kaki s’inscrit dans la
logique moderne et populaire a la fois. A travers son théatre, on remarque
un travail minutieux et fort intéressant sur le texte théatral, son contenu et
son contenant. Ainsi, on peut parler, chez Kaki, de recherches et
d’expériences sur I’esthétique, la langue, le décor, etc. Le texte théatral de
Kaki est sans conteste ancré dans la tradition culturelle algérienne et
maghrébine. Sa piece El Guerraboua El-salihin (1966), (Le porteur d’eau
et les saints) en est le meilleur exemple. Dans cette piéce, Kaki ressuscite
la halga : le role du conteur et s’inspire des légendes populaires®.

13 H. Dahmane, Brecht dans le théatre algérien, in « Annales du patrimoine », n. 11, 2011, p. 5.
128



Ainsi, les ceuvres de Kaki, qui sont emblématiques de son style et
de sa conception du théatre comme « spectacle total », sont
nombreuses. Citons-en trois principales :

— Diwan El Garagouz — 1965 — (Le Divan du Karagheuz), libre
adaptation de L 'Oiseau vert de Carlo Gozzi ;

— EI Guerraboua El-salihin — 1966 — (Le Porteur d’Eau et les
Marabouts), inspiré de La Bonne Ame du Se-Tchouan de Bertolt
Brecht ;

— Koul Ouahed ou Houkmou — 1967 — (A chacun son jugement),
inspirée d’une légende locale.

Ces piéces connaitront un immense succes populaire et feront de
Kaki le créateur de cette forme théatrale que d’autres adopteront par la
suite dans tout le Maghreb. C’est en effet dans ces trois pieces que
I’on découvre le génie dramaturgique de Kaki et que se manifeste
clairement sa conception du thééatre.

Il s’agit donc d’une recréation, d’une nouvelle production. Kaki
s’amuse a remodeler le texte de base a sa guise. Il revoit souvent tout
le texte initial, modifie la démarche dramaturgique, ajoute ou
supprime des scénes afin de reconstruire le récit. 1l a également le
mérite de faire cohabiter plusieurs univers en empruntant
indifféeremment a plusieurs scenes, auteurs, lieux et époques. Ses
piéces sont finalement traversées par des traces implicites d’autres
textes et d’autres réalités culturelles.

A titre d’illustration, Kaki a réussi a allier la logique brechtienne a
celle de I’oralité algérienne, donnant ainsi a son théatre un caractere
original, voire inédit. Brecht maitrisait bien les techniques théatrales,
mais aussi la culture populaire, a laguelle Kaki vient finalement
donner un prolongement inattendu : celui de la culture populaire
algérienne. Cette association de deux univers différents donne lieu a
un mélange savamment orchestré, a la fois sur les plans culturel et
dramaturgique. Cette alliance se traduit notamment par I’adaptation de
La Bonne Ame de Se-Tchouan.

129



Ahmed Cheniki écrit :

Il reproduisit carrément I’architecture structurale du texte de Brecht
tout en donnant un cachet local a la piece en recourant a une légende
populaire intitulée Les trois marabouts et la femme aveugle. Ce jeu
avec le texte originel était marqué par une transformation des noms,
des lieux et des personnages**.

Un cachet local, donc. Et que dire du Meddah ? 1l joue également
du cheeur et du chant dans de nombreuses pieces de Kaki. Le Meddah
est un outil intéressant puisqu’il relance, décélére et accélére les
actions, tout en jouant sur la disposition spatiale pour raconter les
événements. La distance créée avec le spectateur interpelle et I’invite a
participer. Le cheeur, quant a lui, cristallise le récit. L’association de
ces éléments provenant de divers univers dramatiques confere
paradoxalement au texte une certaine unité et produit un texte original.
Chez Kaki, la structure théatrale (européenne) reste dominante, mais il
parvient a inclure des éléments qui enrichissent la scéne et lui donnent
un ton original, comme la Halqa.

La littérature orale est importante pour Kaki, qui la percoit comme
un vecteur de culture. Cependant, lorsque les résidus de cette
littérature s’integrent a la structure théatrale européenne, cette oralité
perd inévitablement de son identité en obéissant au cadre de I’appareil
théatral occidental. Le Meddah, comme d’autres, n’y échappe pas.
Cependant, I’approche de Kaki est la bonne, car son objectif est de
mener un travail original qui associerait les traces de plusieurs
cultures. Dans cette tentative, Kaki choisit de ne jamais quitter les
lieux conventionnels du théatre, mais plut6t de les infiltrer, puis de les
transformer de I’intérieur. Son travail sera couronné de succes. Ce fut
payant, puisque Kaki a su toucher un large public. Il faut en effet
rappeler que toutes ces recherches sur I’intégration des formes
littéraires et spectaculaires populaires dans I’écriture théatrale visent
d’abord a atteindre le grand public, souvent réfractaire au théatre.

14 |bidem.
130



Alors, comment arriver a séduire les spectateurs ? En intégrant a la
scéne théatrale des signes de la culture populaire, pour en faire une
féte ponctuée de réalisme. En réemployant, comme on I’a vu, le
Meddah, le chant et la poésie populaire, Kaki parvient a susciter une
forme de reconnaissance dans le public, un déclic qui les pousse a
découvrir le théatre a travers les signes de leur propre culture.

Cette approche, Kaki I’a développée grace a sa position a la croisée
des influences occidentales et africaines. Ould Abderrahmane Kaki
lisait beaucoup. Il a en quelque sorte touché a tous les genres et a tous
les registres. C’est d’ailleurs pour cette raison que I’on retrouve dans
son théatre des résidus de toutes ses expériences passées. Il parvient a
« concilier » trois structures dramatiques, a priori éloignées les unes
des autres, a savoir les formes populaires, Eschyle et Brecht.

Tout chez Kaki est mélange. Comme on a pu le voir, la littérature
orale, constituée essentiellement de contes et de poémes populaires,
fournit a Kaki un matériau dramatique de premiere importance. Grace
a cet enrichissement, la structure de ses piéces obéit a une double
logique narrative : d’une part, la forme circulaire du conte dans la
littérature orale africaine, et d’autre part, la structure théatrale
d’influence occidentale. C’est ce mélange qui fait son identité. Son
récit s’inspire souvent de la légende populaire et y puise ses images et
ses métaphores poétiques™.

D’un autre coté, pour le versant « occidental », Kaki recourt a des
techniques empruntées a différents types de théatre : tragédie grecque,
comédie de Plaute et de Moliéere, drame élisabéthain, Artaud, absurde
et Brecht. Il agence plusieurs procédés dramatiques, conférant ainsi a
son discours une dimension plurielle. C’est Kaki, ce véritable maitre
et précurseur d’un théatre différent, qui impressionnera le Che lors
d’une représentation de sa piéce 132 ans dans la salle Atlas en 1962.

1511 est un fait avéré que des auteurs tels que Ben Khlouf, Ben M’saib, Khaldi, Sidi
Abderrahmane EI-Mejdoub et Mostéfa Ben Brahim ont contribué de maniere
significative a I’enrichissement de la langue de Kaki, lui conférant une dimension
poétique remarquable. Les mots de Kaki obéissent du reste a une certaine musicalité
interne et a un rythme précis.

131



Connaissant parfaitement son public, Kaki va s’employer a
intégrer la spécificité de la culture populaire dans le théatre classique
afin de séduire les spectateurs. Par ailleurs, sa formation sous la
direction du Francais Cordereau lui permet de se familiariser avec les
techniques d’écriture et de plonger dans la « tradition » populaire.

Pour toucher son public, Kaki réemployait le Meddah, le chant et
la poésie populaire. 1l cherchait également a provoquer une forme de
reconnaissance chez le spectateur algérien en découvrant sa spécificité
culturelle. La culture populaire est porteuse d’une sémiotique
particuliére par laquelle Kaki nous fait partager ses espoirs et ses
célébrations. La culture populaire de Kaki est d’abord folklore,
lumiére et danses. Elle est aussi authenticité et singularité algériennes.

L’autre signe fort du recours a la culture populaire que I’on
retrouve chez Kaki est le plaisir de la fable, matérialisé par le rdle du
goual. « Qu’il est doux, qu’il est doux d’écouter des histoires »°,
écrivait Alfred de Vigny dans son poéme La Neige. Kaki raconte une
histoire dans son théatre. A ce propos, nous avons vu que le goual ne
faisait rien d’autre que raconter des histoires. C’est sans doute ce qui
attirait la foule autour de lui, ce plaisir d’écouter, voire d’écouter pour
la éniéeme fois une histoire dont certains auditeurs connaissent les
moindres détails, allant méme jusqu’a reprendre le micro quand il en
oublie certains passages. Kaki utilise a volonté ce signe qui margue le
recours au populaire et consacre I’adhésion du public : lui offrir ce
gu’il connait et qu’il aime écouter. Ce plaisir de la narration, ou plut6t
de la fiction, n’est pas spécifique au théatre. Cependant, chez un
auteur comme Kaki, sa singularité réside dans le fait que la narration
est directe et vivante, médiatisée par la parole humaine dans toute sa
nudité. Le goual de Kaki, son narrateur, est Ia, ici et maintenant, avec
ses gestes et ses mimiques. En somme, il s’agit d’une narration
théatralisée source de plaisir.

Au niveau textuel, aucune margue de séparation ne vient perturber
le débit continu de la narration, opérée sans didascalies. Pour le

16 A, de Vigny, Poémes antiques et modernes — Les Destinés, Texte établi par Louis
Ratisbonne, tome 1, Alphonse Lemerre Editeur, Paris, 1883, p. 129-132.
132



praticien comme pour le public, tout est a inventer. La narration est
évoquée par le goual, auquel le public répond. Cette mise en espace de
la narration oppose deux structures : circulaire d’un coté, en U de
I’autre. Le goual, ou le narrateur, se transforme par la force des choses
en simple comédien.

Chaque spectateur est finalement libre de proposer sa propre grille
de lecture. C’est d’ailleurs le but du rideau levé : Kaki se réclame en
effet du théatre brechtien, qui préne un spectateur actif et critique,
placé devant quelque chose pour I’inciter indirectement a la réflexion
et a I’étonnement. La tirade finale du conteur le confirme :

Les histoires des conteurs

Sont parfois sucrées parfois salées

Tout ce qu’ils trouveront a dire sur le lion c’est du bien
Mais de I’hyene ils diront qu’elle est pire qu’un chien
Cette histoire n’a pas de fin

Elle est comme la vie enfin

Et comporte une legon

A qui préte attention

Le Fassi qui n’est pas de Fés

Le cousin de Halima I’aveugle

S’appelle en réalité Safi Le Pur car il est juste et bon
Et ni le caid ni le mufti ni le cadi n’y verront d’objection
Ou est le bien véritable

Celui qu’a fait Halima

Ou celui qu’a commencé a faire Safi 7%

5. Conclusion

A la lumiére de ces repéres succincts jalonnant sa vie et de ses
nombreuses contributions dramaturgiques, Ould Abderrahmane Kaki
est finalement une icbne scintillante dans le ciel de la culture
algérienne et un geant qui a posé les fondations du théatre algérien.

170, A. Kaki, op. cit., p. 81.
133



Son immense parcours, durant lequel il s’est distingué tant dans
I’écriture que dans les nombreuses mises en scéne dramatiques, ainsi
que toute une génération d’artistes et d’animateurs dramaturges
formée par ses soins, témoignent de son importance. Il a notamment
Iégué au quatrieme art algérien une ceuvre théatrale considérable. Il a
utilisé les techniques de I’espace théatral européen au service d’une
forme expressive issue des traditions populaires, alliant style et
contenu, et joué un réle important dans I’évolution du théatre algérien
en mélant les traditions poétiques anciennes aux techniques théatrales
modernes. Il a démontré sublimement I’efficacité de son approche en
puisant son inspiration dans les mythes populaires algériens pour le
theme de ses pieces, qu’il a ensuite exploitées sous une forme
théatrale différente.

Pour Kaki, le théatre est donc I’art de mettre en espace la voix et le
corps a travers la prose rimée, la poésie, le chant et les percussions, le
tout réglé par le maitre de céans, le grand ordonnateur de ce spectacle
total, régisseur avisé de la parole et du rythme de la déclamation, le
conteur.

La littérature orale, constituée essentiellement de contes et de
poemes populaires, fournit a Kaki un matériau dramatique de premiére
importance. Le récit s’inspire souvent de la l1égende populaire et puise
dans la saga poétique orale pour créer des images, des paraboles et des
métaphores. Ainsi, les mots obéissent a une certaine musique interne
et a un rythme précis. Cette esthétique caractérise la culture orale
populaire puisée dans la tradition bédouine, le folklore, mais aussi
dans des récits d’inspiration coranique. La structure de ses piéeces
obéit a une double logique narrative : d’une part, la forme circulaire
du conte, et d’autre part, la structure théatrale. En effet, I’élément du
patrimoine a toujours été privilégié dans I’ensemble des écrits de
Kaki, notamment grace a la fagon dont il introduit le personnage du El
Meddah, « personnage/narrateur ». Ce choix a d’ailleurs permis au
théatre algérien, voire maghrébin, d’effectuer un bond considérable et
palpable, principalement dans I’ceuvre qui demeure a plus d’un titre
emblématique : Le Porteur d’eau et les Marabouts.

134



Si Kaki a donc su fusionner I’espace traditionnel de I’adage
populaire et les capacités communicationnelles du narrateur, c’est en
reprenant au début le lieu du spectacle traditionnel El-Halka, ou les
spectateurs s’attroupent en un cercle pour prendre part au spectacle. Il
transfére ainsi la relation acteur/public d’El-Halka vers le théatre en
travaillant a recréer la sensation et I’émotion qui caractérisent ce type
d’attroupement, technique qui s’avere étre un élément passionnant de
la relation entre la scene et le public.

Finalement, il a su développer la créativité et I’innovation dans ses
ceuvres, démontrant son intérét tant pour I’héritage de sa terre natale et
de ses concitoyens que pour les rituels caractéristiques des peuples de
la Méditerranée. Tout comme ses tentatives, qui se sont singularisées
par sa quéte permanente de relancer et de renouveler les méthodes
traditionnelles de communication, en péril a cause des évolutions
qu’avait connues la société algérienne.

Références bibliographiques

A. Akla, Les phénomenes théatraux chez les Arabes, Publication de
I’Union des Ecrivains Arabes, Guelma, 1985.

S. A. S. Allalou, L’aurore du théatre algérien (1926-1932), in «
Cahiers du C.D.S.H », n. 9, Université d’Oran, 1982.

Aristote, Poétique, trad. fr. et notes de R. Dupont-Roch et J. Lallot,
Seuil, Paris, 1980.

A. Artaud, Le théatre et son double, Gallimard, Paris, 1961.

M. Aziza, Le théatre et I’Islam, SNED, Alger, 1970.

M. Aziza, Regards sur le théatre arabe contemporain, Maison
Tunisienne de I’Edition, Tunis, 1970.

M. Bakhtine, La poétique de Dostoievski, Seuil, Paris, 1970.

R. Barthes, Ecrits sur le théatre, Seuil, Paris, 2002.

R. Barthes, Qu’est-ce que |’écriture ?, in G. Mostéfa (éd.), Le degré
zéro de | écriture, Gauthier Mostefa, Paris, 1970.

C. Bietet, C. Triau, Qu est-ce que le théatre ?, Gallimard, Paris, 2006.
M. Boire, Esthétique théatrale, Sedes, Paris, 2001.

135



M. Boutefnouchet, La culture en Algérie : mythe et réalité, SNED,
Alger, 1982.

B. Brecht, Ecrits sur le théatre | — I, L’Arche, Paris, 1972.

A. Cheniki, Kaki, le génial porteur d’eau du théatre, in « Le Soir
d’Algérie », coll. « Rubrique Culture », le 6 mai 2011.

A. Cheniki, Les vérités du théatre en Algérie, Dar el Gharb, Oran, 2006.
A. Cheniki, Le théatre algérien : dédoublement et parole syncrétique,
in Ch. Bonn (éd.), Echanges et mutations des modeles littéraires entre
Europe et Algérie, in « Actes du colloque : Paroles déplacées », tome
2, L’Harmattan, Paris, 2003.

A. Cheniki, Le théatre en Algérie : histoire et enjeux, Edisud, Aix-en-
Provence, 2002.

A. Cheniki, A. Théatre algérien. Itinéraires et tendances (these de
doctorat en études théatrales), Université de Paris 1V, 1993.

M. Eliade, Le sacré et le Profane, Gallimard, coll. « Folio », Paris, 1963.
V. Jouve, Pour une analyse de |'effet-personnage, in « Littérature »,
1998.

0. A. Kaki, Le Porteur d’eau et les Marabouts, traduit de I’arabe par
Messaoud Benyoucef, (2003), Maison Antoine Vitez, Paris, 1965.

S. M. Lakhdar Barka, La chanson de geste sur la scéne ou
expérience de O. A. Kaki, étude et recherche sur la littérature
maghrébine, in « Document de travail », n. 5, Université d’Oran,
1981.

M. Lacheraf, L Algérie, nation et société, SNED, Alger, 1978.

A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader,
le dramaturge de | ’essentiel, Alpha, Alger, 2006.

B. Ouardi, Ecriture, théatre et engagement dans le théatre d’Henri
Kréa et Noureddine Aba (thése de Doctorat), Université d’Oran, 20009.
J.-P. Sartre, Qu est-ce que la littérature ?, Gallimard, Paris, 1985, (1%
édition 1948).

A. Ubersfeld, Lire le théatre | — 11- 111, Belin, Paris, 1996.

A. Ubersfeld, Les Termes clés de l’analyse du théatre, Seuil, Paris,
1985.

136



L’ETOILE DE LA DENONCIATION DANS
NEDJMA DE KATEB YACINE

GAOUDI FELLA
Université Mohamed Boudiaf, M’sila
fella.gaoudi@univ-msila.dz

Résumé

Dans un écrit littéraire, I’auteur tente de s’évader en tragant ses mots,
vers d’autres cieux, dans un autre monde qu’il espére meilleur que le
sien. 1l essaye aussi de lire mais surtout de dire le monde a travers
plusieurs visions, tantdt critiques et directes, tant6t satiriques ou
ironiques. C’est justement ce qui peut faire la différence dans les écrits
d’un méme auteur ou chez plusieurs. Comme tout écrivain témoin de
la réalité qu’a vécue sa société, les auteurs algériens n’ont cessé de
dénoncer la tristesse et les maux dont ont souffert leurs compatriotes
durant des dizaines d’années. lls ont combattu avec les mots de la
langue francaise que Kateb Yacine a désignés comme « butin de
guerre » et dans lesquels nous pouvons placer le theme de notre
contribution, « le carnavalesque », dans I’'un de ses écrits les plus
célebres : Nedjma. Ajoutons a ce propos que ces écrits constituaient en
réalité une partie intégrante d’une histoire littéraire en cours de
constitution a cette époque-la, ou les écrivains algériens étaient
engageés pour donner naissance a cette littérature algérienne de langue
frangaise. Nous avons choisi Nedjma de Kateb Yacine comme
support, car le titre de ce roman composé d’un seul mot nous semble
bien polysémique et cela est dit par I’écrivain lui-méme.

Mots-clés : dénonciation, polysémie, implicite, carnavalesque,
polyphonie

Abstract
In a literary work, the author tries, through his words, to escape to
other skies, to another world that he hopes will be better than the one

137



in which he actually lives, he also tries to read, but above all to tell the
world through several visions, sometimes critical and direct,
sometimes satirical or ironic, and this is precisely what can make the
difference between the writings of the same author or several. Like
any writer who has witnessed the reality of his or her society, Algerian
writers have always denounced the sadness and evils suffered by their
compatriots for decades, fighting with the words of “la langue
frangaise”, which Kateb Yacine called “butin de guerre”, and where
we can place the theme of our contribution, “le carnivalesque”, in one
of their most famous writings: Nedjma. Moreover, these writings were
in fact an integral part of a literary history in the making at the time,
when Algerian writers were engaged in giving birth to this French-
language Algerian literature. We have chosen Nedjma by Kateb
Yacine because it seems to us that the polysemy of the title of this
novel, made up of a single word, has several meanings, as the author
himself says.

Key words: denunciation, polysemy, implicit, carnavalesque,
polyphony

1. Introduction

Un auteur est avant tout un étre confronté & une société
amalgamée, dépeinte de toutes formes et de toutes couleurs, répondant
parfois a nos attentes et allant parfois a notre encontre. C’est donc de
la littérature carnavalesque qu’il s’agit, et qui continue d’exister méme
actuellement chez un bon nombre d’auteurs, d’écrivains et de
chroniqueurs, chacun dans son domaine : ils cherchent a dénoncer une
réalité quelconque, une situation, un phénomene, etc.

Le réle de cet auteur, qui est en réalité un privilége, est donc de
traduire ce que ressent I’ensemble des concitoyens a travers ses écrits.
C’est ce qui fait son génie et son exclusivité : il s’agit tout simplement
d’un don qui n’est pas a la portée de tous. Kateb Yacine est I’un de
ceux qui ont émerveillé le monde entier par ses écrits, marquant une

138



transition et une rupture avec le code scriptural qualifié de classique.
De grands écrivains de renommée mondiale & I’époque attestent que
ce jeune auteur maghrébin d’expression francaise a pu franchir les
limites du cadre scriptural déja connu et suivi par toute une génération
d’écrivains qui n’ont su se départir des traditions et de I’ordre qui leur
était imposé depuis longtemps. Kateb a eu I’opportunité de franchir
les barrieres du rituel, tout en adoptant une approche décloisonnée de
I’écriture.

L apparition de son fameux roman Nedjma, qui a fracassé toutes
sortes de frontiéres, est marquée par un style narratif ne se pliant pas a
la progression linéaire, faisant subir de perpétuels bouleversements.
Cette innovation dans la maniére d’écrire pousse ses lecteurs a
I’attention, mais surtout a la soif de ses mots qu’ils dévorent, relisant
parfois plusieurs fois le méme passage pour en saisir toute la
substance. Nedjma est une sorte de labyrinthe ou tout est péle-méle, en
constante quéte de IP’invisible, d’ou la symbolique du carnaval :
I’imagination, la polyphonie, la polysémie, tout y est.

L’ceuvre de qualité dépasse son public, c’est la phrase de Michel
Butor, qui ajoute :

Une ceuvre “commerciale’’ est étroitement adaptée au public visé.
Cette attitude s’oppose a celle de I’écrivain authentique qui s’adresse a
un lecteur pour une large part indéterminé. De ce point de vue,
I’ceuvre de qualité est celle qui dépasse son projet et son public ; dans
une telle ceuvre, le destinataire mais aussi le destinateur se révelent
dans I’écriture, qui constitue pour les deux interlocuteurs une véritable
recherchel.

2. La connotation du carnavalesque dans Nedjma

Dans notre approche de ce sujet, voire du carnavalesque, nous nous
focalisons sur un aspect qui constitue une partie intégrante,
inséparable, et qui va de pair avec ce dernier. Il s’agit du fameux «

1 M. Butor, Répertoire I, Editions de Minuit, Paris, 1964, p. 128.
139



Masque » porté par presque toutes les personnes présentes a cet
événement. Ce masque, qui cache les visages de ceux qui le portent, a
pour objectif premier de dépeindre la spécificité de I’événement, mais
aussi de voiler et de dissimuler I’identité de ceux-ci. C’est dans ce
sens que nous avons eu I’idée, un peu nébuleuse, de traiter I’'un des
aspects de ce théme merveilleux, a savoir le carnavalesque. Notre
objectif n’est pas de susciter le rire ou la satire, mais de mettre en
lumiére I’aspect « caché » et « non-dit » de cette ambiguité chargée
d’étonnement et d’implicite, dans le sens de I’émergence du réel le
plus profond. Pierre Bourdieu analyse les rapports entre la littérature
et le réel en termes freudiens : « L’ceuvre littéraire voile et révele a la
fois (comme dans la dénégation ou le refoulement) “la structure du
monde social dans laguelle elle a été produite” »* . Il faut surtout noter
la présence de la polyphonie dans les mots et les écrits de Nedjma de
Kateb Yacine. Nous traiterons également I’idée de « dénonciation »,
pas celle des régimes et des gouvernements, mais bien plus importante
encore : il s’agit d’une grande cause, celle d’une subversion contre le
colonisateur sous toutes ses formes et a tous ses niveaux (du chef de
chantier a la révolution nationale proclamant I’indépendance du pays
et la liberté d’un peuple) :

Il 'y a mille maniéres de parler de Nedjma. Je voulais en effet atteindre
une sorte d’accouchement de I’Algérie par un livre. C’est tres
important, parce qu’a ce moment-la, le sang coulait. En posant la
question algérienne dans un livre, on pouvait atteindre les gens au
cceur. C’est beaucoup plus fécond, plus fort, c’est le sens méme du
combat des Algériens : ils ne sont pas morts pour tuer, ils sont morts
pour vivre.. .5,

2 p, Bourdieu, Les régles de I’art. Gengse et Structure du champ littéraire, Edition du
Seuil, Paris, 1992, p. 58.
3 C. Haroche, 1. Romero, Kateb Yacine écrivain public, coll. « Un certain regard », le
service de la recherche (RTF), (interview), 1975.

140



3. Nedjma : une structure insaisissable

Dans ce roman, on ressent un peu I’insaisissable, & commencer par
la structure du roman, qui nous permet de nous déplacer un peu
partout a travers des scenes panoramiques, que ce soit au niveau de la
notion du temps, de celle du lieu et de méme pour les personnages,
comme dans un vrai carnaval.

Pour ne pas divaguer et sortir du sujet, nous allons essayer de
dresser un solide pont entre la citation de M. Bakhtine : « Le roman
c’est la diversité sociale de langages, parfois de langues et de voix
individuelles, diversité littérairement organisée »*, et le fond du
contenu de Nedjma, en tentant de les analyser dans une ambiance
carnavalesque fondée non sur le rire, mais sur le comique qui selon
Bakhtine « constitue une sorte d’échappatoire qui permet au peuple de
se détacher des contraintes imposées par un régime officiel ». Il s’agit
plutét, dans notre cas, d’une sorte de révolte qui échappe a tout ordre,
gu’il soit chronologique, structurel, etc. C’est une réelle subversion,
avec toute la charge sémantique que ce mot implique. Nedjma est une
impression (une Magie) créée par Kateb Yacine et qui symbolise son
grand amour pour sa précieuse patrie, I’Algérie, ainsi que sa lutte
contre I’oppression coloniale.

3.1. Le surgissement de Nedjma

Nedjma est un chef-d’ceuvre : c’est une piéce fondatrice tres
complexe, écrite dans une belle langue maitrisée, dans un style concis.
En lisant les premiéres pages, le lecteur est surpris de ne rien
comprendre (les premiéres lueurs d’une ambiguité : I’implicite prime
sur tous les plans). Il s’agit d’un roman a la structure complexe et au
style trés original. L’auteur passe d’une époque a une autre, puis d’un
personnage a un autre, dans un ordre chronologique irrégulier, créant
une sorte de tournoiement et d’agitation.

4 M. Bakhtine, Esthétique et Théorie du Roman, Editions Gallimard, Paris, 1978.
141



Victime d’un sentiment d’irritation face a la situation linguistique,
culturelle et sociale, due a la situation coloniale, Kateb Yacine
transforme le mythe des origines a des fins littéraires et brode une
forme identitaire fondée sur trois éléments : le nom, le lieu et le flou.
Il se réfere tout au long de son roman aux éléments historiques, au
patrimoine national et civilisationnel a travers les lieux et les
personnages.

La langue arabe est la pour garder I’originalité et la source qui sont
irremplacables et d’une grande importance pour Kateb : « [...] j’écris en
francais parce que la France a envahi mon pays et qu’elle s’y est taillé
une position de force telle qu’il fallait écrire en francais pour survivre...
J’exprime en francais quelques chose qui n’est pas francais »°.

NOMS ET LIEUX FREQUEMMENT CITES DANS L’EUVRE

[Le Nadhor] : sanctuaire de la tribu deviendra dans le roman « un
microcosme », symbole du paradis perdu et le but d’un voyage
initiatique et spirituel.

[La Seybouse miraculeusement engrossée...]

[Cirta] (Constantine)

[La Mecque]

[Bone] (Annaba)®.

Le carnavalesque considéré par Bakhtine comme un refus de
I’ordre, un refus d’un langage... mais aussi cette hybridation a la fois
linguistique et culturelle, qui « donne forme et dynamisme a ses écrits
» citée par P. Corcoran et J.-P. Ekoungoun’ oul « la polyphonie est I’un
des éléments fondateurs chez les auteurs Maghrébins d’expression
Francaise »®.

5Y. Kateb, interview, 1960.
6 J.P. Depotte, Nedjma de Kateb Yacine (Alchimie d’un roman, n. 64),
(www.youtube.com/watch?v=hHENTuWUZ2Pc, consulté le 10 ao(t 2023).
7 P. Corcoran, J.-P. Ekoungoun, L’avant-texte des soleils des indépendances, in
https://doi.org/10.4000/Genesis, 616, 2011.
8 |vi, p. 101.

142



L’auteur explique aussi :

Nejma, c’est I’héraine du roman, qui d’ailleurs ne domine pas tout a
fait la scene, qui reste a I’arriére-plan, c’est le personnage symbolique
de la femme orientale, qui est toujours obscure et qui est toujours
présente également. Nedjma c’est aussi une forme qui se profile qui
est a la fois la femme le pays, I’ombre ou se débattent les personnages
principaux du roman, qui sont quatre jeunes Algériens, dont je raconte
les aventures et mésaventures. Evidemment, ce n’est pas si simple
parce qu’il y a tout un monde autour d’eux et ils contribuent a
faconner ce monde, qui est encore incertain. lls contribuent a fagonner
cette Algérie, qui est actuellement noyée dans une espece d’opacité,
I’opacité d’un pays qui est en train de naitre et dont les acteurs
projettent les lueurs et finalement montrent le visage®.

Dans la premiére partie de la citation de Kateb Yacine, Nedjma,
I’héroine de notre auteur, est évoquée, étant donné qu’elle forme,
selon lui, un arriere-plan ; c’est d’ailleurs la le noyau dur de notre
développement d’idées, le carnavalesque. C’est précisément sur quoi
nous nous appuyons, voire le c6té caché (voilé) de cette histoire de
Nedjma, qui dépeint elle-méme un carnavalesque du deuil et de la
déprime.

Le mot « carnavalesque » a également été utilisé par Naget
Khadda®® pour décrire les funérailles de I’auteur :

Le déroulement des obseques de I’écrivain rebelle échappa aussi
bien a sa famille qu’aux autorités gouvernementales qui avaient
manifesté le désir d’enterrer en grandes pompes I’enfant prodige
du pays. Ses amis proches organiserent & leur maniére la cérémonie
qui fut suivie par une foule immense d’hommes et de femmes de

Y. Kateb, Nedjma, transcription par Taos Ait Si Slimane de I’émission de 1’Office
national de radiodiffusion télévision Frangaise (ORTF), « lecture pour tous » du 14
ao(t 1956, présenté par Pierre Desgraupe. Invité : Kateb Yacine & 1’occasion de la
sortie de son livre Nedjma.
10 N. Khadda, Kateb Yacine : Une vie, Une @uvre, centre culturel du livre, Editions
distribution, Casablanca, 2020.

143



tout &ge et de toutes conditions, dans un climat quasi
carnavalesque'l.

En réalité, un aspect carnavalesque sous-entend la présence
massive de personnes de tout age et de toute origine, dans une
ambiance bouillonnante, mais pas toujours festive. En effet, malgré
I’humour du comique, cette apparence pourrait, en revanche, ne
traduire que le malheur et la révolte de gens refoulés et opprimés
cherchant a se libérer de ce qu’ils ont encaissé depuis leur jeunesse.
Justement, dans Nedjma, Kateb Yacine dépeint, lors de scénes
d’agitation un peu partout, des personnages en pleine rage et
emportement, qui se rebellent pour la grande cause : leur pays,
autrement dit, « Nedjma », la patrie, la femme, la mére, bref, tout ce
qui évoque I’amour, la paix, la sérénité et I’équilibre.

Pour enchainer avec I’héroine de I’auteur, Nedjma symbolise pour
lui I’Algérie, cette femme obscure selon Kateb. Par rapport a notre
propre réflexion, elle évoque dans notre thématique le non-dit, le
caché, Iaspect de [Iimplicite, voire IP'une des figures du
carnavalesque.

4. Les nuances polysémiques de I'intitulé du roman

Nedjma, « étoile », prénom mythologique pour Kateb, incarne en
réalité plusieurs sens, d’ol la notion de polysémie, mais aussi de
polyphonie (les quatre angles d’une étoile). Ces notions trouvent leur
place dans nos propos. Nedjma, « I’étoile », reflete également un
aspect important du théme du carnavalesque dans le cadre de notre
recherche. Elle est associée a la nuit, a la brillance, au ciel, a la
lumiére, mais aussi a I’idée de I’inaccessible. Ce champ lexical nous
donne a premiére vue une impression de « joie », mais que peut-il se
cacher derriere cette joie ? Qu’y a-t-il dans ce c6té obscur, caché
(voilé), dans le non-dit, implicite ?

Hvi, p. 13.
144



De Constantine a Bone, de Bone a Constantine voyage une femme...
C’est comme si elle n’était plus ; on ne la voit que dans un train ou
une caléche, et ceux qui la connaissent ne la distinguent plus parmi les
passantes ; ce n’est plus qu’une lueur exaspérée d’automne, une citée
traquée qui se ferme au désastre ; elle est voilée de noir*2.

La derniere phrase de cette citation évoque le point commun dont
nous avons parlé ci-dessus entre le voile de cette femme et le masque qui
symbolise le carnavalesque par excellence : c’est a I’aspect du « caché »
que nous faisons allusion ici. Le voile et la femme voilée sont tres
présents dans cette ceuvre.

4.1. Nedjma, c’est moi...

« Nedjma, c’est moi », disait Kateb Yacine. C’est précisément la
toute I’ambiguité des personnages et de I"auteur lui-méme. Kateb,
c’est Nedjma, mais Kateb incarne également la personnalité des quatre
jeunes hommes du roman, qui, dans d’autres lectures, symbolisent les
cing angles d’une étoile. La notion de dialogisme caractérise
également le roman. A ce propos, Oswald Ducrot considére que :

Le sens d’un énoncé, [. . .] c’est une description de son énonciation.
Ainsi, I’énoncé signale dans son énonciation, la superposition de
plusieurs voix : celle d’un “locuteur”, qui n’est pas le sujet parlant
mais une fiction discursive présenté dans I’énoncé (et éventuellement
désignée par je) et celle d’“énonciateur”, dont les points de vue sont
exprimés a travers I’énonciation®®,

« Mon pére ne se remettra pas de son kyste au poumon. Ma mére a
perdu la raison. Elle est réfugiée avec mes deux petites sceurs, dans la

12y, Kateb, Nedjma, op. cit., p. 172-173.
13.0. Ducrot, Le Dire et le dit, Editions Minuit, Paris, 1984, p. 23.
145



ferme d’un oncle »'. Ce sont deux phrases relatant le vrai vécu de
I’auteur.

5. Bakhtine et la polyphonie dans le roman

Notre approche de ce théme se veut polyphonique. Cette notion
dotée d’un caractére général s’applique a des faits pouvant étre saisis a
différents niveaux selon les options théoriques. Elle nous permettra
d’essayer de comprendre les différents emplois de cette notion, plus
ou moins distinctifs, et de retracer a grands traits I’itinéraire de ses
origines bakhtiniennes a travers la théorie énonciative du sens
élaborée par Oswald Ducrot, inspirée de Charles Bally.

En réalité, on dit que la notion de « polyphonie » tient d’une
métaphore musicale. Elle évoque I’image d’un ensemble de voix
orchestrées dans le langage, ce qui explique I’intérét de transposer
cette notion sur IPceuvre de Kateb Yacine. On y ressent en effet la
présence de plusieurs voix, appelant et revendiquant les mémes
objectifs. Le dialogisme est aussi présent dans cette belle toile :

L approche polyphonique cherche a montrer que le sens des énoncés
et du discours, loin de consister simplement a exprimer la pensée d’un
sujet parlant empirique, consiste avant tout a mettre en scene une
pluralité de voix énonciatives abstraites. Le sens se présenterait ainsi a
différents niveaux, comme un assemblage de paroles et de points de
vue, plus au moins hétérogénes, que Iinterpréte serait chargé
d’organiser pour comprendre ce qui est dit®.

Selon Laurent Perrin toujours :

Les analyses de Mikhail Bakhtine consacrées au roman de
Dostoievski et a la littérature qu’il appelait “carnavalesque” ou la voix

14y, Kateb, Nedjma, op. cit., p. 219.

15 L. Perrin, la notion de polyphonie en linguistique et dans le champ des sciences du

langage, in « Questions de communication », Centre d’Etudes Linguistiques Des Textes

et des Discours (PDF), 2004, http://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.4445.
146



du narrateur apparait souvent masqueée par celle de ses personnages et
plus abstraitement par certains points de vue idéologiques. Chez M.
Bakhtine (1934-2953), la notion de polyphonie reléve d’une
exploitation romanesque de ce qu’il congoit comme le dialogisme du
langage ordinaire [...], selon lui, la forme et le contenu des énoncés
sont le fait de cette double détermination dialogique dont se fondent,
notamment dans la littérature carnavalesque, ou la notion de
polyphonie englobe les différents aspects du dialogisme. Des lors rien
d’étonnants que les notions de dialogisme et de polyphonie se
recoupent parfois dans la littérature récente. 1l n’est pas rare que des
phénomenes qualifiés de dialogiques dans certaines approches
correspondent a des faits polysémiques dans d’autres analyses?®.

6. Les évenements de la vie réelle de | auteur : (Nedjma c’est moi...)

Dans la quatrieme partie du dernier chapitre, c’est I’autobiographie
de Kateb, qui rentre chez lui aprés les émeutes du 8 mai :

Pourquoi n’entends-je pas la canne de mon pére ? Mes sceurs ne se
cachent pas derriére la porte, n’observent pas si ma moustache a
poussé, si ma valise est lourde de cadeaux. Dans son lit, mon pere
retient ses gémissements. Il reconnait mon pas. Etreinte muette.
Visage brlant, chemise sale, morceau de pain sec’.

Dans ses écrits, Kateb évoque sa vie, consciemment ou non, et méme
les détails les plus insignifiants, en faisant sans doute référence aux
événements de son enfance. L’utilisation du pronom personnel « je »,
ainsi que des adjectifs possessifs « ma » et « mon », désigne I’auteur «
KATEB YACINE » dans tous les passages que nous citons ci-dessus et
ci-dessous :

Oncle Haceéne n’a pas voulu trahir, dit Farida (11 ans). lls I’ont tué
parce qu’il refusait de prendre les armes. Mére ne sait plus parler sans

16 |bidem.
17y, Kateb, Nedjma, op. cit., p. 225-226.
147



se déchirer le visage, en levant ses prunelles taries au ciel. Elle parle
aux oiseaux et maudit ses enfants. Depuis longtemps elle psalmodie
pour moi la priére des morts. Au désespoir a succédé la mélancolie,
puis la torpeur. Le courage de Iembrasser... »® |, « [...] Jai di
emprunter chez les notables de quoi le conduire a I’hopital de
Constantine ; dans le taxi, ma plus petite sceur, qui n’a pas toutes ses
dents, chantonne : / Mon fréere est en prison, / Ma meére s’affole, / Et
mon peére s’est couché »*°.

7. Une adolescence remplie de conscience

Kateb a commencé a écrire lorsqu’il a senti qu’il en avait besoin.
C’est dans cette prison qu’il a puisé cette force, I’écriture était pour lui
une sorte de refuge, une échappatoire pour dévoiler et faire entendre a
tous ce que ressentaient ses semblables, son peuple, les enfants, les
femmes et les hommes, ceux qui gisaient au fond d’eux, rongés par les
souffrances, les problémes, la pauvreté et la misére. lls attendaient un
porte-parole, un illustre écrivain qui saurait traduire leurs maux et leur
impuissance a travers des mots cachés et dissimulés, ces mots que
nous pouvons lire grace a Kateb Yacine : « il nous reste un oncle
fermier prés de Constantine. Je mene chez lui ma mere et mes sceurs.
J’aurai 16 ans cet automne. Du travail et du pain. Tels sont mes réves
de jeunesse »%.

7.1. Nedjma : Un roman d’opiniatreté et de prise de position

Kateb s’exprime aussi a travers les personnages de son roman pour
proclamer le refus de I’oppression, de la servitude et de I’humiliation,
par tout un peuple a travers un auteur qui a pris en charge de crier et
d’extérioriser les maux de chacun de ses compatriotes et concitoyens, la
voix de la révolte et de la rébellion se traduisait dans les écrits de Kateb,

18 |vj, p. 226.
19 |bidem.
2 i, p. 227.
148



qui a su fusionner le bien et le mal. Dans Nedjma, nous lisons la
dénonciation, la colére, mais il y a aussi des brins d’amour,
d’imagination et d’espoir au sein du méme roman. Nous trouvons
également quelques pages écrites avec beaucoup de descriptions, la villa
de Nedjma, par exemple, « est entourée de résidences qui barrent la
route du tramway au bas d’un talus en pente douce [. . .] de Iairelle »** .

Les paroles de Mustapha dans une lettre envoyée au principal le
jour de la composition (images de dénonciation) :

Cher Maitre, je ne remettrai pas la copie... c’est aujourd’hui le
Mouloud... nos fétes ne sont pas prévus dans vos calendriers. Les
camarades ont bien fait de ne pas venir... J’étais sOr d’étre premier a
la composition... Je suis un faux frére ! J’aime les sciences naturelles.
Lakhdar ne I’entend pas de cette oreille. Je suis venu seul. Je remettrai
feuille blanche... Je suis venu seulement pour connaitre le sujet. Pour
éprouver I'impression solennelle de la composition. Jaime les
sciences naturelles. Je remettrai feuille blanche??.

Description d’une scene dans le bureau de monsieur le principal :

(Le principal est plié en deux sur son fauteuil).
Pas de poitrine ; le ventre monte a I’assaut du crane sinistré. Mustapha
reste debout.

-Je n’ai pas grand-chose a vous dire. Vous avez des dons certains.
A peu prés toutes vos notes sont bonnes. ..

Mustapha sent le tapis riche a travers sa semelle trouée.

- ...On ne peut en dire autant de vos fréquentations ...%.

Des passages qui confirment le degré de maturité chez les
collégiens de I’époque coloniale (le principal lisant les écrits de
Mustapha et de ses compatriotes). Le principal, de trois quarts,
s’adressant a Mustapha :

2 |vi, p. 60
2 i, p. 210.
2 |vi, p. 211.
149



[...] Ecoutez bien ce que je vais vous lire. Je cite au hasard : Sur les
milliers d’enfants qui croupissent dans les rues, nous sommes
quelques collégiens, entourés de méfiance. Allons-nous servir de
larbins, ou nous contenter de “professions libérales” pour devenir a
notre tour des privilégiés ? Pouvons-nous avoir une autre ambition ?
On sait bien qu’un musulman incorporé dans I’aviation balaie les
mégots des pilotes, et s’il est officié, méme sorti de Polytechnique, il
n’atteint au grade de colonel que pour ficher ses compatriotes au
bureau de recrutement. ..%*.

Vers la fin de sa lecture, Mustapha fut exclu pour huit jours. La
misere et le dépaysement dissimulent une force et un charisme
considérables, et la notion du « voilé » trouve sa place dans le courage
qui se cache derriére cette souffrance et ce désarroi.

7.2. Cruels mots et images de discrimination dans le journal de
Mustapha

Dans une conversation entre des Francais, entendue par Mustapha :

(...) Yentendais nettement leur conversation ».

F. : qu’est-ce qu’ils peuvent puer !

Mme f. : je t’en prie ! J’ai déja envie de vomir !

F. : bien sOr, vous les femmes... Moi, j’en ai vu d’autres. Rien qu’a la
marne, y’en avait des boches et des Francais par terre...

Mme N. : Mais c’étaient pas des Arabes. Ceux-1a, quand ils sont
vivants, ils puent déja la crasse. A plus forte raison quand ils sont
morts...

(...) R.: oh ! Ca va changer ! Avant on avait peur. lls sont nombreux
dans ma classe ; on n’est que cing Frangais, sans compter les Italiens
et les Juifs.

Mme F. : Attention mon petit, ils sont sauvages 1%

2 |bidem.
2|yj, p. 219-220.
150



Toutes les expressions en italique gras constituent une forme
d’oppression et d’atteinte a la dignité humaine.
Des scenes de révolte vers la fin du roman :

Une sorte de description sous forme de phrases dites par les uns et les
autres

Indépendance de I’Algérie, écrit Lakhdar, au couteau sur les pupitres,
sur les portes.

Lakhdar et Mustapha quittent le cercle de la jeunesse a la recherche
des banderoles.

Les paysans sont préts pour le défilé.

Pourquoi diable ont-ils amené leurs bestiaux ?

Ouvriers agricoles, ouvriers, commercants. Soleil.

Beaucoup de monde. L’Allemagne a capitulé.

Couples. Brasseries bondées.

Les cloches.

Cérémonie officielle ; monument aux morts.

La police se tient a distance.

Contremanifestation populaire.

Assez de promesses. 1870. 1918. 1945

Aujourd’hui, 8 mai, est-ce vraiment la victoire ?

Les scouts défilent a I’avant, puis les étudiants.

Lakhdar et Mustapha marchent céte a c6te.

La foule grossit.

Aucun passant ne résiste aux banderoles.

Les cadres sont bousculeés.

L ’hymne commence sur des lévres d’enfants :

« De nos montagnes s’éléve

La voix des hommes libres »?6.

Vers la fin de la citation, Kateb a utilisé la phrase : « [. . .] montrent
leur visage », et c’est la toute la métaphore de notre approche. C’est
également la que se tissent de grands liens entre les points évoqués
dans notre étude sur le carnavalesque et le théme en question.

2 |vi, p. 217.

151



Une écriture transposant le caché (le masqué) du carnaval et le
non-dit dans Nedjma, cette ceuvre ou cing personnages sont en quéte
d’une identité perdue, une ceuvre en spirale, intemporelle voire
éternelle, qui montre la continuité d’un combat. Un scénario qui
démontre I’amour des quatre personnages pour I’héroine Nedjma, un
scénario couvert et caché dans un dilemme, laissant libre
interprétation au lecteur, parfois obligé de lire et de relire I’ceuvre pour
dénouer et se positionner sur les faits.

Les actions dans le roman sont entrecoupées, la narration est
saccadée et variée ; Kateb y met un souffle peiné, ce qui lui permet de
songer, de jaillir vers la poésie. La lecture s’arréte par moment pour ne
pas perdre le fil.

A travers Nedjma, Kateb Yacine voulait montrer au monde
I’histoire d’un pays dans toute la difficulté de son identité. Ses sources
étaient I’honneur national broyé aux pieds et la dignité humaine
radiée. L anesthésie spirituelle est impuissante a changer les choses ;
Kateb s’est emparé d’une résistance personnelle. Son opposition
intérieure face a I’oppression I’a aidé a se retrouver lui-méme et a
exprimer des monologues intérieurs chargés d’émotions. Des villes,
des paysages, des panoramas de la nature algérienne pleins de poésie,
immergés dans le rythme de la vie. Il évoque des excursions dans
notre histoire, la politique, I’ethnographie, des images de son
quotidien, des souvenirs d’enfance, des voix du passé, etc. Tout cela
est présent dans Nedjma. Oui, tout et tous sont la, c’est le carnaval, le
mal dissimulé par le bien, et parfois c’est le contraire.

La polyphonie, pour sa part, désigne I’ensemble des voix qui
constituent le théme principal de ce roman. Lakhdar, I'un des
principaux personnages du roman, reprend cette phrase : « Rien
n’entame I’épaisse colére de I’opprimé. » Il montre sans détours tous
les obstacles auxquels se heurtent ces personnages avant que leurs
caractéres n’atteignent la maturité exigée par la lutte de libération :
leur instabilite.

152



8. Conclusion

Nedjma, cette valse qui emporte ses lecteurs dans une ambiance
d’ivresse et de réve, les hissant vers les étoiles, leur permettant ainsi de
contempler la réalité et de prononcer leurs mots dans un présent
(atemporel) hors du temps, dans une diversité de langages sociaux,
parfois méme de langues et de voix individuelles. Ces voix appartiennent
en réalité a des ames, dans une beauté de mots ; nous entendons les
résonances d’une langue emplie de concepts incontestables qui donnent
au roman une réelle présomption sociale, régionale et tribale : le vrai sens
de la diversité comme dans un grand carnaval.

Nedjma (I’étoile), principal indice du carnavalesque, est la nuit, le
réve, la joie. Mais que peut-il se cacher derriére Nedjma de Kateb Yacine
et le carnavalesque de la dénonciation ? Qu’y a-t-il de surprenant ? C’était
I’objet de cet écrit, ou nous avons tenté d’apporter des éléments de
réponse a cette question : comment le bien peut-il dire le mal ?

Références bibliographiques

M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Editions Gallimard, Paris, 1991.
P. Bourdieu, Les regles de l’art. Genése et Structure du champ
littéraire, Editions du Seuil, Paris, 1992.

M. Butor, Répertoire 11, Editions de Minuit, Paris, 1964.

P. Corcoran, J.-P. Ekoungoun, L’avant-texte des soleils des
indépendances (https://doi.org/10.4000/Genesis, 616).

J.-P. Depotte, Nedjma de Kateb Yacine (Alchimie d’un roman, n. 64),
(www.youtube.com/watch?v=hHENTuWU2Pc).

O. Ducrot, Le Dire et le dit, Editions de Minuit, Paris, 1984.

Y. Kateb, Nedjma, Editions du Seuil, Paris, 1956.

N. Khadda, Kateb Yacine : Une vie, Une euvre, Ed/distribution :
Centre culturel du livre, Casablanca, 2020.

L. Perrin, La notion de polyphonie en linguistique et dans le champ
des sciences du langage, in « Questions de communication », Centre
d’Etudes Linguistiques Des Textes et des Discours (PDF), 2004
(http://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.4445).

153



154



ENTRE MASQUES INTERTEXTUELS ET ECLATS
CARNAVALESQUES : L’EXPLORATION DU DIALOGISME
DANS L’INTERDITE* DE MALIKA MOKEDDEM

KELTOUM SOUALAH
Université Mohamed Elbachir El-lIbrahimi. BBA
kelthoum.soualah@univ-bba.dz

Résumé

L’intertextualité, bien plus qu’une simple technique littéraire, établit
des connexions entre textes et idées de diverses époques et cultures.
Elle incarne un aspect carnavalesque qui permet de renverser les
normes établies pour dévoiler le caractére subversif de la création
artistique. Comme les masques du carnaval qui cachent les identités,
’intertextualité brouille les frontieres entre ccuvres, auteurs et
époques, créant une symphonie jubilatoire de perspectives diverses.
Cette approche, décrite comme une maniére de rattraper I’Histoire
volée et de refuser I’esclavage littéraire, engendre une multiplicité de
VOiX qui remettent en question I’autorité narrative traditionnelle. Cet
article explore I’intertextualité comme manifestation du carnavalesque
dans L’Interdite de Malika Mokeddem, en analysant comment elle
utilise ces concepts pour refléter la réalité culturelle et sociale de
I’Algérie dans les années 1990. A travers une lecture analytique, il
examine les échanges implicites entre écrivains et leurs ceuvres, ainsi
que les jeux de miroirs littéraires qui suscitent réflexion et rire.

Mots-clés : carnavalesque, intertextualité, dialogisme, identité

Abstract

Much more than a literary technique, intertextuality makes
connections between texts and ideas from different eras and cultures,
embodying a carnivalesque aspect that allows for the overturning of

1 M. Mokeddem, L Interdite, Le Livre de Poche, Paris, 1993.
155



established norms to reveal the subversive nature of artistic creation.
Like carnival masks that conceal identities, intertextuality blurs the
boundaries between works, authors and periods, creating a jubilant
symphony of diverse perspectives. Described as a way of reclaiming
stolen history and rejecting “literary slavery”, this approach generates
a multiplicity of voices that challenge traditional narrative authority.
This paper explores intertextuality as a manifestation of the
carnivalesque in Malika Mokeddem’s L ’Interdite, analysing how she
uses these concepts to reflect the cultural and social reality of Algeria
in the 1990s. Through an analytical reading, it examines the implicit
exchanges between writers and their works, as well as the literary
mirror games that provoke both reflection and laughter.

Key words: carnivalesque, intertextuality, dialogism, identity
1. Introduction

L’intertextualité revét, a bien des égards, une importance bien plus
vaste qu’une simple stratégie scripturale, car elle perpétue sans cesse
les connexions et les rapports entre des textes et des idées issus d’aires
culturelles et de temporalités différentes. Il convient de noter qu’elle
résonne comme un signe speécifique du carnavalesque, ce concept
téméraire qui autorise le renversement des normes établies pour
révéler I’aspect subversif et tumultueux inhérent a la création
artistique et littéraire :

Le carnaval revét un caractére universel, il est un état particulier du
monde entier : sa renaissance et sa rénovation auxquelles chaque
individu participe. Tel est le carnaval dans son idée, dans son essence
méme, et tous ceux qui participent aux réjouissances le ressentent de
la maniére la plus vive?.

2 M. Bakhtine, L euvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et
sous la Renaissance, Trans. Andrée Robel, Gallimard, Paris, 1970, p. 15.
156



Cette similitude qu’elle partage avec ce concept réside dans les
masques qui se portent lors des carnavals pour dissimuler les visages
familiers et les réles sociaux. L’intertextualité camoufle également les
frontieres inamovibles entre les ceuvres, les époques, les auteurs et les
aires culturelles grace aux différents procédés qui la caractérisent car «
la réécriture intertextuelle est une fagon de rattraper I’Histoire volée et
de refuser “I’esclavage littéraire” »°. Telle une orgie littéraire ol des
voix diverses s’entremélent dans une cacophonie exaltante,
I’intertextualité engendre une symphonie jubilatoire de perspectives
multiples et de points de vue variés pour défier et remettre en question
la notion classique de I’autorité narrative.

Dans le cadre limité de cet article et a la lumiere d’une lecture
analytique et fouillée, nous tenterons d’explorer I’intertextualité en
tant que manifestation du carnavalesque dans L’Interdite de Malika
Mokeddem. Nous pénétrerons ainsi dans les dédales des mots qui
résonnent dans I’espace narratif du roman, et questionnerons les
échanges muets entre les écrivains et leurs créations. Nous scruterons
également les jeux de miroirs littéraires qui suscitent a la fois le rire et
la réflexion autour de la question suivante : comment Mokeddem a-t-
elle investi I’intertextualité et le carnavalesque pour rendre compte de
la réalité culturelle et sociale de son pays pendant les années 1990 ?

2. L intertextualité et les identités changeantes

Les signes d’intertextualité dans L ’Interdite se manifestent souvent
a travers le personnage de Dalila, une enfant du désert qui recherche
ardemment un compagnon capable de transformer ses réves en réalité
en I’accompagnant dans son périple. Le Petit Prince* d’Antoine de
Saint-Exupéry s’integre parfaitement a ces voix littéraires que
Mokeddem emprunte. Elle mentionne le titre du roman sans spécifier
I’auteur, utilisant cette référence pour illustrer le théme de I’errance :

3 M. Darrieussecq, Rapport de police : Accusation de plagiat et autres modes de
surveillance de la fiction, P.O.L., Paris, 2010, p. 164.
4 A, Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Raynal et Hitchcock, New York, 1943,

157



Sarement, oui. Qui d’autre vient te voir du pays des réves ? Le Petit
Sultan. Dans Lafrance on I’appelle le Petit Prince. Lui aussi, c’est un
chercheur d’espace pour sa fleur. Je lui ai demandé de dire a son ami
de casser le ciel avec son avion. D’abord il voulait pas a cause de son
étoile qui est si petite avec sa fleur dessus. Et aussi son ami, il peut
plus voler parce qu’il est tombé dans la mer avec son avion. Samia me
I’a dit. C’est bien de mourir dans la mer ! Hop, du ciel tu vas dans la
grande eau. Y a pas de vers, dans la mer, et puis ¢a te fait deux ciels :
un ciel d’eau avec des poissons de couleur et, dessus, un ciel d’air
avec des étoiles qui ont peut-étre des fleurs d’amour. Quand j’ai
grandi, j’ai appris que le ciel c’est que de I’air, toujours de I’air,
tellement que ca devient bleu avec des étoiles qui sont des boules de
feu qui tournent dedans. J’aime beaucoup ca, de savoir que la-haut
c’est pas fermé. Quand je serai grande, je conduirai des avions qui
vont trés tres haut, dans les étoiles (M.M., L Interdite, p. 73).

Mokeddem délegue a Dalila la tache d’accomplir la transformation
souhaitée — dans ce cas, celle de « Prince » en « Sultan » — au niveau
du titre. Ce qui se révéle, c’est que Dalila connait déja le titre original
Le Petit Prince, sans avoir besoin de I’aide du roumi Vincent Chauvet.
Elle mentionne en effet le titre original au début de sa déclaration, tout
en Penrichissant de son héritage culturel arabo-maghrébin. La
traduction est repensée pour I’actualiser et I’intégrer a I’imaginaire de
la jeune fille du désert. C’est dans ce sens que « I’intertextualité
permet d’affirmer I’appartenance des écrivains postcoloniaux a une
culture planétaire, dialogique »°.

En effet, ce procédé d’imitation® a permis & Mokeddem de créer

5 C. Hust-Laboye, La Diaspora coloniale en France. Différence et diversité, Presse
universitaire de Limoges, Limoges, 2009, p. 204.
6 Grace a ce type de relation, G. Genette évogque deux notions trés importantes : la
transformation et I’imitation, qui débouchent sur le concept de I’hypertexte. Ce dernier
provient de la transformation ou de I’imitation d’un texte préexistant. Il est donc « tout
texte dérivé d’un texte antérieur par transformation simple (nous dirons désormais
transformation tout court) ou par transformation indirecte : nous dirons imitation » (G.
Genette, Palimpsestes. La littérature au second degré, Seuil, Paris, 1982, p. 16).

158



une petite princesse errante au cceur du Sahara algérien. Dalila, avec
sa passion et son imagination, développe une relation amicale avec ce
petit prince errant qui a exploré divers espaces dans le but de préserver
sa rose unique, qui finit par étre semblable aux roses communes.
Dalila et le petit prince ont en commun d’étre & la recherche d’une
amitié qu’ils trouvent absurde parmi les adultes du monde. Ses amis
sont tous des adultes : Yacine, Vincent, Ouarda et Sultana, pour n’en
citer que quelques-uns. A chacun d’eux, elle pose une série infinie de
questions qui révelent son désir d’améliorer sa propre existence.

Cette référence au Petit Prince exprime la nécessité de la
déterritorialisation, pour reprendre le concept de Deleuze qui explique
que « se déterritorialiser, c’est quitter une habitude, une sédentarité.
Plus clairement, c’est échapper a une aliénation, a des processus de
subjectivation précis »’.

Elle voudrait donc, a travers cette errance, rompre avec les
habitudes édictées par une société soumise consciemment et/ou
inconsciemment aux traditions et transgresser 1’ordre établi qui prive
les femmes de leurs droits les plus élémentaires.

Ainsi, Dalila aspire a se libérer des coutumes et des traditions
anciennes de son village afin de se soustraire a I’aliénation qui affecte
son propre moi. Cependant, cette quéte intellectuelle d’errance n’est
pas I’apanage de Dalila et Sultana seulement, mais concerne aussi tous
ceux qui aspirent a améliorer leur existence et a altérer leur destinée.

Une toile de sens complexe est tissée dans ce passage grace au
carnavalesque et a I’intertextualité qui s’y entremélent et qui mettent
en avant la relation entre les voix textuelles et la subversion des
attentes conventionnelles. Par ailleurs, cette référence intertextuelle
entretient un rapport avec le carnavalesque qui se manifeste dans la
maniére dont les perceptions de la petite fille Dalila sont présentées.
En effet, le ciel, en tant qu’espace illimité et ouvert, est percu par
Dalila comme un lieu poétique et imaginaire, et il est illustré d’une
maniére lyrique. La transformation du ciel en une représentation de

" G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrénie 1 : L Anti-Edipe, Minuit,
Paris, 1972, p. 162.
159



I’imagination humaine plutdét qu’en une réalité physique met en
exergue la dimension carnavalesque qui réside dans la capacité a
inverser les normes conventionnelles et habituelles. Cela exprime
I’envie de Dalila de faire une incursion « dans le royaume utopique de
I’universalité, de la liberté, de I’égalité et de I’abondance »®.

La manipulation des notions de ciel, d’eau et d’étoiles génére un
mélange d’éléments cosmiques et naturels qui remet en question les
distinctions conventionnelles et habituelles entre les mondes. Ces voix
littéraires qui dialoguent dans ce passage bouleversent et défient les
attentes normatives de la réalité et de I’imaginaire. La connexion
explicite avec Le Petit Prince renforce le sens de I’histoire relatée
dans le roman, tandis que le carnavalesque apporte une subversion
nuancée et imaginative de la scéne, en réinventant la perception du
ciel et des éléments naturels car « en déconstruisant un monde
précédent, en le remplacant par un univers textuel poly-signifiant,
I’intertextualité constitue une rhétorique subversive dans la mesure ou
elle affirme I’émergence d’une retranscription de valeurs »°.

Le ciel auquel Dalila aspire a briser, afin d’atteindre ses réves,
agira comme un moyen de réaliser un mouvement de
déterritorialisation. Ce geste lui permettra de s’éloigner, méme
symboliquement, de certaines coutumes enracinées dans les traditions
d’Ain Nekhla. A travers cette vision d’un ciel fracturé, Dalila et les
Algériennes réveuses échappent a I’emprise aliénante et font face a
I’intégrisme.

3. Le carnavalesque des voix : symphonie d’intertextualité

Dans cette perspective, Mokeddem expose, a travers le personnage
de Dalila, une jeune fille qui fait écho a Sultana, une autre forme de

8 M. Bakhtine, L euvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et
sous la Renaissance, op. cit., p. 17.
9 C. W. Francis, Enjeux poétiques de la littérature-monde. Autour de [’écriture
rhétorique d’4ssia Djebar, in C. W. Francis, R. Viau (éds.), Trajectoires et dérives de
la littérature-monde. Poétique de la relation et du divers dans les espaces
francophones, Rodopi B.V., Amsterdam-New York, 2013, p. 176.

160



vagabondage. L’ effet de la lecture pousse Dalila a s’aventurer dans le
désert, a la recherche d’une &me avec qui discuter des incertitudes de
la vie. Dalila incarne ces jeunes femmes aspirant a I’émancipation qui
trouvent refuge dans la lecture pour échapper a leurs circonstances.
Dans son enfance, elle se contente simplement d’un livre, dont elle
ignore méme le titre. Comme si la nécessité de parcourir des pages
imprimées, imprégnées d’encre, lui procurait un apaisement, effacant
ainsi toutes les sensations de perte qu’elle éprouve. Son langage
spontané refléte une relation en devenir avec la langue frangaise.

Dalila s’approche du « roumi », Vincent, pour lui parler de son ami
Yacine qui lui a promis un livre :

Il devait venir avant-hier matin. Mais il est pas venu. Je suis venue
I’attendre ici, méme le soir et méme hier. Il est pas venu. Il devait
m’apporter le livre d’un Algérien de Lafrance, un migré. Il est pas
venu. Il a dit que c’est un livre pour tous les enfants, de Lafrance et
d’ici. 1l est pas venu. Sa peine s’accroit un peu plus chaque fois
qu’elle dit “il est pas venu”. Sa lévre inférieure tremble faiblement. —
Tu sais, les garcons oublient parfois leurs promesses... (M.M.,
L’Interdite, p. 33).

Dans ce passage, le lien que le dialogisme entretient avec le
carnavalesque se manifeste a travers les échanges et les interactions
entre les différents discours et voix présents. Nous constatons que
deux voix différentes se partagent la narration : celle de la petite fille
Dalila qui attendait désespérément son ami Yacine et celle de son
interlocuteur, le « roumi » Vincent Chauvet, qui tentait de la consoler
en lui expliquant que certaines promesses ne se tiennent pas a cause de
I’oubli auquel le commun des mortels ne peut échapper. Cette
juxtaposition des voix crée un contraste visible entre les attentes de la
protagoniste et la réaction de son interlocuteur. La dimension
carnavalesque de la scéne est exprimée dans la maniére dont elle est
présentée.

En effet, le non-respect de la promesse de Yacine Meziane devient

161



une sorte de jeu qui inverse les attentes conventionnelles et
traditionnelles : il est en effet de coutume que I’on s’attende a ce que
la personne vienne aprés avoir promis de le faire. Cependant, dans ce
passage, il est clair que I’attente de Dalila est subvertie, comme si elle
était plongée dans une période de carnaval ou les normes morales et
sociales sont suspendues. Comme I’explique Bakhtine a juste titre, «
durant la féte, le pouvoir du monde officiel — Eglise et Etat —, avec ses
régles et son systéme d’appréciation, semble suspendu »°. Cette
inversion des attentes crée une tension entre I’attente habituelle et la
réalité a laquelle la petite fille Dalila a été confrontée, ce qui ajoute
une certaine dimension de subversion et de comique. De plus, le
dialogisme et I’aspect carnavalesque de la scéne se trouvent renforcés
par la répetition de la phrase « Il est pas venu », qui exprime la
déception et le désarroi profonds de la petite fille Dalila. Cette
répétition révele I’insistance de la narratrice a vouloir revoir son ami
Yacine, ce qui crée un écho dans le discours, puisque cela met en
évidence le contraste entre I’attente et la réalite.

La réponse de son interlocuteur, Vincent Chauvet, amorce une
nouvelle voix qui contribue manifestement a la dynamique dialogique
caractérisant la scene. Il tente tant bien que mal de rationaliser la
situation en créant un nouveau contraste avec la déception et I’attente
vaine de la protagoniste.

Familiéere avec le murmure des voix des conteuses, Mokeddem, a
’instar de nombreux auteurs, fouille dans les souvenirs ou ces voix
sont ancrées en elle, puis en extrait les mots qui ravivent sa douleur et
expriment son identité socioculturelle liée au sud de I’Algérie. En
effet, lorsque Sultana entre en contact avec les femmes opprimées du
village, cela lui rappelle le proverbe qu’elles ont énoncé, réveillant
ainsi le souvenir de la vulnérabilité de sa mére et de toutes les femmes
du village : « Il faut qu’ils sachent qu’on ne se laisse plus faire. Que
nous sommes méme prétes a reprendre les armes, s’il faut ! Ma fille,

10 M. Bakhtine, L euvre de Francois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age
et sous la Renaissance, op. cit., p. 259.
162



une main seule ne peut applaudir »*.

Ce passage comprend un proverbe populaire écrit en italique qui se
distingue comme une expression emblématique de la tradition
culturelle et linguistique. L’auteure-narratrice recourt a ce proverbe
dans le dessein d’exprimer le sentiment de solidarité qui I'unit aux
femmes opprimées de son village. Elle en fait un puissant symbole de
résistance, transcendant ainsi sa signification littérale. Ce proverbe est
une empreinte intertextuelle, puisqu’il puise dans la tradition orale et
le savoir populaire. Mokeddem [I’utilise dans ce contexte précis pour
évoquer les voix du passé qui s’entendent dans les paroles des femmes
du village. Ce proverbe est une marque intertextuelle qui témoigne de
ces expériences partagées et des valeurs culturelles qui trouvent leur
écho dans d’autres contextes identiques a celui de I’histoire racontée
dans le roman. Il crée également un lien incontestable avec un
moment révolu de I’histoire et de la littérature orale, ou des
expressions similaires servent de tremplin pour transmettre des idées
de révolte et de solidarité.

Ces interactions de différentes voix et discours qui transparaissent
dans ce passage et les dialogues entre les personnages reflétent la
nature dialogique de la communication a travers la multiplicité des
points de vue et des significations qu’ils créent. En effet, plusieurs
niveaux de dialogisme se manifestent. D’abord, la voix des femmes
opprimées qui expriment leur grande détermination a se défendre et a
se libérer du joug des traditions de leur village. Cette voix résulte de
I’interaction des expériences et des émotions de ces femmes et refléte,
par voie de conséquence, une réaction collective et déterminée face a
I’oppression et a la discrimination. Une voix de sagesse émanant d’un
proverbe se fait entendre pour évoquer une tradition culturelle
transmise de génération en génération.

Ces femmes s’en servent pour appuyer davantage leur projet de
révolte et de solidarité en ajoutant a leurs propos une dimension
historigue et culturelle. De plus, un dialogue implicite s’instaure avec

11 M. Mokkedem, L Interdite, op. cit., p. 166-167.
163



le lecteur, étant donné que les paroles des femmes peuvent étre
percues comme un appel & I’action ou a la compréhension de la part de
ce dernier. Celui-ci est convié a réfléchir aux enjeux sociaux et
culturels évoqués dans le roman. Par ailleurs, le dialogue de Sultana
avec les femmes de son village se comprend comme un rappel de son
histoire personnelle, car il fait référence a son passé de fille opprimée
et a son héritage. Ces mots résonnent dans I’esprit de Sultana car ils
reflétent I’expérience de sa mere.

C’est dans ce sens que I’on peut considérer I’ensemble de ces
interactions comme une polyphonie ou différentes voix, expériences et
traditions s’entremélent pour donner un sens complexe et riche. Le
dialogisme contribue a la création d’un espace ou les significations
sont en constante évolution et ou la diversité des perspectives est
célébrée car il permet a ces différentes voix de s’exprimer et de
s’entrecroiser librement dans la trame narrative du roman.

Dans L’Interdite, I’auteure-narratrice accorde une importance
particuliere a sa mémoire auditive lorsqu’elle relate son enfance, qui a
été influencée par les voix de divers poétes et musiciens : « Aussitét,
mes oreilles se mettent a résonner de la voix de la Callas, des lieder de
Schubert, de Mozart »*.

Les reférences culturelles et musicales qui résonnent dans I’esprit
de [Iauteure-narratrice sont des marqueurs intertextuels qui
témoignent de sa relation précoce avec la culture occidentale. Elle
relie ce moment de la narration a des références externes, en
I’occurrence les performances vocales de Maria Callas et les
compositions musicales de Schubert et de Mozart. Ces références
supposent que I’auteure-narratrice est submergée par des souvenirs et
des émotions associés a ces ceuvres musicales, qui influencent son état
d’esprit présent et I’aident a revivre une expérience sensorielle
intense. La maniére dont ces ceuvres musicales, qui sont extérieures au
texte, entrent en résonance avec les pensées et les sensations de
’auteure-narratrice traduit ces relations intertextuelles. En effet, les

2 M. Mokkedem, L Interdite, op. cit., p. 44.
164



lecteurs familiers de la musique de Callas, de Schubert et de Mozart
parviennent a établir des connexions et des associations entre ces
ceuvres musicales et I’histoire relatée dans le roman pour enrichir
davantage la compréhension et la texture de la scéne grace aux
éléments culturels et artistiques qu’elles offrent. Ceux qui ne
connaissent pas ces références peuvent percevoir une intensité
émotionnelle qui se rapporte a la narration.

Mokeddem recourt a la citation textuelle non seulement du nom de
son poete préféré, a savoir Saint-John Perse, mais également en
insérant un fragment entier de son poeme « Vent ». Ce faisant, elle
vise a rappeler aux lecteurs le pouvoir durable de certaines voix qu’ils
ont entendues dans leur passé, capables de maintenir en vie des
souvenirs significatifs : « De ce dernier [Saint-John Perse], j’aimais
particulierement entendre “Vent” : C’étaient de grands vents sur
toutes Faces de ce monde, De trés grands vents en liesse par le
Monde, qui n’avaient d’aire ni de gite, [...] »".

L’auteure emploie délibérément le verbe « entendre » pour
capturer I’effet sonore présent dans son texte, donnant ainsi naissance
a une voix capable de jouer le role de conservatrice de mémoire.
L’insertion d’un extrait textuel du poéme « Vent » de Saint-John Perse
est intrinséquement liée au vent de sable, qui constitue un élément
crucial de I’histoire racontée dans L’Interdite. Sultana ne ressent la
plénitude de son étre que lorsqu’elle est sous le charme du vent. Elle
est touchée par les rythmes sonores, qui se manifestent sous forme de
poésie classique, exprimant ainsi la richesse de son ame.

Ce lien intertextuel explicite avec Saint-John Perse témoigne de la
similarité entre le passé de Sultana, teinté de lectures, et la réalité
actuelle de Dalila, qui aspire a découvrir la source du vent qui résonne
dans les récits du passé et dans son propre village. Cela traduit
également sa volonté de s’engager en tant que femme dans le monde,
a la maniére de Saint-John Perse : « Adhésion totale a ce qui est »™.

13 |bidem.
14.5.-J. Perse, Poésie : Allocution au Banquet Nobel du 10 décembre 1960, Gallimard,
Paris, 1961.

165



Le vent, qui a laissé une marque dans I’histoire de L’Interdite, se
transforme en « Vent de sable » dans le roman La Désirante™,
symbolisant le bateau de Shamsa, I’héroine de ce roman. Shamsa
entreprend un voyage a I’opposé de celui de Sultana, naviguant vers la
liberté tant désirée.

Ainsi, I’utilisation réfléchie du verbe « entendre » et la référence
intertextuelle au poéme de Saint-John Perse soulignent I’importance
de la sonorité et de la mémoire dans le récit, tout en créant des
connexions profondes entre les personnages, les histoires et les themes
au fil des ceuvres de I’auteure.

Mokeddem et ses prédécesseurs encouragent une lecture de leurs
ceuvres qui integre des références antérieures, tout en prenant en
compte I’effort interprétatif du lecteur. Dans ce contexte, Sultana relie
un souvenir significatif de son enfance a I’acte de lire : « Souvent
aussi, Paul Challes nous lisait des poémes : Rilke, Rimbaud, Nerval,
Saint-John Perse »™.

De sa relation avec Paul Challes, Sultana emporte non seulement
un amour de la médecine, mais également ses premiers souvenirs de
lecture. Par le biais de la citation et de I’énumération des noms de ces
auteurs, Sultana révele I’impact significatif de la lecture sur sa
mémoire. Cependant, il est important de noter que les noms
mentionnés appartiennent aux auteurs préférés de Paul Challes et non
a Sultana Medjahed elle-méme. Ces noms deviennent ainsi un espace
de partage de lectures et de souvenirs du passé entre eux.

L’usage de I’emprunt a Lewis Carroll se retrouve également dans
L ’Interdite, a travers la citation directe du titre emblématique de son
ouvrage, a savoir Alice au pays des merveilles, ou le merveilleux est
a I’honneur, mais avec une transformation intentionnelle faisant
allusion a une référence culinaire & la nourriture courante et banale.
En effet, I’auteure-narratrice opére un ajustement en remplacant le
terme « Merveilles » par « Merguez ».

A travers cette modification, I’auteure-narratrice exploite le titre du

15 M. Mokeddem, La Désirante, Grasset, Paris, 2011.
16 M. Mokkedem, L Interdite, op. cit., p. 44.
166



roman de Lewis Carroll pour créer une pointe d’ironie liée a
I’expérience des filles dans le Sud algérien, ou elles sont
véritablement désorientées en raison des traditions qui limitent leurs
droits. Dalila exprime ainsi une subversion des attentes traditionnelles
et culturelles. Cette inversion introduit une dose d’ironie et de satire
d’une société soumise aveuglément aux traditions séveres. Selon
Bakhtine, le rire est le seul moyen d’accéder « a certains aspects du
monde extrémement importants »*.

Néanmoins, cette adaptation du titre original insinue que la quéte
entreprise par les filles dans le Sud algérien différe considérablement
des aventures d’Alice au pays des merveilles. Dans ce contexte, la
jeune fille du Sud algérien est contrainte de se conformer a la loi des
traditions, qui sont symbolisées ici par les pratiques et les coutumes
culinaires.

Cette manipulation du titre d’un texte bien connu a des fins
ironiques et de réflexion critique montre comment Mokeddem utilise
I’emprunt littéraire pour insérer un commentaire subtil sur la condition
des femmes dans le Sud algérien, tout en établissant un lien
intertextuel avec une ceuvre célebre : « [...] Et quand j’ai marre de
leurs yeux pourris, je viens ici et je regarde les réves pour nettoyer
mes yeux, & moi. Ma sceur Samia dit que nous les filles d’Algérie, on
est toutes des “Alice au pays des merguez”’, comme on a jamais de
merveilleux, on met des épices partout, partout. Les réves sont mes
épices »*,

Ain Nekhla devient ainsi synonyme de « merguez », une
métaphore pour décrire un contexte de survie corporelle plutot
gu’intellectuelle, ou les véritables problemes sont étouffés par des
préoccupations superficielles dans la société en question. L’usage
ironique du terme « merguez » pour caractériser I’ Algérie permet ainsi
d’illustrer, d’une part, que la vie dans ce pays est marquée par les
difficultés résultant de I’injustice et de la violence qui ont dominé

17 M. Bakhtine, L @uvre de Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, op. cit., p. 76.
18 M. Mokkedem, L Interdite, op. Cit., p. 143.

167



durant les années 1990. D’autre part, il exprime le fait que les
Algériens sont, a la différence des pays développés, préoccupés par
des sujets en apparence moins profonds.

La corrélation entre « merguez » et « merveilles » mérite d’étre
explorée. En effet, les deux termes présentent une similitude sonore
notable. Or, « merguez » est utilisé ici pour caractériser le Maghreb en
général et I’Algérie en particulier, évoquant ainsi la précarité de la vie
en Algérie pendant cette période troublée. A I’instar d’Alice, Dalila
évolue dans un pays trompeur et injuste envers les femmes, en raison
des traditions prédominantes.

L’usage de I’ironie linguistique et la mise en relation de termes aux
sonorités similaires permettent a Mokeddem de créer une réflexion
subtile sur la condition sociale et culturelle de I’Algérie. 1l évoque
I’idée que les apparences peuvent étre trompeuses et que la réalité est
souvent plus complexe que ce qui apparait en surface. Mokeddem
souligne ainsi que I’expérience quotidienne de la vie des filles
algériennes est pétrie de complexités et de difficultés. De plus,
I’emploi du terme « merguez » plutét que « merveilles » sous-entend
I’absence de réves et d’émerveillement dans leur vécu a Ain Nekhla,
ainsi que I’effort qu’elles déploient pour composer avec les défis que
leurs imposent les traditions sociales. Dalila et ses semblables
percoivent les « réves » comme des « épices », des éléments aptes a
donner une saveur particuliére et un intérét sans égal a leur existence
qui manque terriblement de merveilleux.

Ces réves fonctionnent donc comme un moyen de résistance et
d’évasion face a une réalité dure et inacceptable. Mokeddem se sert du
carnavalesque pour subvertir les normes sociales et inverser les
hiérarchies établies. Elle critique ironiquement les normes culturelles,
tout en mettant en relief la résilience et la créativité des femmes face a
ces réalités ameéres. C’est dans ce sens que le carnavalesque permet ici
de donner naissance a une perspective alternative sur les enjeux
sociaux et culturels :

168



—Tu sais, tu devrais dessiner ou peindre ces images qui te viennent en
téte. — Elles viennent pas les images ! C’est moi qui les cherche et qui
les trouve ! s’écrie-t-elle. Et puis je dessine depuis toute petite. — Que
dessines-tu ? — Beaucoup d’yeux. Madame tradition tordue de
vieillerie. La bénédiction qui prie avec fausseté et la malédiction qui
menace et qui grimace. La h’chouma avec son ventre ou les peurs sont
comme les vers de la mort. Et puis encore et encore...des choses
d’une méchanceté rigolote. Ouarda, elle dit “féroce”. — Alors il faut
continuer. — J’ai peur qu’on dise : “Elle est folle ! Elle est occupée par
Bliss 1”%°,

L’échange entre Dalila et Sultana souligne la quéte d’indépendance
et d’expression individuelle de Dalila, qui utilise ses dessins pour
exprimer une forme de résistance contre les normes traditionnelles.
Elle prospecte délibérément des images et des visuels qui rompent
avec la conformité dans le dessein de bousculer et de subvertir les
attentes et les conventions communes a travers la fagon dont elle les
décrit. Dalila est tiraillée entre sa quéte d’expression personnelle et la
réaction possible d’une société acerbe qui pourrait la juger ou la
marginaliser. Elle craint d’étre percue comme « folle » ou « occupée
par Bliss ». La dimension carnavalesque transparait dans la maniére
dont Dalila défie ouvertement les traditions sociales et les attentes
conventionnelles. Elle a d’ailleurs réussi a créer, grace a ses dessins,
une réalité alternative qui correspond a ses réves de fille rebelle.

Mokeddem utilise la transformation du titre original de Lewis
Carroll pour peindre une image négative de la vie en Algérie, ou le
bonheur est remplacé par le malheur. L’expression « cette hchouma »
symbolise ainsi la privation des droits de Dalila et de toutes les filles
algériennes a vivre librement. Mokeddem utilise ce souvenir livresque
pour témoigner de son désir de découvrir I’Autre, qui partage une
douleur similaire a celle gu’elle exprime dans son ceuvre, et qui
pourrait également se reconnaitre comme un individu capable de saisir
son essence intérieure.

19 M. Mokkedem, L Interdite, op. Cit., p. 144.
169



La transformation du titre original de Lewis Carroll offre a
Mokeddem la possibilité de présenter des héroines en rupture avec le
modele d’Alice. En effet, le bonheur et I’aventure qui caractérisent le
périple d’Alice sont altérés dans L’Interdite pour laisser place a
I’incompréhension et & la colére. Ce faisant, I’auteure-narratrice
expose un Moi en proie a I’instabilité, tiraillé entre la douleur du passé
et la nostalgie du pays natal.

4. Entre carnaval et intertextualité : le voyage littéraire au-dela des
limites

Le théeme du voyage est également présent dans L’Interdite de
Mokeddem. L’auteure établit un lien profond et complexe entre le
domaine de la médecine et ses pages, un lien ou s’entremélent I’amour
et la douleur. Son attachement intime envers I’univers de la littérature
se dévoile dés I’épigraphe de L’Interdite. En effet, I’utilisation de
I’épigraphe devient une marque récurrente chez Mokeddem, que I’on
retrouve également dans ses autres romans. Dans L ’Interdite, le texte
s’ouvre sur une épigraphe qui peut étre qualifiée d’« allographe »,
puisqu’elle est tirée d’un autre roman qui a valu a son auteur une
renommee internationale.

Dans ce cas précis, il s’agit de Fernando Pessoa, écrivain d’origine
portugaise, reconnu comme un auteur de renommée mondiale. Il s’est
démarqué en écrivant sous différents pseudonymes hétéronymes,
parmi lesquels les trois principaux sont Alberto Caeiro, Ricardo Reis
et Alvaro de Campos. Il a également employé un type particulier de
pseudonyme, appelé « semi-hétéronyme », & savoir Bernardo Soares.
Ce choix de multiplier les voix narratives distinctes révéle la
complexité de Punivers littéraire de Pessoa et sa capacité a explorer
une multitude de perspectives et de styles d’écriture. 1l crée ainsi une
toile intertextuelle qui transcende les frontiéres linguistiques et
culturelles :

170



Il y a des étres d’especes différentes dans la vaste colonie de notre
étre, qui pensent et sentent diversement... Et tout cet univers mien, de
gens étrangers les uns aux autres, projette, telle une foule bigarrée
mais compacte, une ombre unique—ce corps paisible de quelqu’un
qui écrit... (M.M., L Interdite, Epigraphe).

Selon lui, P’acte d’écriture se transforme en une errance
perpétuelle. L écrivain entreprend un voyage sans fin, a travers lequel
il tente d’unifier, au sein d’un méme texte, des sujets et des voix
littéraires qui se distinguent les uns des autres. Pratiquant
I’intertextualité, il crée des connexions entre des éléments disparates.
Un exemple emblématique de cette démarche se trouve dans Le Livre
de I’Intranquillité®®, une ceuvre posthume de Fernando Pessoa,
traduite dans de multiples langues. Ce recueil textuel rassemble un
ensemble de maximes et de réflexions qui reprennent les propos d’un
penseur éminent, reflétant ainsi I’approche intertextuelle de Pessoa et
son habileté a fusionner diverses sources d’inspiration pour produire
une ceuvre complexe et riche en significations :

C’est peu dire que Bernardo Soares, alias Fernando Pessoa, est
intranquille. Mieux vaudrait parler d’errance infinie a travers ses
limbes tourmentés ou de la plainte insensée d’un banni de I’existence.
Au fil de ce journal intime, Fernando Pessoa inspecte I’intérieur aux
mille facettes d’un de ses nombreux hétéronymes, c’est-a-dire d’une
de ces “proliférations de soi-méme” dont chacun de nous est
construit?!,

L’auteure-narratrice confie a Vincent Chauvet le dilemme intérieur
de son identité et son impossibilité de trouver une résidence stable. Son
Moi est constamment en mouvement, en errance perpétuelle, en raison
de son affiliation a deux rives distinctes (I’ Algérie et la France) :

2 F. Pessoa, L Intranquillité, Christian Bourgois, Paris, 1982.
2L L. Anciel, in C. Bourgois, Le livre de I’intranquillité (Le) par Fernando Pessoa,
(www.bibliomonde.com/livre/livre-intranquillite-le-1071.html, consulté le 7 octobre
2023).

171



Adversité, oui. Qui suis-je avec une telle donne ? Je ne sais pas trés
bien. C’est une sensation indéfinissable. Qui a dit que la peur de la
folie était déja la folie ? Fernando Pessoa, je crois. Peut-étre suis-je un
peu la. D’ou la fuite dans plusieurs étres entrecroisés?.

La citation de Pessoa dans le roman est une marque intertextuelle
explicite qui s’exprime « par la coprésence effective d’un texte dans
un autre, c’est la pratique traditionnelle de la citation »%, qui influence
la tonalité et le sens du texte. En effet, I’auteure adopte un ton
introspectif qui permet d’explorer une pluralité d’identités. Ce lien
intertextuel met en confrontation deux voix discursives : I’'une renvoie
a l’auteure-narratrice et I’autre a Pessoa, offrant ainsi a lire une
conversation indirecte et donc une forme dialogique. Ce lien
intertextuel se veut une invitation en sourdine, qui met en exergue le
contraste entre les idées exprimées par I’auteure-narratrice dans
L’Interdite et la pensée de Pessoa, en vue d’ouvrir de nouvelles voies
pour approfondir I’interprétation de la question de la peur de la folie et
de la folie elle-méme. Le ton introspectif, la réflexion sur I’identité et
I’indéfinissabilité de soi qui se donnent a lire dans le passage et
peuvent étre liés au concept de carnavalesque.

En réalité, I’association de la peur de la folie a la folie elle-méme
remet en question les normes et les jugements conventionnels, créant
ainsi un effet de subversion et de renversement des attentes, car les
regles sociales sont momentanément suspendues. Le passage gagne en
complexité et en profondeur grace a la combinaison de I’intertextualité
et du dialogisme, qui nous permettent d’observer comment des voix et
des idées différentes sont mises en interaction. Grace a
intertextualité, un lien formel se noue entre L ’Interdite et ’ceuvre de
Pessoa. Le dialogisme, quant a lui, met en lumiére la dynamique entre
les idées de I’auteure-narratrice et celles de I’écrivain Pessoa.

Faut-il également souligner que I’idée de « fuite dans plusieurs

2 M. Mokkedem, L Interdite, op. cit., p. 105.
2 G. Genette, Palimpseste. La littérature au second degré, Seuil, Paris, 1982, p. 8.
172



étres entrecroisés » peut étre interprétée dans un sens carnavalesque
dans la mesure ou le carnaval traditionnel autorise la liberté d’explorer
des identités multiples et des roles sociaux différents, permettant ainsi
d’exprimer une extension du caractére subversif du carnavalesque.

La citation de Fernando Pessoa insérée dans le corps du texte
confirme ainsi le profond besoin d’errance et de déplacement ressenti
par Sultana. Son identité se trouve pleinement réalisée a la croisée des
deux rives : celle du Maghreb et celle de I’Europe. De plus, le choix
d’utiliser une citation de Pessoa en exergue, en téte du roman, illustre
I’idée que Sultana Medjehad et Mokeddem partagent une identité
commune. En effet, Sultana éprouve une affection particuliére pour ces
ames instables qui se précipitent dans différentes directions, tout cela
dans le but de parvenir a I’unité de I’étre qu’elles recherchent. Grace a
cette affinité qui découle de sa propre conscience, nourrie par son
voyage en France, elle a pu appréhender le sens de la diversité : « Je
n’ai jamais eu d’affection que pour les bétards, les paumes, les
tourmentés et les juifs errants comme moi »*. Et elle ajoute : « Mais
comment...comment leur faire entendre que ma survivance n’est que
dans le déplacement, dans la migration »%.

L’auteure-narratrice s’identifie explicitement aux béatards, paumés,
tourmentés et juifs errants pour décrire I’attachement particulier
gu’elle ressent a leur égard, mais aussi pour adresser un clin d’ceil
complice a son lecteur. Cette utilisation est en effet loin d’étre fortuite,
puisqu’elle évogue une intertextualité implicite aux connotations
culturelles, historiques, voire littéraires. Le terme « juifs errants »
rappelle impérativement au lecteur I’image des diasporas juives a
travers I’histoire. De plus, la mention des « batards, paumés et
tourmentés » laisse entendre que I’auteure-narratrice est influencée par
des personnages marginaux ou des anti-héros, souvent présents dans la
littérature.

Nous pouvons constater que I’intertextualité liée au carnavalesque
est présente dans les deux passages, créant un ensemble de sens et de

2 M. Mokkedem, L Interdite, op. Cit., p. 82.
2 |vi, p. 161.
173



nuances qui reflétent la subversion et la complexité des idées
exprimées. Dans le premier passage, I’idée exprimée entre en
résonance avec le carnavalesque. L’auteure-narratrice rejette les
normes et les conventions sociales en affichant une affinité
incontestable avec des étres marginaux. Il convient de souligner que
ce rejet, ainsi que la valorisation des figures marginales, sont
I’expression de la rébellion de Sultana contre les attentes habituelles
dictées par les traditions et les caractéristiques du carnavalesque. Ce
dernier célébre la diversité des voix et des perspectives, et tend
également a renverser les hiérarchies. Le lien entre le carnavalesque,
qui implique une temporalité ou les normes sont suspendues, et
I’intertextualité est encore accentué dans le deuxiéme passage ou
I’auteure-narratrice évoque sa propre « survivance » dans le
déplacement et la migration. Ici, les notions traditionnelles de stabilité
et de sédentarité sont complétement renversées, car la « survivance »
de Il’auteure-narratrice trouve place dans le déplacement perpétuel,
reflétant ainsi une temporalité ou les normes sont suspendues.

En effet, Sultana réitére sans cesse I’influence de ses déplacements
sur la fragmentation de son Moi et I’importance de la multiplicité de
I’étre pour prendre conscience que la différence pourrait étre un
facteur de complicité. Il faut également signaler que la notion de
déplacement met en relief d’autres liens intertextuels entre les themes
littéraires, tels que Il’errance, la quéte de soi et I’exploration de
multiples identités, qui permettent de renforcer la complexité des idées
présentées. C’est ainsi que le carnavalesque et I’intertextualité se
conjuguent et créent un réceptacle de sens qui va au-dela des mots
eux-mémes.

5. Conclusion

Pour clore ce survol succinct, il convient de rappeler que le
dialogue entre les différentes voix narratives qui orchestrent I’histoire
confére a I’ceuvre une certaine complexité. Celle-ci inciterait le lecteur
a questionner la réalité culturelle et sociale de I’Algérie pendant les

174



années 1990, et a la comparer & son expeérience présente, afin
d’identifier les grands changements nationaux. De fait,
I’intertextualité, dans le contexte de ce roman, se révele étre une
manifestation saisissante du carnavalesque. Mokeddem a su tisser des
relations intertextuelles fondées essentiellement sur des références
culturelles et littéraires pour créer un espace ou les normes établies
sont subverties, les récits traditionnels sont réinterprétés et les valeurs
conventionnelles et sociales sont inversées.

C’est dans ce sens que la multiplicité des références inscrites dans
une dynamique narrative ambiante forme un carnaval d’idées, de
sentiments et de significations. Mokeddem a mis en relief, grace a
I’intertextualité, des voix et des perspectives conduisant a un dialogue
ininterrompu entre son roman et les ccuvres préexistantes. Les
différentes allusions a d’autres auteurs, ccuvres et poétes ont permis a
I’auteure de manipuler habilement les attentes du lecteur, de créer des
échos, des contrastes et des paralléles.

Au travers de la transgression des frontiéres entre I’imaginaire et le
réel, entre le passé et le présent, entre les normes et les subversions,
dans L’Interdite, Mokeddem exprime aux lecteurs une invitation
inavouée : celle de réévaluer leurs perceptions et leurs conceptions du
monde. L’intertextualité se donne ainsi a lire dans L Interdite comme
une incarnation du carnavalesque, en déstabilisant les notions
préconcues pour offrir une lecture novatrice du roman ou les discours
sont remis en question et les hiérarchies établies sont renversées.

Comme le résume a juste titre Lachmann :

A travers le jeu carnavalesque d’inverser les valeurs officielles
[Bakhtine] voit I’anticipation d’un autre, monde utopique dans lequel
le refus de la hiérarchie, la relativité de valeurs, le questionnement de
I’autorité, Pouverture, la franchise, I’anarchie joyeuse, et la
ridiculisation de tout dogme dominent, un monde dans lequel le
syncrétisme et une myriade de perspectives différentes sont permis?®,

2% R. Lachmann, Bakhtin and Carnival: Culture as Counter-Culture, in Trans. R.
Eshelman, M. Davis, Cultural Critique 11, (Winter 1988-89), p. 118.
175



Références bibliographiques

L. Anciel, in C. Bourgois, Le livre de l’intranquillité¢ (Le) par
Fernando Pessoa (www.bibliomonde.com/livre/livre-intranquillite-le-
1071.html).

M. Bakhtine, L 'eeuvre de Francois Rabelais et la culture populaire au
Moyen Age et sous la Renaissance, Trans. Andrée Robel, Gallimard,
Paris, 1970.

M. Darrieussecq, Rapport de police : Accusation de plagiat et autres
modes de surveillance de la fiction, P.O.L., Paris, 2010.

G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrénie 1 : L’Anti-
Edipe, Minuit, Paris, 1972.

C. W. Francis, Enjeux poétiques de la littérature-monde. Autour de
I’écriture rhétorique d’Assia Djebar, in C. W. Francis, R. Viau,
Trajectoires et dérives de la littérature-monde. Poétique de la relation
et du divers dans les espaces francophones, Rodopi B.V., Amsterdam-
New York, 2013.

G. Genette, Palimpseste. La littérature au second degré, Seuil, Paris,
1982.

C. Hust-Laboye, La Diaspora coloniale en France. Différence et
diversité, Presse universitaire de Limoges, Limoges, 2009.

R. Lachmann, Bakhtin and Carnival: Culture as Counter-Culture, in
Trans. R. Eshelman, M. Davis, Cultural Critique 11, (Winter 1988-
89), p. 52-118.

M. Mokeddem, L ’Interdite, Le Livre de poche, Paris, 1993.

M. Mokeddem, La Désirante, Grasset, Paris, 2011.

S.-J. Perse, Poésie : Allocution au Banquet Nobel du 10 décembre
1960, Gallimard, Paris, 1961.

F. Pessoa, L Intranquillité, Christian Bourgois, Paris, 1982.

A. Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Raynal et Hitchcock, New York,
1943.

176



	TABLE DES MATIÈRES
	5 Préface
	PRÉFACE
	La collection « Regards méditerranéens » a pour objectif de favoriser le dialogue entre les différentes disciplines universitaires, en mettant l’accent sur les productions littéraires francophones provenant du monde méditerranéen, avec une attention p...
	INTRODUCTION
	1. Introduction
	2.1. Kaki et le théâtre algérien
	2.2. L’oralité, caractéristique principale de l’œuvre de Kaki
	3. Apports dramaturgiques de Kaki
	3.1. La culture populaire dans l’œuvre de Kaki
	3.2. Kaki et le théâtre hybride
	4. L’art théâtral selon Kaki : carnaval et théâtre total
	5. Conclusion




