
 

      L      La Renaissance Française 
        Culture – Solidarité - Francophonie 

 
Établissement d’utilité publique fondé en 1915 par Raymond Poincaré, Président de la République française 

Placé sous le haut patronage du Chef de l'Etat, des Ministres des Affaires étrangères, le l’Intérieur, de la Défense et de l’Éducation nationale 
Président d’honneur : M. Daniel Rondeau de l’Académie française 

 
 
 
 

 
 

ATTESTATION DE PUBLICATION 
  
 
Le comité éditorial du Cahier de culture française, francophone et maghrébine « Un coup de dés » 
des Éditions de La Renaissance Française, Collection « Regards méditerranéens » dirigée par Denis 
Fadda et Carmen Saggiomo 

 
atteste que : 

 
 Dre Abla HOUICHI 

      (Université Mohamed Boudiaf de M’sila – Algérie) 
                A publié un ouvrage collectif sous le thème : 

 
 

IRONIE, SATIRE ET CARNAVALISATION DE L’ÉCRITURE DANS  
     LA LITTÉRATURE MAGHRÉBINE  
 

 
Sous le numéro ISBN : 978-2-493418-06-7 publié au mois de novembre 2025 aux Éditions de 
La Renaissance Française (Paris). 

          
Naples, le 09 décembre 2025 
 
 
Codirectrice du Cahier de culture française,  
francophone et maghrébine  
Carmen Saggiomo 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
                       14, avenue René Boylesve, 75016 – Paris 
                 www.larenaissancefançaise.org    contact@larenaissancefrancaise.org   

 



UN COUP DE DÉS 

Collection « Regards méditerranéens » 

dirigée par Denis Fadda et Carmen Saggiomo 

 

 

 

 

IRONIE, SATIRE ET CARNAVALISATION  

DE L’ÉCRITURE 

DANS LA LITTÉRATURE MAGHRÉBINE 

 

 

sous la direction de 

Abla Houichi 

 
 

 

 
 

 

 
 

LES ÉDITIONS DE LA RENAISSANCE FRANÇAISE 



 
 
Ironie, satire et carnavalisation de l’écriture dans la littérature maghrébine 
inaugure la collection « Regards méditerranéens » ; il constitue le premier 
volume thématique du Cahier de culture française, francophone et 
maghrébine UN COUP DE DÉS 
 

Conseil scientifique :  
Catherine GRAVET, Université de Mons – Belgique 
Abla HOUICHI, Université Mohamed Boudiaf, M’Sila – Algérie 
Cristophe MEURÉE, Archives et Musée de la Littérature – Belgique 
Mansour M’HENNI, Université Tunis El Manar – Tunisie 
Maria Giovanna PETRILLO, Université de Naples « Parthenope » – Italie 
Martine RENOUPREZ, Université de Cadix – Espagne  
Abdelkrim ZEBIRI, Université Mohamed Boudiaf, M’Sila – Algérie 
 

Le présent volume utilise le système d’évaluation en double aveugle. 
 
Coordination éditoriale :  
Sergio PISCOPO, Université de Naples “L’Orientale” – Italie 
 
Comité de rédaction :  
Virginia CARRELLA, Noreddine LEHIMEUR, Massimiliano MARINO, 
Camilla NAPPI, Annette TERRACCIANO 
 

La Renaissance Française – 14, Avenue René Boylesve – 75016 Paris – 
France 
larenaissancefrancaise.org  
 
Version numérique publiée en novembre 2025 

 

ISBN : 978-2-493418-06-7 



3 

 

TABLE DES MATIÈRES 
 
5 Préface 
 
Introduction 
 
9 ABLA HOUICHI  
Le rire critique comme catalyseur de la subversion : vers une 
cartographie carnavalesque de la littérature maghrébine 
 
Essais 
 
17 ABLA HOUICHI 
Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu de Rachid 
Mimouni : acte de dénonciation et esthétique de la subversion 
 
71 NAWAL MOKHTAR SAIDIA 
L’écriture carnavalesque dans L’Honneur de la tribu de Rachid 
Mimouni 
 
85 CATHERINE GRAVET 
Ironie et « empuissancement » féminin dans Le Châtiment des 
hypocrites de Leïla Marouane 
 
99 ATIQA BAKHTI 
Les stratégies de l’écriture carnavalesque dans le roman La Nuit de 
L’Erreur de Tahar Ben Jelloun  
 
115 KHELFAOUI BENAOUMEUR 
L’apport et l’impact de Ould Abderahmane Kaki à la dramaturgie 
algérienne  
 
137 FELLA GAOUDI 
L’étoile de la dénonciation dans Nedjma de Kateb Yacine 
 
155 KELTOUM SOUALAH 
Entre masques intertextuels et éclats carnavalesques : l’exploration 
du dialogisme dans L’Interdite de Malika Mokeddem 
 



4 

 



5 

 

PRÉFACE 

 

La collection « Regards méditerranéens » a pour objectif de favoriser 

le dialogue entre les différentes disciplines universitaires, en mettant 

l’accent sur les productions littéraires francophones provenant du 

monde méditerranéen, avec une attention particulière portée aux pays 

du Maghreb. La collection publie des numéros thématiques qui 

croisent l’analyse et la critique littéraire, la linguistique, la 

traductologie, l’histoire culturelle et les sciences sociales, afin 

d’interroger les textes, les discours et les pratiques à l’aune des 

circulations, des tensions et des hybridations qui façonnent le bassin 

méditerranéen. S’inscrivant dans une démarche comparatiste, la 

collection met en perspective les dynamiques locales et diasporiques, 

les mémoires collectives et les enjeux contemporains.  



6 

 

 



7 

 

INTRODUCTION



8 

 



9 

 

LE RIRE CRITIQUE COMME CATALYSEUR DE LA 

SUBVERSION : VERS UNE CARTOGRAPHIE 

CARNAVALESQUE DE LA LITTÉRATURE MAGHRÉBINE 

 

ABLA HOUICHI 

 

Dans son ouvrage L’œuvre de François Rabelais et la culture 

populaire au Moyen Âge et sous la Renaissance (traduit en français 

en 1970), le théoricien de la littérature Mikhaïl Bakhtine donne au 

concept de carnavalesque une acception plus large et plus profonde : 

il désigne un renversement temporaire des hiérarchies et des valeurs 

dont le carnaval fournit un exemple particulièrement frappant et 

s’applique à la littérature. Mikhaïl Bakhtine appliquait déjà cette 

notion de renversement à son analyse des romans polyphoniques de 

Dostoïevski dans La Poétique de Dostoïevski (publié en 1929, traduit 

en français en 1998). 

La littérature dite « carnavalisée » ou « carnavalesque », telle 

qu’elle a été théorisée par Mikhaïl Bakhtine, occupe une place 

prépondérante dans la littérature maghrébine d’expression française, 

notamment dans le contexte de la période postcoloniale. Cette 

littérature qualifiée de « carnavalesque » trouve ses origines dans la 

culture populaire, tout en s’inspirant largement des traditions 

ancestrales proprement dites. C’est dans le sillage de ces pratiques 

qu’elle devient un genre littéraire en tant que tel : il célèbre la 

subversion, le détournement et la parodie. Cette représentation d’une 

esthétique parfois ironique et révolutionnaire est fréquemment 

associée à la fête du carnaval, où, encore aujourd’hui, les 

conventions sociales sont momentanément inversées et les rôles 

sociaux remis en question. 

Dans cette perspective, les écrivains maghrébins de langue 

française recourent aux formes romanesques et théâtrales 

uniquement dans un but de destruction d’un ordre social et politique : 

c’est un acte critique et fondateur. Il s’agit de détruire pour mieux 

reconstruire : démolir les carcans linguistiques, littéraires et 



10 

 

idéologiques pour faire émerger une voix et une identité nouvelles, 

propres au Maghreb. Cette dynamique s’observe également dans la 

langue française, qui, dans cette littérature, constitue la cible initiale 

de la carnavalisation. Les auteurs maghrébins ont d’abord mis en 

lumière une réalité complexe et souvent négligée, à savoir la 

possibilité d’une violation linguistique. En deuxième lieu, ils 

évoquent l’existence d’un esprit de révolte au sein de la littérature 

maghrébine elle-même. Il s’agit d’un carnaval qui débute ou 

s’achève par une émeute. 

Cet ouvrage intitulé « Ironie, satire et carnavalisation de l’écriture 

dans la littérature maghrébine » s’appuie sur ces violations 

linguistiques et sur cet esprit de révolte, et ambitionne de fournir une 

exploration de ces usages subversifs de la dérision dans la littérature 

maghrébine. Cette exploration s’articule autour d’un ensemble de 

sept contributions qui se répondent et se complètent, offrant ainsi une 

perspective structurée sur le sujet. L’ironie et la satire, loin de se 

limiter à de simples procédés de style, s’érigent en gestes critiques qui 

renversent les hiérarchies de sens, désarment le discours officiel et 

instaurent ce que Mikhaïl Bakhtine qualifie de « monde à l’envers ». 

Dans cet espace privilégié, les enjeux sociaux, politiques et identitaires 

du Maghreb francophone se dévoilent à travers le rire et le grotesque. 

Dès les premières contributions axées sur les ouvrages de Rachid 

Mimouni, Abla Houchi (Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur 

de la tribu de Rachid Mimouni : acte de dénonciation et esthétique 

de la subversion), et Nawal Mokhtar Saidia (L’écriture 

carnavalesque dans L’Honneur de la tribu de Rachid Mimouni) 

abordent le concept de « réalisme merveilleux », une forme de satire 

d’une rare férocité et une approche qui, selon elles, met en lumière 

l’hypocrisie des pouvoirs locaux et la décadence politique sur fond 

de postcolonialisme. Les auteures suggèrent que l’utilisation de 

l’humour et de la satire chez Mimouni permet de dévoiler ces 

contradictions et ces dérives, ce qui contribue ainsi à une critique 

sociale et culturelle. Abla Houchi et Nawal Mokhtar Saidia explorent 

le roman mimounien, qui examine, sous une forme fictionnelle, la 



11 

 

corruption endémique et l’hypocrisie du pouvoir en Algérie, 

transformant chaque épisode quotidien en une critique de l’ordre 

établi. Cette utilisation du merveilleux, loin de désamorcer la portée 

politique, a pour effet d’aiguiser le regard du lecteur et de conférer à 

l’ironie toute sa puissance de dévoilement. Le geste carnavalesque, 

tel qu’il est conceptualisé dans le cadre de ces études, se manifeste 

par une distorsion des repères narratifs, qui induisent un choc au sein 

du récit et provoquent une remise en question de nos certitudes. 

Catherine Gravet, dans son analyse Ironie et « empuissancement » 

féminin dans Le Châtiment des hypocrites de Leïla Marouane, traite de 

l’irrévérence féministe en tant que stratégie de satire, qui s’inscrit dans 

une démarche de déconstruire les structures patriarcales dominantes et 

de proposer une réévaluation des normes de genre. Sa contribution à 

l’étude de Leïla Marouane se poursuit par une exploration de la 

question sous l’angle du genre, ce qui ouvre ainsi des perspectives 

nouvelles et enrichissantes pour la compréhension de l’œuvre de 

l’écrivaine algérienne. Leïla Marouane recourt à une satire féministe 

particulièrement acérée pour tourner en dérision les injonctions 

patriarcales, briser la bienséance sociale et faire du rire une arme 

émancipatrice. Selon la fine étude de Gravet, Marouane recourt à 

l’humour, souvent noir et teinté d’ironie, pour mettre en lumière les 

mécanismes de contrôle qui gèrent le corps et la parole des femmes. 

Comme l’a souligné Gravet, Marouane met également en avant les 

prémices d’une résistance collective. 

C’est ensuite au tour de l’écrivain et du peintre franco-marocain 

Tahar Ben Jelloun de s’exprimer par le truchement de la contribution 

d’Atiqa Bakhti, qui analyse et critique les stratégies de l’écriture 

carnavalesque dans le roman La Nuit de l’Erreur de l’écrivain 

marocain. Elle y examine comment Ben Jelloun utilise une narration 

éclatée, qui mêle légende et oralité, afin de déconstruire l’histoire 

officielle et de célébrer la mémoire populaire. Cette œuvre ne saurait 

être considérée comme un roman « classique », car elle se distingue 

par une forme d’écriture fracturée, composée de légendes, de contes 

et de voix populaires. En effet, selon Bakhti, l’écrivain déploie une 



12 

 

approche carnavalesque plurivocale, fragmentant la narration et 

multipliant les points de vue et qui, comme un griot, diffuse des voix 

qui, de bouche en bouche, deviennent à leur tour des histoires à 

raconter et à réécrire. Chaque perspective s’entrelace pour 

déconstruire l’histoire officielle et réinscrire la mémoire dans le 

corps même du récit. La satire, dans ce contexte, ne se limite plus à 

une critique politique ; elle met en question les processus de 

construction des récits nationaux et l’impact de la légende dans la 

formation d’une identité partagée. 

Dans le prolongement de l’oralité et d’une narration qui s’érige en 

vecteur de la voix populaire par excellence, grâce à la puissance de 

son expression, Khelfaoui Benaoumeur (« L’apport et l’impact de 

Ould Abderrahmane Kaki à la dramaturgie algérienne ») met à 

l’honneur la fusion du folklore algérien et des techniques 

brechtiennes chez Ould Abderrahmane Kaki. Ce dramaturge crée un 

théâtre engagé, ancré dans la réalité populaire algérienne, et empreint 

d’une capacité à formuler une critique sociale avec virtuosité. La 

contribution de Khelfaoui Benaoumeur nous invite à porter notre 

attention sur un théâtre novateur, héritier des traditions orales 

algériennes, mais qui porte un regard direct sur la réalité critico-

littéraire occidentale. Il s’inspire notamment d’Antonin Artaud, tout 

en s’éloignant d’un théâtre à l’européenne « basé sur un texte 

immuable et intouchable », comme le stipule Benaoumeur. C’est un 

théâtre qui s’appuie sur la bouffonnerie et sur la participation du 

public pour instaurer un rituel carnavalesque. L’objectif n’est pas 

tant de divertir que de mobiliser : l’espace scénique se métamorphose 

en une agora critique, où le public, immergé dans une atmosphère 

ludique, est invité à remettre en question les fondements mêmes de 

l’autorité. 

Au cœur de la sixième contribution, Kateb Yacine déploie, dans 

Nedjma, un « temps hors du temps » qui confine à la magie 

subversive. Dans cet ouvrage, Fella Gaoudi (« L’étoile de la 

dénonciation dans Nedjma de Kateb Yacine ») analyse la satire de 

Kateb Yacine dans ce roman, où l’auteure dénonce les mœurs 



13 

 

sociales et met en lumière les séquelles de la colonisation. Le récit, 

fragmenté, poétique et dynamique, se présente comme un carnaval 

de la mémoire, où la langue, affranchie des contraintes, devient un 

vecteur de révolte et de réaffirmation identitaire. Dans son analyse, 

Gaoudi met en lumière le non-dit, le caché, l’implicite, et ce, dans 

une perspective qui s’apparente à l’une des figures du carnavalesque. 

Nedjma, l’étoile, est le symbole du carnavalesque, incarnant la nuit, 

le rêve et la joie. Pour Kateb Yacine, comme le précise Gaoudi, le 

carnaval est également l’occasion d’une dénonciation symbolique. 

À Malika Mokeddem est dédiée la dernière contribution rédigée 

par Keltoum Soualah (« Entre masques intertextuels et éclats 

carnavalesques : l’exploration du dialogisme dans L’Interdite de 

Malika Mokeddem »). Comme le souligne l’auteure, l’œuvre de 

Mokeddem se construit sur une écriture intertextuelle où discours et 

regards se croisent, dialoguent et entrent en conflit, et qui remet en 

question les hiérarchies esthétiques et sociales. Selon Keltoum 

Soualah, Malika Mokeddem propose une forme alternative de 

carnavalisation, fondée sur l’intertextualité. L’écrivaine algérienne 

établit un réseau de références qui s’entrelace, faisant appel à la fois 

à des souvenirs personnels, à des discours officiels et à des voix 

marginales. Cette approche, par sa nature même, crée un trouble chez 

le lecteur et ébranle les hiérarchies littéraires établies. L’écriture de 

l’écrivaine, à la fois fragmentaire et foisonnante, fait du texte un 

espace de conflit où se jouent la reconnaissance et l’exclusion.  

C’est en tissant ces sept contributions, allant du roman au théâtre, 

du conte à la voix insurrectionnelle d’une Shahrazade 

contemporaine, que ce volume dessine la cartographie d’une ironie 

engagée et d’une satire créatrice sous l’égide de la carnavalisation. 

Chaque œuvre met en lumière un aspect distinct du phénomène 

carnavalesque, en le considérant soit comme un instrument de 

critique sociale, soit comme une arme de déconstruction identitaire, 

ou encore un espace d’invention poétique. En effet, cet ouvrage 

propose un cadre conceptuel clairement défini et une série d’analyses 

complémentaires qui permettent de comprendre comment la 



14 

 

carnavalisation de l’écriture devient, dans la littérature maghrébine 

francophone, un puissant levier de libération identitaire.  

Un siècle après ses premiers écrits, Mikhaïl Bakhtine, malgré la 

distance temporelle et géographique, continue d’inspirer aux 

chercheurs et aux chercheuses des analyses innovantes et 

universelles soulignant, en l’occurrence, le poids d’une jeune 

littérature pleine de promesses. 



15 

 

ESSAIS



16 

 



17 
 

LE FLEUVE DÉTOURNÉ, TOMBÉZA ET L’HONNEUR  

DE LA TRIBU DE RACHID MIMOUNI :  

ACTE DE DÉNONCIATION ET ESTHÉTIQUE  

DE LA SUBVERSION 

 

ABLA HOUICHI 

Université Mohamed Boudiaf, M’sila 

University Pole, Road Bourdj Bou Arreiridj, M’sila 28000 / Algeria 

abla.houichi@univ-msila.dz 

 

Résumé 

Tombéza, Le Fleuve détourné et L’Honneur de la tribu sont des 

romans qui traduisent la révolte de l’auteur Rachid Mimouni contre 

une société corrompue et hypocrite. Il s’agit d’une écriture de 

dévoilement et de désenchantement. Mimouni se sert de ses œuvres 

pour dénoncer toutes les aberrations dont souffre la société : la 

corruption, l’obscurantisme, l’arrivisme et la violence sont les ressorts 

du pouvoir. Il vise dans ses romans les faux dévots qui utilisent la 

religion à des fins personnelles, et fait le procès d’une administration 

pourrie par le vol et l’injustice. C’est le constat d’une société meurtrie, 

agressée dans ses valeurs les plus fondamentales. Avec l’écriture de la 

subversion, Mimouni crie le désarroi d’un peuple en souffrance. Il 

veut peindre la situation chaotique de son pays et également éveiller 

les consciences endormies. L’esthétique de distanciation dans la 

trilogie de Rachid Mimouni se matérialise par l’usage du 

carnavalesque, du rire et de l’ironie comme outils de dévoilement des 

discours sociaux et des idéologies dominantes traversant l’espace 

algérien. Les romans de Mimouni adoptent une posture critique à 

travers l’esthétique du carnavalesque qui se traduit par le croisement 

des genres, le recours au fantastique, à l’insolite et au merveilleux. 

 

Mots-clés : dénonciation sociale, écriture carnavalesque, ironie, 

transgression, satire. 

 



18 
 

Abstract 

Tombéza, Le Fleuve détourné and L’Honneur de la tribu are novels 

that reflect Rachid Mimouni’s revolt against a corrupt and hypocritical 

society. It is a writing of exposure and disenchantment. In his works, 

Mimouni denounces all the aberrations of society: corruption, 

obscurantism, coercion and violence are the engines of power. In his 

novels, he takes aim at the false believers who use religion for 

personal gain, and he puts on trial an administration rotten with theft 

and injustice. It’s a portrait of a society in tatters, its most fundamental 

values under attack. With his subversive style, Mimouni cries out the 

plight of a suffering people. He wants to paint the chaotic situation of 

his country, but he also wants to awaken a dormant conscience. The 

aesthetics of distance in Rachid Mimouni’s trilogy materialise in the 

use of carnival, laughter and irony as tools to expose the dominant 

social discourses and ideologies that permeate Algerian space. 

Mimouni’s novels take a critical stance through the aesthetics of the 

carnivalesque, which translates into the crossing of genres and the use 

of the fantastic, the unusual and the miraculous. 

 

Key words: social denunciation, carnivalesque writing, irony, 

transgression, satire 

 

 

1. Introduction 

 

Vingt ans après l’indépendance, des écrivains algériens 

d’expression française éprouvent un désenchantement vis-à-vis de 

cette indépendance. Dans sa trilogie, Le Fleuve détourné, Tombéza et 

L’Honneur de la tribu, appelée aussi « la trilogie du 

désenchantement »1, Rachid Mimouni porte un grand « potentiel 

accusateur ». Il aborde également les aspects les plus sensibles de la 

société et de la politique en Algérie en recourant à l’allégorie et au 

                                                   
1 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999. 



19 
 

grotesque pour traduire un univers romanesque chaotique, une société 

décolonisée et dégénérée. Il a recours à la déconstruction de la syntaxe 

narrative et de ses codes. Cette étude nous permet de parler de 

l’engagement de cet auteur, afin d’expliciter ses points de vue et sa 

propre conception de la littérature. Il s’agit d’une lecture de la 

contestation dans ses œuvres qui nous permettrait de dégager cette 

image dont Mimouni a parlé, une image de la société telle qu’elle 

apparaît dans ces romans.  

L’œuvre de Mimouni s’inscrit dans une littérature de combat. En 

tant que discours d’opposition, elle expose le non-dit et l’interdit que 

le pouvoir dictatorial impose aux citoyens. Elle signale ouvertement le 

danger. C’est une littérature du désenchantement face à la violence. 

Par son écriture contestataire et dénonciatrice, Mimouni a inscrit son 

œuvre dans son temps. Décrire la dure réalité vécue par ses 

compatriotes ne lui suffit pas. Son objectif est d’amener ses lecteurs à 

prendre conscience de la situation catastrophique de leur pays. Pour 

lui, l’œuvre littéraire « peut accélérer une prise de conscience ou 

l’évolution des idées, mais surtout elle aide à mieux connaitre le cœur 

humain, à mieux comprendre l’homme dans la société »2. 

Dans son œuvre romanesque, Mimouni n’a pu échapper à son rôle 

de témoin des événements tragiques qu’a connus l’Algérie. Il a voulu 

montrer la réalité de la société algérienne dans son intégralité et sa 

complexité, et retracer son propre parcours. Née dans l’urgence et 

dans sa grande désillusion, son œuvre se présente avec une implacable 

lucidité. Il ne se contente pas de rapporter les événements tels qu’ils 

paraissent, mais il s’est efforcé de les analyser, de se glisser derrière 

leurs apparences pour dégager l’inavouable secret qui se cache 

derrière leur apparente absurdité. 

L’objectif de cette étude est de montrer comment Mimouni a voulu 

expliquer la société algérienne et ses contradictions, et de souligner 

comment l’histoire a emprunté un cours absurde, faisant de l’écrivain 

un grand visionnaire et un témoin à charge des responsables de la 

                                                   
2 H. Gafaiti, Entretien avec Rachid Mimouni, in « Voix Multiples », n. 10, 1985, p. 89. 



20 
 

tragédie algérienne. Pour ces écrivains de la troisième génération, 

cette littérature devient un engagement politique dont la principale 

fonction est de dénoncer les maux qui rongent le pays. L’écriture est 

donc un acte de courage, une manière de lutter contre l’obscurantisme.  

Notre étude vise également à montrer que l’œuvre de Mimouni suit 

pas à pas la trajectoire de son pays. Chaque œuvre correspond à une 

période de l’Histoire, remplissant ainsi une fonction idéologique, 

politique et sociale. Considéré comme le digne successeur de Kateb 

Yacine, Mimouni le contestataire s’est engagé à dénoncer les abus du 

pouvoir et les graves problèmes dans lesquels l’Algérie ne cesse de 

s’empêtrer. Le désenchantement, la désillusion et l’amertume 

marquent son œuvre, qui se veut un témoignage sur son pays rongé 

par un mal incurable : la corruption et l’incompétence de ses 

dirigeants. À travers ses romans, Mimouni raconte le cours de 

l’Histoire et critique rigoureusement la révolution algérienne en 

dénonçant la violence des hommes politiques. Passionné de vérité et 

de justice, il s’inquiète du sort de son pays et accuse les responsables 

de la dérive. 

L’écriture de Mimouni est un acte de contestation totale qui se 

matérialise dans un travail sur les formes narratives, mais aussi dans les 

pouvoirs du langage qui permettent de dire et de se dire autrement, et 

surtout différemment dans le contexte d’une société décolonisée. 

L’écriture est un acte de parole et il y a lieu de déceler et d’interroger les 

formes que peut prendre le discours littéraire ainsi que sa fonction dans la 

fiction. Ses textes répondent pleinement aux critères d’une écriture 

hétérogène, dialogique et plurielle dans son contenu. Il décide de 

dénoncer, dans sa production romanesque et dans le cadre du mouvement 

d’une génération d’écrivains contestataires, les carences et les anomalies 

de sa société enlisée dans les difficultés de la reconstruction à 

l’indépendance, telles que la corruption, les incohérences de la gestion, 

l’immoralité des comportements, la condition féminine, les abus de 

pouvoir, les formes multiples de la violence, etc. Son écriture révèle une 

nouvelle dynamique du roman maghrébin et apporte un nouveau souffle 

contestataire à la création romanesque algérienne. 



21 
 

 

2. L’écriture : un acte de dénonciation 

 

Dans sa production romanesque, l’observation critique des mœurs 

politiques et sociales ou leur mise en accusation ouverte ont toujours 

été ses préoccupations dominantes. Les difficultés de la société 

algérienne sont évoquées en termes de conflits, de révolte, de 

désillusions et de déchirements. La dénonciation que permet le regard 

jeté sur le déroulement des événements présentés dans la trame 

narrative de chacun de ses écrits est un appel à la lutte et à la 

résistance contre toute forme d’autorité. Pour Mimouni, écrire c’est 

agir à la fois sur l’histoire et la société. C’est ainsi que par-delà la 

censure, la peur, le terrorisme et la menace étaient son défi. Le choix 

de Mimouni de refuser le silence et de dire une parole juste et 

courageuse apparaît bien comme une forme de défi, voire une 

expression de certitude pour exprimer sous forme littéraire des vérités 

amères et des sentiments de révolte. Ses romans, marqués par une 

richesse de détails, d’événements et de descriptions, permettent au 

lecteur de mieux cerner ce qu’a été la vie quotidienne dans le contexte 

sociopolitique de l’Algérie au lendemain de l’indépendance et qui 

demeure, malheureusement encore, une constante permanente dans la 

société d’aujourd’hui. Il s’agit d’une sorte d’engagement continu qui 

lui est propre et qui, selon Lise Gauvain, a ramené l’écrivain « au 

milieu de la Cité, ressuscitant la notion d’engagement qu’on avait cru 

un temps dépassée »3. 

Mimouni ne s’arrête pas là ; il apporte des éclaircissements sur le 

comportement des gouvernements en Algérie et sur la façon dont le 

peuple est traité quotidiennement. Il met à nu le vrai visage des 

dirigeants algériens et de leur politique, et s’attaque à leurs plus 

grands défauts. Dans Le Fleuve détourné, l’exemple donné sur le 

déroulement des élections nationales au niveau d’un petit village 

reflète la fraude à l’échelle du pays : 

                                                   
3 L. Gauvain, L’écrivain dans la Cité, in « Le devoir », 20 novembre 1993. 



22 
 

 
Par contre, les élections nationales, qui ne comportent pas d’enjeu 

local, n’intéressent personne ; nous nous informons à l’avance du 

pourcentage de oui qu’il est bon d’obtenir et nous collaborons très 

amicalement avec les Merzoug pour l’organisation du scrutin. Nous 

nous donnant rarement la peine d’ouvrir les urnes et de dépouiller les 

bulletins. Les procès-verbaux signés par les juges sont parfaitement 

faux. Grace à ce système les autorités nous laissent en paix4. 

 

Il montre également le grand fossé qui existe entre le peuple et les 

dirigeants. Ces derniers ignorent la misère dans laquelle le peuple 

évolue : 

 
À chaque visite, on organise ainsi méticuleusement la mise en scène. 

Les yeux de nos grands dirigeants s’offusquent-ils à la vue de la crasse 

et de la misère ? Ou s’agit-il d’une entreprise organisée à leur insu 

pour achever leur cécité et laisser ainsi les caïmans locaux régner sans 

partage sur leur marais ? Sont-ils à ce point ignorants de la réalité pour 

se laisser leurrer par cette grande parade, avec ces pots de fleurs loués 

à grands frais, ces travailleurs ramenés par camions d’une centaine de 

kilomètres à la ronde pour organiser la claque ? Et sinon pourquoi 

laissent-ils faire ?5 

 

Mimouni a également dénoncé la corruption, véritable gangrène 

qui existe à tous les niveaux de n’importe quelle institution étatique. Il 

a su pénétrer tous les rouages de l’État et de ses institutions afin de 

mettre à nu sa politique profondément corruptrice. Dans Tombéza, le 

personnage principal nous présente un commissaire véreux, coléreux 

et autoritaire, responsable de la sécurité de la ville de Riama : 

 

Ses quinze agents, qui écument les rues, le tiennent en permanence 

informé des menus évènements de la ville. Il les prend en main dès 

leur mutation chez lui et les forme à lui obéir au doigt et à l’œil, sans 

                                                   
4 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, Éditions Laphomic, Alger, 1985, p. 63. 
5 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 106-107. 



23 
 

chercher à comprendre, sans se poser de questions et en retour ferme 

les yeux sur leurs petites combines à condition qu’ils sachent tenir leur 

rang et évitent de piétiner ses propres plates-bandes6. 

 

Tombéza, le personnage central du roman homonyme, décrit une 

seconde Algérie, plus profonde et plus noire, celle qu’on veut à tout 

prix cacher. Il démontre que le système politique du pays n’a fait 

qu’encourager la corruption à s’étendre partout et ferme les yeux sur 

toutes ces pratiques douteuses dont il est le créateur. Avec plus de 

violence et dans une optique plus miséreuse que celle du Fleuve 

détourné, l’écrivain dépeint, en termes aussi durs parfois, et avec la 

volonté de choquer, le déséquilibre d’un pays qui prend conscience 

d’un favoritisme scandaleux où se complaisent les nouveaux nantis. 

 

2.1. Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, trilogie 

de désenchantement et de désillusion 

 

Ces trois romans occupent une place très importante par rapport à 

l’ensemble de l’œuvre de Mimouni, et ils figurent parmi les plus 

clairvoyants de la littérature algérienne de la postindépendance. À 

propos de sa trilogie, il a déclaré dans un entretien accordé au 

quotidien « Libre Algérie » : 

 
Libre Algérie : “Après Le Fleuve détourné, Rachid Mimouni récidive 

avec L’Honneur de la tribu. Est-ce les deux premières parties d’une 

trilogie ?” – Rachid Mimouni : “La trilogie est déjà complète. À 

Tombéza viennent s’ajouter les deux romans que vous avez cités. 

L’Honneur de la tribu est donc la dernière pièce de cette trilogie, en ce 

sens que les trois romans traitent de sujets relativement différents. A 

partir donc de cette trilogie qu’on peut qualifier de sociopolitique de la 

situation de l’Algérie actuelle”. 

 

La trilogie, Le Fleuve détourné (1982), Tombéza (1984) et 

                                                   
6 R. Mimouni, Tombéza, Robert Laffont, Paris, 1984, p. 18. 



24 
 

L’Honneur de la tribu (1989) de Mimouni, présente une critique 

profonde de la vie sociale et politique de l’Algérie indépendante du 

point de vue des héros aliénés, pris dans un engrenage absurde. Ces 

romans s’ouvrent sur des récits subjectifs, sous forme de monologues 

intérieurs des héros aliénés. Ensuite, ils manifestent leur contestation 

du système social et politique existant. L’aliénation du héros est un 

thème commun à ces écrits, où la réalité sociale est présentée par des 

images insolites et fantastiques au fil du récit. À propos de l’écriture, 

Rachid Mimouni a affirmé :  

 
C’est ma voie d’engagement, c’est la seule chose que je sais encore 

faire… C’est mon arme préférée ; elle ne tue pas et elle me permet de 

dire mon opinion aux autres… Elle évolue avec l’évolution des 

problèmes de mon pays. J’essaye d’exprimer les drames et bonheurs 

que vivent les citoyens algériens7. 

 

Cette littérature du désenchantement, d’amertume ou de désillusion 

se veut un témoignage fidèle de la tragédie algérienne. S’inspirant des 

événements générés par les conjonctures politico-historiques, elle 

exprime une réponse à une situation grave, un cri de révolte contre 

toutes les formes de violence et d’injustice. C’est une écriture qui 

révèle des témoignages, des protestations, des cris. Par son 

engagement, Rachid Mimouni a ressenti le malaise de tout un peuple ; 

il a contesté, dénoncé et témoigné avec sa plume. Dès les premières 

années de l’indépendance, il a lancé l’alerte. Il s’agit d’un écrivain 

visionnaire : « l’écriture est une interrogation intérieure, une réflexion 

personnelle, cette réflexion sur soi-même et cette interrogation se font 

d’abord sur le milieu dans lequel on vit »8. 

En lisant les trois romans de Mimouni, Le Fleuve détourné, Tombéza 

et L’Honneur de la tribu, on ne peut s’empêcher de remarquer qu’ils 

présentent une forme romanesque souvent déroutante par rapport à la 

                                                   
7 Propos recueillis par Amine Chikhi (13 janvier 1993), « Liberté quotidien national ». 
8 R. Mimouni, « Analyse clinique d’une dictature », entretient réalisé par Chris 
Kutschera, février 1992. 



25 
 

forme traditionnelle. On peut même parler d’histoire éclatée, un 

éclatement voulu et manifesté par la décomposition du temps et le 

désordre du lieu. Les effets d’enlisement et l’évacuation de la durée 

renforcent cette déchronologie, qui témoigne d’une conception nouvelle 

du temps. Roland Barthes les définit ainsi : « L’on trouve, dans le roman 

(nouveau), cet appareil à la fois destructif et résurrectionnel propre à tout 

l’art moderne. Ce qu’il s’agit de détruire, c’est la durée, c’est-à-dire la 

liaison ineffable de l’existence »9. Le but de Mimouni est de « transmettre 

une vision concernant l’homme et le monde où il vit, il la conquiert en 

créant un langage »10 ; « Si j’écris, déclare un autre romancier 

contemporain, c’est pour inventer un autre monde, un monde second qui 

équilibre le monde visible, disons le monde, de l’expérience »11. Par 

conséquent, tout en considérant le roman comme une totalité signifiante, 

une lecture qui se réfère à la sociocritique doit aussi considérer le texte 

comme l’un des lieux où s’élaborent la réaction de l’homme et le réel. 

Dans Le Fleuve détourné, la guerre de libération représente une 

référence temporelle importante, mais elle est traitée différemment. 

L’auteur dénonce avec beaucoup de courage une certaine « trahison 

historique », il conteste l’ordre établi après l’indépendance. L’histoire 

est marquée par une absurdité qui se conjugue aux aspects négatifs de 

la vie quotidienne en Algérie. Nous retrouvons également une 

thématique existentielle exprimée par l’angoisse des personnages et 

leurs questionnements sur leur devenir. Pour Najib Redouane, « cette 

œuvre a été reçue comme un satellite en pleine orbite littéraire »12.  

Son roman L’Honneur de la tribu représente la fin de la trilogie de 

la désillusion, voire de la consternation et de l’amertume qui ont suivi 

l’après-guerre. L’auteur use du conte et du mythe et nous transpose 

dans un village fabuleux aux frontières de la légende et du réel. Cette 

fois-ci, il repousse encore le temps et creuse dans un passé lointain 

                                                   
9 R. Barthes, Le degré zéro de l’écriture, Seuil, coll. « Point », Paris, 1972, p. 37. 
10 G. Picon, « Le Style de la nouvelle littérature », p. 212. 
11 C. Ollier, Débat sur le roman, in « Tel Quel », n. 17, p. 22. 
12 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999, op. cit., 
p. 38. 



26 
 

avec la même détermination : celle de mettre le doigt sur la plaie. Il 

affirme que « le temps est venu de retrouver la mémoire avec 

l’ambition d’un avenir »13 parce que « l’histoire est rancunière » et que 

« le passé ne peut s’effacer ». 

La symbolique du mythe jalonne le choix du nom de la tribu 

Zitouna, l’olivier étant un arbre mythique. En retrouvant la mémoire 

du passé, l’auteur essaie d’expliquer que nous ne pouvons assumer 

notre présent ni aspirer à un avenir prometteur sans connaître nos 

origines. C’est toute la tribu qui a perdu sa mémoire et par là même 

son honneur. Son personnage, qui a perdu son identité et sa mémoire 

au cours de son périple, finit par connaître sa progéniture en passant 

par un être difforme et dégénéré, privé d’identité. Nous nous 

retrouvons ainsi au cœur d’une tribu qui a perdu la mémoire et qui est 

confrontée à la modernité sans y être préparée. Dans sa thèse intitulée 

Temps, espace et contestation dans la trilogie de Rachid Mimouni : Le 

Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, Amel Moudir-

Derradji14 considère la trilogie de « la désillusion »15 de Rachid 

Mimouni Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu 

comme « une écriture contestataire »16.  

La particularité fondatrice de l’œuvre de Mimouni n’est pas 

seulement son niveau d’exigence littéraire ; c’est aussi sans conteste, 

d’être en prise avec la réalité sociale et le questionnement politique. 

Metteur en scène du présent, il affirme que l’écrivain est astreint à un 

certain devoir de vérité, pas celui des slogans politiques, mais celui du 

miroir : « Je vois d’abord l’écrivain comme quelqu’un qui donne à la 

société une image d’elle-même qu’elle assume ou qu’elle refuse »17.  

                                                   
13A. Moudir-Derradji, Temps, espace et contestation dans la trilogie de Rachid 
Mimouni : Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, Mémoire de 
magistère, R. Fouzia (éd.), Université de Sétif, 2009, p. 18. 
14 Ibidem. 
15 N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 1999, in A. 
Moudir-Derradji, op. cit., p. 1. 
16 Le concept d’écriture, qui englobe toutes les techniques mises en œuvre dans la 
construction du récit, c’est sans doute depuis le célèbre essai de R. Barthes, Le degré 
zéro de l’écriture, que le terme d’écriture a pris une telle extension. 
17 Extrait du journal « Les Nouvelles de l’Est », interview avec Mimouni, « La 



27 
 

 

3. Formes de contestation dans la trilogie de Mimouni  

 

Mimouni s’est alors engagé dans la contestation littéraire et le 

questionnement politique et social. Il explique que l’écriture est une 

interrogation intérieure, une réflexion personnelle : « cette réflexion 

sur soi-même et cette interrogation se font d’abord sur le milieu dans 

lequel on vit »18. À propos de son engagement, il dit que la littérature 

est sa voie d’engagement, elle ne tue pas, mais permet de dire son 

opinion aux gens. Selon lui, l’écrivain est le porte-parole de la société, 

et c’est par le biais de « la littérature »19 qu’il s’exprime. Il explique 

du même coup sa conception de la littérature : 

 
On a beaucoup parlé du fait de faire de l’art pour l’art dans un 

splendide isolement du créateur, c’est un très vieux débat. Je crois 

qu’aujourd’hui, il est tranché, en ce sens que chaque créateur doit 

suivre la voie qui est la sienne. Certains peuvent préférer de s’isoler 

dans une tour d’ivoire pour approfondir la recherche esthétique. 

D’autres préfèrent tout en pratiquant l’art interpeller aussi la société 

dans laquelle ils vivent, et pour ma part c’est cette deuxième situation 

que j’ai choisie. J’estime que le créateur et l’intellectuel de façon plus 

générale ont à jouer dans la société un rôle de vérité, de conscience ; 

un rôle de quelqu’un qui met le doigt sur la plaie, qui montre les 

choses qui ne vont pas, c’est la raison pour laquelle mes livres 

appellent la société et le pouvoir algériens20. 

 

Dans Le Fleuve détourné, Tombéza et L’Honneur de la tribu, une 

contestation intransigeante contre le pouvoir et la société. D’ailleurs, 

on a souvent qualifié son œuvre de contestataire. Mimouni affirme 

cela clairement dans le passage suivant :  

 

                                                                                                              
remonte du fleuve », M. Harbi, Rubrique de Bonnes Sources, n. 30, mai 1991.  
18 Ibidem. 
19 Extrait du journal « El Watan », Culture, 1992. 
20 Ibidem. 



28 
 

La contestation me semble-t-elle d’abord politique, il se trouve que 

nous vivons des systèmes où les politiques nous gouvernent, mais la 

contestation n’est pas seulement politique. Elle est aussi sociale ; nous 

vivons ensemble des réalités dont certaines sont très critiques mon 

rôle en tant qu’intellectuel consisterait à mettre le doigt sur ce qui ne 

va pas à montrer les défauts de la société, je pense que c’est un rôle 

indispensable pour les intellectuels quels que soient leurs pays, leurs 

origines, c’est en quelque sorte un rôle de guetteur21. 

 

L’écrivain précise lui-même cette contestation à travers ses textes : 

« Il y a très souvent des livres dont l’objectif essentiel est de mettre 

mal à l’aise le lecteur en vue de provoquer une prise de conscience »22. 

Mimouni voit d’abord en l’intellectuel, un intellectuel critique qui 

dénonce : « Je crois que l’écrivain a le devoir de dénoncer, de mettre 

le doigt sur la plaie »23. 

L’Honneur de la tribu est un récit anachronique qui remonte dans 

le temps et arrive jusqu’à l’intrusion coloniale. L’écriture révèle une 

idéologie qui rejette un honneur dérisoire de la tribu et conteste un 

ordre établi en Algérie par les nouveaux maîtres. Dans Le Fleuve 

détourné, il dresse un tableau noir de l’Algérie et conteste la 

confiscation de la révolution par les opportunistes du régime. Avec 

Tombéza, l’auteur continue la contestation. Il pousse encore plus loin 

sa mise à nu de la société algérienne de l’époque. Il représente le récit 

d’un homme agonisant, au terme de sa vie.  

 

3.1. Le Fleuve détourné : l’Algérie détournée 

 

Ce n’est pas gratuit si Mimouni a commencé son œuvre Le Fleuve 

détourné par la citation d’Abdelhamid Ben Badis24: « ce que nous 

voulons, c’est réveiller nos compatriotes de leurs sommeils, leur 

apprendre à se méfier, à revendiquer leur part de vie en ce monde, afin 

                                                   
21 Extrait du journal « Algérie Actualité ».  
22 Extrait du journal « Horizons », entretien Mimouni avec SMATI, 1986. 
23 Ibidem. 
24 Un savant Algérien et chef de L’Association des Oulama Musulmans. 



29 
 

que les suborneurs ne puissent plus exploiter l’ignorance des 

masses ». L’auteur nous donne à lire les aspirations de la révolution et 

la vie au maquis. La deuxième époque est celle de l’indépendance ; ici 

nous retrouvons une critique acerbe de la société et une dénonciation 

du pouvoir, de la politique et de l’injustice sociale. La symbolique du 

détournement s’explique par le fait qu’il y a eu discordance entre le 

passé héroïque et le présent décevant.  

Dans un univers romanesque, l’auteur conteste les aspects négatifs 

de la vie quotidienne en Algérie. Sur le plan politique, il dénonce la 

fraude électorale, le manque de liberté, l’incompétence des 

responsables et d’autres problèmes qui relèvent du quotidien. Comme 

l’a affirmé Mimouni, la contestation n’est pas seulement politique, 

elle est aussi sociale. Mimouni nous dévoile également les maux de la 

société algérienne à travers le problème de l’injustice sociale. Il nous 

donne plusieurs exemples de ces injustices. L’histoire du roman n’est 

qu’une injustice sociale envers un vieux maquisard :  

 

Ce que j’ai voulu décrire c’est un personnage naïf, simple qui va se 

trouver face à une réalité aberrante, traumatisme qui va connaître des 

situations d’injustices, d’inégalité de corruption et qui s’interroge qui 

cherche à comprendre25. 

 

Cette œuvre est un réquisitoire contre le pouvoir post-indépendant. 

Avec beaucoup de courage, Rachid Mimouni dénonce la trahison de la 

révolution, les espoirs déçus et l’amertume des gens épris de liberté et 

de justice. Il analyse également la situation politique et sociale de 

l’Algérie après l’indépendance et souligne tous ses aspects négatifs : 

l’imposture, la corruption, la propagande et la démagogie. La justice 

est expéditive : 

 
Tu es bien naïf, si tu crois qu’on va s’embrasser d’une procédure 

judiciaire et t’organiser un joli procès. Il y’a des méthodes bien plus 

                                                   
25 Extrait, « El Watan », Culture, « Boudjedra et Mimouni pour une solidarité 
morale ». 



30 
 

expéditives et des endroits spécialement conçus pour accueillir des 

gens comme toi26. 

Toute l’injustice du monde ! […] le fleuve, détourné de son lit initial, 

s’égare […] qui viendra à notre secours27. 

 

3.1.1. Tombéza : désenchantement social et société mise à nu 

 

Tombéza traduit la révolte de l’auteur contre une société 

corrompue et hypocrite. À travers le thème obsédant du viol, l’auteur 

dévoile les tabous. Enfant de la bâtardise et de la honte, né difforme et 

laid, dans un contexte de viol et de la cruauté, il est rejeté partout 

même dans la mosquée. Il s’allie aux Français pendant la guerre de 

libération et devient un homme important. Après l’indépendance, il 

échappe à l’exécution, il s’accroche au “système”. Le garçon de salle 

d’un hôpital devient le bras droit du directeur et le serviteur d’un 

commissaire corrompu, abattu par l’homme qu’il a servi. Sa vie se 

termine dans un endroit aussi sordide que lui.  

Déterminé à tenir son rôle de « guetteur vigilant »28, l’auteur va 

continuer à dénoncer « les maux qui affligent la société dans laquelle 

il vit »29. Brisant tous les tabous, Mimouni étale au grand jour les 

tares, les injustices, les abus du pouvoir et cette « lente avancée de la 

gangrène sociale »30. Il se sert de Tombéza pour dénoncer toutes les 

aberrations dont souffre la société : la corruption, l’obscurantisme, 

l’arrivisme et la violence sont les ressorts du pouvoir. Il vise dans 

son roman les faux dévots qui utilisent la religion à des fins 

personnelles, et fait le procès d’une administration pourrie par le vol 

et l’injustice. La remarque d’un directeur nouvellement installé est 

                                                   
26 R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 217. 
27 Ivi, p. 34. 
28 M. Boussouf, Littérature du désenchantement, un exemple : Rachid Mimouni, 
mémoire de magister, sous la direction de M. Amrani, Université Ferhat Abbas, Sétif, 
2009. 
29 M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240, le 10 
octobre 1984, p. 76. 
30 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 251. 



31 
 

édifiante : « Que penses-tu de l’idée d’aménager un petit pavillon 

réservé, disons pour les notabilités et les personnes que l’on désire 

recevoir ? Un service en valant un autre, bien entendu, ainsi est la 

vie aujourd’hui »31. 

Tombéza est un roman d’une rare violence, l’auteur veut 

manifestement « choquer et déranger, pour mettre mal à l’aise et faire 

réfléchir »32. Il propose alors un résumé de son propre roman : 

 
Dans Tombéza, on se trouve en présence d’un héros qui est en même 

temps victime et bourreau. […] Tombéza, est un peu l’expression 

romanesque de cette réflexion, aujourd’hui, dans notre société, 

personne n’est totalement innocent ou victime. Nous sommes tous en 

même temps innocents et coupables. Au fond, nous sommes tous des 

Tombéza, c’est un constat qui n’est pas très gai. C’est ce qui explique 

en partie cette forme de désespoir contenu dans Tombéza33. 

 

Des détails sordides ponctuent ce récit terrifiant, comme le viol 

d’une paralytique par le veilleur de nuit de l’hôpital et la découverte 

d’un bébé découpé en morceaux dans une décharge. Au fil de la 

lecture du récit, qui dévoile des vérités atroces, une impression 

d’angoisse et de malaise se dégage. C’est le constat d’une société 

meurtrie, agressée dans ses valeurs les plus fondamentales : 

 
Depuis longtemps, j’avais compris que nous ne vivions au royaume 

du pouvoir des idées, encore moins celui des principes, que les 

comportements des notables, des responsables, des dirigeants, ne 

visaient qu’à satisfaire leur effarante boulimie de puissance, de sexe 

et de biens, que les alliances s’organisent autour de buts peu 

avouables, d’immondes trafics, que comptaient d’abord les liens 

                                                   
31 Ivi, p. 246. 
32 C. Chaulet-Achour, Barque de passeur : Fictions entre passé et présent. Tombéza 
de R. Mimouni et Le désordre des choses de Rachid Boudjedra, in R. Ernspeter (éd.), 
Europasislamische Nachbar. Études de littérature et d’histoire du Maghreb, Würzburg 
Lonigshausen&Neuman, vol. 2, 1995, p. 117. 
33 « Rachid Mimouni s’explique ! », entretien avec Slim Belkessam, in « Horizons 
2000 », 21 avril 1986. 



32 
 

d’allégeance, la commission, le trafic d’influence, les combines en 

tous genres34. 

 

Avec Tombéza, Mimouni crie le désarroi d’un peuple en 

souffrance. Il veut éveiller les consciences endormies, lui le « guetteur 

vigilant » : « Il n’y a plus de lois nulle part, plus de règles. C’est le 

règne sans partage de l’anarchie. Où allons-nous ? »35. De sa mémoire, 

défilent les événements qui ont marqué sa vie. Le passé colonial, le 

passé récent et le présent se télescopent et se pénètrent pour nous 

illustrer les différents aspects de la vie en Algérie. Dans ce monologue 

intérieur, Tombéza s’interroge avec une perspicacité exemplaire sur 

une société tributaire de traditions ancestrales archaïques. 

Dans cette « fusion très poussée entre l’auteur et le narrateur »36, et 

à travers ce monologue intérieur qui est un véritable roman du temps, 

l’auteur conteste les tabous ainsi que ceux qui utilisent la religion 

comme prétexte pour servir leurs intérêts personnels37, tels que 

l’administration, l’injustice et la corruption. Il puise son inspiration 

dans des événements et des faits réels du quotidien, tout en détournant 

ces éléments pour créer une œuvre de fiction. Dans son article intitulé 

« Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza de Rachid 

Mimouni »38, Fouzia Bendjelid estime que les écrits de Mimouni 

traduisent dans la fiction l’actualité et lui confèrent une résonance 

sociale, historique et idéologique de grande envergure. Ils apparaissent 

comme de véritables témoignages. Selon Bendjelid, Tombéza est une 

histoire de déchéance qui rejoint l’écriture dite de dévoilement et de 

désenchantement, propre à une génération d’écrivains de la 

postindépendance. Pour Mimouni, la littérature est utile et hautement 

                                                   
34 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 144.  
35 Ivi, p. 201. 
36 A. Moudir-Derradji, op. cit., p. 125. 
37 M. Habili, La littérature française d’expression algérienne – Cas de Rachid 
Mimouni comparé à celui d’Albert Cossery, in « L’hebdo libéré », n. 87, du 25 
novembre au 1er décembre 1992, p. 29. 
38 F. Bendjelid, Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza de Rachid 
Mimouni, in « Insaniyat », [En ligne], 14-15 | 2001, mis en ligne le 31 janvier 2012 
(http://insaniyat.revues.org/9650, consulté le 3 décembre 2023). 



33 
 

idéologique : « Moi je défends des idées, je ne pense jamais à la 

réflexion des gens de pouvoir dont c’est une litote de dire qu’ils ne 

m’aiment pas beaucoup »39. Il s’agit pour l’auteur d’un projet réaliste 

d’écriture, dans une narration discursive. Le récit véhicule tout un 

réseau thématique de la dénonciation. Parmi ces figures, on peut citer 

l’oppression coloniale, la suppression de la parole au peuple et son 

humiliation quotidienne, la crise sociale morale et humaine, 

l’émergence de l’individu immoral, le mépris et la transgression des 

lois, la dégradation des institutions sociales et des services publics, 

l’oppression et la marginalisation des femmes, la dévalorisation du 

savoir et des intellectuels, le mépris des compétences. La dénonciation 

devient une configuration discursive qui subsume toutes les figures et 

dont les multiples parcours empruntent les signes de l’assertion, 

l’avertissement, la contestation, la révolte, la violence, la 

désapprobation, l’interpellation. À travers son roman Tombéza, 

Mimouni nous livre le message suivant :  

 

On a effectivement parlé à mon propos d’écrivain de la rupture. 

L’énorme poids d’un passé récent et les mystifications d’un pouvoir 

qui toujours a su jouer avec un art consommé nous ont longtemps 

affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver 

notre lucidité. L’oppression, l’injustice, l’abus de pouvoir sont 

inacceptables d’où qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de 

dénoncer ceux d’hier…40. 

 

Avec Tombéza, Rachid Mimouni poursuit la dénonciation du 

malaise de son pays et va encore plus loin que dans Le Fleuve 

détourné, comme aucun écrivain algérien ne l’ayant encore fait. Ce 

roman de contestation est un terrible réquisitoire dans lequel l’écrivain 

                                                   
39 Entretien de Bruno Cessole avec R. Mimouni, Bibliothèque publique 
d’informations, Centre Pompidou, Paris. 
40 R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », in F. Bendjelid, L’écriture de la 
rupture dans l’œuvre romanesque de Rachid Mimouni, in « Insaniyat. Revue 
algérienne d’anthropologie et de sciences », n. 37, 2007, p. 147-160 
(https://journals.openedition.org/insaniyat/4211, consulté le 16 septembre 2025). 



34 
 

« met à nu, sans complaisance ni autocensure, les maux qui affligent 

la société dans laquelle il vit »41. C’est toute la toile sociale de 

l’Algérie qui se tisse sous les yeux du lecteur, montrant les tares, les 

injustices et les monstruosités de ce pays en devenir. Mohamed Habili 

précise : 

 

Tombéza n’est pas un personnage : il est un simulacre, un masque, le 

porte-parole de l’auteur. Il n’est pas une seule page du livre qui ne 

manifeste clairement l’identité du personnage et de l’auteur, le 

glissement de l’un dans l’autre ; qui, par conséquent, ne rende pas 

dérisoire la fiction au regard de l’analyse, qui de la sorte apparait 

comme le véritable contenu d’une forme littéraire qui n’est là que 

pour servir d’enveloppe, d’accoutrement à quelque chose qui est 

considéré comme beaucoup plus important : la mise en accusation 

d’un ordre politique qui fait sombrer tout un peuple dans 

l’indignité42. 

 

Avec ce roman, l’auteur accumule les détails sordides et recourt à 

la violence textuelle « pour choquer et déranger, pour mettre mal à 

l’aise et faire réfléchir »43. L’angoisse des Algériens suinte à chaque 

phrase, dans des énoncés fleuves qui assènent les vérités les plus 

noires. La voix de son protagoniste livre une critique impitoyable et 

met à nu « avec la tranquille assurance de celui qui a tout vu, tout 

subi, tout souffert… »44, le constat d’une société violentée dans sa 

chair, dans sa morale, dans ses valeurs : 

 
Depuis longtemps déjà j’avais compris que nous ne vivions pas au 

royaume du pouvoir des idées, encore moins celui des principes, que 

les comportements des notables, des responsables, des dirigeants ne 

visaient qu’à satisfaire leur effarante boulimie de puissance, que les 

                                                   
41 M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240, 10 octobre 
1984, p. 76. 
42 M. Habili, op. cit., p. 29. 
43 C. Chaulet-Achour, op. cit., p. 117. 
44 M. Bourboune, op. cit., p. 77.  



35 
 

alliances s’organisaient autour de buts peu avouables, d’immondes 

trafics, que comptaient d’abord les liens d’allégeance, la concussion, 

le trafic d’influence, les combines de tout genre45. 

 

Mimouni écrit la rage au ventre. Sa parole dénonciatrice, 

percutante et acerbe, rend bien compte de ses préoccupations. Elle 

décrit l’horreur d’être exclu dans une société sans merci et révèle « un 

monde cauchemardesque où, du douar à l’hôpital, les grands principes 

sont toujours violés au lieu d’être, comme promis, rigoureusement 

appliqués »46. Tombéza est une autopsie d’un pays en mal d’être, un 

pays en déréliction où les hommes, en plein désarroi, s’interrogent sur 

le bien et le mal et sur cette force de perversion qui pourrit leur être et 

leur monde. 

 

4. L’Honneur de la tribu : L’honneur bafoué   

 

L’Honneur de la tribu, le cinquième roman de Rachid Mimouni, 

constitue, avec Le Fleuve détourné et Tombéza, la fin d’une trilogie 

sur la terrible désillusion et le désenchantement qui ont marqué la 

jeune Algérie indépendante. Cependant, cette fois, l’auteur recourt à la 

fable pour raconter le pays profond avec ses erreurs, ses espoirs, ses 

problèmes et ses contradictions. Oscillant entre mythe et réalité, 

l’écrivain nous restitue les réminiscences d’un vieillard à la mémoire 

vacillante. 

L’Honneur de la tribu est une fable triste et émouvante. C’est aussi 

un roman grave, dans lequel l’auteur porte encore une fois un regard 

critique sur le comportement méprisant et dédaigneux des nouveaux 

dirigeants envers leur peuple. C’est la mémoire de l’Algérie profonde 

qu’un vieux cheikh veut inscrire sur une bande magnétique afin de 

sauver l’histoire de sa tribu de l’oubli. L’auteur écoute sans mot dire 

et enregistre un récit bouleversant, où percent la misère et la peur. 

                                                   
45 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 144. 
46 J.-P. Péroncel-Hugoz, Rachid Mimouni : l’écrivain citoyen d’une Algérie 
“détournée”, in « Le Monde », février 1995. 



36 
 

C’est un roman de la mémoire, qui remonte au début de l’occupation 

coloniale française, qui a obligé la tribu à se réfugier au sommet d’une 

montagne. Après l’indépendance, ce village oublié du monde se 

trouve confronté à une modernité imposée d’en haut, de façon brutale 

et violente. Elle s’est faite très vite et sans préparation. Les habitants, 

qui avaient toujours vécu naturellement, se sont retrouvés du jour au 

lendemain confrontés à un nouveau mode de vie sans préparation 

préalable. Il s’agit d’un grand saut dans le temps. 

Mimouni conteste pour sa part un ordre établi en Algérie depuis 

l’indépendance. Le texte est imprégné de la vie algérienne. L’auteur 

accuse le pouvoir en place d’utiliser les mêmes méthodes que le 

pouvoir colonial, qu’il décrit comme ayant martyrisé le peuple 

algérien. Selon lui, le passage d’un mode de vie à l’autre s’inscrit dans 

un projet de société et non pas par la force et la résignation. Le 

colonisateur a pourchassé sans rendre compte, tandis que le pouvoir 

après l’indépendance a légiféré des lois sans consulter le peuple. Selon 

Bendjelid, Mimouni se situe dans la sphère littéraire des écrivains de 

sa génération : un écrivain de la rupture ; son écriture se veut ainsi 

remise en cause et dénonciation d’une littérature entièrement inféodée 

au pouvoir en place et qui l’a réduite à un état de « confortable 

sclérose ». 

Cette situation d’intertextualité est génératrice d’un contre-discours 

de la dénonciation ; son texte s’élabore donc par rapport à un déjà-dit, 

dans une sorte de discours contestataire dans l’espace littéraire qui 

l’entourait. Dans le contexte historique, politique et idéologique, qui 

était le sien, Mimouni est un écrivain qui revendique l’autonomie de la 

pensée chez le créateur et l’affranchissement de l’activité 

intellectuelle. Il refuse de s’aligner et de souscrire à une conception de 

la littérature qui réduit l’écrivain à un simple répétiteur du discours 

élaboré par l’idéologie dominante. Mimouni interpelle le lecteur 

éventuel :  

 
Je crois à l’écrivain comme pure conscience, probité intégrale, qui 

propose au miroir de son art une société à assumer ou à changer qui 



37 
 

interpelle son lecteur au nom des plus fondamentales exigences de 

l’humain : la liberté, la justice, l’amour (…). Je crois à l’intellectuel 

(…) comme guetteur vigilant prêt à dénoncer les dangers qui 

menacent la société47. 

 

Pour Mimouni, c’est la réalité politique qui a été la source de son 

inspiration littéraire. La tragédie algérienne constituant un crime 

contre l’humanité, Rachid Mimouni a souhaité en être le scribe. Il 

disait : « tout intellectuel a un rôle à jouer, il doit être critique, c’est-à-

dire dénonce les tares de la société mais aussi celles du pouvoir »48. 

Ainsi, chacun de ses romans correspond à une période de l’Histoire de 

l’Algérie. Dans L’Honneur de la tribu, Le Fleuve détourné et 

Tombéza, l’écrivain dénonce la trahison des idéaux de la Révolution. 

Ces trois romans sont fortement imprégnés de la réalité algérienne, 

celle-ci dépasse parfois la fiction.  

À travers cette lecture, nous rejoignons l’idée suivante : « on ne lit 

pas une société dans un roman, on la déchiffre ». Najib Redouane met 

en évidence comment, par le recours à une écriture qui transgresse, 

Mimouni entend éveiller la force motrice du changement, créer des 

valeurs de survie et prêter sa voix à la vérité. Autrement dit, en 

politisant son écriture, Mimouni cherche précisément à sensibiliser le 

peuple algérien aux conséquences désastreuses du modèle 

gouvernemental imposé par les dirigeants du pays. D’où la nécessité 

de faire de sa stratégie littéraire d’essence fictionnelle49 un contre-

discours du pouvoir dominant. Son écriture engagée et engageante 

confère au roman un caractère significatif : celui d’agir pour dénoncer 

la vision totalitaire et le malaise. 

Les techniques d’écriture sont empreintes de provocation ou de 

subversion. Le texte de Mimouni explose aux niveaux formel et 

thématique. C’est la revendication des écrivains iconoclastes qui se 

                                                   
47 J. Berton, Mimouni tel qu’en lui-même, « Jeune Afrique », n. 1781, 1995, p. 60. 
48 R. Mimouni, Pourquoi écrivez-vous ?400 écrivains répondent, in « Libération », 
Mars 1985, p. 12. 
49 N. Redouane, De l’indépendance confisquée à l’identité bafouée dans Le fleuve 
détourné de Rachid Mimouni, in « Études littéraires », n. 3, vol. 33, 2001, p. 169-183. 



38 
 

matérialise dans l’absolu de son fonctionnement esthétique : 

« Imagination proliférante, refus d’une esthétique formaliste, 

Mimouni fait sauter les clôtures, ouvre à l’infini les perspectives de la 

parole. La poésie est dans le souffle et dans les silences du conteur. 

Kateb Yacine dit : “dans le monde d’un chat il n’y a pas de ligne 

droite” »50. L’écriture de Mimouni est audacieuse et ne craint pas de 

dévoiler et de contester : « c’est-à-dire de réinstaller le courage – Cette 

qualité civique, politique et philosophique essentielle – de regarder 

notre société, de nous regarder, de dire et d’écrire sans peur ni honte, 

ce que nous pensons et d’agir »51. 

Mimouni dénonce avec beaucoup de courage la trahison de la 

révolution, les espérances déçues, les illusions perdues de 

l’indépendance et les errements d’un régime. Ainsi, « le roman 

présente un pays sans liberté, à la justice parfois expéditive, où la 

bureaucratie et l’esprit du clan s’opposent au progrès, où règne la 

corruption, où la religion n’est souvent qu’un masque »52. C’est un 

constat amer de la révolution confisquée où les espoirs sont envolés et 

les projets ont disparu. Dans ce monde inquiétant et chaotique, les 

anciennes valeurs ont cédé la place au mensonge et à la démagogie. La 

fausseté du discours officiel ne cherche qu’à berner le peuple tandis 

que quelques arrivistes édifient des fortunes scandaleuses à l’ombre 

des lois socialistes. 

À travers le récit qu’il développe sur deux rives, d’une part en 

s’exprimant en paraboles, d’autre part en se référant à l’absurdité d’une 

histoire, Rachid Mimouni analyse la situation politique et sociale de son 

pays après l’indépendance. Son univers souligne tous les aspects négatifs 

de la vie quotidienne en Algérie. L’auteur se place du côté des opprimés 

pour exprimer leurs souffrances et leur désir inassouvi de liberté. Il 

affirme un tempérament de moraliste et de conteur acerbe. Son roman est 

d’une dénonciation sans fard, comme le souligne Salim Jay :  

                                                   
50 Ibidem. 
51 Ibidem. 
52 J. Adam, Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « CELEFAN Review », n. 1, 
vol. 4, novembre 1984, p. 16. 



39 
 

 
Ce livre est le cahier de retour au pays de sa mémoire, d’un homme 

tenu pour mort, un martyr de la révolution, qui entreprend un parcours 

kafkaïen, pour retrouver son nom de vivant. Son nom, c’est, jamais 

prononcé cependant, Algérie, car Rachid Mimouni évoque en 

séquences incisives, les fanges où s’enlisent les consciences et la 

prison de la fausse conscience aussi bien que la prison punissant toute 

dissidence53. 

 

Le Fleuve détourné est un roman imprégné d’amertume, de colère 

et de transparence, qui aborde la question incontournable de la 

révolution confisquée et de l’identité bafouée. Ce roman  

 
mène avec une rigueur et une éloquence subtile un combat qui ne 

s’arrêtera qu’avec le gout des homes pour la vérité : peut-être ce 

combat s’appelle-t-il littérature, lorsque la littérature refuse d’être un 

camp retranché et donne le champ libre à la révolte contre les 

mensonges officiels ou individuels54. 

 

Rachid Mimouni a été salué comme un écrivain prometteur. Son 

œuvre a été accueillie comme un satellite en plein orbite55 littéraire. 

Elle tranche véritablement avec les deux précédentes et présage d’une 

maîtrise certaine de l’écriture. 

 

5. Une écriture de la rupture et de la subversion 

 

Au-delà de cette recherche formelle et textuelle, le Nouveau 

Roman peut être perçu « comme un mouvement de refus et de 

rupture : rejet de notions et formes présentées comme périmées, 

sclérosées, mortes »56. Le renouvellement des formes est ainsi rendu 

                                                   
53 S. Jay, Romans Maghrébins (1967- 1983) un regain de vigueur, in « L’Afrique 
littéraire », n. 70, 1983, p. 14. 
54 Ivi, p. 16. 
55 N. Redouane, Autour des Écrivains Maghrébins : Rachid Mimouni, op. cit., p. 38. 
56 R.-M. Allemand (éd.), Le « Nouveau Roman » en question, n. 3, Le Créateur et la Cité, op. cit., p. 159. 



40 
 

nécessaire par la conviction que la réalité des choses nouvelles doit 

être révélée par des formes nouvelles. Conséquence d’une nouvelle 

vision du monde, chaotique, fragmentaire, éclatée et contradictoire, le 

Nouveau Roman intègre ces données et, en raison de ces incertitudes, 

s’est construit à partir des différents types de la représentation et de la 

recherche57.  

Il faut rappeler que l’emprunt aux théories du Nouveau Roman a 

grandement affecté la production maghrébine et que les auteurs des 

pays du Maghreb ont souvent puisé dans les techniques de cette 

nouvelle vague romanesque. Un effort esthétique, prolongeant celui 

du mouvement « Souffles »58, s’est imposé et a donné naissance à des 

expériences formelles comme Nedjma de Kateb Yacine, pour ne citer 

que le plus connu. D’autres noms se sont illustrés par leurs 

productions. On peut citer, entre autres, Abdelkbir Khatibi au Maroc 

et Abdelwahab Meddeb en Algérie, dont les œuvres, d’abord 

rebutantes pour le lecteur traditionnel, se caractérisent par un caractère 

plurigénérique où le discours narratif, l’essai et la poésie se mêlent 

pour aboutir à un travail d’écriture complexe. Mimouni s’inscrit dans 

la même lignée que ces romanciers : « la critique a constaté le 

caractère traditionnel des formes narratives et linguistiques préférées 

par les écrivaines, au moment où la plupart de leurs collègues mâles 

choisissent la voie de la dissidence et de la rupture »59. 

                                                   
57 Ibidem. 
58 C’est ainsi que les poètes marocains de la revue « Souffles », en 1966, veulent faire 
éclater toutes les contraintes, d’ordre idéologique ou structurel, qui semblent 
enchaîner le roman. Ils prônent l’innovation et le renouvellement de la parole et de ses 
procédés dans des sociétés en voie de décolonisation, qui doivent faire face à leur 
reconstruction et aux changements du monde moderne. La déconstruction du signe se 
veut totale par la contestation des écrits de leurs contemporains : « Faut-il l’avouer, 
cette littérature ne nous concerne plus qu’en partie, de toute façon elle n’arrive guère à 

répondre à notre besoin d’une littérature portant le poids de nos réalités actuelles, des 
problématiques toutes nouvelles en face desquelles un désarroi et une sauvage révolte 
nous poignent […]. Malgré le dépaysement linguistique, les poètes de cercueil 
parviennent à transmettre leurs profondeurs charnelles par l’intermédiaire d’une 
langue passée au crible de leur histoire, de leur mythologie, de leur colère, bref de leur 
personnalité propre », A. Laâbi, 1966, p. 3-6. 
59 M. Segarra, Nouvelles romancières francophones du Maghreb, Karthala, Paris, 2010, p. 116. 



41 
 

L’écriture de la modernité au Maghreb se caractérise par la 

multiplication des formes qui inscrivent la violence dans le texte. Les 

mécanismes narratologiques60 et discursifs visent à rechercher une 

esthétique qui brise le modèle normatif en vigueur et à instituer 

l’authenticité du texte maghrébin. Cette volonté d’écrire dans 

l’éclatement est un choix et une manière de s’affranchir et de 

communiquer un réel spécifique dans un dire violent : « […] Et la 

violence qui naît de la distorsion même du tissu textuel, de la terreur 

du verbe, est celle de la révolte menée jusqu’à son paroxysme »61. 

À la lecture des romans de Mimouni, le lecteur est réellement 

désemparé par leurs structures éclatées, fragmentées et disparates, 

leurs formes non conformes aux conventions littéraires réalistes de la 

fiction, ainsi que par le contenu de leur contre-discours social corrosif 

et décapant décrivant une société en crise, dans la violence de ses 

dysfonctionnements. L’écriture de Mimouni fait partie de cette 

écriture transgressive, dite de la rupture : 

 

On a effectivement parlé à mon propos d’écrivain de la rupture. 

L’énorme poids du passé récent et les mystifications d’un pouvoir qui 

toujours sut en jouer avec un art consommé nous ont longtemps 

affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver 

notre lucidité. L’oppression, l’injustice, l’abus de pouvoir sont 

inacceptables d’où qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de 

dénoncer ceux d’hier… La réaction à mes romans est indice révélateur 

de l’état de confortable sclérose auquel nous sommes parvenus62. 

 

L’auteur inscrit son écriture dans un espace sémantique de 

transgression ou de distanciation par rapport à un déjà-dit dans les 

textes littéraires algériens tributaires de l’idéologie dominante, celle 

du pouvoir dans la société postcoloniale. Pour Mimouni, l’écriture est 

un acte d’énonciation, celui du « Je » de l’auteur dans un contexte 

                                                   
60 F. Bendjelid, op. cit., p. 501. 
61 M. Gontard, op. cit., p. 27. 
62 R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Éditions Laphomic, Alger, 1985. 



42 
 

historique et idéologique précis. La lecture des romans de Mimouni ne 

laisse pas insensible le lecteur ; elle le décontenance, le déstabilise car 

il se trouve devant une pratique du langage littéraire aux formes hors 

norme. 

La rupture est également, dans ses écrits, une distanciation dans la 

composante discursive qui se caractérise par la contestation de la 

parole. Ses personnages expriment des discours contraires à ceux déjà 

établis, déjà construits et normalisés dans la société décolonisée. Ces 

procédés narratifs et ces contre-discours63 ont tendance à se rejoindre 

intimement et à entrer en corrélation dans un mécanisme de cassure et 

de dispersion. Ils se fondent dans des fractures formelles et discursives 

assumées par des protagonistes au destin fictionnel tragique (un 

personnage qui ne parvient pas à se retrouver et à retrouver son 

identité dans la société décolonisée est acculé au meurtre dans Le 

Fleuve détourné), ou marginal (Tombéza, né d’un viol, est exclu de sa 

famille et de sa communauté). C’est ainsi que le texte mimounien 

porte en lui une dose de violence imparable. L’écrivain lui-même 

déclarait dans Révolution Africaine : « Il y a très souvent des livres 

dont l’objectif essentiel est de mettre mal à l’aise le lecteur en vue de 

provoquer une prise de conscience »64. 

Mimouni tente de mettre le lecteur mal à l’aise par le biais d’un 

style cinglant et acéré, aux formes hyperboliques qui frisent 

l’agressivité. La parole des personnages (tous des marginaux 

socialement) tend à montrer la déconnexion des réalités. De ce fait, 

l’écriture s’implique car elle est très subjective ; elle a pour but de 

véhiculer la parole des personnages qui narrent leur propre histoire 

sous le regard complice d’un narrateur qui perd volontairement le 

contrôle de la narration. L’investissement du texte par un discours 

dénonciateur sous-tend la notion de distance que prend l’énonciateur 

par rapport à un réel en crise ; c’est un regard de rupture dans un 

                                                   
63 F. Bendjelid, Écriture de la rupture dans l’œuvre romanesque de Mimouni, op. cit. 
64 C. Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue française, Bordas, 
Entreprise algérienne de presse, Francophonie, histoire littéraire et anthologie, 1990, 
p. 151. 



43 
 

espace social qui tend à perdre tragiquement ses repères 

progressivement comme l’énonce, par exemple, et avec force, le 

personnage de Fatima dans Tombéza : « Le drame (…) c’est que cela 

ne cesse de s’empirer. Ce qui allait de soi hier, devient problématique 

aujourd’hui. Un jour, on parviendra à empêcher le jour de se lever 

! »65. Mimouni prend ses distances par rapport à cette conception de 

l’écriture sans remords et sans complaisance. Il s’adresse alors à un 

lecteur qui recherche certainement un tel discours : 

 

Dans toute critique, aussi rigoureuse qu’en soient les méthodes, il y a 

un pari, un engagement de l’interprète, et il doit en être ainsi, parce 

qu’un texte littéraire n’est pas un objet neutre, justiciable des 

méthodes explicatives de la science mais un message, ou plus 

exactement un foyer de messages, issu d’une conscience enracinée 

dans une expérience psychologique, historique et culturelle et adressée 

à d’autres consciences, à une infinité de consciences, qui peuvent être 

atteintes que par l’intermédiaire d’une lecture personnelle66. 

 

Les écrivains maghrébins d’expression française ont réalisé cette 

conception du personnage dans leurs récits. Ainsi, Tahar Ben Jelloun a 

employé ces catégories esthétiques pour exprimer le côté scandaleux 

et choquant du personnage, qui consiste « en une trahison de l’ordre ». 

Cette description correspond aux personnages des récits de Mimouni 

(par exemple Tombéza) : « Ce personnage est une violence en soi ; 

son destin, sa vie sont de l’ordre de l’inconcevable. (…) Ahmed n’est 

pas une erreur de la nature mais un détournement social (…) Je pense 

que notre société est très dure, ça n’a pas l’air, mais il y a une telle 

violence »67. Cette attitude implique également celle de M. Butor :  

 
Cette prise de conscience du travail romanesque va, si j’ose dire, le 

                                                   
65 R. Mimouni, Tombéza, op. cit., p. 170. 
66 C. Achour, Lectures critiques, Éditions O.P.U., Paris, 1977-1978, p. 67. 
67 T. Ben Jelloun, L’enfant du sable, op. cit., p. 48 et 160, in N.-A. Kazi-Tani (éd.), 
Roman africain de langue française au carrefour de l’écrit et de l’oral (Afrique noir 
et Maghreb), L’Harmattan, Paris, 1995, p. 289. 



44 
 

dévoiler en tant que dévoilant, l’amener à produire des raisons, 

développer en lui les éléments qui vont montrer comment il est relié 

au reste du réel, et en quoi il est éclairant pour ce dernier (…) Cette 

réflexion qui se produit à l’intérieur du livre n’est que le 

commencement d’une réflexion publique qui va éclairer l’écrivain lui-

même. Il cherche à se constituer, à donner une unité à sa vie, un sens à 

son existence…68. 

 

6. Une écriture satirique  

 

Pour dénoncer la réalité odieuse, Mimouni entend accorder une 

place de choix au rire. Cette importance accordée au rire confère aux 

romans de Mimouni une dimension satirique. La satire n’est pas 

seulement appliquée au contexte colonial, mais aussi aux éléments 

constitutifs de l’Algérie moderne, à l’administration et aux 

responsables. Le narrateur de L’Honneur de la tribu dénonce 

également cette modernité. Par la satire, Mimouni attaque les 

injustices et les abus du pouvoir, mais aussi pour souligner le ridicule 

du comportement des responsables ou des assimilés. 

Tout est tourné en dérision. Le Fleuve détourné, c’est l’Algérie en 

crise (en tenant compte des débuts des années 1980, quand ce livre est 

apparu). C’est l’indépendance confisquée, truquée. C’est l’Histoire 

déviée de son axe normal, le message falsifié, le détournement de la 

mission primordiale qui a été assignée par les martyres : « Il (Si Hadj 

Mokhtar) sait beaucoup, et peut d’avantage mais il faudra se méfier de 

lui : c’est un des principaux chefs de la horde »69. La liberté, la 

démocratie, la justice, l’amour, la fraternité entre les hommes n’étaient 

que des illusions faites pendant la guerre, dans le maquis. C’est la 

liberté salie, c’est ce pont artificiel construit par les planificateurs, un 

pont entre le passé et le présent. Alors, le futur est devenu incertain.  

L’œuvre de Mimouni privilégie une thématique de dévoilement où 

                                                   
68 M. Butor, Intervention à Royaumont, id., p. 274, in L. Janvier (éd.), Une Parole 
exigeante Le Nouveau Roman, op. cit., p. 172. 
69  R. Mimouni, Le Fleuve détourné, op. cit., p. 84. 



45 
 

le texte romanesque cède la place à un texte de dénonciation qui 

manifeste la force de la parole et de l’écrit. En effet, c’est le courage 

de l’écrivain engagé qui transparaît dans son écriture, laquelle affirme 

cette force entre l’être et son projet. C’est là l’une des caractéristiques 

majeures de cette œuvre, car elle ancre le réel dans un système de 

significations. Cela s’explique par le fait que les marques de 

l’investissement historique, politique, social et religieux, qui figurent 

dans son discours, se retrouvent dans la structure même de chaque 

roman. La douleur, la déception, l’amertume et l’inquiétude face au 

destin de l’Algérie se mêlent dans son œuvre, ce qui exige l’urgence 

de dire le mal sociétal. Ainsi, la construction romanesque de Mimouni 

dévoile la réalité sociale et exprime le désarroi des hommes à travers 

une lucide et courageuse interrogation sur l’Algérie nouvelle. En fait, 

« les possibilités de cette création ne dépendent pas en premier lieu de 

ses intentions mais de la réalité sociale au sein de laquelle il vit et des 

cadres mentaux qu’elle a contribué à élaborer »70. L’écrivain puise 

dans son expérience de vie en tant qu’être humain unique et en tant 

que membre d’une collectivité pour se forger un imaginaire, 

consciemment ou non : 

 
[…] Toute œuvre romanesque, quel que soient ses mérites, recèle une 

vision du monde. […] Celle-ci est une émanation à la fois de 

l’écrivain et du milieu social auquel il appartient. L’écrivain en trouve 

les éléments, plus ou moins précis et impératifs, plus ou moins épars 

et coordonnés, dans sa société. Il les transforme, soit en les acceptant, 

soit en les contestant. Il en fait de façon généralement inconsciente, sa 

vision du monde71. 

 

C’est dans l’effort de créer dans la fiction la figure d’un pays entier 

bafoué, humilié et anéanti que se manifeste la réaction de Mimouni à 

l’imposture qu’il a très tôt perçue dans le discours des dirigeants 

                                                   
70 L. Goldman, Pour une sociologie du roman, Éditions Gallimard, Paris, 1964, p. 239. 
71 J.-C. Falardeau, Imaginaire social et littérature, Éditions Hurtubise HMH, coll. 
« Reconnaissance », Montréal, 1974, p. 95-96. 



46 
 

politiques et dans celui des intégristes. C’est ainsi que, remarquable 

par son importance historique, mémorielle, politique, sociale et 

religieuse, la guerre d’Algérie insuffle de nouvelles directions en 

Algérie. 

 

6.1. Critique sarcastique du réel dans L’Honneur de la tribu 

 

Dans un article intitulé Encore, déjà, toujours, le village algérien, 

Denise Brahimi a bien montré comment Rachid Mimouni dénonce, à 

travers les personnages de son roman L’Honneur de la tribu, les abus 

du pouvoir, tout en s’appuyant sur la description du réel vécu. Elle 

aimerait ici revenir sur L’Honneur de la tribu72 de Rachid Mimouni en 

se concentrant sur la description du village de Zitouna. Selon elle, il 

est évidemment dommage de réduire un livre aussi brillant que celui-

ci à un seul aspect. En effet, ce roman est remarquable par l’invention 

d’un langage superbe et varié. Celui-ci est supposé introduire liberté et 

saveur de la langue orale dans le livre, et y parvient grâce à une langue 

écrite étonnante de diversité et de drôlerie. Il est également dommage 

de se limiter au simple rappel de ce personnage fabuleux qu’était le 

colporteur juif, montreur d’ours, prophète et charlatan. Cela ne 

représente que quelques-unes de ses éminentes qualités. Mais dix ans 

après sa rédaction, et compte tenu du rythme accéléré auquel se vit et 

s’écrit l’histoire algérienne, le projet de le relire en le plaçant dans une 

perspective historique s’impose. On l’entend alors comme un 

avertissement, lui aussi prophétique et, quoi qu’il en soit de tous les 

bonheurs d’écriture dont Rachid Mimouni nous a gratifiés en 

l’écrivant, à la fois terrifiant. 

 Rachid Mimouni y livre une critique sarcastique d’un village 

algérien traditionnel. Il s’agira donc ici de situer le village de Zitouna 

dans une série qui pourrait être nombreuse, sans même remonter au-

delà de la Guerre d’Indépendance. Pour ne citer qu’un exemple 

antérieur à L’Honneur de la tribu, on pourrait songer au village de 

                                                   
72 R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989, p. 216. 



47 
 

Tala, dans L’Opium et le Bâton (1965) de Mouloud Mammeri, tandis 

qu’un exemple postérieur à celui de Mimouni se trouverait dans Si 

Diable veut (1988) de Mohammed Dib. La comparaison restera ici 

tout à fait implicite, néanmoins elle aidera à situer dans l’histoire 

contemporaine de l’Algérie l’état des lieux que constitue le roman de 

Mimouni. Quant aux lieux, il s’agit ici du village, dans ses aspects les 

plus courants, les plus traditionnels, les moins folklorisés qui soient 

par l’écrivain. Le village a une valeur d’exemplarité par sa banalité 

même. C’est un village vraisemblablement kabyle si l’on songe aux 

oliviers auxquels il doit son nom, mais pour la raison toute simple que 

les villages les plus traditionnels d’Algérie sont kabyles, tandis que 

des villages de colonisation se sont développés dans les plaines. 

Mimouni avait besoin d’un village resté relativement archaïque, 

puisque le sujet de son livre est justement la manière outrancière et 

brutale dont on entend soudain y apporter la modernisation.  

Dans L’Honneur de la tribu, Rachid Mimouni fait une critique 

sarcastique d’un village algérien traditionnel tel qu’il est devenu dans 

les années 1980, ainsi qu’une critique au vitriol d’un représentant de la 

classe politique au pouvoir qui n’utilise le pouvoir d’État que pour ses 

propres jouissances et profits. Dans sa thèse intitulée Littérature 

francophone : 1. Le roman, Charles Bonn affirme l’idée que la 

production littéraire de la dernière décennie est dominée surtout par 

l’idéologie, la politique, l’événementiel et le témoignage. Il a écrit 

notamment : 

 
Le réel deviendra cependant de plus en plus insistant au début des 

années quatre-vingt, et ce dans deux espaces culturels différents. En 

France, on verra la naissance d’une nouvelle littérature écrite par ce 

qu’on a appelé la “2ème génération de l’émigration maghrébine”. En 

Algérie même, la dérive du système laisse de moins en moins place 

aux illusions et de nouveaux écrivains surgissent, parmi lesquels 

Rachid Mimouni surtout tiendra jusqu’à sa mort en exil en 1995 le 

rôle de dénonciateur […]. Mais cette production, dans les toutes 

dernières années et depuis la mort symbolique de Tahar Djaout, 



48 
 

semble avoir en grande partie tourné le dos à la littérarité, pour 

multiplier les témoignages73. 

 

Dans son article Roman algérien actuel et violence socio-

politique : Tendances thématiques et narratologiques, Abdallah 

Mdarhri Alaoui souligne que le poids de l’actualité se reflète très 

visiblement dans la production littéraire récente : 

 
Depuis une dizaine d’années, le roman algérien développe une 

thématique ancrée sur la réalité sociopolitique. Cette période se 

distingue par le “retour du référent” : le thème principal est la violence 

d’origine politique dont souffrent la population en général, et les 

intellectuels progressistes ou démocrates en particulier. Avec 

amertume et ironie, les romanciers dénoncent cette agression. […] Les 

textes de M. Mammeri, R. Boudjedra, T. Djaout, et surtout R. 

Mimouni illustrent le mieux cette thématique74. 

 

7. Une écriture ironique 

 

En introduisant les idiomes populaires (proverbes, sentences, 

jurons), Mimouni vise à subvertir les discours dominants et les 

violences sociopolitiques par la parodie, l’ironie, le pastiche et la 

traduction du langage interdit. Les textes se veulent une révolte contre 

l’histoire d’une aliénation qui se poursuit. 

Dans sa thèse sur L’ironie dans le roman maghrébin des années 

quatre-vingt, Laquabi75 a constaté que « l’usage, au niveau 

macrostructurel, de la technique du conte populaire, qui peut être 

                                                   
73 C. Bonn, X. Garnier, J. Lecarme (éds.), Littérature francophone : 1. Le roman, 
Hatier-Aupelf-Uref, Paris, 1997, p. 206-208.  
74 A. Mdarhri Alaoui, Roman algérien actuel et violence socio-politique : Tendances 
thématiques et narratologiques, in N. Redouane, Y. Mokaddem (éds.), Éditions La 
Source, Toronto, 1999, p. 133.  
75 S. Laqabi, Aspects del’Ironie dans le roman maghrébin d’expression française des 
années 80, Thèse de Doctorat, Paris, 1996. Selon Laquabi, la source de l’ironie dans cette 
littérature est double, d’une part occidentale et d’autre part maghrébine, la première étant 
celle qui domine (www.limag.refer.org/Theses/Laqabi.PDF, consulté le 18 février 2023). 



49 
 

considérée comme une pratique ironique indirecte ». Selon lui, « la 

fonction principale de l’ironie maghrébine est d’abord une 

contestation de ce qui entoure l’instance énonciative ». Tel est le cas 

de L’Honneur de la tribu. L’ironie se construit sur les écarts 

extravagants du sens, des mots et des comparaisons. Dans ce contexte, 

nous retenons un exemple significatif : « (…) Un personnage si haut 

placé que ses pieds ne pouvaient atteindre le sol » (p. 138) ; « On peut 

grimper jusqu’au ciel, il y aura encore des gens au-dessus » (p. 161). 

À la dernière page du roman, la relation de force signalée par le 

narrateur est inversée lorsque la machine s’arrête ; le vieil homme 

demande alors au jeune homme de le soutenir : « Si tu veux bien me 

soutenir, j’irai marcher un peu dans les champs et respirer l’odeur de 

l’herbe. Ce récit a réveillé mes souvenirs de jeunesse... Il y a longtemps... 

Bien longtemps... Je crois bien que j’ai envie de mourir » (p. 11). 

L’opposition ironique est forte entre la « mort » présumée d’Omar El 

Mabrouk et sa « luxueuse résidence », entre idée/objet : « Vous me teniez 

pour mort alors que je me prélassais dans une luxueuse résidence de la 

ville » (p. 104). L’ironie est une forme du discours qui peut être verbale 

ou situationnelle, selon Barthes. Elle fait appel à la transgression des lois 

de la lisibilité textuelle pour passer son message ironique. 

Le procédé de transgression des lois de l’écriture et de l’illusion du 

réel est bien répandu dans les écrits de Mimouni. Cette technique lui 

permet d’employer le discours ironique dans son œuvre Le Fleuve 

détourné afin de présenter ironiquement la vérité sociale en dénonçant 

les maux sociaux. Dans cette œuvre, l’auteur accorde un espace 

important au discours ironique. Les situations ironiques dans le texte 

sont adressées au lecteur sous forme de pauses risibles afin de le 

soulager de la tension provoquée par les procès narratifs et énonciatifs 

de la fiction. Ces situations ironiques ne sont pas choisies et 

présentées au lecteur pour contourner l’absurdité ou le non-sens, mais 

pour véhiculer des idées plus sérieuses que l’acte de rire. Le discours 

ironique est énoncé par les personnages de manière différente, 

notamment par les personnages du camp de concentration. Il est 

présenté par la diversité des voix à l’intérieur de la diégèse : le 



50 
 

protagoniste narrateur ironise sur l’état de Rachid le Sahraoui (l’un 

des personnages du camp), étonné de la méthode de distribution de 

l’eau dans le camp : 

 

L’eau nous est distribuée par camions-citernes, une fois par jour. Il 

faut trouver le moyen de la stocker. Rachid le Sahraoui ne s’est pas 

encore consolé du départ de l’usine mobile de traitement d’eau. 

(…). Il n’arrivait pas à concevoir le miracle de cette mécanique 

fabriquant de l’eau. Il ne se lassait pas de les palper, jouissant du 

bout des doigts, émerveillé par la transparence du plastique et du 

liquide. - Jalonner ainsi de ces petits sachets les pistes du désert ! 

(p. 11). 

 

Le protagoniste narrateur ironise également sur la politique de 

l’État qui consiste à importer des œufs de l’étranger, car les poules 

locales sont en grève :  

 

Au fond, affirme-t-elle, cette grève est une bonne chose, et notre 

situation sanitaire ne pourra que s’en trouver améliorée, car il est 

démontré que les œufs importés sont de meilleure qualité que les œufs 

nationaux. Ils sont plus ronds et plus blancs (p. 37). 

 

7.1. Poétique et politique dans Le Fleuve détourné 

 

Le titre du roman Le Fleuve détourné est déjà très symbolique. 

Dans cet ouvrage, Mimouni utilise une figure de style (la métaphore) 

pour présenter la situation malheureuse d’un peuple qui assume 

durement les conditions misérables de sa vie. Ce titre est très 

significatif, car il annonce le désespoir total d’un peuple pour une 

société fondée sur les valeurs de justice, d’égalité et de fraternité. 

Najib Redouane explique ainsi la fonction du titre dans Le Fleuve 

détourné : « En effet, présent dans le récit, le titre fonctionne comme 

un embrayeur et un modulateur de la lecture »76. Le fleuve dans le 

                                                   
76 N. Redouane, De l’Indépendance confisquée à l’identité bafouée dans Le Fleuve 



51 
 

roman symbolise le cours du développement de la société algérienne 

après l’indépendance qui ne suit pas son cours naturel. Il est détourné 

et dévié de son cours normal par des planifications et des théories 

étrangères qui ne respectent pas les traditions, les coutumes et la 

religion du peuple. Le détournement du fleuve est causé par les gens 

de pouvoir qui lui ont attribué des théories de développement 

inadaptées :  

 

Des planificateurs arrogants et lointains ont quadrillé leurs cartes de 

traits rectilignes et puissants […]. Mais le fleuve coulait ailleurs, 

serein et libre. Ils ont maintenu que son cours se trouvait à l’endroit 

exact de leurs calculs, et ont entrepris de le détourner pour confirmer 

leurs dires (p. 49). 

 

Le fleuve détourné prend une charge sémantique en englobant tous 

les détails du développement anormal de la société algérienne 

postcoloniale. Le revenant découvrit une Algérie en mutation durant 

son itinéraire. Il questionnait, en voulant savoir et comprendre, mais 

personne ne lui répondait, personne ne savait ce qui s’était passé dans 

le pays. Ahmed, son cousin, lui disait : « Tu es resté longtemps absent, 

et tes interrogations peuvent apparaître comme légitimes. Mais il ne 

faut plus poser ce genre de questions » (p. 59). 

Mimouni a employé plusieurs procédés narratifs pour présenter la 

réalité sociale décrite esthétiquement par la transgression de la 

linéarité de la narration et de l’illusion du réel. Le système des 

symboles clés permet de représenter efficacement la réalité. Il 

transforme le réel en lui attribuant des symboles afin de lui donner un 

sens renouvelé. C’est une technique personnelle à l’auteur qui confère 

à ses œuvres leur beauté esthétique, leur éloquence et leur densité 

exemplaires. Les personnages énoncent ainsi leurs discours ironiques 

sur un fait, un événement ou les paroles des autres personnages, ce qui 

                                                                                                              
détourné de Rachid Mimouni, in « Études littéraires maghrébines », n. 3, vol. 33, 
2001, p. 172 (www.erudit.org/revue/etudlitt/2001/V33/n3/501316, consulté le 17 
juillet 2023). 



52 
 

éclate l’ironie entre eux. Ils profitent de leur isolement dans un espace 

clos pour passer leur temps à ridiculiser les choses qui les entourent. 

Leurs paroles ironiques dans le récit servent à amuser le lecteur en 

l’éloignant de la norme et en transgressant l’illusion du réel. Elles ont 

aussi pour but d’éveiller la conscience des lecteurs algériens sur l’état 

chaotique de la société postcoloniale.  

Dans son écriture, centrée sur le pouvoir, l’absurdité du temps et la 

violence, ainsi que le ton ironique et satirique s’inscrivent dans une 

esthétique de critique et de protestation qui dévoile la dérision des 

systèmes politiques ayant conduit le pays vers des impasses 

grandioses. Il convient de rappeler que le projet créatif de Mimouni 

est né du procès des régimes dictatoriaux et totalitaires qui ont bafoué 

la liberté et la dignité du peuple algérien. Les thèmes articulés autour 

de l’ironie politico-sociale pour réagir contre l’abus de pouvoir et 

l’arbitraire des représentants de l’État sont stigmatisés dans tous ses 

écrits. La figure présidentielle est prise pour cible dans l’Évadé sous la 

forme d’un anti-énoncé qui affirme de manière transparente la volonté 

de l’écrivain de formuler courageusement, à l’égard de l’autorité 

supérieure du pays, une réflexion critique. 

 

8. Stratégies d’écriture violente 

 

Devenu « peu complaisant vis-à-vis des réalités sociales et 

politiques de son pays »77, Mimouni adopte une écriture violente pour 

dénoncer le mal régnant dans la société algérienne. Son style corrosif, 

à tonalité puissante et violente, prend la forme d’une stratégie 

d’écriture contestataire : 

 

Je dois dire que chacun de mes romans est écrit dans un style 

différent. Le style de Tombéza est très différent de celui du Fleuve 

détourné. Le Fleuve détourné utilise un style très contraint 

volontairement austère. J’ai essayé à travers des phrases courtes, à la 

                                                   
77 A. El Hadj Tahar, La littérature algérienne des années 80 – Écrivains iconoclastes 
et de la fureur de vivre, in « El Watan », vendredi 5-samedi 6 avril 1996, p. 12. 



53 
 

limite de la banalité, de reproduire la quête du personnage principal, 

cette marche obstinée du narrateur. Dans Tombéza, le style est plus 

arrondi78. 

 

Alors que le style du Fleuve détourné se développe par paraboles 

en se référant à l’absurdité de l’histoire de l’Algérie dont 

l’indépendance a été confisquée par les nouveaux maîtres du pays, 

celui de Tombéza se caractérise par un rythme accéléré qui traduit la 

violence de la situation politique et sociale en Algérie. Le 

déplacement du lieu romanesque modifie non seulement la forme de 

l’écriture, mais également celle de la violence. Si les propos de 

Tombéza expriment la haine à l’égard de l’humain et illustrent toutes 

les frustrations causées par le rejet et l’intolérance, la parole du 

narrateur dans L’Honneur de la tribu est beaucoup plus sereine, même 

si elle raconte la douleur. Pour Mimouni, dans la sérénité du vieux 

cheikh, apparaissent aussi son amertume et son fatalisme, car promis à 

la mort, « il sait qu’il va disparaitre, que ce que lui arrive est 

inévitable, mais il l’admet, il ne s’oppose pas à l’irruption de la 

modernité »79.  

Dans son entretien avec Thierry Fabre, Mimouni insiste sur le 

changement de ton en marquant une différenciation nette entre le 

style d’Omar El Mabrouk et celui du vieux cheikh. « Vous avez 

remarqué, [précise-t-il], comment le style, dès qu’on parle de ce 

préfet, devient immédiatement brutal, grossier, alors que par ailleurs, 

quand on parle d’autre chose, de la tribu, le style est plus doux »80. 

La maîtrise de Mimouni d’une écriture maniant « une langue 

magnifique, travaillée à l’extrême »81 et exploitée avec aisance et 

souplesse ainsi que la cadence rythmée d’une plume « à la fois 

raffinée et violente, dépouillée et baroque »82 donnent 

                                                   
78 A. Cheniki, Une rivière sans retour, 26 décembre 1986. 
79 T. Fabre (Entretien avec), L’Algérie traumatisée, in « Esprit », juillet 1989, p. 71. 
80 Ivi, p. 72. 
81 P. Girard, À quoi rêvent les dictateurs, in « Jeune Afrique », n. 1600, du 28 août au 
3 septembre 1991, p. 46. 
82 T. Denoel, Une Peine à vivre de Rachid Mimouni, in « VLAN », n. 1234, 26/2/92, p. 10. 



54 
 

incontestablement essence à l’existence d’un « style Mimouni »83. Il 

s’agit d’un écrivain qui « raconte l’orage, les intempéries que vivent 

quotidiennement les gens et les tempêtes qui se préparent »84. Le 

processus qu’il met dans son écriture fait valoir un lexique marqué 

de brutalité, de démesure et de déchainement. Ce recours à ce type 

d’écriture est un choix délibéré propre aux écrivains qui s’engagent 

dans la contestation sociale. Mimouni s’en explique comme suit :  

 

On dénonce un certain nombre d’anomalies, de maux de la société 

dans laquelle vit l’écrivain. Cette contestation passe parfois par la 

violence verbale. L’écrivain éprouve le besoin de choquer, d’abattre 

cette espèce de confort moral en écrivant un livre. Il y a très souvent 

des livres dont l’objectif essentiel est de mettre mal à l’aise le lecteur 

en vue de provoquer une prise de conscience85. 

 

Face à la violence du pouvoir et à l’urgence de l’action, les 

écrivains répondent par une « violence du texte »86 où la 

désarticulation des formes traditionnelles, l’éclatement syntaxique et 

l’hallucination de la parole deviendront les caractéristiques de 

l’écriture narrative de la nouvelle génération. C’est Kateb Yacine, en 

Algérie, qui est le premier à s’attaquer au modèle cartésien du roman 

en opérant, avec Nedjma (1956), une subversion des formes narratives 

qui rend compte, textuellement, de la destruction de l’être colonisé. 

Au Maroc, et avec la revue « Souffles »87, dont son fondateur Laâbi a 

                                                   
83Ibidem. 
84 H. Barrada, P. Girard, Je raconte les tempêtes qui se préparent, in « Jeune Afrique », 
1989, p. 125. 
85 Ibidem. 
86 M. Gontard, Violence du texte. Étude sur la littérature marocaine de langue 

française, L’Harmattan, Paris-Rabat, SMER, 1981, p. 21. 
87 Une revue francophone fondée par Abdellatif Laâbi, en 1966, autour d’un collectif 
d’intellectuels, d’écrivains et de politiciens. « Souffles » s’engage d’abord dans une 
action culturelle de refondation qui cherche à penser le problème de l’identité 
nationale en relation avec la situation linguistique, les pratiques artistiques (littérature, 
mais aussi peinture et cinéma) et les mouvements de libération qui agitent l’Afrique et 
le Proche-Orient. 



55 
 

longtemps revendiqué la naissance d’une nouvelle écriture, capable à 

la fois de rompre avec « la sclérose des formes et des contenus »88 et 

de dépasser la problématique de l’acculturation dans laquelle s’inscrit 

la littérature maghrébine de langue française, la modernité a fortement 

marqué la culture contemporaine. En engageant la littérature dans un 

mouvement général de contestation et de revendications culturelles, le 

mouvement « Souffles » lui assigne sa fonction subversive. Il s’agit de 

rompre avec le passé en déconstruisant les modèles académiques et 

sclérosés et de construire une culture nouvelle d’être actif dans les 

luttes présentes. 

 

8.1. Intertextualité 

 

Un fait saillant dans l’œuvre de Mimouni est la transposition dans 

son discours romanesque de signes et d’images relevant du substrat 

culturel maghrébin, ainsi que l’utilisation de nombreuses références à 

l’Histoire réelle ou mythique. Pour l’écrivain, les différents procédés 

qui entrent dans la composition textuelle s’intègrent dans une 

technique d’écriture qui considère l’intertextualité comme une donnée 

fondamentale dans sa création littéraire. Cependant, qu’il s’agisse de 

références au Coran, à la tradition arabo-musulmane, ou de 

connivences avec les littératures modernes89, ces allusions n’affectent 

ni l’originalité de la démarche de l’écrivain, ni la cohérence, voire 

l’harmonie de ses textes romanesques. C’est en ces termes que 

Frédéric Vitoux précise que, malgré la parenté de l’œuvre de Mimouni 

                                                   
88 Cité par M. Gontard, in Modernité, post-modernité dans le roman marocain de 
langue française, op. cit., p. 12. 
89 Dans son interview avec Abdelkader Djeghloul, Mimouni révèle les écrivains qu’il 
apprécie et l’importance de la lecture pour lui : « Oui, j’ai commencé à lire très tôt et 

je continue à dévorer les écrits. Dostoïevski, Flaubert, Dos Pasos, Faulkner comptent 
parmi les romanciers qui m’ont le plus marqué. J’éprouve actuellement beaucoup 
d’admiration pour Kundera. Dans la littérature maghrébine, les choix sont plus 
difficiles. J’aime presque tous les écrivains – les vrais, bien entendu –, peut-être parce 
que nous participons d’un même passé, d’une même vision du monde, d’une même 
difficulté d’expression. Nous avons un même rapport à la langue » (R. Mimouni, La 
modernité c’est forcément la démocratie, op. cit., p. 96). 

http://www.limag.com/new/index.php?inc=dspart&art=00031873
http://www.limag.com/new/index.php?inc=dspart&art=00031873


56 
 

avec d’autres écrivains, son champ littéraire reste propre à sa vision en 

tant que créateur : 

 

La critique l’a comparé à Kafka, Camus, Garcia Marquez. Il faut des 

épaules solides pour tenir le choix. Miracle ! Mimouni le solitaire a 

résisté. Mieux, il n’a copié personne. Sa virtuosité n’appartient qu’à 

lui, son sens du fantastique aussi qui surgie de l’observation 

quotidienne. Pour raconter les souffrances de son peuple, l’horreur des 

guerres coloniales ou l’absurde et inquiétant pouvoir des nouveaux 

bureaucrates, il trouve des accents de conteur oriental joints à une 

lucidité souvent impitoyable. Ses métaphores sont fleuries. Son regard 

est d’acier. Le cocktail est anthologique90. 

 

En observant les modalités scripturales de Mimouni, on se rend 

compte que dans sa production romanesque, l’écrivain explore les 

marges noires, calleuses de son pays. Son rapport au réel est une 

manifestation de contestation qui conjugue « révolte et violence, 

n’hésitant pas à remettre en cause le passé et le présent de l’Algérie, 

ainsi que la société née de la révolution »91. L’espace réel d’une nation 

déchirée et perdue dans le sillage du temps envahit l’espace du texte, 

faisant des écrits mimouniens le lieu d’un engagement en toute vérité. 

C’est avec un formidable esprit de dénonciation et de dévoilement que 

Mimouni s’engage à donner langue à la tragique histoire de l’Algérie 

post-indépendante, aux fractures sociales, aux plaies urbaines et aux 

malheurs d’une société figée dans l’incertitude et le chaos. Pour lui, la 

première urgence, l’impérieux devoir de tout intellectuel authentique 

est justement d’éveiller les consciences assoupies. Roland Barthes 

considère « l’écriture comme choix d’un ton, d’un éthos, par quoi 

l’écrivain, tout à la fois, signale l’acte de littérature et instaure dans le 

langage un certain ordre, certaines valeurs »92. 

                                                   
90 F. Vitoux, Rachid Mimouni Algérien, 44 romanciers, in « Le Nouvel Observateur », 
14/12/89, p. 89. 
91 L. Gauvin, L’écrivain francophone à la croisée des langues, in « Études littéraires 
africaines », n. 7, p. 30-32. 
92 R. Barthes, Le degré zéro de l’écriture, Le Seuil, Paris, 1977, (1953), p. 16-17. 



57 
 

Mimouni reprend aussi l’idée du romancier de langue arabe Tahar 

Ouettar : Les Martyrs reviennent cette semaine93. Le texte fourmille 

également de repères littéraires et d’allusions à d’autres écrivains94. Il 

présente également des similitudes avec des romans algériens parus la 

même année95. Pourtant, l’originalité de Mimouni, c’est qu’il aborde 

des sujets tabous. Non seulement il clame le désenchantement96, mais 

il démystifie aussi le combat héroïque et critique la situation 

sociopolitique de l’Algérie. 

 

8.2. De l’écriture de la subversion à l’écriture de la modernité 

 

En abordant la dimension technique et esthétique des œuvres de 

Mimouni, la critique a avant tout estimé que cet écrivain « fait entrer 

l’écrivain dans une expérience sociale et existentielle qui va le 

transformer » grâce à son travail d’écriture. Elle a également affirmé 

que « chaque auteur a son propre univers, sa propre écriture et c’est 

cela qui fait de lui un maître ». Cette littérature s’est notamment faite 

nouvelle et moderne, se démarquant des écritures déjà existantes, car 

même « en reprenant l’exigence esthétique du roman du XIXᵉ, ses 

écrits ont fractionné le modèle importé ». Selon Nadjet Khadda, le 

style de cet écrivain des années 1980 est une « rencontre » entre les 

techniques narratives du terroir et celles importées. Il s’agit pour elle 

d’une démarche moderne qui se caractérise notamment dans les 

œuvres de Mimouni qui « affiche des éléments du terroir et que dans 

sa fresque de la société, il exhibe les preuves d’une culture et d’une 

civilisation antérieures à la domination française ». 

                                                   
93 T. Ouettar, Les Martyrs reviennent cette semaine, Alger, SNED, 1974. 
94 La colère du revenant en présence du « Gouverneur » ressemble à celle de 
Meursault devant l’aumônier dans L’Étranger d’Albert Camus. On peut relever aussi 

des allusions à Kateb Yacine et à son camp-chantier-prison dans Le Polygone étoilé.  
95 Dans le roman La Traversée de Mouloud Mammeri, les protagonistes deviennent 
gênants après l’indépendance. Dans le roman Le Démantèlement de Rachid 
Boudjedra, un ancien maquisard n’a d’autre pièce à conviction qu’une photo. 
96 Le thème du désenchantement constitue la trame d’un bon nombre de romans 
algériens des années 1970 (Mourad Bourboune, Rachid Boudjedra, Tahar Djaout et 
d’autres). 



58 
 

Il s’agit notamment, pour Fouzia Bendjelid, de la quête d’une 

écriture subversive dans l’œuvre romanesque de Mimouni, soutenue 

par une logique interne dont il diversifie les ressources formelles par 

une écriture éclatée. Elle a constaté que la révolte contre la norme 

narrative se précise au fur et à mesure de l’évolution, de la maturité et 

de la maîtrise du projet d’écriture de l’auteur. C’est en effet toute une 

gamme de procédés qu’il emploie pour traduire un univers 

romanesque chaotique une société décolonisée dégénérée. Il a recours 

à la déconstruction de la syntaxe narrative et de ses codes ; dans les 

récits se croisent des genres alliant réalisme tronqué, fantastique, 

délire, policier, mythes, légendes, oralité et histoire. Ce qui, pour 

l’auteur, explique pourquoi la texture romanesque de certains romans 

devient inextricable et difficilement accessible au lecteur. La 

polyphonie narrative et discursive, l’humour et la dérision sont les 

autres volets de cette écriture en rupture qui multiplie les ressources 

d’une lecture plurielle. 

Mimouni estime que la littérature est une activité artistique liée au 

langage et qu’elle doit véhiculer des valeurs esthétiques. Insoumission 

et négation conduisent l’écrivain, intellectuellement, à l’idée du 

renouvellement de l’activité littéraire en tant que pensée créatrice. 

Pour lui, son texte s’élabore en fonction d’un modèle littéraire auquel 

il se réfère au départ comme parole de la contestation, et son écriture 

se fait subversive. Bendjelid a noté que la transgression associe 

d’autres procédés tels que la dérision ou l’humour, la violence du texte 

ou l’érotisation des excès du langage. D’autres genres narratifs sont 

convoqués : le fantastique, le policier et le déliriel. L’injection de 

l’ensemble de ces codes introduit la fragmentation dans la texture 

narrative et l’ouvre à de multiples lectures : 

 

C’est donc la multiplicité des codes (et non l’unicité d’un modèle 

atemporel) qui fonde l’écriture littéraire. Le pluriel est constitutif du 

texte ; l’événement raconté est toujours susceptible de plusieurs 

interprétations (…). On peut même aller jusqu’à dire que, chaque code 

étant lui-même un système signifiant, c’est-à-dire un texte, le texte 



59 
 

n’est finalement jamais que le tissu d’autres textes97. 

 

En politisant son écriture, Mimouni vise justement à sensibiliser le 

peuple algérien aux conséquences désastreuses du modèle 

gouvernemental imposé par les dirigeants du pays. D’où la nécessité 

de faire de sa stratégie littéraire d’essence fictionnelle un contre-

discours du pouvoir dominant. Son audace dans Le Fleuve détourné et 

son opposition ouverte au despotisme du centralisme autoritaire dans 

son pays ont largement conditionné son militantisme en tant 

qu’écrivain. Son écriture engagée confère au roman un caractère 

significatif, puisqu’elle sert de contrepoids à la démagogie et au 

mensonge du discours politique officiel, tout en agissant pour 

dénoncer la vision totalitaire et le malaise persistant que le régime non 

démocratique de l’État algérien indépendant continue d’entretenir. 

L’écriture de Mimouni repose sur un dit, celui de l’action. Il se 

dresse contre l’ignorance et la tyrannie de l’intolérance, visant ainsi à 

revaloriser l’identité algérienne ouverte, riche et plurielle. Cette 

écriture est représentative de l’empreinte du malaise, du 

désenchantement et de la désillusion qui ont marqué le devenir du 

pays après l’indépendance. Mimouni constate avec amertume et 

désolation que le passé a incontestablement miné le présent et que le 

rêve de bâtir une Algérie nouvelle, populaire et démocratique s’est 

fracassé sur les maux d’horreur de la tragédie actuelle. En s’inspirant 

de la réalité, l’œuvre littéraire de Mimouni exprime la vérité. Elle 

devient « représentative de cette obligation dans laquelle se trouve 

tout écrivain, pour dire une chose, d’en dire d’autres en même 

temps »98.  

L’œuvre romanesque de Mimouni s’appuie sur un ensemble 

d’éléments à partir desquels l’écrivain amorce son projet littéraire. La 

répétition, la métaphore, l’ironie, l’intertextualité, le jeu de 

cohabitation habile entre la langue française, la tradition orale et le 

                                                   
97 V. Jouve, La littérature selon Roland Barthes, Éditions de Minuit, Paris, 1986, p. 37-38. 
98 P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire, Éditions Maspero, Paris, 
1966, p. 326. 



60 
 

lexique arabe constituent les principales composantes d’une stratégie 

d’écriture qui, sous couvert de la sphère imaginaire de la fiction, 

soulève des problématiques tissées à partir d’une relation directe avec 

le réel. La récurrence de certains thèmes dans l’œuvre de Rachid 

Mimouni : ceux de l’enfermement, de l’indépendance trahie, de la 

désillusion, du désenchantement, du désespoir, de la bureaucratie, de 

la corruption, de l’autoritarisme, de l’abus du pouvoir, de la 

frustration, de la violence quotidienne et de la mort. C’est pourquoi 

l’œuvre romanesque de Mimouni peut se prêter à une interprétation 

plurielle. 

Rachid Mimouni dit vrai, crument, parce que cela lui fait vraiment 

mal. Derrière sa simplicité se cache un cri contre une situation 

devenue insoutenable : la corruption, l’insuffisance, l’injustice et les 

abus. Il utilise parfois des formes violentes pour faire prendre 

conscience au lecteur (surtout algérien) de la gravité de la situation et 

pour le pousser à réagir, mais une tendresse subtile se cache derrière 

l’urgence et la virulence de son écriture :« Dire les démons, c’est déjà 

les exorciser, dire l’espoir c’est une façon de l’aider à naitre »99. 

Dans un environnement marqué par la violence et l’horreur quasi 

quotidiennes, la littérature algérienne des années 1980 ne peut ignorer 

le contexte tragique dans lequel elle s’est constituée et qui modifie 

l’écriture des textes algériens. Les écrivains, conscients de la mission 

qu’ils ont à assumer en ces temps de tragédie, développent 

nécessairement une esthétique et une thématique différentes. À ce 

sujet, Mohammed Dib déclare en 1997 :  

 

Notre responsabilité en tant qu’intellectuels est grande et décisive. Il 

s’agit pour nous d’œuvrer à préserver les intérêts d’un pays et la 

pérennité de l’état algérien (…). Il ne subsistera dans l’histoire que ce 

que les intellectuels créent comme œuvres pour les laisser aux 

générations à venir100. Yasmina Khadra avoue également : “Il est 

                                                   
99 M. Mammeri, cité in « Notes bibliographiques », octobre 1984. 
100 Interview de Mohammed Dib dans le quotidien « El-Khabar » repris par « Horizon », 
n. 102, 3 juillet 1997, cité in Paysage littéraire algérien des années 90 : témoigner d’une 



61 
 

évident que la tragédie de mon pays a donné un sens différent à mes 

textes”101. 

 

Pour dire l’inédit ou décrire des réalités interdites, marginales ou 

indicibles, Rachid Mimouni s’éloignait de la norme et formulait son 

discours sous un jour nouveau, libre de tout conventionnalisme. 

Teintée de nouvelles résonances, sa parole prenait corps à travers des 

personnages et des histoires qui se reflétaient en abyme, en muant la 

fiction en métafiction. Par le refus de tout genre littéraire pur, l’auteur 

expérimentait ainsi de nouvelles textures et d’insolites formes 

d’expression, capables de dire l’ineffable, par le biais de la 

représentation d’une scène textuelle devenue désormais instable, et 

qui rendait caduque toute distinction générique. Défiant tabous et 

censures, aussi bien thématiques que stylistiques, cet auteur 

démontrait son désir de renouvellement, par le biais de constructions 

lexicales originales, de ruptures syntaxiques et de transgressions 

sémantiques. Ces nouvelles écritures ne manquent pas de surprendre 

par leur style et leur langage, outre que par leur contenu, et font ainsi 

preuve d’une grande modernité, échappant à l’alternative écriture 

réaliste/écriture hermétique, dans laquelle semble emprisonnée la 

littérature maghrébine de langue française. 

Les romans de Mimouni appartiennent à ce que l’on appelle les 

romans de la « deuxième génération », à savoir les romans des années 

1980 qui cherchent à rénover et à remodeler le genre romanesque. 

Cela conduit l’écrivain vers les voies ouvertes par les techniques 

romanesques contemporaines. L’auteur a conscience que la nouveauté 

et l’originalité ne sont possibles que dans un contexte d’échange 

culturel, d’ouverture sur l’extérieur, tout en ayant conscience de sa 

spécificité culturelle et identitaire. C’est ainsi que s’expliquent 

                                                                                                              
tragédie ?, op. cit., p. 26. 
101 Interview de Yasmina Khadra à propos de la sortie de son roman À quoi rêvent 
les loups, propos recueillis par Valérie Pabst, 1999 
(www.fnac.be/fr/htlm/auteurs/khadra/interview.htm, consulté le 13 octobre 
2023). 



62 
 

l’adoption de l’esthétique intertextuelle, le recours à l’écriture 

carnavalesque et la transgression du code romanesque, moral et 

langagier, ces aspects importants de la modernité textuelle.  

L’œuvre de Mimouni est une œuvre littéraire au confluent des 

langues, des cultures et des genres. Elle repose sur une technique 

romanesque qui peut être considérée comme une sorte d’alliance de la 

technique classique, de l’esthétique de la fragmentation, d’un art 

dramatique, de la profusion poétique et d’une habileté narrative simple 

et complexe, déconcertante et fascinante à la fois. En un mot, une 

technique de confusion des genres et des formes d’expression ; une 

technique qui use à la fois de la légende, du mythe, de l’histoire, des 

contes tribaux, des chants poétiques, des textes lyriques, légendaires 

où affleurent des symboles et des éléments poétiques novateurs. Il 

s’agit également d’une technique d’un monde en mouvement, un 

monde de contestation, de refus. Il s’agit d’une technique d’écriture 

nouvelle qui transpose le réel en texte poétique. Elle évoque et 

symbolise les situations, les attitudes et les positions, créant un 

nouveau rythme dans le langage français pour exprimer une âme 

algérienne. Cette technique va parfois jusqu’à l’invention d’une 

écriture de rupture par rapport à l’écriture habituelle, afin de marquer 

une certaine spécificité algérienne. Cette technique romanesque est 

une technique originale, évolutive et révolutionnaire sur les plans 

esthétique et créatif, qui apporte une nouvelle forme romanesque à la 

littérature romanesque universelle. Elle est donc à la fois originale et 

universelle. Elle est originale par les traces de nouveauté formelle, la 

charge idéologique qu’elle recèle, ainsi que par l’univers du discours. 

Elle est universelle par les rapports qu’elle entretient avec les chefs-

d’œuvre romanesques universels et par le réemploi des techniques du 

roman léguées par la littérature romanesque de l’humanité. 

Par son écriture contestataire et dénonciatrice, Mimouni a inscrit 

son œuvre dans son temps. Décrire la dure réalité vécue par ses 

compatriotes ne lui suffit pas. Son objectif est d’amener ses lecteurs à 

prendre conscience de la situation catastrophique de leur pays. Pour 

lui, l’œuvre littéraire « peut accélérer une prise de conscience ou 



63 
 

l’évolution des idées, mais surtout elle aide à mieux connaitre le cœur 

humain, à mieux comprendre l’homme dans la société »102. L’œuvre 

de Mimouni s’inscrit dans la littérature engagée, car elle exprime 

l’opposition au pouvoir dictatorial en exposant le non-dit et l’interdit 

qu’il impose aux citoyens. Elle signale ouvertement le danger. Il s’agit 

d’une littérature du désenchantement face à la violence. Dans son 

œuvre centrée sur le pouvoir, l’absurdité du temps et la violence, 

Mimouni adopte un ton ironique et satirique dans une esthétique de la 

critique et de la protestation pour mettre à nu la dérision des systèmes 

politiques qui ont conduit le pays dans des impasses grandioses. Il 

convient de rappeler, d’après l’étude de l’auteur, que le projet créatif 

de Mimouni s’est construit autour du procès des régimes dictatoriaux 

et totalitaires qui ont bafoué la liberté et la dignité du peuple algérien. 

Les thèmes de l’ironie politico-sociale, qui visent à réagir contre 

l’abus de pouvoir et l’arbitraire des représentants de l’État, sont 

stigmatisés dans l’ensemble de ses écrits. 

L’un des aspects les plus intéressants de la trilogie de Mimouni, 

c’est cette texture qui révèle une esthétique du texte hybride. L’aspect 

le plus évident de cette hybridité est ce savant mélange des genres qui 

transforme les romans de Mimouni en de véritables contes, en sortes 

de « patchworks littéraires »103, et leur permet d’ambitionner une 

peinture totalisante du monde. À l’instar du conteur, l’auteur a donc 

adopté un style ouvert, le « N’zassa », qui abolit les frontières 

artificielles qui distinguent roman, théâtre, poésie, prose, épopée, 

mythe, conte et légende. Un autre aspect de cette hybridité, c’est la 

pratique de l’esthétique intertextuelle. Cette technique récurrente dans 

le roman postmoderne fait des romans de Mimouni des « textes-

carrefours » qui intègrent et transforment des textes étrangers et des 

textes référentiels. Cette façon d’écrire, tout en montrant l’étendue de 

                                                   
102 H. Gafaiti, op. cit., p. 89. 
103 Cette expression a été utilisée par Pierre N’Da dans son article L’étrange destin de 
Wangrin, un étrange roman : un patchwork littéraire, in « Enquête », n. 9, Abidjan, 
EDUCI, 2002, p. 54. Dans cette expression, on retiendra également l’idée de 
composite, d’hybride, de polymorphe, car à l’image du « N’zassa », le patchwork est 
une pièce de tissu faite d’un assemblage de morceaux de tissus divers. 



64 
 

la culture de l’écrivain, rend possible une interlisibilité enrichissante 

entre les divers textes qui coexistent. 

L’art romanesque de Rachid Mimouni est inféodé à la tradition 

orale maghrébine. Les ressources de l’oralité, telles qu’employées 

dans la trilogie de Mimouni, doivent être perçues comme un moyen de 

reconstituer l’identité culturelle algérienne arabo-musulmane. Sur le 

plan esthétique, elles sont le moteur de l’entreprise de renouvellement 

et d’autonomisation de l’écriture romanesque de Mimouni. Il ne s’agit 

plus seulement de montrer que cette littérature possède un fond 

culturel millénaire, mais aussi qu’elle est authentique, de qualité et 

qu’elle tend à l’universalité. 

Le style de Mimouni est donc motivé par une double quête 

identitaire, à savoir une identité culturelle et une identité littéraire. 

En effet, l’écrivain cherche plutôt à sauver de l’oubli la mémoire de 

son pays dans ses trois romans. C’est pourquoi il considère l’oralité 

comme un véritable « humus culturel »104, un « mode de 

connaissance »105 de la culture algérienne arabo-musulmane et 

berbère. En exploitant ces différents genres oraux, le romancier a 

essayé de féconder le genre roman avec les ressources de sa culture, 

en vue de l’adapter, de le renouveler et d’en faire une œuvre 

originale. Pour Mimouni, l’écriture romanesque ne permet pas 

seulement d’être, elle a aussi une valeur cathartique. Elle permet de 

dévoiler, de dénoncer et de guérir. Elle est également le “pouvoir” 

sur tout l’univers. En effet, comme l’avait clairement indiqué Youcef 

Sebti à ses camarades poètes et écrivains de Constantine en 

décembre 1968 : 

 

[…] Créer, c’est oser. C’est savoir risquer. La magie du verbe n’est 

point dissociable de l’éclatement du trop-bien-établi, de l’amorphe, du 

passif, du déréglé outre conscience et de toute aliénation. […] Dire ! 

Tout dire ! Face à une techno- bureaucratie sous-développée, le dire, 

la parole répond à toute infidélité. La parole est tentative de prise d’un 

                                                   
104 Ivi, p. 189. 
105 Ibidem. 



65 
 

pouvoir. Pouvoir sur tout106. 

 

De la société à l’écriture et de l’écriture à la société, il réalise une 

œuvre littéraire magistrale et considérable. Non seulement cette œuvre 

peut accélérer une prise de conscience ou l’évolution des idées, mais 

elle aide surtout à mieux connaître le cœur humain et à mieux 

comprendre l’homme en société. La perception d’une sorte de 

transparence de la réalité par rapport à une parole qui est le miroir de 

la société algérienne constitue également l’un des éléments de 

présentation de l’œuvre de Mimouni. On voit bien que l’effort de cette 

transparence passe ici par une tentative de faire de l’écriture – et non 

seulement lui faire dire – le double mouvement de la contestation et 

du dévoilement. Il y a là une spécificité, voire une originalité profonde 

de l’écriture qui fait du texte romanesque de Mimouni un lieu 

problématique d’un engagement politique, social et religieux, ainsi 

que de la description d’une Algérie en dérive. 

L’écriture de Mimouni est novatrice et révolutionnaire dans la 

mesure où elle se présente non seulement comme une expérience de la 

liberté et de la culture algérienne, mais aussi comme une modalité de 

libération. Une telle écriture algérienne moderne est l’une des 

meilleures stratégies pour appréhender et affronter les réalités de la 

société algérienne. 

La liberté que prend le romancier algérien s’inscrit dans une 

perspective iconoclaste. Il s’agit de briser les verrous de la peur et les 

chaînes de l’interdit, de défoncer les portes pour toucher l’intouchable, 

pour dévoiler le secret, pour démasquer l’hypocrisie du langage et 

exprimer haut et fort la réalité nue. En effet, toute écriture romanesque 

est une stratégie pour appréhender ou affronter le réel, pour 

transformer le monde ou, du moins, pour participer à l’instauration 

d’une nouvelle manière de vivre en société.  

L’auteur lutte pour promouvoir une nouvelle écriture, libre et 

plurielle. Il souhaite exprimer sa société, son histoire, ses mythes, ses 

                                                   
106 Propos de Youcef Sebti cités par J. Sénac, Anthologie de la poésie algérienne, 
Éditions Saint-Germain-des-Prés, Paris, 1971, p. 29. 



66 
 

croyances, ses cultures, ses langues, ses conflits, ses espoirs et ses 

ambitions. Par conséquent, il milite en faveur d’une écriture moderne. 

Mimouni s’investit dans une écriture qui se caractérise par une 

recherche esthétique introduisant un langage travaillé par l’imaginaire 

algérien ou maghrébin, en transgressant les conventions et les 

procédés d’écriture habituels, afin de se forger les instruments d’une 

écriture qui lui est personnelle. Enfin, cette quête d’un roman différent 

s’accompagne d’une tendance à recourir à de nouvelles techniques 

d’écriture empruntées au carnavalesque et, de façon générale, au 

roman moderne.  

 

Références bibliographiques 

J. Adam, Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « CELEFAN 

Review », n. 1, vol. 4, novembre 1984. 

J.-M. Adjaffi, Les maîtres de la parole, in « Magazine littéraire », n. 

195, 1983. 

R.-M. Allemand, Le « Nouveau Roman » en question, n. 3, « Le 

Créateur et la Cité », Lettres modernes, coll. « La Revue des Lettres 

modernes » / « L’Icosathèque (20th) », Paris, 1999. 

H. Barrada, P. Girard, Je raconte les tempêtes qui se préparent, in 

« Jeune Afrique », 1989. 

R. Barthes, Le degré zéro de l’écriture, Le Seuil, Paris, 1977. 

S. Belkessam, « Rachid Mimouni s’explique ! », entretien in « Horizons 

2000 », 1986. 

F. Bendjelid, L’écriture de la rupture dans l’œuvre romanesque de 

Rachid Mimouni, in « Insaniyat. Revue algérienne d’anthropologie et 

de sciences », n. 37, 2007, p. 147-160 

(https://journals.openedition.org/insaniyat/4211). 

F. Bendjelid, Le discours de la dénonciation dans le roman Tombéza 

de Rachid Mimouni, in « Insaniyat », 14-15, 2001, mis en ligne le 31 

janvier 2012 (http://insaniyat.revues.org/9650). 

J. Berton, Mimouni tel qu’en lui-même, « Jeune Afrique », n. 1781, 

1995. 

M. Bourboune, Rachid Mimouni accuse, in « Jeune Afrique », n. 1240, 



67 
 

1984. 

M. Boussouf, Littérature du désenchantement, un exemple : Rachid 

Mimouni, mémoire de magister, (éd.) M. Amrani, Université Ferhat 

Abbas, Sétif, 2009. 

B. Cessole, (Entretien avec) R. Mimouni, Bibliothèque publique 

d’informations, Centre Pompidou, Paris. 

C. Chaulet-Achour, Anthologie de la littérature algérienne de langue 

française, Bordas, Entreprise algérienne de presse, Francophonie, 

histoire littéraire et anthologie, 1990. 

C. Chaulet-Achour, Barque de passeur : Fictions entre passé et 

présent. “Tombéza” de R. Mimouni et “Le désordre des choses” de 

Rachid Boudjedra, in R. Ernspeter (éd.), Europas islamische 

Nachbarn Studien zur Literatur und Geschichte des Maghreb (Les 

voisins musulmans de l’Europe Etudes de Littérature et d’Histoire du 

Maghreb), Königshausen & Neumann, Würzburg, vol. 2, 1995. 

C. Chaulet-Achour, Lectures critiques, Éditions O.P.U., Paris, 1978. 

A. Cheniki, La rivière sans retour, in « Révolution africaine », Alger, 

n. 1191, 1996. 

A. Chikhi (propos recueillis par), Liberté quotidien national, 1993. 

T. Denoel, Une Peine à vivre de Rachid Mimouni, in « VLAN », n. 

1234, 1992. 

Extrait du journal, « El Watan », Culture, 1992. 

Extrait du journal « Algérie Actualité ».  

Extrait, « El Watan », Culture, « Boudjedra et Mimouni pour une 

solidarité morale ». 

T. Fabre, (entretien avec), L’Algérie traumatisée, in « Esprit », 1989. 

J.-C. Falardeau, Imaginaire social et littérature, Éditions Hurtubise 

HMH, coll. « Reconnaissance », Montréal, 1974. 

H. Gafaiti, Entretien avec Rachid Mimouni, in « Voix Multiples », n. 

10, 1985. 

L. Gauvain, Écrire pour qui ? L’écrivain francophone et ses publics, 

Karthala Éditions, Paris, 2007. 

L. Gauvin (éd.), L’écrivain francophone à la croisée des langues, 

Karthala Éditions, coll. « Lettres du Sud », Paris, 2009. 



68 
 

P. Girard, À quoi rêvent les dictateurs, in « Jeune Afrique », n. 1600, 

1991. 

L. Goldman, Pour une sociologie du roman, Éditions Gallimard, 

Paris, 1964. 

T. Hadj, La littérature algérienne des années 80 – Écrivains 

iconoclastes et de la fureur de vivre, in « El Watan », 1996. 

M. Harbi, Extrait du journal « Les Nouvelles de l’Est », interview 

avec Mimouni, « La remonte du fleuve », Rubrique de Bonnes 

Sources, n. 30, 1991. 

M. Habili, La littérature française d’expression algérienne – Cas de 

Rachid Mimouni comparé à celui d’Albert Cossery, in « L’hebdo 

libéré », n. 87, 1992. 

S. Jay, Romans Maghrébins (1967- 1983) un regain de vigueur, in 

« L’Afrique littéraire », n. 70, 1983.  

N.-A- Kazi-Tani, Roman africain de langue française au carrefour de 

l’écrit et de l’oral (Afrique noir et Maghreb), L’Harmattan, Paris, 

1995. 

A. Laâbi, Souffles, premier trimestre 1966, Prologue, n. 1, p. 3-6. 

S. Laqabi, Aspects de l’Ironie dans le roman maghrébin d’expression 

française des années 80, Thèse de Doctorat, Paris, 1996 

(www.limag.refer.org/Theses/Laqabi.PDF). 

A. Mdarhri Alaoui, Roman algérien actuel et violence socio- politique 

: Tendances thématiques et narratologiques, in N. Redouane, Y. 

Mokaddem (éds.), Éditions La Source, Toronto, 1989. 

R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989. 

R. Mimouni, Le Fleuve détourné, Éditions Laphomic, Alger, 1985. 

R. Mimouni, Tombéza, Robert Laffont, Paris, 1984. 

A. Moudir-Derradji, Temps, espace et contestation dans la trilogie de 

Rachid Mimouni : Le Fleuve détourné, - Tombéza et L’Honneur de la 

tribu, Mémoire de magistère, (s. dir, de) Reggad Fouzia, Université de 

Sétif, 2009. 

C. Ollier, Débat sur le roman, in « Tel Quel », n. 17, 1964.  

T. Ouettar, Les Martyrs reviennent cette semaine, Alger, SNED, 1974. 

Interview de Mohammed Dib dans le quotidien « El-Khabar » repris 



69 
 

par « Horizon », n. 102, 3 juillet 1997, cité in Paysage littéraire 

algérien des années 90 : témoigner d’une tragédie ? 

G. Picon, Le style de la nouvelle littérature, in « Encyclopédie de La 

Pléiade, Histoire des littératures », t. 2 : Littératures occidentales, 

Gallimard, Paris, 1959.  

J.-P. Péroncel-Hugoz, Rachid Mimouni : L’écrivain citoyen d’une 

Algérie “détournée”, in « Le Monde », le 14 février 1995. 

J.-P. Fogel, D. Rondeau, Pourquoi écrivez-vous ?400 écrivains 

répondent, Libération, Paris, 1988. 

N. Redouane, Autour des écrivains maghrébins, La Source, Toronto, 

1999. 

N. Redouane, De l’indépendance confisquée à l’identité bafouée dans 

Le Fleuve détourné de Rachid Mimouni, in « Études littéraires », n. 3, 

vol. 33, 2001. 

Y. Sebti, cités par J. Sénac, Anthologie de la poésie algérienne, 

Éditions Saint-Germain-des-Prés, Paris, 1971. 

M. Segarra, Nouvelles romancières francophones du Maghreb, 

Karthala, Paris, 2010. 

SMATI, Extrait du journal « Horizons », entretien avec Mimouni, 

1986. 

F. Vitoux, Rachid Mimouni Algérien, 44 romanciers, in « Le Nouvel 

Observateur », 1989. 



70 
 



71 
 

L’ÉCRITURE CARNAVALESQUE DANS  

L’HONNEUR DE LA TRIBU DE RACHID MIMOUNI 

 

NAWAL MOKHTAR SAIDIA 

Université Hassiba Ben Bouali de Chlef 

nawal.mokhtarsaidia@yahoo.fr 

 

Résumé 

La littérature carnavalesque, en général, est le réceptacle du patrimoine 

culturel d’un peuple ; en ce sens qu’elle demeure la source de toute 

création, aussi bien orales qu’écrites. Partant de ce principe, la littérature 

algérienne de langue française en particulier a connu depuis l’indépendance 

de profondes mutations. Dans cet article, nous tenterons de proposer une 

réflexion sur le roman algérien d’expression française en nous appuyant sur 

une étude des aspects majeurs de la carnavalisation qui jalonnent son 

évolution. Pour percevoir le souffle carnavalesque qui anime notre corpus, 

nous nous appuierons d’abord sur les thèses de Bakhtine exposées dans 

deux livres principaux : Problèmes de la poétique de Dostoïevski et 

L’Œuvre de François Rabelais. Mais aussi sur de nombreux passages et 

remarques dans d’autres écrits bakhtiniens, car le carnaval était l’un des 

sujets principaux de son intérêt tout au long de sa vie. Dans la littérature 

algérienne, il est presque impossible d’entendre les mots « transgression », 

« réalisme merveilleux », « mise à nu », « fantastique », « parodie », sans 

les associer à Rachid Mimouni. Ainsi, son œuvre L’Honneur de la tribu 

échappe à toutes les contraintes idéologiques et les canons esthétiques 

qu’ont posés quelques-uns de ses prédécesseurs. Il s’agit donc ici de mettre 

en évidence et d’analyser les nouvelles techniques d’écriture empruntées au 

carnavalesque qui constituent pour l’auteur de véritables instruments pour 

exprimer les différents enjeux et crises intellectuelles, littéraires, sociales et 

politiques que l’Algérie a traversés à ses différentes étapes, pendant et après 

la révolution. 

 

Mots-clés : carnaval, écriture carnavalesque, culture populaire 

 



72 
 

Abstract 

Carnival literature in general is the receptacle of the cultural heritage 

of a people, in the sense that it remains the source of all literary 

creation, both oral and written. Based on this fact, Algerian literature 

in French has undergone profound changes since independence. In this 

article, we will try to frame a reflection on the Algerian novel in 

French by studying the main aspects of the carnivalisation that marks 

its evolution. It is almost impossible to hear the words “transgression”, 

“wonderful realism”, “naked”, “fantastic”, “caricature” in Algerian 

literature without associating them with Rachid Mimouni. His work, 

L’Honneur de la tribu, thus escapes all the ideological constraints and 

aesthetic canons imposed by some of his predecessors. It is therefore 

necessary to highlight and analyse the new writing techniques 

borrowed from the carnivalesque, which for the author are real 

instruments for expressing the various intellectual, literary, social and 

political issues and crises that Algeria has gone through in its various 

stages, during and after the revolution. 

 

Key words: carnival, carnival writing, popular culture 

 

1. Introduction 

 

Dans l’optique de la terminologie de Mikhaïl Bakhtine, le concept 

de « carnavalisation » (ou d’écriture carnavalisée) a été clairement 

défini par Bakhtine dans sa Poétique de Dostoïevski. Il désigne la 

structuration de certains textes littéraires par la culture populaire, à 

divers niveaux énonciatifs et sémantiques. Évidemment, nous 

constatons l’inscription de la culture populaire dans la littérature, tandis 

que cette inscription est elle-même le résultat d’un processus de 

transposition, de textualisation ou, si l’on préfère, de transcodage (de 

divers langages sociaux au langage littéraire), conscient toutefois du 

caractère non bakhtinien du terme « code ». Mais pourquoi parler de     

« culture populaire » et non pas, de façon plus limitée et prudente, de 

carnaval, de rituels, de comportements ou de discours carnavalesques ? 



73 
 

Le carnavalesque est une théorie développée par Mikhaïl Bakhtine 

dans les années 1960. Dans son analyse de l’œuvre de François 

Rabelais, Bakhtine explique soigneusement les origines de la littérature 

carnavalesque, en la décrivant par rapport au carnaval du Moyen Âge et 

de la Renaissance. Selon lui, le principe de la fête du carnaval est de 

provoquer un renversement de l’ordre social ; il s’agit d’une « fête 

populaire, une fête marquée par la transgression, par la mise en question 

des hiérarchies, et où l’ordre établi se trouve dérangé »1. Pour Scarpa, le 

propre de la perception carnavalesque du monde est de « faire entendre 

aussi, à côté de (ou contre) la culture officielle, sérieuse et légitime, 

monologique donc, les voix d’une culture comique, populaire et 

polyphonique celle de la place publique »2. 

Dans le même ordre d’idées, Bakhtine décrit le carnavalesque 

comme une « transposition en images artistiques du langage littéraire 

», la « transposition du carnaval dans la littérature » et la 

« carnavalisation » qui suivait3. Dans les premières étapes, « dans un 

régime social qui ne connaissait encore ni les classes ni l’État, les 

aspects sérieux et comiques de la divinité, du monde et de l’homme 

étaient, selon tout apparence, également sacrés, également, pourrait-on 

dire, “officiels” »4. Par conséquent, le carnaval et les rituels, l’humour, 

les festins et l’imitation prenaient une place aussi importante que 

l’Église officielle, et que tous les autres aspects religieux et politiques 

de la vie. Cependant, le « régime de classe et d’État » qui s’est 

présenté graduellement a rendu « impossible » l’existence des « droits 

égaux aux deux aspects », le comique et l’officiel. Comme résultat, les 

aspects comiques de la vie étaient transférés à un niveau officieux où, 

selon Bakhtine, ils ont acquis « un sens » modifié, et ils « se 

                                                   
1 E. Welch, Masque et carnaval dans la littérature européenne, Actes du colloque de 

Ljubljana, L’Harmattan, Paris, 2002, p. 44. 
2 M. Scarpa, Le carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de Paris de Zola, 
CNRS Éditions, Paris, 2000, p. 160. 
3 M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire du Moyen-âge et 
sous la renaissance, Gallimard, Paris, 1970 ; M. Bakhtine, La poétique de 
Dostoïevski, Seuil, Paris, 1970, p. 122. 
4 Ibidem. 



74 
 

compliquent et s’approfondissent, pour se transformer enfin en formes 

principales d’expression de la sensation populaire du monde, de la 

culture populaire »5. 

Les manifestations carnavalesques font appel au jeu et rappellent 

les spectacles de théâtre, à la seule différence qu’ici on ne peut pas 

distinguer les acteurs des spectateurs. Les personnages emblématiques 

de cette culture populaire sont le fou et le bouffon, qui portent le 

carnaval. Ils sont ceux qui disent les vérités aux grands de ce monde, 

mais que la folie excuse. Le carnaval est donc le symbole du 

renouveau et de la remise en question momentanée de la hiérarchie. 

Selon Bakhtine, il est clair que la culture populaire trouve son 

expression la plus complète et la plus profonde dans les 

comportements et les discours du carnaval. Il nomme cette « vision 

carnavalesque » « vision globale du monde propre à la culture 

populaire ». 

Avant d’aller plus loin, rappelons brièvement les caractéristiques 

fondamentales du carnaval selon Bakhtine, c’est-à-dire du carnaval en 

tant qu’institution et de certaines conduites apparentées. Pour 

Bakhtine, le carnaval est « le peuple riant sur la place publique »6. Ces 

traits ne sont pas des marques textuelles ; ils décrivent des rituels et 

des comportements qui ont lieu en dehors du texte. Pourtant, ils ont 

quand même des conséquences textuelles. Dans ce contexte, les 

paroles sont sarcastiques et parodiques, évoquant une culture du rire 

universelle. Ainsi, Bakhtine affirme qu’il existe trois catégories 

d’expressions de cette culture populaire, à savoir les rites et les 

spectacles, ainsi que le comique verbal et le vocabulaire familier, 

voire grossier. La littérature carnavalesque se démarque alors à 

plusieurs niveaux : sa vision carnavalesque du monde, l’utilisation 

d’un langage populaire, voire vulgaire. Dans ce sens, la langue 

carnavalesque possède un vocabulaire particulier à la fois grossier et 

familier, mais ambivalent, ce que Mikhaïl Bakhtine nomme « réalisme 

                                                   
5 Ibidem. 
6 M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire du Moyen-âge et 
sous la renaissance, op. cit., p. 12. 



75 
 

grotesque ». Ainsi, « les mots disent autre chose que ceux de la culture 

dominante […] [et] prennent racine dans un autre lieu, celui de la 

tradition populaire »7. La théorie du carnaval permet donc de montrer 

que l’ironie et la dérision, ainsi que les images matérielles et 

corporelles associées au rituel carnavalesque, sont des modes de 

contestation qui visent à subvertir les codes sociaux dominants, et non 

de simples divertissements pour le lecteur.  

Dans cet article, nous voudrions comprendre comment les 

formes carnavalesques se manifestent dans l’œuvre de Rachid 

Mimouni, L’Honneur de la tribu. Dans quelle mesure peut-on 

parler de « carnavalisation » au sens bakhtinien à propos du roman 

algérien ? Notre objectif est de montrer les traits caractéristiques de 

l’écriture carnavalesque de Rachid Mimouni, et comment cette 

écriture novatrice devient un engagement politique qui dénonce le 

comportement méprisant des dirigeants algériens envers le peuple. 

 

2. Les aspects de carnavalisation dans L’Honneur de la tribu  

 

Dans L’Honneur de la tribu, Mimouni ne laisse pas insensible le 

lecteur ; il le décontenance et le déstabilise, car il se trouve devant une 

pratique du langage littéraire aux formes hors normes. L’accès au sens 

est perturbé par la recherche de procédés d’écriture n’ayant plus de 

lien avec les catégories réalistes de la transparence, de la 

vraisemblance et de la linéarité qui projettent dans la fiction l’illusion 

du réel. Dans ses écrits, la « carnavalisation » est également une 

distanciation dans la composante discursive qui se caractérise par la 

contestation dans la parole. Ses personnages développent des discours 

contraires à ceux déjà établis, déjà constitués et normalisés dans la 

société décolonisée. Ces procédés narratifs et ces discours ont 

tendance à se rejoindre intimement et à entrer en corrélation dans un 

mécanisme de cassure et de dispersion. De ce fait, l’œuvre de 

                                                   
7 M. Grimberg, Carnaval et société urbaine à la fin du XVe siècle, in « Les fêtes de la 
Renaissance », n. 3, 1975, p. 237. 



76 
 

Mimouni répond pleinement aux critères d’une écriture hybride8, qui 

réalise un mélange des formes et des discours :  

 

Le phénomène d’hybridation qui réalise toutes les formes possibles 

d’intégration des discours des personnages dans la voix narrative, de 

même qu’elle permet de souligner la présence des discours sociaux 

extérieurs susceptibles d’envahir la parole des personnages et celle du 

narrateur9.  

 

Le roman révoque le statut du narrateur en tant que voix narrative 

unique et incontestée. Il multiplie les perspectives narratives et utilise 

le procédé de contiguïté pour faire coexister des discours les plus 

contradictoires. Son écriture dérange, interpelle, mais ne laisse 

indifférent personne. Sa grandeur, comme le souligne Charles Bonn, 

est « d’avoir su produire une véritable écriture à partir d’une réalité 

que l’on considère rarement comme littéraire »10. Il se réclame ainsi 

d’être un écrivain de la rupture : 

 

On a effectivement parlé à mon propos d’écrivain de la rupture. 

L’énorme poids du passé récent et les mystifications d’un pouvoir qui 

toujours sut en jouer avec un art consommé nous ont longtemps 

affectés d’une injustifiable bienveillance. Il est temps de retrouver 

notre lucidité. L’oppression, l’injustice, l’abus de pouvoir sont 

inacceptable d’où qu’ils viennent, et il ne faut pas se contenter de 

dénoncer ceux d’hier… La réaction à mes romans est indice révélateur 

de l’état de confortable sclérose auquel nous sommes parvenus11. 

 

Mimouni parle des conséquences de l’introduction forcée de la 

modernité en Algérie traditionnelle, en exposant le désastre des 

                                                   
8 M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Gallimard, coll. « Bibliothèque des 
idées », Paris, 1978, p. 125-129. 
9 A. É. Cliche, Un romancier de carnaval ?, in « Études françaises », n. 3, vol. 23, 
1987, p. 43-54 (https://doi.org/10.7202/035725ar, p. 46). 
10 C. Bonn, La vitalité de la littérature de langue française dans Maghreb, in « Peuples 
et civilisations », Découverte, Paris, 1995, p. 172. 
11R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Éditions Laphomic, Alger, 1985. 



77 
 

réformes agraires et l’incompétence du nouveau régime, dont les 

actions ont produit des dégâts irréparables dans tous les pays. La 

modernité à l’européenne et introduite de surcroît par un régime tout à 

fait avare et corrompu s’est avérée incompatible avec le mode de vie 

et la mentalité religieuse du pays. Elle est devenue un simple moyen 

d’enrichissement personnel et de règlement d’anciens comptes pour 

les arrivistes du nouveau régime et la raison de la frustration et de la 

ruine pour le reste du peuple. Les réformes agraires n’ont fait 

qu’aggraver la situation. Mal adaptées aux conditions algériennes, 

elles ont provoqué l’exode massif des paysans vers les villes et 

accéléré le déclin de plus en plus rapide du monde de la paysannerie 

algérienne. L’œuvre mimounienne cherche à repenser la condition 

d’« un Algérien, en situation coloniale, acculturé, luttant contre la 

dépersonnalisation »12. 

L’Honneur de la tribu est un livre sur la mémoire et le mépris. 

Mémoire de l’Algérie profonde dépliée par un vieux cheikh qui égrène 

un conte devant un témoin attentif. « Laisse donc ta machine 

s’imprégner de mes mots »13, dit-il, comme une voix intérieure à celui 

qui écrit. Ce lieu auquel Rachid Mimouni s’attache est un village isolé 

et calme, Zitouna. Il contraste avec ceux de ses deux premiers romans, 

Le Fleuve détourné (1982) et Tombéza (1984), qui ont été publiés en 

Algérie et sont inédits en France. Ce dernier roman constitue la fin 

d’une trilogie de la désillusion et de la déception. Il marque à la fois la 

naissance et l’apogée de cette nouvelle littérature qui est apparue au 

monde déjà mûre et fort originale.  

En puisant son inspiration dans les ressources de la tradition orale 

et de la culture maghrébine, Mimouni propose une écriture 

romanesque moderne qui exploite une gamme de procédés et de 

genres alliant le réalisme, le fantastique, le comique, le mythe, 

l’oralité et l’Histoire :  

                                                   
12 J. Arnaud, « Le mythe tribal chez Kateb Yacine », Actes du premier Congrès 
d’études des cultures méditerranéennes d’influence arabo-berbère, Alger, SNED, 
1973, p. 285-291. 
13 R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, op. cit., p. 12. 



78 
 

 

Imagination proliférante, refus d’une esthétique formaliste, Mimouni 

fait sauter les clôtures, ouvre à l’infini les perspectives de la parole. La 

poésie est dans le souffle et dans les silences du conteur. Kateb Yacine 

dit : “dans le monde d’un chat il n’y a pas de ligne droite”. La 

géométrie qui court dans “L’Honneur de la tribu est toute en 

spirale”14. 

 

Dans L’Honneur de la tribu, le style épouse l’ordre du temps, le 

classicisme de l’harmonie et le rythme des traditions. Les seuls 

moments où la courbe du récit se fracture sont les interventions du 

préfet, Omar El Mabrouk, un enfant du pays renégat qui cherche à 

régler ses comptes avec son passé insalubre et tourmenté. Il y a 

longtemps que la tribu a perdu l’honneur et la dignité. Lorsque, 

plusieurs années plus tard, Omar El Mabrouk revient à Zitouna 

comme préfet, il n’aura aucun mal à exercer le pouvoir avec brutalité 

et injustice. « Le temps est venu de retrouver la mémoire »15. En effet, 

l’un des plus vieux habitants de Zitouna raconte comment un nouveau 

venu (après l’indépendance) va transformer le village en wilaya 

(préfecture) à la suite d’un nouveau découpage territorial. Fermé au 

monde, sans communication avec la modernité, replié sur lui-même, le 

village est soudain traumatisé par Omar El Mabrouk, qui débarque un 

jour pour secouer le pays et les gens. Avec les méthodes d’un petit 

dictateur formé dans les cellules du parti unique, il introduit ce qu’il 

appelle la civilisation et la modernité dans ce lieu désolé. Pour 

Mimouni, cet agent de l’État représente le « Progrès » et le mépris. 

Omar fait son entrée dans la vie des gens comme un perturbateur :  

 

Nous constatâmes que les mots avaient changé de sens, les enfants de 

sexe, les femmes de mari, les hommes de métier et de fortune. La 

vulgarité de ses propos est l’emblème de sa toute-puissance : “Enfants 

                                                   
14 B. Medienne, Présentation de « L’Honneur de la tribu » de Rachid Mimouni, 
Éditions Laphomic, Alger, 1989. 
15 A. Moudir-Derradji, op. cit., p. 18. 



79 
 

de putes ! Je m’en vais vous enculer les uns après les autres, ici, au 

grand jour, avant de passer sur le corps de vos pucelles et épouses. 

Apprenez que désormais il n’existe en ce lieu qu’une autorité et une 

seule : la mienne, et qu’avant de vous permettre de péter ou d’essuyer 

votre morve il faudra me demander la permission”16.  

 

Omar est alors en place et fait venir des gens importants, entre 

autres, « un personnage si haut placé que ses pieds ne pouvaient 

atteindre le sol »17, on commence à se rendre compte des ravages. 

Alors que le village vivait autrefois selon l’honneur, laissant les 

femmes sortir seules et dénudées. « Les civilisées vivaient le retard 

tourné vers les villes étrangères ». Beaucoup d’entre eux y avaient fait 

leurs études ; ils y avaient perdu leur âme (mais « Dieux aura pitié des 

égarés ! »). Les bienséances traditionnelles, la réserve, la politesse des 

ancêtres, tout se transforme ; les constructions surgissent du sol ; à 

l’école, on apprend les mathématiques et la langue des Roumis. Avec 

Omar s’installent les gendarmes, les policiers, les officiers, les 

responsables du Parti unique, les gardiens de la prison, etc. Omar est 

convaincu qu’il va pouvoir se « comporter en satrape » et s’en réjouit ; 

il va faire trembler et bouger tous ces culs-terreux. Ce à quoi un 

vieillard s’adressant aux nouveaux maîtres répond : « Vous ne vous 

serez levés contre le colonisateur que pour le remplacer ». Autant dire 

que ce roman ne manque ni d’humour, ni de perspicacité, ni de 

dévoilement des changements socioculturels en cours : idéologues et 

technocrates règnent. 

La carnavalisation dans l’œuvre romanesque de Mimoumi a pour 

vocation d’être une fable ou un conte, et se présente sous plusieurs 

aspects. D’abord, elle favorise le surgissement d’un style innovant et 

subversif dans le code narratif ordinaire, en entremêlant les genres 

différents et en s’appuyant sur toute une gamme de procédés formels 

d’écriture comme la polyphonie, la dérision et l’humour. Ces procédés 

se croisent à l’intérieur de la diégèse et contribuent à la création d’un 

                                                   
16 R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, op. cit., p. 165. 
17 Ivi, p. 138. 



80 
 

univers romanesque incohérent, troublant et difficilement accessible 

au lecteur. En prolongeant le thème de la double trahison de la 

mémoire collective et de la parole donnée, cette œuvre va mettre en 

valeur l’expansion diégétique de l’engagement de l’auteur qui 

emprunte des voies les plus diverses. Celui-ci « se structure comme 

une perpétuelle continuation inventant une suite toujours renouvelée »18. 

De plus, la subversion carnavalesque que nous venons de voir, dans ce 

roman, se décline également sous d’autres formes esthétiques. Il s’agit 

de la « polyphonie » et du « dialogisme », concepts forgés par 

Bakhtine pour rendre compte de la création romanesque qui imite la 

complexité du monde qu’elle propose de représenter. L’écrivain met 

ainsi en scène le télescopage de plusieurs sensibilités et visions du 

monde, sans qu’aucune d’entre elles ne domine forcément les autres. 

Il s’agit bien de cette « pluralité des voix et des consciences 

indépendantes et distinctes, [de cette] polyphonie authentique des voix 

à part entière »19 que Bakhtine a décelées dans les romans de 

Dostoïevski. Chez Mimouni, la polyphonie se traduit par la 

pulvérisation de la parole dans la diversité énonciative. Cette 

pulvérisation est l’éclatement du texte par l’intrusion de voix 

appartenant au hors-texte. Elle signale l’absence de solidarité au sein 

de la communauté de Zitouna, fracturée en petits groupes. Elle 

devient, par extension, la traduction de l’état de crise que traversait 

l’Algérie à l’époque des années 1970-1980. 

Dans l’œuvre mimounienne, l’ironie est présente dans chaque 

ligne. Elle reflète un monde complètement immergé dans un système 

inouï. L’auteur dénote une tournure d’esprit et un imaginaire qui se 

complaisent dans la parole emphatique, l’effet d’annonce, le codage 

du message adressé aux seuls initiés. L’ironie qui accompagne 

toujours une dimension péjorative a souvent une fonction de défense 

de l’émetteur ou de sa classe sociale contre la cible, censée jouir d’une 

immunité ou d’un pouvoir qui la met hors de portée de la simple 

                                                   
18 N. Redouane, Lecture sociocritique de l’œuvre de Rachid Mimouni, Thèse de 
Doctorat en Philosophie, Université de Toronto, 1999, p. 182. 
19 M. Bakhtine, La poétique de Dostoïevski, op. cit., p. 35. 



81 
 

critique. Pour montrer combien une personne est haut placée, on 

précise que ses pieds ne pouvaient atteindre le sol. L’emploi du verbe 

« atteindre » suppose qu’il ne pouvait le faire malgré ses efforts, ce 

qui ajoute à la dérision : 

 

Un personnage si haut placé que ses pieds ne pouvaient atteindre le 

sol20. 

Combien sont nombreux les échelles du pouvoir ? On peut grimper 

jusqu’au ciel, il y aura encore des gens au-dessus21. 

Par décret spécial, je déclarerai guéris tous les lépreux qui 

s’emploieront au chantier22. 

 

La traduction de l’esprit du terme « lépreux » serait plutôt « galeuse ». 

Ce terme renvoie à une personne socialement défavorisée, mise au ban 

de la société. « El djourbines », les lépreux, sont à éviter car ils sont 

pollués à jamais. Dans la pratique langagière courante, ce terme 

désigne des personnes à éviter car leur fréquentation est 

nécessairement nocive. 

L’ironie de cette image réside dans le fait qu’elle évoque une 

guérison qui se décrète. Omar El Mabrouk, habitué à décider de tout 

seul en se couvrant de la légitimité d’une loi sur mesure qu’il a créée, 

continue sur sa lancée sans aucun bon sens. Là encore, c’est une 

image carnavalesque, sans retenue et sans mesure, qui déclenche un 

imaginaire débridé et une envie de rire, et qui s’inscrit dans une 

fonction phatique très forte. D’ailleurs plus loin, il « verbalise les 

ânes »23, « oblige les paysans à porter des chaussures... modifie le 

nombre des prières quotidiennes »24. 

Ainsi, un grand nombre de ces représentations symboliques ont une 

connotation ironique bien prononcée, comme en témoigne ce surnom 

péjoratif de « dinosaures » attribué aux habitants de Zitouna. Ces 

                                                   
20 R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, op. cit., p. 138. 
21 Ivi, p. 161. 
22 Ivi, p. 185. 
23 Ivi, p. 189. 
24 Ivi, p. 196. 



82 
 

témoins fossiles de la grandeur du passé semblent pétrifiés dans le 

passé sans retour, n’ayant pas l’énergie de rompre la malédiction, dont 

ils sont frappés. Le suicide d’Omar El Mabrouk, ayant une valeur de 

punition, marque notamment la rupture de cette situation sans issue, 

en commémorant la fin des récits du passé et l’ouverture vers l’avenir. 

Les signaux d’ironie sont susceptibles de se manifester au niveau 

morphologique, rhétorique ou technique, formant une sorte de 

métalangage qui transmettrait un message particulier, d’après A. 

Ameziane. C’est particulièrement vrai pour le roman de Mimouni, où 

le sens ironique apparaît d’abord au niveau des techniques narratives. 

Ce qui est intéressant ici, c’est que ces mêmes techniques, qui étaient 

des indices de la maghrébinité tels que la polyphonie langagière, 

l’intervention du temps mythique et la prise de parole par l’indigène, 

qui traduisaient une forme de résistance à la culture dominante dans 

les années 1950 et visaient à dénoncer le colonisateur dévorateur et 

aliénant, semblent avoir changé de cible en se portant sur la critique 

de la société proprement algérienne dans l’œuvre de Mimouni. 

 

3. Conclusion 

 

Pour conclure, nous pouvons dire que le roman de Rachid 

Mimouni était une réflexion sur la soif du pouvoir, ses artifices et les 

ravages de la modernisation. Il s’inscrit dans la multiplicité formelle et 

thématique de l’univers ambivalent du carnaval. Son écriture déploie 

l’éclatement du récit afin de remettre en cause la linéarité, en 

introduisant des éléments d’incohérence ou de rupture à l’intérieur de 

la fiction. Ces traits caractéristiques de l’écriture carnavalesque 

traversent tout le texte en utilisant un discours de déformation de la 

réalité qui produit des effets d’étrangeté et d’incohérence. En 

définitive, l’œuvre de Rachid Mimouni est un enchevêtrement qui, 

sous le couvert d’une fable romanesque, est bel et bien un mélange de 

genres où l’écriture carnavalesque tient une place centrale.  

 

 



83 
 

Références bibliographiques  

 

Corpus 

R. Mimouni, L’Honneur de la tribu, Robert Laffont, Paris, 1989. 

 

Ouvrages 

M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire du 

Moyen-âge et sous la renaissance, Gallimard, Paris, 1970. 

M. Bakhtine, La poétique de Dostoïevski, Seuil, Paris, 1970.  

M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Gallimard, coll. « 

Bibliothèque des idées », Paris, 1978. 

C. J. Baroja, Le carnaval, Gallimard, Paris, 1965. 

Y.-M. Berce, Fête et révolte. Des mentalités populaires au XVIe au 

XVIIIe siècles, Hachette, Paris, 1976. 

C. Bonn, La vitalité de la littérature de langue française dans 

Maghreb, in « Peuples et civilisations », Découverte, Paris, 1995. 

A. É. Cliche, Un romancier de carnaval ?, in « Études françaises », 

vol. 23, n. 3, 1987, p. 43-54 (https://doi.org/10.7202/035725ar). 

D. Fabre, Carnaval, ou la fête à l’envers, Gallimard, Paris, 1997. 

M. Grimberg, Carnaval et société urbaine à la fin du XVe siècle, in « Les 

fêtes de la Renaissance », n. 3, 1975, p. 547-553. 

R. Mimouni, Paratexte du roman « Tombéza », Éditions Laphomic, 

Alger, 1985. 

B. Medienne, Présentation de « L’Honneur de la tribu » de Rachid 

Mimouni, Éditions Laphomic, Alger, 1989. 

N. Redouane, Lecture sociocritique de l’œuvre de Rachid Mimouni, 

Thèse de Doctorat en Philosophie, Université de Toronto, 1999. 

M. Scarpa, Le carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de 

Paris de Zola, CNRS éd., Paris, 2000. 

T. Todorov, Les genres du discours, Seuil, Paris, 1978. 

E. Welch, Masque et carnaval dans la littérature européenne, Actes 

du colloque de Ljubljana, L’Harmattan, Paris, 2002. 



84 
 



85 
 

IRONIE ET « EMPUISSANCEMENT » FÉMININ DANS  

LE CHÂTIMENT DES HYPOCRITES DE LEÏLA MAROUANE 

 

CATHERINE GRAVET 

Université de Mons 

catherine.gravet@umons.ac.be 

 

Résumé  

En analysant l’œuvre de Rabelais, M. Bakhtine a montré que le 

renversement des valeurs dans le carnavalesque peut être hautement 

subversif. Dans le roman de Leïla Marouane, Le Châtiment des 

hypocrites (2001), le carnavalesque et l’ironie – soit inversion des 

rôles féminins et masculins, danses et chants carnavalesques, 

transformations substantielles des personnages principaux (Fatima 

Kosra/Mme Amor, Rachid/Richard) – servent à dénoncer les 

traditions patriarcales musulmanes (notamment l’injonction à la 

maternité) qui entravent l’émancipation féminine.  

 

Mots-clés : écriture carnavalesque, subversion, romancière 

francophone, émancipation féminine, ironie 

 

Abstract  

In his analysis of Rabelais’ work, Bakhtin showed that the reversal of 

values in the carnivalesque can be highly subversive. In Leïla 

Marouane’s novel Le Châtiment des hypocrites (2001), the 

carnivalesque and irony – i.e. the reversal of female and male roles, 

the carnival dances and songs, the substantial transformations of the 

main characters (Fatima Kosra/Mme Amor, Rachid/Richard) – serve 

to denounce the Muslim patriarchal traditions (in particular the call to 

motherhood) that hinder women’s emancipation. 

 

Key words: carnival writing, subversion, francophone female 

novelist, female emancipation, irony 

 



86 
 

1. Introduction  

 

À Tlemcen comme à Binche, le carnaval célèbre la fin de l’hiver. 

Les fêtes qui se déroulent soit début janvier, soit durant les jours gras 

qui précèdent le carême chez les catholiques, sont ancrées dans un 

folklore très ancien – préhistorique ? – inscrit au patrimoine mondial 

de l’humanité. Le point commun entre les fêtes hainuyères et les 

berbères, c’est sans doute le masque et le travestissement, qui 

permettent à la population de libérer ses pulsions, de rompre avec les 

normes, de plonger dans l’excès et le désordre. Un être humain se 

déguise en animal, un maître et un esclave échangent leurs rôles, le 

sacré devient profane et vice versa, ce qui est permis est interdit et ce 

qui est interdit est permis1.  

Mikhaïl Bakhtine a compris combien ce renversement des 

hiérarchies et des valeurs pouvait être subversif. La notion de 

carnavalesque lui a permis d’analyser l’œuvre de François Rabelais 

sous un angle particulièrement innovant ; le recours au géant 

Gargantua par exemple autorise une critique à peine voilée de la 

religion au XVe siècle.  

 

2. Le Châtiment des hypocrites de Leïla Marouane : de nombreux 

indices ironiques 

 

Dans le roman de Leïla Marouane2, Le Châtiment des hypocrites 

                                                   
1 Voir les aspects ethnographiques dans le chapitre « La vue générale des formes 
carnavalesques au Maghreb » in I. Poukhli (éd.), L’élément carnavalesque dans le 
roman maghrébin de langue française (Nedjma de Kateb Yacine et Agadir de 
Mohammed Khaïr-Eddine à travers la théorie du carnaval de Mikhaïl Bakhtine), 
mémoire de DEA, Université Stendhal, Grenoble III, 2001, s.p. 
2 L’œuvre de Marouane a fait l’objet de plusieurs articles dont je me suis nourrie : T. 
Besch, Sexe, crime et résilience dans Le Châtiment des hypocrites de Leïla Marouane, 
in « Nouvelles études francophones », n. 2, vol. 19, 2004, p. 109-118 ; S. McIlvanney, 
Rebel without a Cause? Female Brutality and Criminality, in F. Chevillot, C. Trout 
(éds.), Rebelles et criminelles chez les écrivaines d’expression française, Rodopi, New 
York, 2013, p. 147-164 ; H. I. Ayadi, L’écriture, un acte transgressif ? Écritures intimes 
et écritures du corps dans les romans de Leïla Marouane, in SELF XX-XXI, Écriture 



87 
 

(Seuil, 2001), la notion de carnavalesque donne à voir que l’inversion, 

et l’ironie qui en découle ou l’initie, servent à dénoncer les traditions 

patriarcales et les lois musulmanes qui empêchent l’émancipation des 

femmes.  

Dès les premières lignes du roman, l’héroïne, Mlle Kosra, 

« contournait les règles imposées par le désordre » : « Parce qu’elle 

était une femme, à visage et mollets découverts, un surcroît de taille, 

elle devait jour après jour penser un nouvel itinéraire, trouver une 

nouvelle ruse pour, c’était bien le cas de le dire, brouiller les pistes » 

(p. 13). 

Tout de suite les indices ironiques se multiplient : le juron 

commun « Nom de Dieu » se transforme selon le contexte en « 

Nom d’un tchador mal empesé » (p. 13), « Nom d’une génération 

de clebs enragés » (p. 15) ou encore « Nom d’une machette mal 

affûtée » (p. 17). Une qualité de Mlle Kosra, sage-femme qui 

aimait les enfants, devient oxymore puisque, outre le fait que 

bientôt elle ne supportera plus les enfants, elle est amenée « à 

soigner […] des monstres » (p. 18). Quant à cette remarque, « la loi 

veille, merci Simone » (p. 34), on peut la qualifier de jeu de mots 

féministe.  

Selon Aimie Maureen Shaw3, « le grotesque est aussi une forme de 

renversement, une déviation de la norme » et le grotesque se manifeste 

« par une attention portée au bas-corporel et aux orifices : les 

excréments, boire, manger, etc. ». On note, entre autres, que dans son 

                                                                                                              
féminine aux XXe et XXIe siècles, entre stéréotypes et concepts – Journée d’études du 12 
décembre 2015, Université Paris-Sorbonne (https://self.hypotheses.org/315, consulté le 
17 mars 2017) et thèse en cours ; C. Gravet, Leïla Marouane revisite Médée, in M.-J. 
Fourtanier, A. Chelly-Zemni (éds.), Le Mythe dans la pensée contemporaine, Colloque 
de l’Université de Sousse, avril 2017, L’Harmattan, Paris, 2018, p. 249-266 ; C. Gravet, 

Comment la folie vient aux femmes ? Personnages de folles dans quelques récits de 
Maghrébines : d’Isabelle Eberhardt à Leïla Marouane, in « Çedille. Revista de Estudios 
Franceses », n. 7, 2017, p. 131-154. 
3A. M. Shaw, En dialogue avec Bakhtine : carnavalisation, carnavalesque et carnaval 
au cœur du roman, Thèse de doctorat, Université de Victoria au Canada, 2007 
(https://dspace.library.uvic.ca/bitstream/handle/1828/191/Aimie_Shaw_Thesis.pdf?se
quence=1). 



88 
 

roman, Marouane porte en effet un intérêt au bas du corps de son 

héroïne, Mlle Kosra, Fatima Amor. C’est l’une des premières 

manifestations du carnavalesque. Quand elle est arrêtée par trois 

hommes qui ont besoin de ses services et vont l’emmener de force 

dans les montagnes pour soigner le moudjahidin, la peur la prend 

littéralement au ventre : « Le gargouillis dans son ventre cherchait 

maintenant une issue, et lorsque la portière claqua dans un bruit de fin 

du monde, les muscles de son sphincter cédèrent » (p. 17). Le 

comportement des intestins, de l’estomac et de la vessie de l’héroïne 

fait l’objet d’une longue description et, contrairement aux conventions 

sociales les plus communément adoptées, Mlle Kosra espère en tirer 

avantage :  

 

Une fois installée dans la voiture blanche [de ses ravisseurs], une fois 

les vitres remontées, établi le silence, une odeur d’urine et 

d’excrément se propagea. Elle ne ressentit ni honte ni gêne. N’eut 

qu’une prière. Que ces émanations dissuadent les trois hommes d’un 

quelconque dessein lubrique. […] Un goût de café au lait bouscula ses 

amygdales. In extremis, elle déjoua une vidange stomacale. […] Le 

renvoi eut lieu, éclaboussant le conducteur. Qui ne put s’empêcher de 

lâcher un juron (p. 25). 

 

3. Inversion des rôles hommes / femmes 

 

3.1. Fatima n’est plus la même 

 

Les rebelles islamistes ont utilisé Fatima comme infirmière et 

comme esclave sexuelle. Quelques mois plus tard, elle est « libérée 

des griffes de ses ravisseurs […] profanée, mutilée, l’utérus plein à 

craquer », elle accouche d’une fillette qu’elle donne en adoption. Un 

an plus tard, elle sort de l’hospice où elle avait trouvé refuge. Mais 

elle est incapable de reprendre le cours normal de sa vie. Un sentiment 

de paralysie l’habite, notamment à l’idée de revoir sa famille – les 

hommes de sa famille : « Son passage dans les djebels l’avait, on s’en 



89 
 

doute, à jamais dégoûtée de la nature, et de ses prodiges » (p. 27).  

Ses premières réactions s’inscrivent dans la subversion. Fatima erre 

dans les rues d’Alger, elle « prit l’habitude de lambiner de-ci de-là, de 

coucher par-ci par-là […] s’attardant dans les rues, bravant couvre-feu et 

déflagration » (p. 28). La jeune infirmière consciencieuse côtoie 

désormais les prostituées et se comporte comme l’une d’entre elles : « Le 

soir venu, les sens en éveil, la rage à son apogée, ornée d’une perruque, 

grimée et légèrement vêtue, sous un djelbab sombre, il lui arrivait de 

déambuler sur les avenues […] où des femmes décolorées et 

professionnellement fardées offraient courageusement leur gagne-pain » 

(p. 28). Sans plus aucune retenue, « elle se découvrait une foultitude de 

fantasmes. […] Son imagination s’enflammait à la recherche de 

sensations plus abstruses les unes que les autres » (p. 29). Elle a 33 ans, 

elle n’aime plus les enfants mais elle consomme les mâles, errant comme 

une vagabonde : elle alpague les hommes et les entraîne à l’hôtel à la 

recherche de sensations inédites (p. 28-29). Elle en profite pour chaparder 

les portes-feuilles de ces « quidams à la verge gonflée » (p. 34). Les 

musulmanes n’ont pas le droit de disposer de leur corps et leur sexualité 

est sévèrement contrôlée, mais le délit de zina n’est rien à côté de celui 

qu’elle imagine accomplir. Dans son sac, elle conserve un scalpel, des 

aiguilles, du fil et de l’éther pour une vengeance dont elle rêve sans 

jamais l’accomplir (p. 34), mais aussi un cahier d’écolier où noter le 

déroulement de ses nuits, ce qui lui paraît essentiel à sa survie (p. 42). 

L’occupation de l’espace extérieur, la rue, ainsi que l’activité 

sexuelle, avec le rêve d’émasculer ses compagnons, sont évidemment 

transgressives pour une femme, qui plus est algéroise.  

 

3.2. Danses et chants carnavalesques 

 

Ses nuits sont aussi peuplées de cauchemars et d’hallucinations, où 

se déroulent de véritables bacchanales :  

 

Le bar se transforme en clairière. Les hommes maintenant flottent 

dans des tuniques et des pantalons larges […]. Tous ces yeux qui se 



90 
 

dilatent, enflent, saillent, ces peaux qui luisent, verdissent, se 

parsèment de taches brunes. Peu à peu, sautillant tel des pélodytes en 

rut, ils forment une ronde silencieuse au milieu de laquelle elle se tient 

debout, aussi dépouillée qu’une larve, le ventre rond, le nombril 

turgescent. […] Commencer la danse, sa danse, elle tape des mains, 

pour la cadence, et sa voix se libère. Bête aux portes de l’équarrissoir, 

elle brame (p. 37).  

 

Larve ondulante entourée de batraciens bondissant au milieu des 

bois, que reste-t-il d’humain dans ce spectacle indécent ? 

 

3.3. Rencontre avec Rachid 

 

Quand Mlle Kosra rencontre – par hasard ? – Rachid, un ami 

d’enfance à qui elle était promise, elle est submergée par le désir : 

les yeux bleus, la nuque, le cou « lisse, fragile et robuste à la fois » 

provoquent « de délicieuses contractions […] humidifiant 

agréablement son entre-jambe » (p. 49). Elle s’insurge : « pourquoi 

les prescripteurs des Lois n’avaient-ils pas contraint ses fils d’Adam 

à se voiler ? Pourquoi ne protégeait-on pas les filles de la fragile 

Ève, de la Luxure ? ». Il n’est pas habituel de lire une telle 

manifestation du désir féminin, accompagnée d’un regret ironique : 

l’injonction morale de porter le voile est souvent considérée comme 

sexiste et patriarcale, voire comme « incarnation historique de 

l’inégalité des sexes »4. Si cette injonction est faite aux hommes, les 

rôles sont une fois de plus inversés. D’ailleurs, Rachid fait des crises 

de nerfs hystériques, tandis qu’elle reste étrangement calme et 

apaisée. Quand il croit qu’on lui a volé sa voiture, les gens pensent 

qu’il est « maboul » (p. 61) ou « hystérique » (p. 62) : il court sous le 

déluge, cherche sa voiture, le timbre de sa voix est désespéré, il 

                                                   
4 N. Bestandji, Le voile dans le sport vise le respect d’une injonction morale 
sexiste et patriarcale [extrait de Le linceul du féminisme. Caresser l’islamisme 
dans le sens du voile (Seramis, 2021)], in « Marianne », 11 février 2022 
(www.marianne.net/agora/tribunes-libres). 



91 
 

s’effondre sur le bord du trottoir et se plaint « il faut toujours que ça 

tombe sur moi » (p. 63). Quand il retrouve sa voiture, il s’écrie : « 

ma Cathie5 ! ma Katiouchka ! » (p. 66). Rachid « passe d’une 

humeur à l’autre sans transition » (p. 65) (comme le ferait une 

femme, si on en croit les préjugés ?). C’est toute la ville d’Alger qui, 

le soir, sombre dans la folie, offrant le dégradant spectacle de ce 

qu’il y a de pire dans le carnaval : « c’était l’heure où Troumaboul 

atteignait le paroxysme de la crise de nerfs se préparant à plonger 

dans la démence nocturne » (p. 66). 

 

3.4. Fatima devient Mme Amor, part à Paris 

 

Avec Rachid, alias Richard, la confiance ne règne pas. Fatima 

n’évoque rien de ce qu’elle nomme, par litote et pour elle-même, sa 

« villégiature sur les cimes et les flancs des djebels » (p. 68) ou de 

son « excursion dans les maquis » (p. 71). D’ailleurs, comment 

parler des horreurs subies autrement qu’avec ironie ? Elle n’a rien 

oublié et le raconte dans un style haché, dans une énumération 

répétitive, oxymorique, qui chosifie les agresseurs : « les traits de 

visages, l’obscurité des tranchées, la sélection des abayas, les viols 

collectivement organisés, hâtivement hallalisés, chacun son tour, 

chacun pour son verset, ça s’introduit, ça consomme, ça s’essuie, ça 

crache, ça maudit et ça honnit… » (p. 68). Comme Pierre Schoentjes 

l’explique, l’ironie provient tout à la fois d’une « juxtaposition de 

deux éléments contradictoires […] du rapprochement de ce qui 

devrait rester séparé dans l’expression, de deux termes 

contradictoires et mutuellement exclusifs »6 – les viols/hallalisés ; 

d’une simplification du processus liée à une simplification 

syntaxique (accumulation de phrases nominales) ou « escamotage de 

certains éléments »7 ; auxquels peut s’ajouter de la pudeur8. 

                                                   
5 Cathie est aussi le nom de la femme qui devra remplacer Fatima quand il s’avérera 
que cette dernière ne veut pas d’enfant ou ne peut plus en avoir.  
6 P. Schoentjes, Poétique de l’ironie, Seuil/Points, Paris, 2001, p. 171. 
7 Ivi, p. 172. 



92 
 

 

4. Vertiges finaux 

 

Après cinq ans de vie commune, aucune grossesse n’est parvenue 

à terme. À près de quarante ans et après six curetages, enceinte pour 

la septième fois, Mme Amor ne peut ou ne veut se conformer à la 

tradition. Elle refuse grossesse et maternité. Inversion des rôles 

encore, Rachid/Richard, lui, veut un enfant que Fatima refuse de lui 

donner. Il se comporte toujours en véritable fée du logis, une « perle 

rare » (p. 142), mais ses « injonctions [deviennent] froides, 

détournées, parfois, déterminées, toujours » (p. 114). Il regarde 

désormais sa femme (qu’il n’a pas épousée) « comme s’il ne la 

voyait pas. Ou qu’elle était de trop » (p. 101). Ses intonations se 

chargent « sinon de mépris, du moins d’ironie » (p. 150) et cette 

ironie se transforme en violence majeure. Convaincu que sa femme 

se débarrasse sciemment de « ses » bébés (p. 113), Rachid/Richard 

se fiance avec une convertie, Cathie (c’était le nom qu’il avait donné 

à sa voiture), alias Khadija. Il finit par exiger que Fatima, toujours 

sans carte de séjour, rentre en Algérie.  

Marouane passe alors de la litote à l’hyperbole. Comme le rappelle 

Schoentjes, ces deux figures de style sont les plus fréquentes dans le 

discours ironique9. Une haine incontrôlable s’empare de Fatima et le 

récit plonge dans l’excès. L’héroïne tente de faire disparaître toute 

trace de sa fausse couche (sans doute provoquée par ses propres coups 

de poing dans le ventre), en brûlant le fœtus abondamment arrosé 

d’huile essentielle au romarin (p. 192) pour faire croire à un poulet 

rôti : « elle avait d’abord pensé l’installer dans le berceau. […] saisie 

d’un élan de lucidité, elle a soulevé le rideau de fer de la cheminée, et 

posé le fœtus au milieu de l’âtre. […] C’était écœurant, insoutenable » 

(p. 192). Malgré le sang, elle court s’acheter des sous-vêtements 

affriolants, se pare et se poudre (p. 196) – elle a tout l’attirail du 

travestissement et des jeux sadomasochistes : « dentelles et latex, boas 

                                                                                                              
8 Ivi, p. 176. 
9 Ivi, p. 175. 



93 
 

en plumes de toutes les couleurs, paire de menottes plaquées or mules 

rouges parsemées de plumes bottines de cuir vernis à talons très 

aiguille […] guêpière en latex » (p. 197-198)… et s’acharne ensuite à 

aguicher son mari, en présence de ses invités pour, prétend-elle, 

refaire tout de suite un nouveau bébé… Son mépris pour les 

convenances sociales est total10. 

Perd-elle le contact avec la réalité ? Ou, au contraire, éprouve-t-elle 

le sentiment exacerbé d’une agression insoutenable qui réactive les 

traumas du passé et lui fait perdre toute conscience des réalités ? 

Fatima Amor-Kosra retrouve alors son bistouri et accomplit enfin les 

gestes fantasmés : après l’avoir violé, elle procède à un « évidage », 

un « dépeçage », un « sinistre découpage », elle « taillad[e] les 

gonades [de Rachid] pour les lui recoudre sur la figure » (p. 114-116). 

Elle le traîne, anesthésié, jusqu’à la salle de bain et le plonge dans 

l’eau de la baignoire, avec un chauffe-eau électrique branché. Pendant 

qu’il cuit, elle se rase le crâne, sort manger une entrecôte saignante et 

n’hésite pas à montrer ses seins au serveur, avant de rentrer dépecer 

Richard sans risque de salir le parquet (p. 216-219). Ces derniers 

gestes, excessivement, grotesquement transgressifs, positionnent 

l’héroïne, symboliquement, radicalement, dans le camp masculin : 

viol, crâne rasé, viande rouge à dévorer, exhibition, impudeur, 

assassinat… Fatima, à la fin de son récit, rompt, de manière burlesque 

et caricaturale, avec l’aliénation qui empêchait son épanouissement. 

La femme, murée dans la soumission et le silence, se déchaîne et se 

libère dans une folie carnavalesque inédite. Elle a dépassé Médée 

l’infanticide, elle est devenue une guerrière. À force d’ironie, de 

sarcasmes, d’humour noir, très noir, Marouane entraîne ainsi son 

lectorat dans un cynisme puissant et ses attaques corrosives ou 

grotesques visent à saper les fondements conventionnels de la morale 

des hommes pour retrouver une éthique féministe. 

Sans doute faudrait-il étudier plus attentivement les modalités de 

la narration. Guillaume Fondu rappelle qu’« elles ont constitué l’un 

                                                   
10 Ivi, p. 230. 



94 
 

des terrains les plus riches de la politisation de la pratique littéraire 

[…] notamment en posant des questions essentielles : pourquoi, et 

donc comment raconter des histoires ? »11. Nous avons essayé de 

répondre à la première question, le second reste en suspens. Mais du 

point de vue de l’écriture, la chronologie de la « reconstitution » à 

laquelle Mme Amor se livre avec une grande lucidité, long 

monologue chaotique, confession revancharde entrecoupée d’éclats 

de rire dément (p. 161), sans réel interlocuteur, dérape si bien qu’on 

ignore dans quel ordre se déroulent les événements, et même s’ils se 

déroulent dans la « réalité » du roman. Dans cet inquiétant récit de 

soi, seuls les repères typographiques fournissent quelques indices 

pour distinguer réel et fiction carnavalesque quand le romain devient 

italique pour passer notamment du « elle » au « je » (p. 201). 

 

5. Conclusion 

 

Au sujet de Marouane, partageons l’idée déjà ancienne de 

Randolph S. Bourne : « l’ironiste est le grand intellectuel démocrate 

[…]. Dans son monde, il n’y a pas de caste privilégiée, pas 

d’aristocratie des sentiments à révérer, ni de systèmes d’intérêts 

tabous »12. Dans le monde sans tabou de Marouane, intellectuelle et 

démocrate, les hommes ne font pas partie d’une caste supérieure et ne 

peuvent pas imposer longtemps leurs diktats. Et la remarque de 

Richard Rorty : « les Ironistes libéraux sont ces gens qui rangent 

parmi les désirs infondables leur propre espoir que la souffrance sera 

réduite, que l’humiliation d’êtres humains par d’autres êtres humains 

peut cesser »13 s’applique parfaitement au féminisme de Marouane, 

qui n’est autre qu’un humanisme défendant bec et ongles les droits des 

femmes.  

                                                   
11 G. Fondu, Qu’est-ce qu’un roman progressiste ?, in « Le Monde Diplomatique », 
mars 2022, p. 27. 
12 R. S. Bourne, The Life of Irony, in «Atlantic Monthly», 1913, cité par Schoentjes, 
op. cit., p. 283. 
13 R. Rorty, Contingence, Ironie & Solidarité, 1989, cité par Schoentjes, op. cit., p. 284. 



95 
 

Linda Hutcheon14, quant à elle, estime que « l’ironie a sans 

aucun doute une dimension politique » mais « qu’il n’y a rien 

d’intrinsèquement subversif dans le scepticisme ironique », et que 

« malgré l’actuel engouement pour l’ironie dans les travaux 

critiques et créatifs des auteurs contestataires, féministes, 

postcoloniaux et homosexuels, nous devons nous souvenir du 

caractère “transidéologique” de l’ironie ». Il s’agit donc d’établir 

la dimension idéologique de l’ironie au cas par cas et ce que nous 

affirmons au sujet de Marouane ne sera sans doute pas valable 

pour une autre autrice. Hutcheon souligne surtout à quel point le 

procédé est étrange : pourquoi décider de dire quelque chose que 

nous ne pensons pas pour exprimer ce que nous pensons, tout en 

attendant que les autres comprennent que nous entendons 

dénoncer quelque chose ? Comment décider qu’il faut lire 

Marouane au second degré ?  

C’est que « l’ironie joue volontiers sur des connaissances 

partagées », comme le rappelle Schoentjes15. Et la lectrice que je 

suis se fait de l’autrice, de ses valeurs, une idée relativement 

précise. Bien que la quatrième couverture ne mentionne en rien 

cette dimension ironique, la lecture attentive de ses ouvrages ainsi 

que le site d’une des maisons d’édition qui la publie autorisent une 

certaine connivence face au machisme abusif. Les éditions Fayard 

fournissent ces éléments biographiques sur leur site :  

 
Leïla Marouane, pseudonyme de Leyla Zineb Mechentel, née en 1960, 

à Djerba. […] En 1989, ses chroniques lui valent lettres de menace et 

d’injures, qu’elle ne prend pas au sérieux jusqu’au jour où elle est 

agressée et laissée pour morte. Leïla Marouane vivait seule dans une 

ville conservatrice située au nord de Blida, devenue la capitale de ce 

que l’on baptisera, lors des années noires (1990-2000), le Triangle de 

la mort. Après l’agression, elle se réfugie à Alger, chez des amis, 

allant d’une maison à l’autre. Cette clandestinité inspirera à Leïla 

                                                   
14 L. Hutcheon, Irony’s Edge,1994, cité par Schoentjes, op. cit., p. 288-301. 
15 Cité par Schoentjes, op. cit., p. 183. 



96 
 

Marouane nombre de ses romans, dont […] le troisième, Le Châtiment 

des hypocrites16 en 2001. 

 

Références bibliographiques 

H.-I. Ayadi, L’écriture, un acte transgressif ? Écritures intimes et 

écritures du corps dans les romans de Leïla Marouane, in SELF XX-

XXI, Écriture féminine aux XXe et XXIe siècles, entre stéréotypes et 

concepts – Journée d’études du 12 décembre 2015, Université Paris-

Sorbonne (en ligne).  

T. Besch, Sexe, crime et résilience dans Le Châtiment des hypocrites 

de Leïla Marouane, in « Nouvelles études francophones », n. 2, vol. 

19, 2004, p. 109-118. 

N. Bestandji, Le voile dans le sport vise le respect d’une injonction 

morale sexiste et patriarcale [extrait de Le linceul du féminisme. 

Caresser l’islamisme dans le sens du voile (Seramis, 2021)], in « 

Marianne », 2021 (www.marianne.net/agora/tribunes-libres). 

R. S. Bourne, The Life of Irony, in « Atlantic Monthly », mars 1913, 

(www.theatlantic.com/magazine/archive/1913/03/the-life-of-

irony/644411/). 

G. Fondu, Qu’est-ce qu’un roman progressiste ?, in « Le Monde 

diplomatique », mars 2022, p. 27. 

C. Gravet, Comment la folie vient aux femmes ? Personnages de 

folles dans quelques récits de Maghrébines : d’Isabelle Eberhardt à 

Leïla Marouane, in « Çedille. Revista de Estudios Franceses », n. 7, 

2017, p. 131-154. 

C. Gravet, Leïla Marouane revisite Médée, in M.-J. Fourtanier, A. 

Chelly-Zemni (éds.), Le Mythe dans la pensée contemporaine, 

Colloque de l’Université de Sousse, avril 2017, L’Harmattan, Paris, 

2018, p. 249-266. 

L. Hutcheon, Irony’s Edge, Routledge, Toronto, 1994. 

L. Marouane, Le Châtiment des hypocrites, Seuil, Paris, 2001. 

S. Mcllvanney, Rebel without a Cause ? Female Brutality and 

                                                   
16 www.fayard.fr/auteur/leila-marouane/, consulté le 17 mars 2025. 



97 
 

Criminality, in « Leïla Marouane’s Le Châtiment des hypocrites », in 

F. Chevillot et C. Trout (éds.), Rebelles et criminelles chez les 

écrivaines d’expression française, Rodopi, New York, 2013, p. 147-

164. 

I. Poukhli, L’Élément carnavalesque dans le roman maghrébin de 

langue française (Nedjma de Kateb Yacine et Agadir de Mohammed 

Khaïr-Eddine à travers la théorie du carnaval de Mikhaïl Bakhtine), 

mémoire de DEA, Université Stendhal, Grenoble III, 2001. 

R. Rorty, Contingence, Ironie & Solidarité, trad. fr. P.-E. Dauzat, 

Armand Colin, Paris, 1989. 

P. Schoentjes, Poétique de l’ironie, Seuil/Points, Paris, 2001. 

M. Shaw, En dialogue avec Bakhtine : carnavalisation, carnavalesque 

et carnaval au cœur du roman, Thèse, Université de Victoria au 

Canada, 2007  

(https://dspace.library.uvic.ca/bitstream/handle/1828/191/Aimie_Shaw_

Thesis.pdf?sequence=1.). 



98 
 



99 
 

LES STRATÉGIES DE L’ÉCRITURE CARNAVALESQUE DANS 

LE ROMAN LA NUIT DE L’ERREUR DE TAHAR BEN JELLOUN 

 

ATIQA BAKHTI 

Université Mohamed Boudiaf, M’sila 

atiqa.bakhti@univ-msila.dz 

 

Résumé 

Le roman de Tahar Ben Jelloun se présente comme prometteur d’une 

écriture hybride marquée par la plurivocité, le dialogisme, la mixtion 

des genres et des formes littéraires, dont la référence à l’oralité et au 

fantastique populaire est cruciale dans le fonctionnement du texte. 

Cette esthétique bouleversante est expliquée par le croisement des 

genres et des formes littéraires. L’écrivain ne cesse de multiplier les 

techniques scripturales ; il parodie le réel en mettant en scène des 

personnages atypiques, légendaires et mythiques, qui révèlent ainsi 

les paradoxes de l’âme humaine. D’ailleurs, son roman ne manque 

pas la présence du conteur public qui erre, à travers les places, pour 

cueillir les âmes dolentes des auditeurs. Ainsi, les personnages 

légendaires, comme Kendischa ou J’ha, peuplent l’univers fictionnel 

de Ben Jelloun et rappellent aussi ses ressources de l’incontournable 

Mille et une Nuits. Tous ces procédés, et bien d’autres comme 

l’ironie, la polyphonie et l’humour noir, procèdent à la fragmentation 

du texte. Par exemple, les romans comme La Prière de l’Absent 

(Seuil, 1981), L’Enfant du Sable (Seuil, 1985) et La Nuit de 

L’Erreur (Seuil, 1997) représentent des personnages-conteurs en 

quête d’une identité et d’une parole disparue à travers des histoires 

enchâssées et inachevées. Dans la présente étude, nous nous 

interrogeons sur l’ensemble des procédés d’écriture qui mettent en 

relation l’univers littéraire et les formes carnavalesques. Nous nous 

interrogeons également sur les aspects d’une écriture qui transgresse 

les frontières entre les genres littéraires, en faisant du texte un espace 

de dialogue entre les différentes formes.  

 



100 
 

Mots-clés : écriture carnavalesque, polyphonie, hybridité, parodie, 

transgénéricité 

 

Abstract 

Tahar Ben Jelloun’s novel shows the promise of a hybrid style of 

writing, characterised by the presence of plurivocality, dialogism and 

the mixing of genres and literary forms, with references to orality and 

popular fantasy crucial to the functioning of the text. This deeply 

moving aesthetic is explained by the crossing of genres and literary 

forms. The author never ceases to multiply his literary techniques, 

parodying reality by portraying atypical, legendary and mythical 

characters, thus revealing the paradoxes of the human soul. Moreover, 

his novel does not lack the presence of the public storyteller, who 

roams the squares to pluck the aching souls of his listeners. Legendary 

characters such as Kendischa and J’ha populate Ben Jelloun’s fictional 

universe and remind us of his sources from the Thousand and One 

Nights. All these devices and many others, such as irony, polyphony 

and black humour, fragment the text. For example, novels such as La 

Prière de l’Absent (Seuil, 1981), L’Enfant du Sable (Seuil, 1985) and 

La Nuit de L’Erreur (Seuil, 1997) depict narrative characters in search 

of an identity and a lost word through embedded and unfinished 

stories. In this study we look at all the writing processes that link the 

literary world to carnivalesque forms. We also look at aspects of 

writing that cross the boundaries between literary genres, making the 

text a space for dialogue between different forms. 

 

Key words: carnivalesque writing, polyphony, hybridity, parody, 

transgenerosity 

 

1. Introduction 

 

La littérature maghrébine d’expression française s’affirme dans la 

transgression du code linguistique et du code esthétique, d’où les 

aspects du texte littéraire se creusent dans l’expression de la culture et 



101 
 

de la tradition arabo-musulmane. Le roman de Ben Jelloun est 

prometteur d’une écriture hybride marquée par la plurivocité, le 

dialogisme, la mixtion des genres et des formes littéraires, dont la 

référence à l’oralité et au fantastique populaire est cruciale dans le 

fonctionnement du texte. Cette esthétique bouleversante rejoint la 

conception transgénérique expliquée par le croisement des genres et 

des formes littéraires, à savoir le conte, la légende, le mythe, la poésie 

et la prose poétique. C’est ainsi que Charles Bonn explique que le 

roman de Ben Jelloun 

 

côtoie le conte, la légende, les rites maghrébines, les mythes 

ancestraux… L’originalité de Ben Jelloun réside dans son art de saisir 

tous les aspects de la tradition et de la culture maghrébine en une 

symbiose singulière avec le vécu quotidien et les problèmes sensibles 

de la société1. 

 

De Harrouda (1973) à L’Insomnie (2019), Ben Jelloun ne cesse de 

multiplier les techniques scripturales afin de renvoyer le lecteur à un 

univers populaire à la limite du réel. Il parodie le réel en mettant en 

scène des personnages atypiques, parfois légendaires et mythiques, qui 

révèlent ainsi les paradoxes de l’âme humaine et renseignent sur le 

mal existentiel de l’individu marocain dans une société en pleine 

mutation.  

Le roman La Nuit de L’Erreur2 met en scène des personnages-

conteurs en quête d’une identité trouble et d’une parole disparue, à 

travers des histoires enchâssées et inachevées. Le récit scrute 

également la condition de la femme maghrébine. En effet, la somme 

des métaphores et des symboles issus du patrimoine oral et folklorique 

brise le continuum de la narration et impose un nouveau mode de la 

réception du texte de Tahar Ben Jelloun. 

                                                   
1 Ch. Bonn, N. Khadda et A. Mdarhri-Alaoui (éds.), Histoire littéraire de la 
francophonie, littérature maghrébine d’expression française, EDICEF, Paris, n. 1, 
1996, p. 141. 
2 T. Ben Jelloun, La Nuit de L’Erreur, Seuil, Paris, 1997. 



102 
 

Dans la présente recherche, nous interrogeons l’ensemble des 

procédés d’écriture qui mettent en relation l’expression littéraire et les 

formes d’écriture orale, comme le conte et le carnavalesque. Nous 

scrutons également les aspects d’une écriture qui transgresse les 

frontières entre les genres littéraires en faisant du texte un espace de 

dialogue entre les différentes formes littéraires. Nous supposons que le 

roman de Ben Jelloun impose une nouvelle écriture qui éloge la 

transgression de la littérarité du roman traditionnel maghrébin et 

bouleverse, par conséquent, le genre romanesque. La structure du récit 

subit l’influence de l’aspect traditionnel et folklorique3 de la société 

marocaine, une histoire qui ne cède qu’à deux motifs : la liberté et 

l’humour. 

 

2. La Nuit de l’Erreur : un récit polyphonique  

 

L’écrivain maghrébin puise dans sa culture natale des 

représentations de la vie traditionnelle et, par le biais de son aspect 

métaphorique, le folklore maghrébin, en l’occurrence marocain, est 

investi sur les différents plans, à savoir politique, social et religieux. 

L’intrigue de base raconte l’histoire d’une femme mystérieuse qui 

s’appelle Zina. Elle est née le même jour de la mort de son grand-père 

maternel. C’est une jeune fille rebelle, mystérieuse et dangereuse qui 

traverse le temps et l’espace pour détruire ses amants. Le roman 

correspond à une parodie du quotidien marocain par le récit-conte de 

Zina ; il s’agit d’un monde qui se construit en fonction de l’imaginaire 

populaire, perturbé par des récits des conteurs-personnages. C’est 

ainsi que, dans La Nuit de l’Erreur, le personnage conteur explique : 

 

Ce que tu appelles ainsi sont des histoires de vie et de mort, ce sont 

des histoires de gens qui souffrent, espèrent, travaillent, rêvent, 

                                                   
3 Nous appellerons « littérature carnavalisée » celle qui a subi directement, sans 
intermédiaires, ou indirectement, après une série de stades transitoires, l’influence de 
tel ou tel aspect du folklore carnavalesque (antique ou médiéval) (Cf. M. Bakhtine, 
1963, p. 152). 



103 
 

imaginent, osent, pleurent et rient ; certains abrègent leurs souffrances 

en se supprimant, d’autres persévèrent dans leur être jusqu’à arriver en 

enfer… Mais, ma pauvre amie, tu ne sais pas avec qui tu parles… Tu 

te rends compte, je suis investi par la Sainte des mots et des paroles… 

(p. 85). 

 

À l’image du conteur public de Jamaa El Fna4, l’auteur de La Nuit 

sacrée continue de séduire son lecteur et de charmer son public écrasé 

par le malheur et les problèmes de la vie quotidienne. À travers des 

personnages ridicules et des êtres marginalisés, le narrateur manie 

l’histoire de Zina et mêle le réel et le fantastique. Il s’agit d’une 

stratégie qui séduit son public, déjà habitué à ce fantasme esthétique. 

Par ailleurs, La Nuit de l’Erreur est un récit habité par les conteurs, 

des voix multiples qui errent partout pour faire entendre la voix du 

réel déconstruit au seuil de l’imaginaire. L’histoire de Zina, la femme 

qui a le pouvoir magique de détruire les hommes qui ont aimé ou cru 

l’avoir aimée, n’est en réalité que le revers de l’histoire des démunis et 

des marginalisés de la société marocaine, qui expriment par là le 

malheur et la souffrance quotidiens. L’auteur puise dans la culture 

orale et populaire pour transmettre le message d’une population en 

désarroi. Il décrit ensuite le paysage folklorique du quotidien à 

Tanger, une ville où des personnages renvoient à des symboles de 

détresse, comme en témoignent leurs prénoms ou surnoms : 

 
Voilà pourquoi Tanger est plein de gens qui trainent dans les rues, des 

gens à qui on a promis un grand voyage et qui se retrouvent sans rien, 

la tête remplie de sable, les mains vides et l’âme en loques. Il y a 

Midou, l’unijambiste qui donne l’heure avec une précision suisse ; 

Hamou, le charlatan qui vend une poudre rose qui développerait la 

                                                   
4 Jamaa El Fna est une place située à Marrakech, à proximité de la mosquée 
Koutoubia. Ce lieu attire des touristes et des visiteurs qui viennent assister à des 
spectacles animés par des charmeurs de serpents, des conteurs, des musiciens 
populaires ainsi que des orateurs racontant des histoires ou vantant les mérites de 
produits magiques. L’UNESCO a inscrit ce lieu au patrimoine oral et immatériel de 
l’humanité en 2001. 



104 
 

puissance sexuelle ; Ghita, trop vieille pour faire la pute, loue des 

enfants pour mendier ; El Ghoul, qui s’est laissé emporter par le vent 

bleu jusqu’à se cogner contre la grande grue du port, depuis il n’a plus 

sa tête ; Abbas, l’estropié du Gharb qui se croit arrivé en France ; 

Pépé, le garçon de café de Larache qui exhibe un faux passeport belge 

et ne comprend pas pourquoi on le refoule ; Madiha, la paysanne qui 

habite au cimetière des chiens ; Inge, l’Écossaise qui a vendu son 

passeport et ne peut plus quitter la ville. […] (p. 124). 

 

La description des personnages donne l’illusion d’une 

représentation des acteurs de théâtre en plein air. Elle montre en 

succession d’images des figurants portant des aspects de personnes en 

marge de la vie, auxquelles le public est censé jouer un rôle déterminé. 

Entre des charlatans, des mendiants, des orateurs et des égarés, c’est 

ainsi que l’image de la vie se construit. L’auteur explique : 

 

Et plus, il y a tous ceux que la vie a lâchés, qui ont vu leurs attaches se 

briser et qui ont échoué sur le sable […]. Tanger est ainsi devenu un 

mur contre lequel viennent buter des corps bourrés d’illusions ; ils se 

mélangent avec la poussière et les détritus qui s’entassent dans les 

coins de la rue, dans les terrains vagues où les rats de la région 

tiennent leur congrès annuel (p. 125). 

 

La narration se construit alors en fonction d’une polyphonie 

jaillissante de voix des personnages-conteurs, qui représentent à la fois 

des identités différentes, troubles et même confuses. Par ailleurs, les 

récits de contes puisent dans le fond d’une tradition marocaine et 

manifestent ainsi l’aspect social, intellectuel et ethnique de la société. 

En fait, le roman de Ben Jelloun se transforme en album d’images 

carnavalesques, mettant en contraste une littérature sérieuse qui, par le 

biais de l’humour critique, conteste violemment la conduite sociale au 

Maroc. L’histoire de Zina est donc conçue comme un espace à travers 

lequel surgissent les grandes interrogations existentielles. C’est ainsi 

que le conteur s’interroge en disant :  

 



105 
 

Pourquoi cette Zina, moitié femme, moitié légende, ombre de l’ombre, 

image gravée dans des cœurs fragiles, trace d’une durée qui s’enroule 

autour de nos souvenirs, pourquoi échappe-t-elle au temps, continue-t-

elle à régner sur le cœur et la raison des hommes dans une ville qui 

perd lentement ses racines et nous fait-elle croire qu’elle s’en va avec 

le courant d’un fleuve qui n’a jamais existé ? (p. 223). 

 

Le récit de Ben Jelloun met en scène des personnages frappés par 

l’erreur, qui racontent des histoires inachevées et puisent dans le 

mythe et la légende populaire de J’ha, de Kendicha, de Harrouda ou 

même de Shahrazade. Cela rejoint l’écriture d’une dénonciation de la 

réalité sociale et religieuse, un rejet de la norme et une transgression 

des codes esthétiques et moraux. Zina, le personnage principal, se 

transforme peu à peu en fantôme, en être exceptionnel qui conserve la 

parole et s’en sert comme d’une arme destructive. Elle se manifeste à 

travers les personnages féminins : Cherifa, Houda et Kenza ; le 

personnage s’éclate en exprimant la volonté de l’auteur de dire 

l’indicible. Le conteur réclame sa faiblesse et sa soumission à ce 

pouvoir des mots. Il réclame : 

 

Ô mes amis, je ne suis qu’un conteur manchot dépositaire d’une 

histoire qui me trouble. … Il faut que je vous dise : depuis que cette 

histoire s’est versée en moi, je me sens possédé, je suis moi-même 

devenu l’objet de ses manipulations. Pour le moment, je ne fais que 

raconter ce qu’elle m’a permis de savoir (p. 112). 

 

La narratrice, Zina, délivre son histoire à ce couple de Dahmane et 

Jamila, surnommés « conteurs des temps modernes » (p. 92) en 

camion, et s’efface derrière la troisième personne du singulier. Ce 

couple a d’abord été surnommé Tarzan et Cheeta, ce qui reflète une 

double représentation réelle et fantastique : Dahmane incarne en effet 

le personnage manchot ; il a perdu son bras et son travail dans une 

histoire qui provoque à la fois le rire et le malheur. Cette histoire, et 

bien d’autres, renvoie à l’aspect carnavalesque du roman. Le texte se 

transforme alors en un espace où découlent toutes les contrastes de la 



106 
 

vie. Le roman de Ben Jelloun est peuplé de personnages qui portent 

chacun en eux une histoire qui creuse le fond de la ville marocaine. 

Cette histoire se mêle à d’autres récits enchâssés, dégageant des 

versions différentes, en introduisant une écriture polyphonique. Ce 

concept a été développé par Mikhaïl Bakhtine dans Le principe 

dialogique5. Le texte se plonge dans l’univers de l’imagination et du 

folklore marocain à travers l’image de la halqa et du « conteur 

public ». Le récit principal est alors encombré d’histoires enchâssées 

et inachevées qui racontent des événements étranges dont le motif 

commun est la présence d’une femme belle mais dangereuse. Cette 

parole dispersée puise dans l’humour populaire, comme le stipule 

Bakhtine6, qui a pour but de dévoiler le secret des hommes et des 

femmes ravagés par les tourments de la vie quotidienne. C’est ainsi 

que le conteur explique : 

 

Ô mes amis, sachez qu’il restera toujours une histoire à conter pour 

voiler le temps qui passe, une histoire à dire dans l’oreille d’un 

mourant, un conte à inventer pour aider chacun à revenir à soi, car où 

que nous allions, quoi que nous fassions, le bonheur est là, à portée de 

main, sous notre regard, … (p. 95). 

 

Outre l’alternance des voix narratives, la présence de l’élément 

récepteur théâtralise le récit : le personnage-conteur se fait comme un 

conteur public et s’adresse à son destinataire. L’auteur alterne les 

instances narratives, il utilise à la fois « nous » et « vous ». Les voix se 

mêlent ainsi pour prendre distance du récit lui-même raconté en 

alternance entre la première personne du singulier et la troisième 

personne. En fait, cette distance est utilisée pour revenir d’une autre 

manière au récit premier, celui de la femme Zina. Dahmane revient à 

l’histoire et s’adresse à son auditoire en disant : 

                                                   
5 T. Todorov, Mikhaïl Bakhtine : le principe dialogique. Suivi de Écrits du cercle de 
Bakhtine, Seuil, Paris, 1981, p. 101. 
6 Selon Bakhtine, cette conception de l’écriture est celle de l’écriture carnavalesque, 
qui s’oppose au langage codifié et normatif et puise dans l’humour populaire et 
l’ironie. 



107 
 

 

Il était une fois… une nuit blanche, un jour sans lumière, un printemps 

sans euphorie, un ciel sombre… il était, et ce sera toujours ainsi, une 

fois et jamais une seule fois, un être hors du commun, un être de chair 

et d’esprit, je dirais prudemment une personne, une femme qui ne 

ressemble pas à aucune autre femme, une fleur carnivore, une 

mandragore, une superbe illusion humaine, un être exceptionnel, 

conçu pour son malheur la Nuit de l’Erreur, cette nuit où nous ne 

devons rien entreprendre […] (p. 96). 

 

La structure polyphonique est également investie d’éléments 

opposés : la naissance de Zina et la mort de son grand-père, l’amour et 

la haine, le religieux et le profane. Elle présente également des 

éléments culturels en montrant des lieux mystérieux et en faisant 

référence à des pratiques ethniques et culturelles propres à la culture 

marocaine. En fait, l’écriture polyphonique engendre un choc 

esthétique, une forme déconstruite et hybride du texte littéraire. 

Laurence Rosier le postule en disant : 

 

[…] la pratique de la polyphonie est une pratique ancienne : non 

seulement elle signifie la superposition d’éléments disparates mais fait 

s’interroger sur l’origine de ces éléments dont la rencontre inattendue 

provoque un choc esthétique7. 

 

Le roman autorise la conversation des voix des personnages 

conteurs qui apportent un élan esthétique et thématique à l’histoire de 

Zina. L’auteur nous fait lire et écouter un récit incarné par plusieurs 

voix de narrateurs-conteurs. L’intervention de plusieurs voix dans le 

texte produit une transgression et une hybridité textuelle et 

énonciative. 

 

                                                   
7 L. Rosier, Méandres de la circulation du terme polyphonie, in J. Bres, P. Patrick 
Haillet, S. Mellet, H. Nølke et L. Rosier (éds.), Dialogisme, polyphonie : approches 
linguistiques, Éditions De Boeck-Duculot, Bruxelles, 2005, p. 34. 



108 
 

 

 

3. Transgression et hybridité dans le roman de Ben Jelloun 

 

L’écriture de Ben Jelloun adopte une structure polyphonique et 

provoque des lésions au niveau de la structure et de la forme 

esthétique du roman. Le lecteur est introduit dans l’univers populaire 

par le biais des personnages du quotidien, qui transgressent, par leur 

niveau intellectuel et social, le flux de la pensée soutenue et 

dominante de l’écriture romanesque et de la pensée occidentale. Le 

texte présente alors différents niveaux de transgression : une 

transgression linguistique d’abord, car l’auteur marocain manipule les 

mots de la langue française pour décrire une réalité marocaine, arabe 

ou berbère.  

Jean Déjeux affirme que le roman de Tahar Ben Jelloun exprime la 

violence et la blessure, qui deviennent une catharsis dévoilée à travers 

l’écriture de la langue française. Cette écriture bilingue marque la 

différence entre ce qui est écrit en français en tant que langue première 

et ce qui est écrit pour décrire le réel profond maghrébin et arabe avec 

des mots français, apportant ainsi une dose expressive de l’univers 

culturel marocain. Il s’agit en fait d’un travail de traduction marqué 

par l’oralité, caractérisé par l’expression de proverbes, l’ironie et 

l’utilisation de mots en arabe et berbères. 

De plus, la transgression est représentée par les mots obscènes qui 

choquent la morale officielle, l’image du Chikh et du Fqih, qui sont 

ridiculisés et même rabaissés. Nous pensons à cet effet que la transgression 

verbale rejoint l’idée de représenter un monde grotesque, construit en 

fonction de l’être et de son opposé, le religieux et le profane, l’amour et la 

haine, la vie et la mort. En conséquence, le récit se déconstruit en suivant 

une logique d’opposition, de contrastes et de rejet. Larbi Benali conclut 

ainsi qu’à partir de ce rejet « l’écrivain pourra assumer son écriture qui sera 

désormais affranchie de toute assistance. C’est en se débarrassant de toute 



109 
 

soumission idéologique qu’il pourra faire une œuvre littéraire »8. 

Le roman de Ben Jelloun s’offre alors à la transformation et à la 

mutation à travers les versions différentes de l’histoire de Zina, 

l’héroïne qui cherche à bouleverser le code moral, religieux et stable 

par la force destructive, un pouvoir surnaturel qui lui permet de 

résister non pas à l’écoulement du temps, mais aussi à la pensée 

enfermée qui réduit la femme à un être dépossédé qui n’a pas droit à la 

parole. Il nous semble que l’écrivain déclare son engagement en tant 

que porte-parole des marginalisés, des démunis, de tous ceux qui n’ont 

pas la parole comme les femmes. Dans une chronique, Ben Jelloun 

explique sa mission d’écrire en disant : 

 
Un livre, quel qu’il soit, ne changera pas la société ni ne bouleversera 

les mentalités. Il participe avec d’autres formes d’expression à 

sensibiliser une société, à lui raconter l’intimité inquiète de 

personnages de fiction, personnages auxquels le lecteur pourrait 

s’identifier9. 

 

Par ailleurs, le roman transgresse la norme et l’ordre établi en 

exposant, selon une thématique choquante, la tragédie de la société 

contemporaine. L’image de la femme traduit également l’unité 

controversée de la binarité entre deux extrêmes : la douceur et la 

violence, l’amour et l’érotisme, le conformisme et la liberté. Il s’agit 

de la résistance à la pensée dominante, d’où la transposition 

polysémique entre l’homme et sa patrie, qui jaillit à travers la 

métaphore de la femme-ville. Dahmane, le personnage, l’explique en 

disant : 

 
Amis du Bien ! Je ne fais que rapporter les paroles de celle qui a eu la 

bonté de verser en moi son histoire. Elle se confond avec la ville, et la 

                                                   
8 L. Benali, La figure de la folie et la dimension carnavalesque dans Moha le fou 
Moha le sage de Tahar Ben Jelloun et L’insolation de Rachid Boudjedra, coll. 
« Littérature, linguistique & didactique », n. 1, 2008, p. 19-23.  
9 T. Ben Jelloun, Éloge de la fiction dans un paysage en crise, in « Chroniques 2006 » 
(www.taharbenjelloun.org, consulté le 21 novembre 2023). 



110 
 

ville se confond en elle. Écoutez la suite, car cette femme sera 

nommée par la rumeur. Et, comme vous savez, chez nous la rumeur 

est plus importante que la Radio-Le Caire ou la BBC (p. 100). 

 

Le romancier cherche à traduire le malaise et la souffrance de la 

ville marocaine à travers l’image symbolique de la femme-ville. La 

ville déroutante, qui partage son charme et son malaise avec les 

étrangers, et devient aussi dangereuse parce qu’elle n’appartient à 

personne, et elle a résisté à l’histoire ainsi qu’au temps. Il dit plus 

loin : 

 
Tanger est maudite, on ne lui veut que du mal, Tanger a été offerte 

aux trafiquants pour en faire une ville encore plus pourrie que sa 

réputation, Zina est un indice, la preuve qu’on cherche à ruiner 

Tanger, à la défigure, à la jeter aux chiens et aux loups affamés ; Zina-

Tanger/ Tanger-Zina (p. 101).  

 

Il semble que l’aspect hybride réside également dans cette double 

lecture de l’histoire de Zina et de l’histoire de la ville de Tanger. Il 

s’agit d’un dialogue entre l’image de la femme, reflétée dans les 

images d’une culture et d’une tradition. Le récit de Zina ne s’achève 

pas ; il est associé au thème du cycle. C’est une esthétique du miroir 

qui reflète l’image du Maroc. À la fin du roman, Dahmane est 

interpellé par la police et, pour justifier son innocence, explique : 

 
Mais non, répondit Lamarty. Zina n’existe pas. De tout temps il y eut 

une femme symbolisant le malheur des hommes. Souvenez-vous 

d’Aicha Kandisha, de Khadija-la-chauve, de Maria-Hamaqa, de 

Harrouda, tantôt putain, tantôt sainte, de Jénia-la-borne... Zina existe 

en chacun de nous. La part maudite de notre vie, la part obscure de 

notre âme. Nous projetons en elle ce qu’il y a de noir et d’inavouable 

en nous. Zina ne cesse de traverser nos vies. Nous lui avons confié nos 

peurs et notre honte. Nous l’avons fait sans en avoir conscience. Elle 

les a ramassées et les a distribuées autour d’elle (p. 312). 

 



111 
 

L’auteur y raconte l’imaginaire populaire et décrit les fantasmes et 

les peurs d’une population écrasée par la politique et l’idéologie. 

S’inspirant à la fois de la tradition orale et de la modernité, il révèle 

les maux de la société et exprime l’indicible. Zina est en fait le revers 

du Maroc, une histoire falsifiée et fantasmée du pays. Le lecteur 

comprend alors, à la fin du roman, qu’il s’agit d’une réalité 

carnavalisée, relatée et erronée à travers le pays. 

 

4. Conclusion 

 

En conclusion, le roman de Tahar Ben Jelloun propose une nouvelle 

écriture qui oscille entre réalité et fantastique, ce qui se traduit par 

l’alternance de l’instance narrative qui multiplie la vision critique sur la 

société marocaine. La brutalité et la violence de l’expression sont 

traduites par l’image polyvalente du personnage qui exprime à la fois 

une révolte et une transgression contre le consensus et l’ordre politique, 

social et religieux. Le personnage féminin « femme-ville » inscrit le 

texte dans le clivage symbolique et imprègne l’œuvre de 

postmodernisme.  

De plus, la transgression se fait sur le plan thématique, le texte 

oscillant entre le conte, le mythe et le roman. Il puise dans l’oralité 

marocaine et la tradition littéraire des Mille et une Nuits, ce qui crée 

une lecture intertextuelle entre les deux personnages Zina et 

Shéhérazade. C’est ainsi qu’on explique : 

 
Shéhérazade contemporaine qui décide de venger la “race féminine” 

alors Zina incarne la féminité qui dérive des Milles et Une Nuits. Son 

nom déjà renvoie à la transgression à caractère sexuel qui constitue, 

selon Malek Chebel – le motif organisateur des contes arabes10.  

 

Enfin, le roman est une écriture qui s’offre à l’improvisation, au 

                                                   
10 M. Zdrada-Cok, Tahar Ben Jelloun : hybridité et stratégies de dialogue dans la 
prose publiée après l’an 2000, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice, 
2015, p. 114. 



112 
 

délire des conteurs qui versent leurs contes dans des espaces pleins de 

malheur. L’histoire subit en effet des mutations selon les versions des 

différents conteurs du roman. La voix de l’héroïne laisse la place à 

d’autres voix, faisant de la narration un espace de dialogue entre les 

textes et les genres. Le personnage finit par s’effacer au profit de 

l’imaginaire et de la fiction à la fin du texte. Le roman de Ben Jelloun 

ouvre ainsi la voie à une nouvelle écriture transgénérique et 

transesthétique. 

Par ailleurs, le texte de Ben Jelloun suggère une nouvelle écriture 

qui se joue entre la modernité esthétique et l’engagement social de 

l’écrivain. Ce dernier, en tant que porte-parole de sa société, s’engage 

à interpréter la souffrance et la difficulté de l’individu marocain 

absorbé par la fiction. 

 

Références bibliographiques 

M. Bakhtine, Esthétique de la création verbale, Gallimard, Paris, 

1984. 

L. Benali, La figure de la folie et la dimension carnavalesque dans 

Moha le fou Moha le sage de Tahar Ben Jelloun et L’insolation de 

Rachid Boudjedra, in « Résolang », coll. « Littérature, linguistique & 

didactique », n. 1, 2008, p. 19-23. 

T. Ben Jelloun, Éloge de la fiction dans un paysage en crise, in « Chroniques 

2006 » (www.taharbenjelloun.org). 

Ch. Bonn, N. Khadda et A. Mdarhri-Alaoui (éds.), Histoire littéraire 

de la francophonie, littérature maghrébine d’expression française, 

EDICEF, Paris, n. 1, 1996. 

J. Bres, P. Patrick Haillet, S. Mellet, H. Nølke et L. Rosier (éds.), 

Dialogisme, polyphonie : approches linguistiques, Éditions De Boeck-

Duculot, Bruxelles, 2005. 

M. Gontard, Modernité-postmodernité dans le roman marocain de 

langue française, in « Littératures frontalières », Edizioni Università 

di Trieste, n. 2, XIII, 2003. 

T. Todorov, Mikhaïl Bakhtine le principe dialogique : Écrits du cercle 

de Bakhtine, Seuil, Paris, 1981. 



113 
 

M. Zdrada-Cok, Tahar Ben Jelloun : hybridité et stratégies de 

dialogue dans la prose publiée après l’an 2000, Wydawnictwo 

Uniwersytetu Śląskiego, Katowice, 2015. 



114 
 

 



115 
 

L’APPORT ET L’IMPACT DE OULD ABDERRAHMANE KAKI À 

LA DRAMATURGIE ALGÉRIENNE 

 

KHELFAOUI BENAOUMEUR 

MCA – Université Kasdi Merbah Ouargla 

khelfaoui.benaoumeur@univ-ouargla.dz 

 

Résumé 

En reprenant la structure antique de la Halqa et du Goual, le 

dramaturge Ould Abderrahmane Kaki a transféré la dimension orale à 

l’écriture dramatique. El Guerrab Oua Salihine (Le porteur d’eau et 

les marabouts), qui est un conte philosophique inspiré du patrimoine 

maghrébin, est une pièce écrite par le dramaturge. Le porteur d’eau, 

personnage interlope, sera le médiateur et le maître d’un spectacle 

théâtral caractérisé par l’oralité et la poétique de la Halqa. Au-delà de 

la description de l’environnement sociohistorique et littéraire qui a 

donné lieu à la pièce, notre ambition dans cet article est d’examiner la 

structure narrative et sémiotique offerte par l’auteur. Il s’agit d’une 

capacité originale chez l’auteur à exploiter l’imaginaire porté par les 

personnages-narrateurs pour parvenir à élaborer des procédés 

langagiers et scéniques inspirés de la culture orale, caractérisée par 

une poétique insoupçonnée. Dans sa quête de formes expressives 

puisées dans le folklore populaire et convaincu que le théâtre 

aristotélicien, né dans un environnement culturel occidental, ne 

correspondait pas à la spécificité de la culture algérienne, Kaki a 

revendiqué la nécessité de revenir aux formes d’art populaire, en 

adoptant le style d’El-Halka et du Meddah, qui se focalisent sur un 

discours auditif interpelant à son tour l’imagination. Le recours à ces 

modes de représentation dans le théâtre a en effet été dicté par le souci 

de la restauration de formes diverses d’expression culturelle, dont le 

patrimoine culturel se distinguait par sa richesse, pour la plupart des 

pays qui ont été colonisés. Pour Kaki, il s’agit là d’un retour aux 

origines qui caractérisaient la société avant la colonisation et ses 

desseins d’acculturation et d’aliénation. 



116 
 

 

Mots-clés : Ould Abderamane Kaki, écriture dramatique, culture 

orale, folklore, halqa, goual  

 

Abstract 

Using the ancient structure of the halqa and the goual, playwright 

Ould Abderrahmane Kaki has translated orality into the dramatic text 

of El Guerrab Oua Salihine (The Water Carrier and the Marabouts), a 

philosophical tale inspired by Maghreb heritage. The water carrier, an 

outsider, will mediate and direct a theatrical performance 

characterised by the orality and poetics of the Halqa. In this paper, our 

ambition is to go beyond the description of the socio-historical and 

literary context in which the play was created, and to examine the 

narrative and semiotic structure offered by the author. An original 

ability on the part of the author to use the imagination of the 

character-narrators to develop linguistic and scenic processes inspired 

by the oral culture, characterised by an unsuspected poetry. Convinced 

that the Aristotelian theatre, born in a Western cultural environment, 

did not correspond to the specificity of Algerian culture, Kaki, in his 

search for forms of expression derived from folklore, insisted on the 

need to return to forms of popular art, adopting the style of El-Halka 

and the Meddah, which focuses on an auditory discourse that, in turn, 

appeals to the imagination. In fact, in most colonised countries, the 

use of these forms of representation in theatre was dictated by the 

desire to recover different forms of cultural expression, the richness of 

which was a feature of the cultural heritage. For Kaki, this is a return 

to the origins that characterised society before colonisation and its 

patterns of acculturation and alienation. 

 

Key words: Ould Abderamane Kaki, dramatic writing, oral culture, 

folklore, halqa, goual 

 

 

 



117 
 

1. Introduction 

 

Abdelkader Ould Abderrahmane, dit Ould Abderrahmane Kaki 

(1934-1995), est l’un des piliers du théâtre algérien. Il était un 

connaisseur distingué des œuvres de pionniers du théâtre tels que 

Stanislavski, Craig, Meyerhold, Piscator et Brecht. Il a commencé son 

mouvement expérimental en 1958, lorsqu’il a créé un informateur 

théâtral et intensifié différentes applications dans son travail sur Carlo 

Gozzi, Eugène Ionesco et Samuel Beckett. En effet, Messaoud Ben 

Youcef décrivait Kaki Ould Abderrahmane comme « celui par qui le 

théâtre est arrivé »1, ou encore « le fondateur du théâtre algérien 

moderne »2, soulignant son poids précurseur dans le développement 

du théâtre algérien tel qu’on le connaît aujourd’hui. Ce portrait flatteur 

est-il véridique ? Examinons d’abord l’homme, puis appréhendons 

l’auteur ainsi que l’expérimentation dans son théâtre basé sur 

l’utilisation de nombreuses légendes du patrimoine culturel algérien, 

voire maghrébin, et sur leur cristallisation dans une forme théâtrale 

populaire dont l’oralité et la poétique caractérisaient les rituels et les 

coutumes folkloriques. 

Relater la vie de Kaki est une tâche qui nécessite à elle seule plus 

d’une communication, voire une recherche scientifique, tant la 

biographie de cette grande personnalité qui a marqué l’histoire 

culturelle de l’Algérie, et plus particulièrement l’art dramatique, 

demeure emblématique à plus d’un titre. Néanmoins, en puisant dans 

quelques témoignages et écrits, lesquels, dans leur quête de retracer le 

parcours labyrinthique de ce grand homme, voire ce phénomène de 

théâtre, ont quand même le mérite d’avoir immortalisé, pour le moins 

qu’on puisse dire, ce Bertolt Brecht algérien dont les empreintes sont 

aussi claires et imposantes que les créateurs en dramaturgie continuent 

                                                   
1 M. Ben Youcef, Celui par qui le théâtre est arrivé : Hommage à KAKI, in « Braniya 
chiricahua », 29 juin 2012 (http://braniya.blogspot.com/2012/06/celui-par-qui-le-
theatre-est-arrive_29.html, consulté le 25 mars 2023). 
2 M. Ben Youcef, Le fondateur du théâtre algérien moderne, in « Algérie Infos », juin 
2012 (www.algerieinfos-saoudi.com/article-kaki-le-fondateur-du-theatre-algerien-
moderne-107582677.html, consulté le 22 avril 2023). 



118 
 

de puiser aujourd’hui.  

Né le 18 février 1934 dans le quartier populaire de Tigdit à 

Mostaganem, le jeune Kaki est très tôt marqué par l’influence de sa 

ville natale. Cette grosse bourgade coloniale et rurale est très vite 

devenue une ville portuaire à l’activité incessante, exportant des vins 

et des agrumes. Mostaganem est aussi une ville déjà ouverte au théâtre 

ou aux manifestations proches du théâtre, dans et à travers lesquelles 

Kaki découvre très tôt l’art scénique. Il fait ses études primaires à 

Mostaganem et ses premiers pas dans le théâtre au sein des Scouts 

Musulmans Algériens (S.M.A). Il interprète de petits rôles dans son 

quartier d’origine, Tigdit. Véritable passionné de l’art dramatique, il 

s’inscrit à de nombreux stages de formation théâtrale. Il participe 

notamment à un cycle de formation organisé par le service de 

l’Éducation Populaire sous la direction de Henri Cordereau qui 

continue à donner des cours d’art dramatique en Algérie après 

l’indépendance et dans d’autres pays africains.  

D’après Mostefa et Benchehida, Kaki a très tôt été touché par le 

théâtre populaire, celui de la société déjà présent et visible chez 

quelques maîtres : « [Kaki sera] influencé par plusieurs maîtres dont je 

ne citerais que Lakhdar Benkhelouf, Abderrahmane Mejdoub, Cheikh 

Hamada, des sources multiples et de tradition orale entre autres le Chir 

Melhoun, le chaabi et la halqa »3. 

C’est de là que Kaki héritera son goût pour ces tournures 

caustiques qu’on lui connaît, ainsi que ces belles expressions imagées 

qui s’ajoutent aux histoires naguère narrées par sa grand-mère Khrofa. 

En Kaki sommeillerait donc toujours une part de Tigdit, ce lieu vivace 

de toute une littérature surtout orale, héritée des saints patrons de 

Mostaganem et racontée par des chanteurs locaux dans une ambiance 

festive et bon enfant. Du reste, le jeune Kaki a évolué dans un 

environnement structurant qui orientait son imaginaire vers le 

merveilleux et les histoires aussi fantastiques les unes que les autres. 

Après 1962, Kaki écrit et met en scène plusieurs pièces et connaît 

                                                   
3 A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader, le dramaturge 
de l’essentiel, Alpha, Alger, 2006, p. 9. 



119 
 

un succès grandissant. Mais en 1968, à l’approche du premier Festival 

Culturel Panafricain, qui devait se tenir en 1969 à Alger, un terrible 

accident de la circulation allait compromettre durablement sa 

fulgurante carrière théâtrale : grièvement blessé, il sera soigné au 

centre spécialisé de Garches, puis recueilli et accompagné par son 

ami, le peintre Jean-Pierre Bellan, auquel il devra sans doute d’avoir 

survécu aux multiples traumatismes de l’accident. Kaki survivra, 

certes, mais demeurera définitivement diminué. Il sera directeur du 

Théâtre Régional d’Oran pendant quelque temps, puis conseiller 

culturel de sa bonne ville de Mostaganem, siège d’un festival annuel 

de théâtre amateur particulièrement dynamique. 

 

2. L’œuvre de Kaki 

 

D’après la majorité des hommes de théâtre algériens, Kaki reste l’un des 

dramaturges les plus actifs en Algérie dans l’écriture et la production 

théâtrales. Il a également été l’un des fondateurs du « Festival du théâtre 

amateur » à Mostaganem. 

Il aimait depuis l’enfance la scène et, dès les premières années de 

sa jeunesse, il s’est investi dans l’ancrage du théâtre dans la tradition 

orale algérienne en fondant sa troupe Algaragouz en 1958. À partir de 

cette date, il a pris une nouvelle approche qui diffère de ce qui était 

présenté par les troupes théâtrales de l’époque. Il a intégré au théâtre 

la réalité culturelle et sociale puisée auprès des originaux et des 

racines de la société algérienne, notamment ses grands poètes dont les 

textes sublimes et pleins de sagesse ne cessent de résonner dans sa 

mémoire et d’influencer sa morale. Il est ainsi l’auteur de nombreuses 

pièces. Ses œuvres les plus connues sont incontestablement celles 

qu’il a créées après l’indépendance. 

 

2.1. Kaki et le théâtre algérien 

 

Kaki a incontestablement apporté un souffle nouveau au théâtre 

algérien. Un véritable bol d’air. Oubliée l’expression limitée, asséchée 



120 
 

d’un théâtre urbain et bien-pensant. 

La réalité est qu’avant Kaki, le théâtre algérien reprenait largement 

les préoccupations de la société algérienne, qu’elle soit coloniale ou 

postcoloniale. Ce théâtre s’adressait essentiellement aux citadins et 

était prisonnier de la contrainte coloniale, un véritable frein à la 

créativité. Résultat : un théâtre sans relief, certes correct, mais préparé 

pour un public raffiné, baignant dans la culture urbaine. Le discours 

théâtral était très atténué, articulé autour de finesses inhérentes à une 

société coloniale puis bourgeoise qu’on cherchait à cajoler, comme 

pour cacher ses propres turpitudes. 

Kaki rompt avec cette approche : les sujets traditionnels du 

mariage imposé et du burlesque, qui constituaient l’essentiel du 

théâtre d’Allalou, de Ksentini et de Bachtarzi, laissent place à de 

nouvelles perspectives. Il propose une pratique en rupture avec le 

passé, tant dans le choix des thèmes que dans la nature de la mise en 

scène. Toutes les œuvres de Kaki offrent ainsi souvent un triple 

contenu : 

 Le sens du festif populaire, hérité de sa jeunesse épanouie et des 

souvenirs de sa joyeuse ville de Mostaganem ; 

 Le parler rural hérité de la voix des plus simples : ouvriers, 

marchands, commerçants, artisans ; 

 Le thème universel tiré de son ouverture vers les jeunes, les scouts 

et le cinéma américain, mais aussi, plus généralement, de cette 

capacité de Kaki à voir plus loin que l’environnement immédiat. 

Se poser des questions qui sont celles de l’humanité tout entière, 

et non celles d’un peuple en particulier. 

 

2.2. L’oralité, caractéristique principale de l’œuvre de Kaki 

 

L’oralité tient une place centrale dans l’œuvre de Kaki. Une 

analyse de ce trait dramaturgique permet de révéler toute la richesse 

de cet auteur. En effet, imprégné d’oralité, son théâtre interpelle 

directement le spectateur, qui se sentira concerné, interrogé et 

impliqué par l’événement scénique. Il peut s’agir autant du paysan que 



121 
 

du citadin (Kaki s’adresse à tous). 

Kaki est parvenu à intégrer le verbe si prépondérant dans l’oralité du 

Meddah dans la liturgie théâtrale. Plus jeune, Kaki se cachait en effet 

pour écouter les méddahates, ces chanteuses traditionnelles réservées 

aux femmes. Il exploitera plus tard cette source d’inspiration. Du point 

de vue de la société algérienne, Kaki est celui qui répond le mieux au 

défi posé par Antonin Artaud dans Théâtre oriental et Théâtre 

occidental, où il donne deux définitions du « langage théâtral pur ». 

Selon lui, la nature des éléments du langage oriental se résume à ces 

définitions :  

 
1 – D’une part, comme la matérialisation visuelle et plastique de la 

parole. 2 – Comme le langage de tout ce qui peut se dire et se signifier 

sur une scène indépendamment de la parole, de tout ce qui trouve son 

expression dans l’espace, ou qui peut être atteint ou désagrégé par lui4. 

 

Issu d’abord d’une culture orale en relation constante avec la 

tradition de l’écrit, il puisera l’essentiel de son inspiration dans les 

sources orales héritées de sa jeunesse et de son environnement. Kaki a 

très tôt compris qu’il existe mille et une manières de narrer une même 

histoire. L’une d’elles est le Meddah, avec son éloquence et son 

improvisation ; d’autres, comme dans la Halqa, le sont avec leurs 

gestes et leurs déplacements. Kaki joue de cette oralité dans ses 

œuvres. 

Les œuvres de Kaki sont différentes ; elles ne s’écrivent pas. Le 

texte n’est qu’accessoire. Kaki rejoint en cela Artaud en s’éloignant 

d’une conception très occidentale du théâtre, basée sur un texte 

immuable et intouchable. Le théâtre de Kaki, c’est bien plus que du 

texte. Mostefa et Benchehida le résument ainsi : 

 

Kaki a vu que c’est là un théâtre qui répond à nos coutumes 

langagières. Mais il a quelque peu adapté cette vision. Puisque de la 

position antinomique de parole et de scène, il a réalisé une 

                                                   
4 A. Arthaud, Le théâtre et son double, Gallimard, Paris, 1964, p. 67. 



122 
 

conjugaison harmonieuse de la parole du meddah et de la scène 

d’Artaud. C’est une expression dans l’espace5. 

 

Kaki est révolutionnaire en cela. Il donne une nouvelle dimension 

au théâtre algérien en puisant dans les profondeurs de la culture du 

pays. Il met à l’honneur la société algérienne dans son ensemble en 

offrant au spectateur la possibilité de la découvrir dans ses moindres 

recoins et expressions. Il en devient aussitôt l’un des meilleurs 

représentants. Mostefa et Benchehida poursuivent : « Faire lier le 

théâtre aux possibilités de l’expression par les formes, et par tout ce 

qui est gestes, bruits, couleurs, plastiques, etc., c’est le réhabiliter, le 

réconcilier avec l’univers maghrébin »6. 

 

3. Apports dramaturgiques de Kaki 

 

L’apport de Kaki à la dramaturgie algérienne réside dans 

l’élaboration d’un langage dramaturgique qui lui est propre. Il a en 

effet réussi le pari d’intégrer la communication traditionnelle, la 

culture populaire et la mémoire collective des spectateurs à sa pièce.  

Le public se sent alors interpellé par une scène qui évoque pour lui 

un espace intellectuel et communicatif familier, tout en l’incitant à 

remettre en question son quotidien. En ce sens, Kaki met à l’honneur 

le théâtre dont il a été question et donne ses lettres de noblesse à la 

création dramaturgique algérienne. Ce théâtre revêt trois aspects que 

nous avons évoqués précédemment en explorant l’univers 

dramaturgique algérien, à savoir un théâtre populaire, un théâtre 

hybride (à la fois moderne et authentique) et un théâtre engagé. 

Développons ci-dessous ces différentes dimensions. 

 

                                                   
5 A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader, le dramaturge 
de l’essentiel, op. cit., p. 31 (http://mostaghanem.free.fr/Files/17_la_vie_de_kaki.pdf, 
consulté le 2 avril 2023). 
6 Ivi, p. 32. 



123 
 

3.1. La culture populaire dans l’œuvre de Kaki 

 

Kaki a parfaitement compris et intégré le précepte d’Artaud, selon 

lequel « le théâtre est contenu dans les limites de tout ce qui peut se 

passer sur une scène, indépendamment du texte écrit »7. 

Cette oralité, dont on a longuement parlé, s’inscrit naturellement 

dans l’univers culturel algérien, qui devient pour ainsi dire son 

creuset. Plus précisément, la culture populaire. Celle de ce que l’on 

pourrait appeler l’Algérie profonde. On l’a vu, le théâtre de Kaki est 

fondamentalement ancré dans la scène et résolument festif, au point de 

prendre parfois des libertés nettes avec les principes modernes du 

théâtre. Pourtant, l’ambition première de Kaki n’a jamais été de se 

défaire des canons fondamentaux du théâtre classique, mais plutôt de 

les enrichir d’un jeu populaire qui, selon lui, est la clé d’une 

authenticité tout algérienne. C’est précisément ce qui fait le charme de 

Kaki et l’originalité de ses pièces. Oui, la culture populaire. Kaki a en 

effet grandi dans un milieu qui l’a déterminé à privilégier le festif 

populaire, le parler rural et les thèmes universels. Ce sont trois traits 

caractéristiques forts de son théâtre. Il s’est largement inspiré de la 

beauté de la parole dans la culture traditionnelle algérienne et l’a 

recréée, tissant ainsi un lien indéfectible avec une gestuelle qui, selon 

Mostefa et Benchehida, « marque et démarque l’espace pour l’inscrire 

dans une dimension non verbale, mais physique »8. 

Selon les productions, Kaki utilise la centralité d’un Meddah 

démiurge, articule les mouvements autour d’un décor, d’un accessoire 

ou même d’une idée. Kaki s’affirme comme un auteur dramatique 

toujours attentif aux bruits, aux rumeurs, aux voix et à la vie de son 

quartier. Il est clair que l’environnement humain dans lequel Kaki a 

grandi a déclenché chez lui le besoin de communiquer avec le peuple.  

Cette approche de Kaki va lui ouvrir un univers insoupçonné de 

possibilités d’expression. Mettre en relation le théâtre avec les 

possibilités d’expression par les formes, les gestes, les bruits, les 

                                                   
7 A. Artaud, op. cit., p. 65.  
8 A. Mostefa, M. Benchehida, op. cit., p. 20. 



124 
 

couleurs, les arts plastiques, etc., c’est réconcilier le théâtre avec 

l’univers maghrébin et festif dont nous parlions tantôt. Kaki va 

s’appuyer sur ce socle traditionnel, identitaire et populaire pour forger 

son théâtre. Il dira : « le théâtre ne peut être vu qu’après les trois coups 

sur scène. Et j’irai même plus loin. On peut effacer les trois coups, y 

compris la scène. Passer à la Halqa »9. 

Dans ce coup pour l’expression scénique, notons l’apport de Jerzy 

Grotowski10 au théâtre de Kaki, puisqu’il introduit le concept de la 

relation entre le comédien et les spectateurs. Kaki apprend et 

développe une communication non verbale, mais totale, entre les 

comédiens et le public. 

 

3.2. Kaki et le théâtre hybride 

 

Kaki demeure l’un des rares dramaturges à être parvenus à 

apprivoiser les techniques du théâtre européen pour servir la forme 

expressive héritée des traditions folkloriques. Il a ainsi résolu 

l’équation importante de produire un mélange entre le patrimoine 

culturel folklorique et les moyens de communication modernes, ce 

qu’il a mis en œuvre en tant que directeur du théâtre régional d’Oran.  

Si les psychopédagogues et les sociologues s’accordent à dire que la 

personnalité d’un individu se façonne à partir de l’âge de cinq ans, Kaki, 

cet enfant précoce, a été forgé dans un moule exceptionnel qui l’avait 

prédisposé à sa destinée artistique et culturelle. Il a en effet toujours 

affirmé avoir été marqué, dès son plus jeune âge, par la diversité du 

patrimoine de son quartier populaire de Tigdit. La place publique de ce 

quartier était en effet un lieu de rencontre de conteurs, de négociants, de 

commerçants, etc. Les conteurs s’y produisaient régulièrement pour se 

livrer à des représentations, incarner divers personnages et perpétuer la 

tradition ainsi que les us et coutumes populaires : 

                                                   
9 Propos de Kaki dans la Revue « Salama d’arts », février 1997, p. 3. 
10 J. Grotowski (1933-1999) sera une grande inspiration pour Kaki. Il est surtout 
connu pour sa théorie du « théâtre pauvre ». C’est un metteur en scène et théoricien du 
théâtre expérimental polonais, fondateur du Théâtre Laboratoire. 



125 
 

 
C’est là une référence inépuisable de tournures caustiques, de belles 

expressions, de perfides allusions ou d’élogieuses remarques qui 

s’ajoutaient aux dires de grand-mère Khrofa dans la tête du petit Kaki. 

Tigdit est le lieu vivace de toute une littérature héritée des saints 

patrons de la ville et reprises par les chanteurs locaux dans une 

atmosphère festive et bon enfant11. 

 

La gamme d’œuvres théâtrales introduite par Kaki s’inscrit dans la 

recherche d’un théâtre algérien authentique. Comme nous l’avons 

mentionné précédemment, le thème de la pièce El Guerraboua El-

salihin a été inspiré d’un mythe populaire et adapté dans un moule 

dramatique remarquablement soigné, à l’image de l’œuvre de Brecht 

La Bonne âme de Se-Tchouan12. 

Cependant, Kaki a réussi à traiter le sujet brillamment, ce qui ne 

semble pas étrange dans l’environnement algérien. Il n’a pas privé le 

village de sa foi en remplaçant les trois dieux par trois marabouts 

(Salihines), et le personnage de Se-Tchouan par la vieille Halima, une 

femme aveugle mais très pieuse. 

Son expérience théâtrale a été marquée par la recherche d’espaces 

et de formes d’expression esthétique singulières, alliant la nature 

locale et la dimension humaine, tout en s’appuyant sur des 

expériences universelles, dans un effort constant pour établir un 

contact avec le public, en tant qu’acteur et spectateur. Tout comme ses 

tentatives, il s’est singularisé par sa quête permanente de relance et de 

renouvellement des méthodes traditionnelles de communication, 

menacées d’extinction en raison des évolutions qu’a connues la 

société algérienne. 

Quant aux techniques de la représentation, Kaki a su fusionner 

l’espace traditionnel de l’adage populaire et les capacités 

                                                   
11 Cf. T. Habb, Gens de Mosta, in « Sindbad/Actes Sud », Paris, 1997, p. 142. 
12 La Bonne Âme du Se-Tchouan est une pièce de théâtre écrite par Bertolt Brecht. 
Elle a été commencée en 1938 au Danemark et achevée en 1940 en Suède, avec l’aide 
de sa collaboratrice Margarete Steffin. 



126 
 

communicationnelles du narrateur, en reprenant au début le lieu du 

spectacle traditionnel El-Halka, où les spectateurs se regroupent en un 

cercle pour prendre part au spectacle. Cela signifie qu’il a transféré la 

relation : acteur/public d’El-Halka vers le théâtre en travaillant à 

recréer la sensation et l’émotion qui caractérisent ce type 

d’attroupement où le troubadour (El-Meddah) joue un rôle important 

dans ce spectacle caractérisant El-Halka. En racontant des épopées, il 

utilise un style d’argumentation très persuasif, mêlant éloquence, 

rhétorique et rythme pondéré (Gasba et Gallal) avec des mouvements 

harmonieux. Cette technique constitue un élément passionnant de la 

relation entre la scène et le public. 

En réhabilitant cette forme d’art menacée d’extinction et en 

l’employant en dehors de son contexte social habituel (dans les souks 

et durant les fêtes religieuses), Kaki a adapté les techniques 

européennes de l’espace théâtral au service d’une forme expressive 

engendrée par les traditions populaires et réalisée par l’équation 

triangulaire suivante : le style, le contenu du message et le 

destinataire. Il s’agit d’une fusion entre les traditions de la poésie 

populaire et les techniques de la communication moderne qui permet 

de dramatiser des traditions anciennes. 

Dans sa quête de formes expressives puisées dans le folklore 

populaire et convaincu que le théâtre aristotélicien né dans un 

environnement culturel occidental ne correspondait pas à la spécificité 

de la culture algérienne, Kaki a revendiqué la nécessité de revenir aux 

formes d’art populaire en adoptant les styles d’El-Halka et du 

Meddah, qui se focalisent sur un discours auditif qui interpelle à son 

tour l’imagination. 

En effet, le recours à ces modes de représentation dans le théâtre a 

été dicté par la volonté de promouvoir les diverses formes 

d’expression culturelle du patrimoine des pays colonisés, qui se 

distinguent par leur richesse. Il s’agit là d’un retour aux origines de la 

société, caractérisées par la solidarité et l’harmonie, avant la 

colonisation et ses projets d’acculturation et d’aliénation.  

Le Meddah (le narrateur) est l’un des personnages principaux qui 



127 
 

contrôlent le récit historique. La narration sur scène est ainsi un 

moyen économique permettant de créer une atmosphère théâtrale. Elle 

dépend de l’imagination, de l’énonciation et de l’improvisation, et ne 

repose pas nécessairement sur les nombreuses propriétés caractérisant 

la scène théâtrale moderne. À l’instar d’autres dramaturges 

(principalement Alloula), Kaki est parvenu à transposer ce patrimoine 

du conte populaire sur la scène théâtrale, en une nouvelle forme de 

communication avec le public.  

À cet égard, on peut avancer qu’il a fait la distinction entre deux 

concepts : « la rédaction et le récit historique », en estimant que 

l’histoire est écrite comme une forme de conte historique. Il évite les 

détails de l’interprétation et dépouille la narration de son contexte de 

prononciation, suggérant ainsi que la signification est immuable dans 

la langue. Paradoxalement, le dialogue, qui s’apparente à un texte 

écrit, met en exergue le rôle du participant et le contexte de la 

prononciation linguistique, permettant ainsi de faire émerger des sens 

divers et variables.  

Conscient que le public est une source de loisirs et de 

divertissement, le narrateur revient, pour les besoins de chaque 

spectacle, à l’histoire afin de lier le passé et le présent. Par conséquent, 

les références à des événements improvisés en lien avec l’actualité ou 

avec des réactions du public permettent d’animer le spectacle, tout en 

créant une atmosphère d’intimité qui renforce et illustre les messages 

que le narrateur cherche à transmettre au sujet de l’histoire. 

 

4. L’art théâtral selon Kaki : carnaval et théâtre total 

 

Pour Kaki, le théâtre est un spectacle fondamentalement festif. Un 

spectacle total où les contributions joyeuses s’entremêlent : les hommes, 

les sons, les images, les couleurs, les mouvements, etc. Le théâtre de 

Kaki ressemble aussi avant tout à une fable, à une histoire où le 

merveilleux côtoie la réalité, se mêle à elle de façon « naturelle », y 

faisant parfois une irruption fracassante qui déstabilise le spectateur et 

confère au propos une dimension inattendue. Kaki opère aussi de 



128 
 

fréquents allers-retours entre fiction et réalité, entre imagination et vie 

concrète. 

Mais pourquoi cette relation dans les œuvres de Kaki ? Parce que ses 

pièces de théâtre sont toujours une histoire (certes imagée et colorée), une 

histoire tout de même, qui doit toujours comporter une sorte de « leçon ». 

Cette leçon ne doit toutefois pas se réduire à une évidence. Le théâtre de 

l’époque est en effet dominé par des sketches moralisateurs et par l’esprit 

didactique. Kaki s’en détourne de plus en plus, même s’il a respecté cet 

esprit au début de sa carrière. Selon lui, la morale, trop abrupte, stérilise le 

théâtre, le privant de tout mystère et donc de tout charme. Pour Kaki, une 

pièce de théâtre doit ainsi être une analyse subtile et nuancée de la société, 

de ses contradictions et de ses problèmes. Une telle analyse suppose 

certes une critique sans concessions, mais celle-ci doit nécessairement 

être menée sur le mode indirect et ne doit être lisible qu’au second degré, 

entre les lignes. Telle est la conception du dramaturge. 

Kaki ne sacrifie donc pas à la proclamation, à la profession de foi ou à 

l’idéologie, malgré son héritage arabo-islamique profondément ancré. Le 

théâtre de Kaki est une mise en cohérence de la voix et du corps à travers 

la prose rimée, la poésie, le chant et les percussions, le tout réglé par le 

conteur, chef d’orchestre : 

 

Kaki s’est inspiré largement du patrimoine algérien sans renier une 

certaine influence venant du théâtre occidental et notamment du théâtre de 

Brecht amplement présent dans le théâtre algérien d’une manière 

générale. Ce qui revient à dire que le théâtre de Kaki s’inscrit dans la 

logique moderne et populaire à la fois. À travers son théâtre, on remarque 

un travail minutieux et fort intéressant sur le texte théâtral, son contenu et 

son contenant. Ainsi, on peut parler, chez Kaki, de recherches et 

d’expériences sur l’esthétique, la langue, le décor, etc. Le texte théâtral de 

Kaki est sans conteste ancré dans la tradition culturelle algérienne et 

maghrébine. Sa pièce El Guerraboua El-salihin (1966), (Le porteur d’eau 

et les saints) en est le meilleur exemple. Dans cette pièce, Kaki ressuscite 

la halqa : le rôle du conteur et s’inspire des légendes populaires13.  

                                                   
13 H. Dahmane, Brecht dans le théâtre algérien, in « Annales du patrimoine », n. 11, 2011, p. 5.  



129 
 

 

Ainsi, les œuvres de Kaki, qui sont emblématiques de son style et 

de sa conception du théâtre comme « spectacle total », sont 

nombreuses. Citons-en trois principales :  

 Diwan El Garagouz – 1965 – (Le Divan du Karagheuz), libre 

adaptation de L’Oiseau vert de Carlo Gozzi ; 

 El Guerraboua El-salihin – 1966 – (Le Porteur d’Eau et les 

Marabouts), inspiré de La Bonne Âme du Se-Tchouan de Bertolt 

Brecht ; 

 Koul Ouahed ou Houkmou – 1967 – (À chacun son jugement), 

inspirée d’une légende locale. 

Ces pièces connaîtront un immense succès populaire et feront de 

Kaki le créateur de cette forme théâtrale que d’autres adopteront par la 

suite dans tout le Maghreb. C’est en effet dans ces trois pièces que 

l’on découvre le génie dramaturgique de Kaki et que se manifeste 

clairement sa conception du théâtre. 

Il s’agit donc d’une recréation, d’une nouvelle production. Kaki 

s’amuse à remodeler le texte de base à sa guise. Il revoit souvent tout 

le texte initial, modifie la démarche dramaturgique, ajoute ou 

supprime des scènes afin de reconstruire le récit. Il a également le 

mérite de faire cohabiter plusieurs univers en empruntant 

indifféremment à plusieurs scènes, auteurs, lieux et époques. Ses 

pièces sont finalement traversées par des traces implicites d’autres 

textes et d’autres réalités culturelles.  

À titre d’illustration, Kaki a réussi à allier la logique brechtienne à 

celle de l’oralité algérienne, donnant ainsi à son théâtre un caractère 

original, voire inédit. Brecht maîtrisait bien les techniques théâtrales, 

mais aussi la culture populaire, à laquelle Kaki vient finalement 

donner un prolongement inattendu : celui de la culture populaire 

algérienne. Cette association de deux univers différents donne lieu à 

un mélange savamment orchestré, à la fois sur les plans culturel et 

dramaturgique. Cette alliance se traduit notamment par l’adaptation de 

La Bonne Âme de Se-Tchouan. 

 



130 
 

Ahmed Cheniki écrit : 

 

Il reproduisit carrément l’architecture structurale du texte de Brecht 

tout en donnant un cachet local à la pièce en recourant à une légende 

populaire intitulée Les trois marabouts et la femme aveugle. Ce jeu 

avec le texte originel était marqué par une transformation des noms, 

des lieux et des personnages14. 

 

Un cachet local, donc. Et que dire du Meddah ? Il joue également 

du chœur et du chant dans de nombreuses pièces de Kaki. Le Meddah 

est un outil intéressant puisqu’il relance, décélère et accélère les 

actions, tout en jouant sur la disposition spatiale pour raconter les 

événements. La distance créée avec le spectateur interpelle et l’invite à 

participer. Le chœur, quant à lui, cristallise le récit. L’association de 

ces éléments provenant de divers univers dramatiques confère 

paradoxalement au texte une certaine unité et produit un texte original. 

Chez Kaki, la structure théâtrale (européenne) reste dominante, mais il 

parvient à inclure des éléments qui enrichissent la scène et lui donnent 

un ton original, comme la Halqa.  

La littérature orale est importante pour Kaki, qui la perçoit comme 

un vecteur de culture. Cependant, lorsque les résidus de cette 

littérature s’intègrent à la structure théâtrale européenne, cette oralité 

perd inévitablement de son identité en obéissant au cadre de l’appareil 

théâtral occidental. Le Meddah, comme d’autres, n’y échappe pas. 

Cependant, l’approche de Kaki est la bonne, car son objectif est de 

mener un travail original qui associerait les traces de plusieurs 

cultures. Dans cette tentative, Kaki choisit de ne jamais quitter les 

lieux conventionnels du théâtre, mais plutôt de les infiltrer, puis de les 

transformer de l’intérieur. Son travail sera couronné de succès. Ce fut 

payant, puisque Kaki a su toucher un large public. Il faut en effet 

rappeler que toutes ces recherches sur l’intégration des formes 

littéraires et spectaculaires populaires dans l’écriture théâtrale visent 

d’abord à atteindre le grand public, souvent réfractaire au théâtre.  

                                                   
14 Ibidem. 



131 
 

Alors, comment arriver à séduire les spectateurs ? En intégrant à la 

scène théâtrale des signes de la culture populaire, pour en faire une 

fête ponctuée de réalisme. En réemployant, comme on l’a vu, le 

Meddah, le chant et la poésie populaire, Kaki parvient à susciter une 

forme de reconnaissance dans le public, un déclic qui les pousse à 

découvrir le théâtre à travers les signes de leur propre culture. 

Cette approche, Kaki l’a développée grâce à sa position à la croisée 

des influences occidentales et africaines. Ould Abderrahmane Kaki 

lisait beaucoup. Il a en quelque sorte touché à tous les genres et à tous 

les registres. C’est d’ailleurs pour cette raison que l’on retrouve dans 

son théâtre des résidus de toutes ses expériences passées. Il parvient à 

« concilier » trois structures dramatiques, a priori éloignées les unes 

des autres, à savoir les formes populaires, Eschyle et Brecht.  

Tout chez Kaki est mélange. Comme on a pu le voir, la littérature 

orale, constituée essentiellement de contes et de poèmes populaires, 

fournit à Kaki un matériau dramatique de première importance. Grâce 

à cet enrichissement, la structure de ses pièces obéit à une double 

logique narrative : d’une part, la forme circulaire du conte dans la 

littérature orale africaine, et d’autre part, la structure théâtrale 

d’influence occidentale. C’est ce mélange qui fait son identité. Son 

récit s’inspire souvent de la légende populaire et y puise ses images et 

ses métaphores poétiques15.  

D’un autre côté, pour le versant « occidental », Kaki recourt à des 

techniques empruntées à différents types de théâtre : tragédie grecque, 

comédie de Plaute et de Molière, drame élisabéthain, Artaud, absurde 

et Brecht. Il agence plusieurs procédés dramatiques, conférant ainsi à 

son discours une dimension plurielle. C’est Kaki, ce véritable maître 

et précurseur d’un théâtre différent, qui impressionnera le Che lors 

d’une représentation de sa pièce 132 ans dans la salle Atlas en 1962. 

                                                   
15 Il est un fait avéré que des auteurs tels que Ben Khlouf, Ben M’saib, Khaldi, Sidi 
Abderrahmane El-Mejdoub et Mostéfa Ben Brahim ont contribué de manière 
significative à l’enrichissement de la langue de Kaki, lui conférant une dimension 
poétique remarquable. Les mots de Kaki obéissent du reste à une certaine musicalité 
interne et à un rythme précis. 



132 
 

 Connaissant parfaitement son public, Kaki va s’employer à 

intégrer la spécificité de la culture populaire dans le théâtre classique 

afin de séduire les spectateurs. Par ailleurs, sa formation sous la 

direction du Français Cordereau lui permet de se familiariser avec les 

techniques d’écriture et de plonger dans la « tradition » populaire. 

Pour toucher son public, Kaki réemployait le Meddah, le chant et 

la poésie populaire. Il cherchait également à provoquer une forme de 

reconnaissance chez le spectateur algérien en découvrant sa spécificité 

culturelle. La culture populaire est porteuse d’une sémiotique 

particulière par laquelle Kaki nous fait partager ses espoirs et ses 

célébrations. La culture populaire de Kaki est d’abord folklore, 

lumière et danses. Elle est aussi authenticité et singularité algériennes. 

L’autre signe fort du recours à la culture populaire que l’on 

retrouve chez Kaki est le plaisir de la fable, matérialisé par le rôle du 

goual. « Qu’il est doux, qu’il est doux d’écouter des histoires »16, 

écrivait Alfred de Vigny dans son poème La Neige. Kaki raconte une 

histoire dans son théâtre. À ce propos, nous avons vu que le goual ne 

faisait rien d’autre que raconter des histoires. C’est sans doute ce qui 

attirait la foule autour de lui, ce plaisir d’écouter, voire d’écouter pour 

la énième fois une histoire dont certains auditeurs connaissent les 

moindres détails, allant même jusqu’à reprendre le micro quand il en 

oublie certains passages. Kaki utilise à volonté ce signe qui marque le 

recours au populaire et consacre l’adhésion du public : lui offrir ce 

qu’il connaît et qu’il aime écouter. Ce plaisir de la narration, ou plutôt 

de la fiction, n’est pas spécifique au théâtre. Cependant, chez un 

auteur comme Kaki, sa singularité réside dans le fait que la narration 

est directe et vivante, médiatisée par la parole humaine dans toute sa 

nudité. Le goual de Kaki, son narrateur, est là, ici et maintenant, avec 

ses gestes et ses mimiques. En somme, il s’agit d’une narration 

théâtralisée source de plaisir. 

Au niveau textuel, aucune marque de séparation ne vient perturber 

le débit continu de la narration, opérée sans didascalies. Pour le 

                                                   
16 A. de Vigny, Poèmes antiques et modernes – Les Destinés, Texte établi par Louis 
Ratisbonne, tome 1, Alphonse Lemerre Éditeur, Paris, 1883, p. 129-132. 



133 
 

praticien comme pour le public, tout est à inventer. La narration est 

évoquée par le goual, auquel le public répond. Cette mise en espace de 

la narration oppose deux structures : circulaire d’un côté, en U de 

l’autre. Le goual, ou le narrateur, se transforme par la force des choses 

en simple comédien. 

Chaque spectateur est finalement libre de proposer sa propre grille 

de lecture. C’est d’ailleurs le but du rideau levé : Kaki se réclame en 

effet du théâtre brechtien, qui prône un spectateur actif et critique, 

placé devant quelque chose pour l’inciter indirectement à la réflexion 

et à l’étonnement. La tirade finale du conteur le confirme : 

 

Les histoires des conteurs 

Sont parfois sucrées parfois salées 

Tout ce qu’ils trouveront à dire sur le lion c’est du bien 

Mais de l’hyène ils diront qu’elle est pire qu’un chien 

Cette histoire n’a pas de fin 

Elle est comme la vie enfin 

Et comporte une leçon 

À qui prête attention 

Le Fassi qui n’est pas de Fès 

Le cousin de Halima l’aveugle 

S’appelle en réalité Safi Le Pur car il est juste et bon 

Et ni le caïd ni le mufti ni le cadi n’y verront d’objection 

Où est le bien véritable 

Celui qu’a fait Halima 

Ou celui qu’a commencé à faire Safi ?17 

 

5. Conclusion 

 

À la lumière de ces repères succincts jalonnant sa vie et de ses 

nombreuses contributions dramaturgiques, Ould Abderrahmane Kaki 

est finalement une icône scintillante dans le ciel de la culture 

algérienne et un géant qui a posé les fondations du théâtre algérien. 

                                                   
17 O. A. Kaki, op. cit., p. 81. 



134 
 

Son immense parcours, durant lequel il s’est distingué tant dans 

l’écriture que dans les nombreuses mises en scène dramatiques, ainsi 

que toute une génération d’artistes et d’animateurs dramaturges 

formée par ses soins, témoignent de son importance. Il a notamment 

légué au quatrième art algérien une œuvre théâtrale considérable. Il a 

utilisé les techniques de l’espace théâtral européen au service d’une 

forme expressive issue des traditions populaires, alliant style et 

contenu, et joué un rôle important dans l’évolution du théâtre algérien 

en mêlant les traditions poétiques anciennes aux techniques théâtrales 

modernes. Il a démontré sublimement l’efficacité de son approche en 

puisant son inspiration dans les mythes populaires algériens pour le 

thème de ses pièces, qu’il a ensuite exploitées sous une forme 

théâtrale différente. 

Pour Kaki, le théâtre est donc l’art de mettre en espace la voix et le 

corps à travers la prose rimée, la poésie, le chant et les percussions, le 

tout réglé par le maître de céans, le grand ordonnateur de ce spectacle 

total, régisseur avisé de la parole et du rythme de la déclamation, le 

conteur. 

La littérature orale, constituée essentiellement de contes et de 

poèmes populaires, fournit à Kaki un matériau dramatique de première 

importance. Le récit s’inspire souvent de la légende populaire et puise 

dans la saga poétique orale pour créer des images, des paraboles et des 

métaphores. Ainsi, les mots obéissent à une certaine musique interne 

et à un rythme précis. Cette esthétique caractérise la culture orale 

populaire puisée dans la tradition bédouine, le folklore, mais aussi 

dans des récits d’inspiration coranique. La structure de ses pièces 

obéit à une double logique narrative : d’une part, la forme circulaire 

du conte, et d’autre part, la structure théâtrale. En effet, l’élément du 

patrimoine a toujours été privilégié dans l’ensemble des écrits de 

Kaki, notamment grâce à la façon dont il introduit le personnage du El 

Meddah, « personnage/narrateur ». Ce choix a d’ailleurs permis au 

théâtre algérien, voire maghrébin, d’effectuer un bond considérable et 

palpable, principalement dans l’œuvre qui demeure à plus d’un titre 

emblématique : Le Porteur d’eau et les Marabouts. 



135 
 

Si Kaki a donc su fusionner l’espace traditionnel de l’adage 

populaire et les capacités communicationnelles du narrateur, c’est en 

reprenant au début le lieu du spectacle traditionnel El-Halka, où les 

spectateurs s’attroupent en un cercle pour prendre part au spectacle. Il 

transfère ainsi la relation acteur/public d’El-Halka vers le théâtre en 

travaillant à recréer la sensation et l’émotion qui caractérisent ce type 

d’attroupement, technique qui s’avère être un élément passionnant de 

la relation entre la scène et le public. 

Finalement, il a su développer la créativité et l’innovation dans ses 

œuvres, démontrant son intérêt tant pour l’héritage de sa terre natale et 

de ses concitoyens que pour les rituels caractéristiques des peuples de 

la Méditerranée. Tout comme ses tentatives, qui se sont singularisées 

par sa quête permanente de relancer et de renouveler les méthodes 

traditionnelles de communication, en péril à cause des évolutions 

qu’avait connues la société algérienne. 

 

Références bibliographiques 

A. Akla, Les phénomènes théâtraux chez les Arabes, Publication de 

l’Union des Écrivains Arabes, Guelma, 1985. 

S. A. S. Allalou, L’aurore du théâtre algérien (1926-1932), in « 

Cahiers du C.D.S.H », n. 9, Université d’Oran, 1982. 

Aristote, Poétique, trad. fr. et notes de R. Dupont-Roch et J. Lallot, 

Seuil, Paris, 1980. 

A. Artaud, Le théâtre et son double, Gallimard, Paris, 1961. 

M. Aziza, Le théâtre et l’Islam, SNED, Alger, 1970. 

M. Aziza, Regards sur le théâtre arabe contemporain, Maison 

Tunisienne de l’Édition, Tunis, 1970. 

M. Bakhtine, La poétique de Dostoïevski, Seuil, Paris, 1970. 

R. Barthes, Écrits sur le théâtre, Seuil, Paris, 2002. 

R. Barthes, Qu’est-ce que l’écriture ?, in G. Mostéfa (éd.), Le degré 

zéro de l’écriture, Gauthier Mostefa, Paris, 1970. 

C. Bietet, C. Triau, Qu’est-ce que le théâtre ?, Gallimard, Paris, 2006. 

M. Boire, Esthétique théâtrale, Sedes, Paris, 2001. 



136 
 

M. Boutefnouchet, La culture en Algérie : mythe et réalité, SNED, 

Alger, 1982. 

B. Brecht, Écrits sur le théâtre I – II, L’Arche, Paris, 1972. 

A. Cheniki, Kaki, le génial porteur d’eau du théâtre, in « Le Soir 

d’Algérie », coll. « Rubrique Culture », le 6 mai 2011. 

A. Cheniki, Les vérités du théâtre en Algérie, Dar el Gharb, Oran, 2006. 

A. Cheniki, Le théâtre algérien : dédoublement et parole syncrétique, 

in Ch. Bonn (éd.), Échanges et mutations des modèles littéraires entre 

Europe et Algérie, in « Actes du colloque : Paroles déplacées », tome 

2, L’Harmattan, Paris, 2003. 

A. Cheniki, Le théâtre en Algérie : histoire et enjeux, Edisud, Aix-en-

Provence, 2002. 

A. Cheniki, A. Théâtre algérien. Itinéraires et tendances (thèse de 

doctorat en études théâtrales), Université de Paris IV, 1993. 

M. Eliade, Le sacré et le Profane, Gallimard, coll. « Folio », Paris, 1963. 

V. Jouve, Pour une analyse de l’effet-personnage, in « Littérature », 

1998. 

O. A. Kaki, Le Porteur d’eau et les Marabouts, traduit de l’arabe par 

Messaoud Benyoucef, (2003), Maison Antoine Vitez, Paris, 1965. 

S. M. Lakhdar Barka, La chanson de geste sur la scène ou 

expérience de O. A. Kaki, étude et recherche sur la littérature 

maghrébine, in « Document de travail », n. 5, Université d’Oran, 

1981. 

M. Lacheraf, L’Algérie, nation et société, SNED, Alger, 1978. 

A. Mostefa, M. Benchehida, Kaki : Ould Abderrahmane Abdelkader, 

le dramaturge de l’essentiel, Alpha, Alger, 2006. 

B. Ouardi, Écriture, théâtre et engagement dans le théâtre d’Henri 

Kréa et Noureddine Aba (thèse de Doctorat), Université d’Oran, 2009. 

J.-P. Sartre, Qu’est-ce que la littérature ?, Gallimard, Paris, 1985, (1ère 

édition 1948). 

A. Ubersfeld, Lire le théâtre I – II- III, Belin, Paris, 1996. 

A. Ubersfeld, Les Termes clés de l’analyse du théâtre, Seuil, Paris, 

1985. 



137 
 

L’ÉTOILE DE LA DÉNONCIATION DANS  

NEDJMA DE KATEB YACINE 

 

GAOUDI FELLA 

Université Mohamed Boudiaf, M’sila 

fella.gaoudi@univ-msila.dz 

 

Résumé 

Dans un écrit littéraire, l’auteur tente de s’évader en traçant ses mots, 

vers d’autres cieux, dans un autre monde qu’il espère meilleur que le 

sien. Il essaye aussi de lire mais surtout de dire le monde à travers 

plusieurs visions, tantôt critiques et directes, tantôt satiriques ou 

ironiques. C’est justement ce qui peut faire la différence dans les écrits 

d’un même auteur ou chez plusieurs. Comme tout écrivain témoin de 

la réalité qu’a vécue sa société, les auteurs algériens n’ont cessé de 

dénoncer la tristesse et les maux dont ont souffert leurs compatriotes 

durant des dizaines d’années. Ils ont combattu avec les mots de la 

langue française que Kateb Yacine a désignés comme « butin de 

guerre » et dans lesquels nous pouvons placer le thème de notre 

contribution, « le carnavalesque », dans l’un de ses écrits les plus 

célèbres : Nedjma. Ajoutons à ce propos que ces écrits constituaient en 

réalité une partie intégrante d’une histoire littéraire en cours de 

constitution à cette époque-là, où les écrivains algériens étaient 

engagés pour donner naissance à cette littérature algérienne de langue 

française. Nous avons choisi Nedjma de Kateb Yacine comme 

support, car le titre de ce roman composé d’un seul mot nous semble 

bien polysémique et cela est dit par l’écrivain lui-même. 

 

Mots-clés : dénonciation, polysémie, implicite, carnavalesque, 

polyphonie 

 

Abstract 

In a literary work, the author tries, through his words, to escape to 

other skies, to another world that he hopes will be better than the one 



138 
 

in which he actually lives, he also tries to read, but above all to tell the 

world through several visions, sometimes critical and direct, 

sometimes satirical or ironic, and this is precisely what can make the 

difference between the writings of the same author or several. Like 

any writer who has witnessed the reality of his or her society, Algerian 

writers have always denounced the sadness and evils suffered by their 

compatriots for decades, fighting with the words of “la langue 

française”, which Kateb Yacine called “butin de guerre”, and where 

we can place the theme of our contribution, “le carnivalesque”, in one 

of their most famous writings: Nedjma. Moreover, these writings were 

in fact an integral part of a literary history in the making at the time, 

when Algerian writers were engaged in giving birth to this French-

language Algerian literature. We have chosen Nedjma by Kateb 

Yacine because it seems to us that the polysemy of the title of this 

novel, made up of a single word, has several meanings, as the author 

himself says. 

 

Key words: denunciation, polysemy, implicit, carnavalesque, 

polyphony 

 

1. Introduction 

 

Un auteur est avant tout un être confronté à une société 

amalgamée, dépeinte de toutes formes et de toutes couleurs, répondant 

parfois à nos attentes et allant parfois à notre encontre. C’est donc de 

la littérature carnavalesque qu’il s’agit, et qui continue d’exister même 

actuellement chez un bon nombre d’auteurs, d’écrivains et de 

chroniqueurs, chacun dans son domaine : ils cherchent à dénoncer une 

réalité quelconque, une situation, un phénomène, etc. 

Le rôle de cet auteur, qui est en réalité un privilège, est donc de 

traduire ce que ressent l’ensemble des concitoyens à travers ses écrits. 

C’est ce qui fait son génie et son exclusivité : il s’agit tout simplement 

d’un don qui n’est pas à la portée de tous. Kateb Yacine est l’un de 

ceux qui ont émerveillé le monde entier par ses écrits, marquant une 



139 
 

transition et une rupture avec le code scriptural qualifié de classique. 

De grands écrivains de renommée mondiale à l’époque attestent que 

ce jeune auteur maghrébin d’expression française a pu franchir les 

limites du cadre scriptural déjà connu et suivi par toute une génération 

d’écrivains qui n’ont su se départir des traditions et de l’ordre qui leur 

était imposé depuis longtemps. Kateb a eu l’opportunité de franchir 

les barrières du rituel, tout en adoptant une approche décloisonnée de 

l’écriture. 

L’apparition de son fameux roman Nedjma, qui a fracassé toutes 

sortes de frontières, est marquée par un style narratif ne se pliant pas à 

la progression linéaire, faisant subir de perpétuels bouleversements. 

Cette innovation dans la manière d’écrire pousse ses lecteurs à 

l’attention, mais surtout à la soif de ses mots qu’ils dévorent, relisant 

parfois plusieurs fois le même passage pour en saisir toute la 

substance. Nedjma est une sorte de labyrinthe où tout est pêle-mêle, en 

constante quête de l’invisible, d’où la symbolique du carnaval : 

l’imagination, la polyphonie, la polysémie, tout y est.  

L’œuvre de qualité dépasse son public, c’est la phrase de Michel 

Butor, qui ajoute :  

 
Une œuvre “commerciale’’ est étroitement adaptée au public visé. 

Cette attitude s’oppose à celle de l’écrivain authentique qui s’adresse à 

un lecteur pour une large part indéterminé. De ce point de vue, 

l’œuvre de qualité est celle qui dépasse son projet et son public ; dans 

une telle œuvre, le destinataire mais aussi le destinateur se révèlent 

dans l’écriture, qui constitue pour les deux interlocuteurs une véritable 

recherche1. 

 

2. La connotation du carnavalesque dans Nedjma  

 

Dans notre approche de ce sujet, voire du carnavalesque, nous nous 

focalisons sur un aspect qui constitue une partie intégrante, 

inséparable, et qui va de pair avec ce dernier. Il s’agit du fameux « 

                                                   
1 M. Butor, Répertoire II, Éditions de Minuit, Paris, 1964, p. 128. 



140 
 

Masque » porté par presque toutes les personnes présentes à cet 

événement. Ce masque, qui cache les visages de ceux qui le portent, a 

pour objectif premier de dépeindre la spécificité de l’événement, mais 

aussi de voiler et de dissimuler l’identité de ceux-ci. C’est dans ce 

sens que nous avons eu l’idée, un peu nébuleuse, de traiter l’un des 

aspects de ce thème merveilleux, à savoir le carnavalesque. Notre 

objectif n’est pas de susciter le rire ou la satire, mais de mettre en 

lumière l’aspect « caché » et « non-dit » de cette ambigüité chargée 

d’étonnement et d’implicite, dans le sens de l’émergence du réel le 

plus profond. Pierre Bourdieu analyse les rapports entre la littérature 

et le réel en termes freudiens : « L’œuvre littéraire voile et révèle à la 

fois (comme dans la dénégation ou le refoulement) “la structure du 

monde social dans laquelle elle a été produite” »2 . Il faut surtout noter 

la présence de la polyphonie dans les mots et les écrits de Nedjma de 

Kateb Yacine. Nous traiterons également l’idée de « dénonciation », 

pas celle des régimes et des gouvernements, mais bien plus importante 

encore : il s’agit d’une grande cause, celle d’une subversion contre le 

colonisateur sous toutes ses formes et à tous ses niveaux (du chef de 

chantier à la révolution nationale proclamant l’indépendance du pays 

et la liberté d’un peuple) : 

 

Il y a mille manières de parler de Nedjma. Je voulais en effet atteindre 

une sorte d’accouchement de l’Algérie par un livre. C’est très 

important, parce qu’à ce moment-là, le sang coulait. En posant la 

question algérienne dans un livre, on pouvait atteindre les gens au 

cœur. C’est beaucoup plus fécond, plus fort, c’est le sens même du 

combat des Algériens : ils ne sont pas morts pour tuer, ils sont morts 

pour vivre…3. 

 

 

                                                   
2 P. Bourdieu, Les règles de l’art. Genèse et Structure du champ littéraire, Édition du 
Seuil, Paris, 1992, p. 58. 
3 C. Haroche, I. Romero, Kateb Yacine écrivain public, coll. « Un certain regard », le 
service de la recherche (RTF), (interview), 1975. 



141 
 

3. Nedjma : une structure insaisissable  

 

Dans ce roman, on ressent un peu l’insaisissable, à commencer par 

la structure du roman, qui nous permet de nous déplacer un peu 

partout à travers des scènes panoramiques, que ce soit au niveau de la 

notion du temps, de celle du lieu et de même pour les personnages, 

comme dans un vrai carnaval. 

Pour ne pas divaguer et sortir du sujet, nous allons essayer de 

dresser un solide pont entre la citation de M. Bakhtine : « Le roman 

c’est la diversité sociale de langages, parfois de langues et de voix 

individuelles, diversité littérairement organisée »4, et le fond du 

contenu de Nedjma, en tentant de les analyser dans une ambiance 

carnavalesque fondée non sur le rire, mais sur le comique qui selon 

Bakhtine « constitue une sorte d’échappatoire qui permet au peuple de 

se détacher des contraintes imposées par un régime officiel ». Il s’agit 

plutôt, dans notre cas, d’une sorte de révolte qui échappe à tout ordre, 

qu’il soit chronologique, structurel, etc. C’est une réelle subversion, 

avec toute la charge sémantique que ce mot implique. Nedjma est une 

impression (une Magie) créée par Kateb Yacine et qui symbolise son 

grand amour pour sa précieuse patrie, l’Algérie, ainsi que sa lutte 

contre l’oppression coloniale. 

 

3.1. Le surgissement de Nedjma 

 

Nedjma est un chef-d’œuvre : c’est une pièce fondatrice très 

complexe, écrite dans une belle langue maîtrisée, dans un style concis. 

En lisant les premières pages, le lecteur est surpris de ne rien 

comprendre (les premières lueurs d’une ambigüité : l’implicite prime 

sur tous les plans). Il s’agit d’un roman à la structure complexe et au 

style très original. L’auteur passe d’une époque à une autre, puis d’un 

personnage à un autre, dans un ordre chronologique irrégulier, créant 

une sorte de tournoiement et d’agitation. 

                                                   
4 M. Bakhtine, Esthétique et Théorie du Roman, Éditions Gallimard, Paris, 1978. 



142 
 

Victime d’un sentiment d’irritation face à la situation linguistique, 

culturelle et sociale, due à la situation coloniale, Kateb Yacine 

transforme le mythe des origines à des fins littéraires et brode une 

forme identitaire fondée sur trois éléments : le nom, le lieu et le flou. 

Il se réfère tout au long de son roman aux éléments historiques, au 

patrimoine national et civilisationnel à travers les lieux et les 

personnages. 

La langue arabe est là pour garder l’originalité et la source qui sont 

irremplaçables et d’une grande importance pour Kateb : « […] j’écris en 

français parce que la France a envahi mon pays et qu’elle s’y est taillé 

une position de force telle qu’il fallait écrire en français pour survivre… 

J’exprime en français quelques chose qui n’est pas français »5. 

 

NOMS ET LIEUX FRÉQUEMMENT CITÉS DANS L’ŒUVRE  

[Le Nadhor] : sanctuaire de la tribu deviendra dans le roman « un 

microcosme », symbole du paradis perdu et le but d’un voyage 

initiatique et spirituel. 

[La Seybouse miraculeusement engrossée…] 

[Cirta] (Constantine) 

[La Mecque] 

[Bône] (Annaba)6. 

 

Le carnavalesque considéré par Bakhtine comme un refus de 

l’ordre, un refus d’un langage… mais aussi cette hybridation à la fois 

linguistique et culturelle, qui « donne forme et dynamisme à ses écrits 

» citée par P. Corcoran et J.-P. Ekoungoun7 où « la polyphonie est l’un 

des éléments fondateurs chez les auteurs Maghrébins d’expression 

Française »8. 

 

                                                   
5 Y. Kateb, interview, 1960. 
6 J.P. Depotte, Nedjma de Kateb Yacine (Alchimie d’un roman, n. 64), 
(www.youtube.com/watch?v=hHENTuWU2Pc, consulté le 10 août 2023). 
7 P. Corcoran, J.-P. Ekoungoun, L’avant-texte des soleils des indépendances, in 
https://doi.org/10.4000/Genesis, 616, 2011. 
8 Ivi, p. 101. 



143 
 

L’auteur explique aussi : 

 

Nejma, c’est l’héroïne du roman, qui d’ailleurs ne domine pas tout à 

fait la scène, qui reste à l’arrière-plan, c’est le personnage symbolique 

de la femme orientale, qui est toujours obscure et qui est toujours 

présente également. Nedjma c’est aussi une forme qui se profile qui 

est à la fois la femme le pays, l’ombre où se débattent les personnages 

principaux du roman, qui sont quatre jeunes Algériens, dont je raconte 

les aventures et mésaventures. Évidemment, ce n’est pas si simple 

parce qu’il y a tout un monde autour d’eux et ils contribuent à 

façonner ce monde, qui est encore incertain. Ils contribuent à façonner 

cette Algérie, qui est actuellement noyée dans une espèce d’opacité, 

l’opacité d’un pays qui est en train de naitre et dont les acteurs 

projettent les lueurs et finalement montrent le visage9. 

 

Dans la première partie de la citation de Kateb Yacine, Nedjma, 

l’héroïne de notre auteur, est évoquée, étant donné qu’elle forme, 

selon lui, un arrière-plan ; c’est d’ailleurs là le noyau dur de notre 

développement d’idées, le carnavalesque. C’est précisément sur quoi 

nous nous appuyons, voire le côté caché (voilé) de cette histoire de 

Nedjma, qui dépeint elle-même un carnavalesque du deuil et de la 

déprime. 

Le mot « carnavalesque » a également été utilisé par Naget 

Khadda10 pour décrire les funérailles de l’auteur : 

 

Le déroulement des obsèques de l’écrivain rebelle échappa aussi 

bien à sa famille qu’aux autorités gouvernementales qui avaient 

manifesté le désir d’enterrer en grandes pompes l’enfant prodige 

du pays. Ses amis proches organisèrent à leur manière la cérémonie 

qui fut suivie par une foule immense d’hommes et de femmes de 

                                                   
9 Y. Kateb, Nedjma, transcription par Taos Ait Si Slimane de l’émission de l’Office 
national de radiodiffusion télévision Française (ORTF), « lecture pour tous » du 14 
août 1956, présenté par Pierre Desgraupe. Invité : Kateb Yacine à l’occasion de la 
sortie de son livre Nedjma. 
10 N. Khadda, Kateb Yacine : Une vie, Une œuvre, centre culturel du livre, Éditions 
distribution, Casablanca, 2020. 



144 
 

tout âge et de toutes conditions, dans un climat quasi 

carnavalesque11. 

 

En réalité, un aspect carnavalesque sous-entend la présence 

massive de personnes de tout âge et de toute origine, dans une 

ambiance bouillonnante, mais pas toujours festive. En effet, malgré 

l’humour du comique, cette apparence pourrait, en revanche, ne 

traduire que le malheur et la révolte de gens refoulés et opprimés 

cherchant à se libérer de ce qu’ils ont encaissé depuis leur jeunesse. 

Justement, dans Nedjma, Kateb Yacine dépeint, lors de scènes 

d’agitation un peu partout, des personnages en pleine rage et 

emportement, qui se rebellent pour la grande cause : leur pays, 

autrement dit, « Nedjma », la patrie, la femme, la mère, bref, tout ce 

qui évoque l’amour, la paix, la sérénité et l’équilibre. 

Pour enchaîner avec l’héroïne de l’auteur, Nedjma symbolise pour 

lui l’Algérie, cette femme obscure selon Kateb. Par rapport à notre 

propre réflexion, elle évoque dans notre thématique le non-dit, le 

caché, l’aspect de l’implicite, voire l’une des figures du 

carnavalesque. 

 

4. Les nuances polysémiques de l’intitulé du roman 

 

Nedjma, « étoile », prénom mythologique pour Kateb, incarne en 

réalité plusieurs sens, d’où la notion de polysémie, mais aussi de 

polyphonie (les quatre angles d’une étoile). Ces notions trouvent leur 

place dans nos propos. Nedjma, « l’étoile », reflète également un 

aspect important du thème du carnavalesque dans le cadre de notre 

recherche. Elle est associée à la nuit, à la brillance, au ciel, à la 

lumière, mais aussi à l’idée de l’inaccessible. Ce champ lexical nous 

donne à première vue une impression de « joie », mais que peut-il se 

cacher derrière cette joie ? Qu’y a-t-il dans ce côté obscur, caché 

(voilé), dans le non-dit, l’implicite ? 

                                                   
11Ivi, p. 13. 



145 
 

 
De Constantine à Bône, de Bône à Constantine voyage une femme… 

C’est comme si elle n’était plus ; on ne la voit que dans un train ou 

une calèche, et ceux qui la connaissent ne la distinguent plus parmi les 

passantes ; ce n’est plus qu’une lueur exaspérée d’automne, une citée 

traquée qui se ferme au désastre ; elle est voilée de noir12.  

 

La dernière phrase de cette citation évoque le point commun dont 

nous avons parlé ci-dessus entre le voile de cette femme et le masque qui 

symbolise le carnavalesque par excellence : c’est à l’aspect du « caché » 

que nous faisons allusion ici. Le voile et la femme voilée sont très 

présents dans cette œuvre. 

 

4.1. Nedjma, c’est moi… 

 

« Nedjma, c’est moi », disait Kateb Yacine. C’est précisément là 

toute l’ambiguïté des personnages et de l’auteur lui-même. Kateb, 

c’est Nedjma, mais Kateb incarne également la personnalité des quatre 

jeunes hommes du roman, qui, dans d’autres lectures, symbolisent les 

cinq angles d’une étoile. La notion de dialogisme caractérise 

également le roman. À ce propos, Oswald Ducrot considère que : 

 
Le sens d’un énoncé, [. . .] c’est une description de son énonciation. 

Ainsi, l’énoncé signale dans son énonciation, la superposition de 

plusieurs voix : celle d’un “locuteur”, qui n’est pas le sujet parlant 

mais une fiction discursive présenté dans l’énoncé (et éventuellement 

désignée par je) et celle d’“énonciateur”, dont les points de vue sont 

exprimés à travers l’énonciation13.  

 

« Mon père ne se remettra pas de son kyste au poumon. Ma mère a 

perdu la raison. Elle est réfugiée avec mes deux petites sœurs, dans la 

                                                   
12 Y. Kateb, Nedjma, op. cit., p. 172-173. 
13 O. Ducrot, Le Dire et le dit, Éditions Minuit, Paris, 1984, p. 23. 



146 
 

ferme d’un oncle »14. Ce sont deux phrases relatant le vrai vécu de 

l’auteur. 

 

5. Bakhtine et la polyphonie dans le roman 

 

Notre approche de ce thème se veut polyphonique. Cette notion 

dotée d’un caractère général s’applique à des faits pouvant être saisis à 

différents niveaux selon les options théoriques. Elle nous permettra 

d’essayer de comprendre les différents emplois de cette notion, plus 

ou moins distinctifs, et de retracer à grands traits l’itinéraire de ses 

origines bakhtiniennes à travers la théorie énonciative du sens 

élaborée par Oswald Ducrot, inspirée de Charles Bally. 

En réalité, on dit que la notion de « polyphonie » tient d’une 

métaphore musicale. Elle évoque l’image d’un ensemble de voix 

orchestrées dans le langage, ce qui explique l’intérêt de transposer 

cette notion sur l’œuvre de Kateb Yacine. On y ressent en effet la 

présence de plusieurs voix, appelant et revendiquant les mêmes 

objectifs. Le dialogisme est aussi présent dans cette belle toile : 

 
L’approche polyphonique cherche à montrer que le sens des énoncés 

et du discours, loin de consister simplement à exprimer la pensée d’un 

sujet parlant empirique, consiste avant tout à mettre en scène une 

pluralité de voix énonciatives abstraites. Le sens se présenterait ainsi à 

différents niveaux, comme un assemblage de paroles et de points de 

vue, plus au moins hétérogènes, que l’interprète serait chargé 

d’organiser pour comprendre ce qui est dit15. 

 

Selon Laurent Perrin toujours :  

 

Les analyses de Mikhail Bakhtine consacrées au roman de 

Dostoïevski et à la littérature qu’il appelait “carnavalesque” où la voix 

                                                   
14 Y. Kateb, Nedjma, op. cit., p. 219. 
15 L. Perrin, la notion de polyphonie en linguistique et dans le champ des sciences du 
langage, in « Questions de communication », Centre d’Études Linguistiques Des Textes 
et des Discours (PDF), 2004, http://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.4445. 



147 
 

du narrateur apparait souvent masquée par celle de ses personnages et 

plus abstraitement par certains points de vue idéologiques. Chez M. 

Bakhtine (1934-2953), la notion de polyphonie relève d’une 

exploitation romanesque de ce qu’il conçoit comme le dialogisme du 

langage ordinaire […], selon lui, la forme et le contenu des énoncés 

sont le fait de cette double détermination dialogique dont se fondent, 

notamment dans la littérature carnavalesque, où la notion de 

polyphonie englobe les différents aspects du dialogisme. Dès lors rien 

d’étonnants que les notions de dialogisme et de polyphonie se 

recoupent parfois dans la littérature récente. Il n’est pas rare que des 

phénomènes qualifiés de dialogiques dans certaines approches 

correspondent à des faits polysémiques dans d’autres analyses16.  

 

6. Les évènements de la vie réelle de l’auteur : (Nedjma c’est moi…) 

 

Dans la quatrième partie du dernier chapitre, c’est l’autobiographie 

de Kateb, qui rentre chez lui après les émeutes du 8 mai :  

 

Pourquoi n’entends-je pas la canne de mon père ? Mes sœurs ne se 

cachent pas derrière la porte, n’observent pas si ma moustache a 

poussé, si ma valise est lourde de cadeaux. Dans son lit, mon père 

retient ses gémissements. Il reconnait mon pas. Étreinte muette. 

Visage brûlant, chemise sale, morceau de pain sec17. 

 

Dans ses écrits, Kateb évoque sa vie, consciemment ou non, et même 

les détails les plus insignifiants, en faisant sans doute référence aux 

événements de son enfance. L’utilisation du pronom personnel « je », 

ainsi que des adjectifs possessifs « ma » et « mon », désigne l’auteur « 

KATEB YACINE » dans tous les passages que nous citons ci-dessus et 

ci-dessous : 

 
Oncle Hacène n’a pas voulu trahir, dit Farida (11 ans). Ils l’ont tué 

parce qu’il refusait de prendre les armes. Mère ne sait plus parler sans 

                                                   
16 Ibidem. 
17 Y. Kateb, Nedjma, op. cit., p. 225-226. 



148 
 

se déchirer le visage, en levant ses prunelles taries au ciel. Elle parle 

aux oiseaux et maudit ses enfants. Depuis longtemps elle psalmodie 

pour moi la prière des morts. Au désespoir a succédé la mélancolie, 

puis la torpeur. Le courage de l’embrasser… »18 , « […] J’ai dû 

emprunter chez les notables de quoi le conduire à l’hôpital de 

Constantine ; dans le taxi, ma plus petite sœur, qui n’a pas toutes ses 

dents, chantonne : / Mon frère est en prison, / Ma mère s’affole, / Et 

mon père s’est couché »19. 

 

7. Une adolescence remplie de conscience 

 

Kateb a commencé à écrire lorsqu’il a senti qu’il en avait besoin. 

C’est dans cette prison qu’il a puisé cette force, l’écriture était pour lui 

une sorte de refuge, une échappatoire pour dévoiler et faire entendre à 

tous ce que ressentaient ses semblables, son peuple, les enfants, les 

femmes et les hommes, ceux qui gisaient au fond d’eux, rongés par les 

souffrances, les problèmes, la pauvreté et la misère. Ils attendaient un 

porte-parole, un illustre écrivain qui saurait traduire leurs maux et leur 

impuissance à travers des mots cachés et dissimulés, ces mots que 

nous pouvons lire grâce à Kateb Yacine : « il nous reste un oncle 

fermier prés de Constantine. Je mène chez lui ma mère et mes sœurs. 

J’aurai 16 ans cet automne. Du travail et du pain. Tels sont mes rêves 

de jeunesse »20. 

 

7.1. Nedjma : Un roman d’opiniâtreté et de prise de position 

 

Kateb s’exprime aussi à travers les personnages de son roman pour 

proclamer le refus de l’oppression, de la servitude et de l’humiliation, 

par tout un peuple à travers un auteur qui a pris en charge de crier et 

d’extérioriser les maux de chacun de ses compatriotes et concitoyens, la 

voix de la révolte et de la rébellion se traduisait dans les écrits de Kateb, 

                                                   
18 Ivi, p. 226. 
19 Ibidem. 
20 Ivi, p. 227. 



149 
 

qui a su fusionner le bien et le mal. Dans Nedjma, nous lisons la 

dénonciation, la colère, mais il y a aussi des brins d’amour, 

d’imagination et d’espoir au sein du même roman. Nous trouvons 

également quelques pages écrites avec beaucoup de descriptions, la villa 

de Nedjma, par exemple, « est entourée de résidences qui barrent la 

route du tramway au bas d’un talus en pente douce [. . .] de l’airelle »21 . 

Les paroles de Mustapha dans une lettre envoyée au principal le 

jour de la composition (images de dénonciation) : 

 
Cher Maître, je ne remettrai pas la copie… c’est aujourd’hui le 

Mouloud… nos fêtes ne sont pas prévus dans vos calendriers. Les 

camarades ont bien fait de ne pas venir… J’étais sûr d’être premier à 

la composition… Je suis un faux frère ! J’aime les sciences naturelles. 

Lakhdar ne l’entend pas de cette oreille. Je suis venu seul. Je remettrai 

feuille blanche… Je suis venu seulement pour connaitre le sujet. Pour 

éprouver l’impression solennelle de la composition. J’aime les 

sciences naturelles. Je remettrai feuille blanche22. 

 

Description d’une scène dans le bureau de monsieur le principal : 

    (Le principal est plié en deux sur son fauteuil). 

Pas de poitrine ; le ventre monte à l’assaut du crane sinistré. Mustapha 

reste debout. 

     -Je n’ai pas grand-chose à vous dire. Vous avez des dons certains. 

À peu près toutes   vos notes sont bonnes… 

     Mustapha sent le tapis riche à travers sa semelle trouée. 

      - …On ne peut en dire autant de vos fréquentations …23. 

 

Des passages qui confirment le degré de maturité chez les 

collégiens de l’époque coloniale (le principal lisant les écrits de 

Mustapha et de ses compatriotes). Le principal, de trois quarts, 

s’adressant à Mustapha : 

 

                                                   
21 Ivi, p. 60 
22 Ivi, p. 210. 
23 Ivi, p. 211. 



150 
 

[…] Écoutez bien ce que je vais vous lire. Je cite au hasard : Sur les 

milliers d’enfants qui croupissent dans les rues, nous sommes 

quelques collégiens, entourés de méfiance. Allons-nous servir de 

larbins, ou nous contenter de “professions libérales” pour devenir à 

notre tour des privilégiés ? Pouvons-nous avoir une autre ambition ? 

On sait bien qu’un musulman incorporé dans l’aviation balaie les 

mégots des pilotes, et s’il est officié, même sorti de Polytechnique, il 

n’atteint au grade de colonel que pour ficher ses compatriotes au 

bureau de recrutement…24. 

 

Vers la fin de sa lecture, Mustapha fut exclu pour huit jours. La 

misère et le dépaysement dissimulent une force et un charisme 

considérables, et la notion du « voilé » trouve sa place dans le courage 

qui se cache derrière cette souffrance et ce désarroi.  

 

7.2. Cruels mots et images de discrimination dans le journal de 

Mustapha 

 

Dans une conversation entre des Français, entendue par Mustapha :  

 
(…) J’entendais nettement leur conversation ». 

F. : qu’est-ce qu’ils peuvent puer ! 

Mme f. : je t’en prie ! J’ai déjà envie de vomir ! 

F. : bien sûr, vous les femmes… Moi, j’en ai vu d’autres. Rien qu’à la 

marne, y’en avait des boches et des Français par terre… 

Mme N. : Mais c’étaient pas des Arabes. Ceux-là, quand ils sont 

vivants, ils puent déjà la crasse. A plus forte raison quand ils sont 

morts… 

(…) R. : oh ! Ça va changer ! Avant on avait peur. Ils sont nombreux 

dans ma classe ; on n’est que cinq Français, sans compter les Italiens 

et les Juifs. 

Mme F. : Attention mon petit, ils sont sauvages !25 

 

                                                   
24 Ibidem. 
25Ivi, p. 219-220. 



151 
 

Toutes les expressions en italique gras constituent une forme 

d’oppression et d’atteinte à la dignité humaine. 

Des scènes de révolte vers la fin du roman : 

 

Une sorte de description sous forme de phrases dites par les uns et les 

autres 

Indépendance de l’Algérie, écrit Lakhdar, au couteau sur les pupitres, 

sur les portes. 

Lakhdar et Mustapha quittent le cercle de la jeunesse à la recherche 

des banderoles. 

Les paysans sont prêts pour le défilé. 

Pourquoi diable ont-ils amené leurs bestiaux ? 

Ouvriers agricoles, ouvriers, commerçants. Soleil. 

Beaucoup de monde. L’Allemagne a capitulé. 

Couples. Brasseries bondées. 

Les cloches. 

Cérémonie officielle ; monument aux morts. 

La police se tient à distance. 

Contremanifestation populaire. 

Assez de promesses. 1870. 1918. 1945 

Aujourd’hui, 8 mai, est-ce vraiment la victoire ? 

Les scouts défilent à l’avant, puis les étudiants. 

Lakhdar et Mustapha marchent côte à côte. 

La foule grossit. 

Aucun passant ne résiste aux banderoles. 

Les cadres sont bousculés. 

L’hymne commence sur des lèvres d’enfants : 

« De nos montagnes s’élève       

La voix des hommes libres »26. 

 

Vers la fin de la citation, Kateb a utilisé la phrase : « [. . .] montrent 

leur visage », et c’est là toute la métaphore de notre approche. C’est 

également là que se tissent de grands liens entre les points évoqués 

dans notre étude sur le carnavalesque et le thème en question. 

                                                   
26 Ivi, p. 217. 



152 
 

Une écriture transposant le caché (le masqué) du carnaval et le 

non-dit dans Nedjma, cette œuvre où cinq personnages sont en quête 

d’une identité perdue, une œuvre en spirale, intemporelle voire 

éternelle, qui montre la continuité d’un combat. Un scénario qui 

démontre l’amour des quatre personnages pour l’héroïne Nedjma, un 

scénario couvert et caché dans un dilemme, laissant libre 

interprétation au lecteur, parfois obligé de lire et de relire l’œuvre pour 

dénouer et se positionner sur les faits. 

Les actions dans le roman sont entrecoupées, la narration est 

saccadée et variée ; Kateb y met un souffle peiné, ce qui lui permet de 

songer, de jaillir vers la poésie. La lecture s’arrête par moment pour ne 

pas perdre le fil. 

À travers Nedjma, Kateb Yacine voulait montrer au monde 

l’histoire d’un pays dans toute la difficulté de son identité. Ses sources 

étaient l’honneur national broyé aux pieds et la dignité humaine 

radiée. L’anesthésie spirituelle est impuissante à changer les choses ; 

Kateb s’est emparé d’une résistance personnelle. Son opposition 

intérieure face à l’oppression l’a aidé à se retrouver lui-même et à 

exprimer des monologues intérieurs chargés d’émotions. Des villes, 

des paysages, des panoramas de la nature algérienne pleins de poésie, 

immergés dans le rythme de la vie. Il évoque des excursions dans 

notre histoire, la politique, l’ethnographie, des images de son 

quotidien, des souvenirs d’enfance, des voix du passé, etc. Tout cela 

est présent dans Nedjma. Oui, tout et tous sont là, c’est le carnaval, le 

mal dissimulé par le bien, et parfois c’est le contraire. 

La polyphonie, pour sa part, désigne l’ensemble des voix qui 

constituent le thème principal de ce roman. Lakhdar, l’un des 

principaux personnages du roman, reprend cette phrase : « Rien 

n’entame l’épaisse colère de l’opprimé. » Il montre sans détours tous 

les obstacles auxquels se heurtent ces personnages avant que leurs 

caractères n’atteignent la maturité exigée par la lutte de libération : 

leur instabilité. 

 

 



153 
 

8. Conclusion 

 

 Nedjma, cette valse qui emporte ses lecteurs dans une ambiance 

d’ivresse et de rêve, les hissant vers les étoiles, leur permettant ainsi de 

contempler la réalité et de prononcer leurs mots dans un présent 

(atemporel) hors du temps, dans une diversité de langages sociaux, 

parfois même de langues et de voix individuelles. Ces voix appartiennent 

en réalité à des âmes, dans une beauté de mots ; nous entendons les 

résonances d’une langue emplie de concepts incontestables qui donnent 

au roman une réelle présomption sociale, régionale et tribale : le vrai sens 

de la diversité comme dans un grand carnaval. 

 Nedjma (l’étoile), principal indice du carnavalesque, est la nuit, le 

rêve, la joie. Mais que peut-il se cacher derrière Nedjma de Kateb Yacine 

et le carnavalesque de la dénonciation ? Qu’y a-t-il de surprenant ? C’était 

l’objet de cet écrit, où nous avons tenté d’apporter des éléments de 

réponse à cette question : comment le bien peut-il dire le mal ? 

 

Références bibliographiques 

M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Éditions Gallimard, Paris, 1991. 

P. Bourdieu, Les règles de l’art. Genèse et Structure du champ 

littéraire, Éditions du Seuil, Paris, 1992. 

M. Butor, Répertoire II, Éditions de Minuit, Paris, 1964. 

P. Corcoran, J.-P. Ekoungoun, L’avant-texte des soleils des 

indépendances (https://doi.org/10.4000/Genesis, 616). 

J.-P. Depotte, Nedjma de Kateb Yacine (Alchimie d’un roman, n. 64), 

(www.youtube.com/watch?v=hHENTuWU2Pc). 

O. Ducrot, Le Dire et le dit, Éditions de Minuit, Paris, 1984. 

Y. Kateb, Nedjma, Éditions du Seuil, Paris, 1956.  

N. Khadda, Kateb Yacine : Une vie, Une œuvre, Éd/distribution : 

Centre culturel du livre, Casablanca, 2020. 

L. Perrin, La notion de polyphonie en linguistique et dans le champ 

des sciences du langage, in « Questions de communication », Centre 

d’Études Linguistiques Des Textes et des Discours (PDF), 2004 

(http://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.4445). 



154 
 

 

 



155 
 

ENTRE MASQUES INTERTEXTUELS ET ÉCLATS 

CARNAVALESQUES : L’EXPLORATION DU DIALOGISME 

DANS L’INTERDITE1 DE MALIKA MOKEDDEM 

 

KELTOUM SOUALAH 

Université Mohamed Elbachir El-Ibrahimi. BBA 

kelthoum.soualah@univ-bba.dz 

 

Résumé 

L’intertextualité, bien plus qu’une simple technique littéraire, établit 

des connexions entre textes et idées de diverses époques et cultures. 

Elle incarne un aspect carnavalesque qui permet de renverser les 

normes établies pour dévoiler le caractère subversif de la création 

artistique. Comme les masques du carnaval qui cachent les identités, 

l’intertextualité brouille les frontières entre œuvres, auteurs et 

époques, créant une symphonie jubilatoire de perspectives diverses. 

Cette approche, décrite comme une manière de rattraper l’Histoire 

volée et de refuser l’esclavage littéraire, engendre une multiplicité de 

voix qui remettent en question l’autorité narrative traditionnelle. Cet 

article explore l’intertextualité comme manifestation du carnavalesque 

dans L’Interdite de Malika Mokeddem, en analysant comment elle 

utilise ces concepts pour refléter la réalité culturelle et sociale de 

l’Algérie dans les années 1990. À travers une lecture analytique, il 

examine les échanges implicites entre écrivains et leurs œuvres, ainsi 

que les jeux de miroirs littéraires qui suscitent réflexion et rire. 

 

Mots-clés : carnavalesque, intertextualité, dialogisme, identité 

 

Abstract 

Much more than a literary technique, intertextuality makes 

connections between texts and ideas from different eras and cultures, 

embodying a carnivalesque aspect that allows for the overturning of 

                                                   
1 M. Mokeddem, L’Interdite, Le Livre de Poche, Paris, 1993. 



156 
 

established norms to reveal the subversive nature of artistic creation. 

Like carnival masks that conceal identities, intertextuality blurs the 

boundaries between works, authors and periods, creating a jubilant 

symphony of diverse perspectives. Described as a way of reclaiming 

stolen history and rejecting “literary slavery”, this approach generates 

a multiplicity of voices that challenge traditional narrative authority. 

This paper explores intertextuality as a manifestation of the 

carnivalesque in Malika Mokeddem’s L’Interdite, analysing how she 

uses these concepts to reflect the cultural and social reality of Algeria 

in the 1990s. Through an analytical reading, it examines the implicit 

exchanges between writers and their works, as well as the literary 

mirror games that provoke both reflection and laughter. 

 

Key words: carnivalesque, intertextuality, dialogism, identity 

 

1. Introduction 

 

L’intertextualité revêt, à bien des égards, une importance bien plus 

vaste qu’une simple stratégie scripturale, car elle perpétue sans cesse 

les connexions et les rapports entre des textes et des idées issus d’aires 

culturelles et de temporalités différentes. Il convient de noter qu’elle 

résonne comme un signe spécifique du carnavalesque, ce concept 

téméraire qui autorise le renversement des normes établies pour 

révéler l’aspect subversif et tumultueux inhérent à la création 

artistique et littéraire : 

 
Le carnaval revêt un caractère universel, il est un état particulier du 

monde entier : sa renaissance et sa rénovation auxquelles chaque 

individu participe. Tel est le carnaval dans son idée, dans son essence 

même, et tous ceux qui participent aux réjouissances le ressentent de 

la manière la plus vive2.  

 

                                                   
2 M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et 
sous la Renaissance, Trans. Andrée Robel, Gallimard, Paris, 1970, p. 15. 



157 
 

Cette similitude qu’elle partage avec ce concept réside dans les 

masques qui se portent lors des carnavals pour dissimuler les visages 

familiers et les rôles sociaux. L’intertextualité camoufle également les 

frontières inamovibles entre les œuvres, les époques, les auteurs et les 

aires culturelles grâce aux différents procédés qui la caractérisent car « 

la réécriture intertextuelle est une façon de rattraper l’Histoire volée et 

de refuser “l’esclavage littéraire” »3. Telle une orgie littéraire où des 

voix diverses s’entremêlent dans une cacophonie exaltante, 

l’intertextualité engendre une symphonie jubilatoire de perspectives 

multiples et de points de vue variés pour défier et remettre en question 

la notion classique de l’autorité narrative.  

Dans le cadre limité de cet article et à la lumière d’une lecture 

analytique et fouillée, nous tenterons d’explorer l’intertextualité en 

tant que manifestation du carnavalesque dans L’Interdite de Malika 

Mokeddem. Nous pénétrerons ainsi dans les dédales des mots qui 

résonnent dans l’espace narratif du roman, et questionnerons les 

échanges muets entre les écrivains et leurs créations. Nous scruterons 

également les jeux de miroirs littéraires qui suscitent à la fois le rire et 

la réflexion autour de la question suivante : comment Mokeddem a-t-

elle investi l’intertextualité et le carnavalesque pour rendre compte de 

la réalité culturelle et sociale de son pays pendant les années 1990 ? 

 

2. L’intertextualité et les identités changeantes 

 

Les signes d’intertextualité dans L’Interdite se manifestent souvent 

à travers le personnage de Dalila, une enfant du désert qui recherche 

ardemment un compagnon capable de transformer ses rêves en réalité 

en l’accompagnant dans son périple. Le Petit Prince4 d’Antoine de 

Saint-Exupéry s’intègre parfaitement à ces voix littéraires que 

Mokeddem emprunte. Elle mentionne le titre du roman sans spécifier 

l’auteur, utilisant cette référence pour illustrer le thème de l’errance : 

                                                   
3 M. Darrieussecq, Rapport de police : Accusation de plagiat et autres modes de 
surveillance de la fiction, P.O.L., Paris, 2010, p. 164. 
4 A. Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Raynal et Hitchcock, New York, 1943. 



158 
 

 

Sûrement, oui. Qui d’autre vient te voir du pays des rêves ? Le Petit 

Sultan. Dans Lafrance on l’appelle le Petit Prince. Lui aussi, c’est un 

chercheur d’espace pour sa fleur. Je lui ai demandé de dire à son ami 

de casser le ciel avec son avion. D’abord il voulait pas à cause de son 

étoile qui est si petite avec sa fleur dessus. Et aussi son ami, il peut 

plus voler parce qu’il est tombé dans la mer avec son avion. Samia me 

l’a dit. C’est bien de mourir dans la mer ! Hop, du ciel tu vas dans la 

grande eau. Y a pas de vers, dans la mer, et puis ça te fait deux ciels : 

un ciel d’eau avec des poissons de couleur et, dessus, un ciel d’air 

avec des étoiles qui ont peut-être des fleurs d’amour. Quand j’ai 

grandi, j’ai appris que le ciel c’est que de l’air, toujours de l’air, 

tellement que ça devient bleu avec des étoiles qui sont des boules de 

feu qui tournent dedans. J’aime beaucoup ça, de savoir que là-haut 

c’est pas fermé. Quand je serai grande, je conduirai des avions qui 

vont très très haut, dans les étoiles (M.M., L’Interdite, p. 73). 

 

Mokeddem délègue à Dalila la tâche d’accomplir la transformation 

souhaitée – dans ce cas, celle de « Prince » en « Sultan » – au niveau 

du titre. Ce qui se révèle, c’est que Dalila connaît déjà le titre original 

Le Petit Prince, sans avoir besoin de l’aide du roumi Vincent Chauvet. 

Elle mentionne en effet le titre original au début de sa déclaration, tout 

en l’enrichissant de son héritage culturel arabo-maghrébin. La 

traduction est repensée pour l’actualiser et l’intégrer à l’imaginaire de 

la jeune fille du désert. C’est dans ce sens que « l’intertextualité 

permet d’affirmer l’appartenance des écrivains postcoloniaux à une 

culture planétaire, dialogique »5. 

En effet, ce procédé d’imitation6 a permis à Mokeddem de créer 

                                                   
5 C. Hust-Laboye, La Diaspora coloniale en France. Différence et diversité, Presse 

universitaire de Limoges, Limoges, 2009, p. 204. 
6 Grâce à ce type de relation, G. Genette évoque deux notions très importantes : la 
transformation et l’imitation, qui débouchent sur le concept de l’hypertexte. Ce dernier 
provient de la transformation ou de l’imitation d’un texte préexistant. Il est donc « tout 
texte dérivé d’un texte antérieur par transformation simple (nous dirons désormais 
transformation tout court) ou par transformation indirecte : nous dirons imitation » (G. 
Genette, Palimpsestes. La littérature au second degré, Seuil, Paris, 1982, p. 16). 



159 
 

une petite princesse errante au cœur du Sahara algérien. Dalila, avec 

sa passion et son imagination, développe une relation amicale avec ce 

petit prince errant qui a exploré divers espaces dans le but de préserver 

sa rose unique, qui finit par être semblable aux roses communes. 

Dalila et le petit prince ont en commun d’être à la recherche d’une 

amitié qu’ils trouvent absurde parmi les adultes du monde. Ses amis 

sont tous des adultes : Yacine, Vincent, Ouarda et Sultana, pour n’en 

citer que quelques-uns. À chacun d’eux, elle pose une série infinie de 

questions qui révèlent son désir d’améliorer sa propre existence. 

Cette référence au Petit Prince exprime la nécessité de la 

déterritorialisation, pour reprendre le concept de Deleuze qui explique 

que « se déterritorialiser, c’est quitter une habitude, une sédentarité. 

Plus clairement, c’est échapper à une aliénation, à des processus de 

subjectivation précis »7. 

Elle voudrait donc, à travers cette errance, rompre avec les 

habitudes édictées par une société soumise consciemment et/ou 

inconsciemment aux traditions et transgresser l’ordre établi qui prive 

les femmes de leurs droits les plus élémentaires. 

Ainsi, Dalila aspire à se libérer des coutumes et des traditions 

anciennes de son village afin de se soustraire à l’aliénation qui affecte 

son propre moi. Cependant, cette quête intellectuelle d’errance n’est 

pas l’apanage de Dalila et Sultana seulement, mais concerne aussi tous 

ceux qui aspirent à améliorer leur existence et à altérer leur destinée. 

Une toile de sens complexe est tissée dans ce passage grâce au 

carnavalesque et à l’intertextualité qui s’y entremêlent et qui mettent 

en avant la relation entre les voix textuelles et la subversion des 

attentes conventionnelles. Par ailleurs, cette référence intertextuelle 

entretient un rapport avec le carnavalesque qui se manifeste dans la 

manière dont les perceptions de la petite fille Dalila sont présentées. 

En effet, le ciel, en tant qu’espace illimité et ouvert, est perçu par 

Dalila comme un lieu poétique et imaginaire, et il est illustré d’une 

manière lyrique. La transformation du ciel en une représentation de 

                                                   
7 G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrénie 1 : L’Anti-Œdipe, Minuit, 
Paris, 1972, p. 162. 



160 
 

l’imagination humaine plutôt qu’en une réalité physique met en 

exergue la dimension carnavalesque qui réside dans la capacité à 

inverser les normes conventionnelles et habituelles. Cela exprime 

l’envie de Dalila de faire une incursion « dans le royaume utopique de 

l’universalité, de la liberté, de l’égalité et de l’abondance »8. 

La manipulation des notions de ciel, d’eau et d’étoiles génère un 

mélange d’éléments cosmiques et naturels qui remet en question les 

distinctions conventionnelles et habituelles entre les mondes. Ces voix 

littéraires qui dialoguent dans ce passage bouleversent et défient les 

attentes normatives de la réalité et de l’imaginaire. La connexion 

explicite avec Le Petit Prince renforce le sens de l’histoire relatée 

dans le roman, tandis que le carnavalesque apporte une subversion 

nuancée et imaginative de la scène, en réinventant la perception du 

ciel et des éléments naturels car « en déconstruisant un monde 

précédent, en le remplaçant par un univers textuel poly-signifiant, 

l’intertextualité constitue une rhétorique subversive dans la mesure où 

elle affirme l’émergence d’une retranscription de valeurs »9. 

Le ciel auquel Dalila aspire à briser, afin d’atteindre ses rêves, 

agira comme un moyen de réaliser un mouvement de 

déterritorialisation. Ce geste lui permettra de s’éloigner, même 

symboliquement, de certaines coutumes enracinées dans les traditions 

d’Ain Nekhla. À travers cette vision d’un ciel fracturé, Dalila et les 

Algériennes rêveuses échappent à l’emprise aliénante et font face à 

l’intégrisme. 

 

3. Le carnavalesque des voix : symphonie d’intertextualité 

 

Dans cette perspective, Mokeddem expose, à travers le personnage 

de Dalila, une jeune fille qui fait écho à Sultana, une autre forme de 

                                                   
8 M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et 
sous la Renaissance, op. cit., p. 17. 
9 C. W. Francis, Enjeux poétiques de la littérature-monde. Autour de l’écriture 
rhétorique d’Assia Djebar, in C. W. Francis, R. Viau (éds.), Trajectoires et dérives de 
la littérature-monde. Poétique de la relation et du divers dans les espaces 
francophones, Rodopi B.V., Amsterdam-New York, 2013, p. 176. 



161 
 

vagabondage. L’effet de la lecture pousse Dalila à s’aventurer dans le 

désert, à la recherche d’une âme avec qui discuter des incertitudes de 

la vie. Dalila incarne ces jeunes femmes aspirant à l’émancipation qui 

trouvent refuge dans la lecture pour échapper à leurs circonstances. 

Dans son enfance, elle se contente simplement d’un livre, dont elle 

ignore même le titre. Comme si la nécessité de parcourir des pages 

imprimées, imprégnées d’encre, lui procurait un apaisement, effaçant 

ainsi toutes les sensations de perte qu’elle éprouve. Son langage 

spontané reflète une relation en devenir avec la langue française. 

Dalila s’approche du « roumi », Vincent, pour lui parler de son ami 

Yacine qui lui a promis un livre : 

 

Il devait venir avant-hier matin. Mais il est pas venu. Je suis venue 

l’attendre ici, même le soir et même hier. Il est pas venu. Il devait 

m’apporter le livre d’un Algérien de Lafrance, un migré. Il est pas 

venu. Il a dit que c’est un livre pour tous les enfants, de Lafrance et 

d’ici. Il est pas venu. Sa peine s’accroît un peu plus chaque fois 

qu’elle dit “il est pas venu”. Sa lèvre inférieure tremble faiblement. – 

Tu sais, les garçons oublient parfois leurs promesses… (M.M., 

L’Interdite, p. 33). 

 

Dans ce passage, le lien que le dialogisme entretient avec le 

carnavalesque se manifeste à travers les échanges et les interactions 

entre les différents discours et voix présents. Nous constatons que 

deux voix différentes se partagent la narration : celle de la petite fille 

Dalila qui attendait désespérément son ami Yacine et celle de son 

interlocuteur, le « roumi » Vincent Chauvet, qui tentait de la consoler 

en lui expliquant que certaines promesses ne se tiennent pas à cause de 

l’oubli auquel le commun des mortels ne peut échapper. Cette 

juxtaposition des voix crée un contraste visible entre les attentes de la 

protagoniste et la réaction de son interlocuteur. La dimension 

carnavalesque de la scène est exprimée dans la manière dont elle est 

présentée.  

En effet, le non-respect de la promesse de Yacine Meziane devient 



162 
 

une sorte de jeu qui inverse les attentes conventionnelles et 

traditionnelles : il est en effet de coutume que l’on s’attende à ce que 

la personne vienne après avoir promis de le faire. Cependant, dans ce 

passage, il est clair que l’attente de Dalila est subvertie, comme si elle 

était plongée dans une période de carnaval où les normes morales et 

sociales sont suspendues. Comme l’explique Bakhtine à juste titre, « 

durant la fête, le pouvoir du monde officiel – Église et État –, avec ses 

règles et son système d’appréciation, semble suspendu »10. Cette 

inversion des attentes crée une tension entre l’attente habituelle et la 

réalité à laquelle la petite fille Dalila a été confrontée, ce qui ajoute 

une certaine dimension de subversion et de comique. De plus, le 

dialogisme et l’aspect carnavalesque de la scène se trouvent renforcés 

par la répétition de la phrase « Il est pas venu », qui exprime la 

déception et le désarroi profonds de la petite fille Dalila. Cette 

répétition révèle l’insistance de la narratrice à vouloir revoir son ami 

Yacine, ce qui crée un écho dans le discours, puisque cela met en 

évidence le contraste entre l’attente et la réalité. 

La réponse de son interlocuteur, Vincent Chauvet, amorce une 

nouvelle voix qui contribue manifestement à la dynamique dialogique 

caractérisant la scène. Il tente tant bien que mal de rationaliser la 

situation en créant un nouveau contraste avec la déception et l’attente 

vaine de la protagoniste.  

Familière avec le murmure des voix des conteuses, Mokeddem, à 

l’instar de nombreux auteurs, fouille dans les souvenirs où ces voix 

sont ancrées en elle, puis en extrait les mots qui ravivent sa douleur et 

expriment son identité socioculturelle liée au sud de l’Algérie. En 

effet, lorsque Sultana entre en contact avec les femmes opprimées du 

village, cela lui rappelle le proverbe qu’elles ont énoncé, réveillant 

ainsi le souvenir de la vulnérabilité de sa mère et de toutes les femmes 

du village : « Il faut qu’ils sachent qu’on ne se laisse plus faire. Que 

nous sommes même prêtes à reprendre les armes, s’il faut ! Ma fille, 

                                                   
10 M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge 
et sous la Renaissance, op. cit., p. 259. 



163 
 

une main seule ne peut applaudir »11. 

Ce passage comprend un proverbe populaire écrit en italique qui se 

distingue comme une expression emblématique de la tradition 

culturelle et linguistique. L’auteure-narratrice recourt à ce proverbe 

dans le dessein d’exprimer le sentiment de solidarité qui l’unit aux 

femmes opprimées de son village. Elle en fait un puissant symbole de 

résistance, transcendant ainsi sa signification littérale. Ce proverbe est 

une empreinte intertextuelle, puisqu’il puise dans la tradition orale et 

le savoir populaire. Mokeddem l’utilise dans ce contexte précis pour 

évoquer les voix du passé qui s’entendent dans les paroles des femmes 

du village. Ce proverbe est une marque intertextuelle qui témoigne de 

ces expériences partagées et des valeurs culturelles qui trouvent leur 

écho dans d’autres contextes identiques à celui de l’histoire racontée 

dans le roman. Il crée également un lien incontestable avec un 

moment révolu de l’histoire et de la littérature orale, où des 

expressions similaires servent de tremplin pour transmettre des idées 

de révolte et de solidarité.  

Ces interactions de différentes voix et discours qui transparaissent 

dans ce passage et les dialogues entre les personnages reflètent la 

nature dialogique de la communication à travers la multiplicité des 

points de vue et des significations qu’ils créent. En effet, plusieurs 

niveaux de dialogisme se manifestent. D’abord, la voix des femmes 

opprimées qui expriment leur grande détermination à se défendre et à 

se libérer du joug des traditions de leur village. Cette voix résulte de 

l’interaction des expériences et des émotions de ces femmes et reflète, 

par voie de conséquence, une réaction collective et déterminée face à 

l’oppression et à la discrimination. Une voix de sagesse émanant d’un 

proverbe se fait entendre pour évoquer une tradition culturelle 

transmise de génération en génération.  

Ces femmes s’en servent pour appuyer davantage leur projet de 

révolte et de solidarité en ajoutant à leurs propos une dimension 

historique et culturelle. De plus, un dialogue implicite s’instaure avec 

                                                   
11 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 166-167. 



164 
 

le lecteur, étant donné que les paroles des femmes peuvent être 

perçues comme un appel à l’action ou à la compréhension de la part de 

ce dernier. Celui-ci est convié à réfléchir aux enjeux sociaux et 

culturels évoqués dans le roman. Par ailleurs, le dialogue de Sultana 

avec les femmes de son village se comprend comme un rappel de son 

histoire personnelle, car il fait référence à son passé de fille opprimée 

et à son héritage. Ces mots résonnent dans l’esprit de Sultana car ils 

reflètent l’expérience de sa mère. 

C’est dans ce sens que l’on peut considérer l’ensemble de ces 

interactions comme une polyphonie où différentes voix, expériences et 

traditions s’entremêlent pour donner un sens complexe et riche. Le 

dialogisme contribue à la création d’un espace où les significations 

sont en constante évolution et où la diversité des perspectives est 

célébrée car il permet à ces différentes voix de s’exprimer et de 

s’entrecroiser librement dans la trame narrative du roman.  

Dans L’Interdite, l’auteure-narratrice accorde une importance 

particulière à sa mémoire auditive lorsqu’elle relate son enfance, qui a 

été influencée par les voix de divers poètes et musiciens : « Aussitôt, 

mes oreilles se mettent à résonner de la voix de la Callas, des lieder de 

Schubert, de Mozart »12. 

Les références culturelles et musicales qui résonnent dans l’esprit 

de l’auteure-narratrice sont des marqueurs intertextuels qui 

témoignent de sa relation précoce avec la culture occidentale. Elle 

relie ce moment de la narration à des références externes, en 

l’occurrence les performances vocales de Maria Callas et les 

compositions musicales de Schubert et de Mozart. Ces références 

supposent que l’auteure-narratrice est submergée par des souvenirs et 

des émotions associés à ces œuvres musicales, qui influencent son état 

d’esprit présent et l’aident à revivre une expérience sensorielle 

intense. La manière dont ces œuvres musicales, qui sont extérieures au 

texte, entrent en résonance avec les pensées et les sensations de 

l’auteure-narratrice traduit ces relations intertextuelles. En effet, les 

                                                   
12 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 44. 



165 
 

lecteurs familiers de la musique de Callas, de Schubert et de Mozart 

parviennent à établir des connexions et des associations entre ces 

œuvres musicales et l’histoire relatée dans le roman pour enrichir 

davantage la compréhension et la texture de la scène grâce aux 

éléments culturels et artistiques qu’elles offrent. Ceux qui ne 

connaissent pas ces références peuvent percevoir une intensité 

émotionnelle qui se rapporte à la narration.  

Mokeddem recourt à la citation textuelle non seulement du nom de 

son poète préféré, à savoir Saint-John Perse, mais également en 

insérant un fragment entier de son poème « Vent ». Ce faisant, elle 

vise à rappeler aux lecteurs le pouvoir durable de certaines voix qu’ils 

ont entendues dans leur passé, capables de maintenir en vie des 

souvenirs significatifs : « De ce dernier [Saint-John Perse], j’aimais 

particulièrement entendre “Vent” : C’étaient de grands vents sur 

toutes Faces de ce monde, De très grands vents en liesse par le 

Monde, qui n’avaient d’aire ni de gîte, […] »13. 

L’auteure emploie délibérément le verbe « entendre » pour 

capturer l’effet sonore présent dans son texte, donnant ainsi naissance 

à une voix capable de jouer le rôle de conservatrice de mémoire. 

L’insertion d’un extrait textuel du poème « Vent » de Saint-John Perse 

est intrinsèquement liée au vent de sable, qui constitue un élément 

crucial de l’histoire racontée dans L’Interdite. Sultana ne ressent la 

plénitude de son être que lorsqu’elle est sous le charme du vent. Elle 

est touchée par les rythmes sonores, qui se manifestent sous forme de 

poésie classique, exprimant ainsi la richesse de son âme. 

Ce lien intertextuel explicite avec Saint-John Perse témoigne de la 

similarité entre le passé de Sultana, teinté de lectures, et la réalité 

actuelle de Dalila, qui aspire à découvrir la source du vent qui résonne 

dans les récits du passé et dans son propre village. Cela traduit 

également sa volonté de s’engager en tant que femme dans le monde, 

à la manière de Saint-John Perse : « Adhésion totale à ce qui est »14. 

                                                   
13 Ibidem. 
14 S.-J. Perse, Poésie : Allocution au Banquet Nobel du 10 décembre 1960, Gallimard, 
Paris, 1961. 



166 
 

Le vent, qui a laissé une marque dans l’histoire de L’Interdite, se 

transforme en « Vent de sable » dans le roman La Désirante15, 

symbolisant le bateau de Shamsa, l’héroïne de ce roman. Shamsa 

entreprend un voyage à l’opposé de celui de Sultana, naviguant vers la 

liberté tant désirée. 

Ainsi, l’utilisation réfléchie du verbe « entendre » et la référence 

intertextuelle au poème de Saint-John Perse soulignent l’importance 

de la sonorité et de la mémoire dans le récit, tout en créant des 

connexions profondes entre les personnages, les histoires et les thèmes 

au fil des œuvres de l’auteure. 

Mokeddem et ses prédécesseurs encouragent une lecture de leurs 

œuvres qui intègre des références antérieures, tout en prenant en 

compte l’effort interprétatif du lecteur. Dans ce contexte, Sultana relie 

un souvenir significatif de son enfance à l’acte de lire : « Souvent 

aussi, Paul Challes nous lisait des poèmes : Rilke, Rimbaud, Nerval, 

Saint-John Perse »16. 

De sa relation avec Paul Challes, Sultana emporte non seulement 

un amour de la médecine, mais également ses premiers souvenirs de 

lecture. Par le biais de la citation et de l’énumération des noms de ces 

auteurs, Sultana révèle l’impact significatif de la lecture sur sa 

mémoire. Cependant, il est important de noter que les noms 

mentionnés appartiennent aux auteurs préférés de Paul Challes et non 

à Sultana Medjahed elle-même. Ces noms deviennent ainsi un espace 

de partage de lectures et de souvenirs du passé entre eux. 

L’usage de l’emprunt à Lewis Carroll se retrouve également dans 

L’Interdite, à travers la citation directe du titre emblématique de son 

ouvrage, à savoir Alice au pays des merveilles, où le merveilleux est 

à l’honneur, mais avec une transformation intentionnelle faisant 

allusion à une référence culinaire à la nourriture courante et banale. 

En effet, l’auteure-narratrice opère un ajustement en remplaçant le 

terme « Merveilles » par « Merguez ».  

À travers cette modification, l’auteure-narratrice exploite le titre du 

                                                   
15 M. Mokeddem, La Désirante, Grasset, Paris, 2011. 
16 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 44. 



167 
 

roman de Lewis Carroll pour créer une pointe d’ironie liée à 

l’expérience des filles dans le Sud algérien, où elles sont 

véritablement désorientées en raison des traditions qui limitent leurs 

droits. Dalila exprime ainsi une subversion des attentes traditionnelles 

et culturelles. Cette inversion introduit une dose d’ironie et de satire 

d’une société soumise aveuglément aux traditions sévères. Selon 

Bakhtine, le rire est le seul moyen d’accéder « à certains aspects du 

monde extrêmement importants »17. 

Néanmoins, cette adaptation du titre original insinue que la quête 

entreprise par les filles dans le Sud algérien diffère considérablement 

des aventures d’Alice au pays des merveilles. Dans ce contexte, la 

jeune fille du Sud algérien est contrainte de se conformer à la loi des 

traditions, qui sont symbolisées ici par les pratiques et les coutumes 

culinaires. 

Cette manipulation du titre d’un texte bien connu à des fins 

ironiques et de réflexion critique montre comment Mokeddem utilise 

l’emprunt littéraire pour insérer un commentaire subtil sur la condition 

des femmes dans le Sud algérien, tout en établissant un lien 

intertextuel avec une œuvre célèbre : « […] Et quand j’ai marre de 

leurs yeux pourris, je viens ici et je regarde les rêves pour nettoyer 

mes yeux, à moi. Ma sœur Samia dit que nous les filles d’Algérie, on 

est toutes des “Alice au pays des merguez”, comme on a jamais de 

merveilleux, on met des épices partout, partout. Les rêves sont mes 

épices »18. 

Ain Nekhla devient ainsi synonyme de « merguez », une 

métaphore pour décrire un contexte de survie corporelle plutôt 

qu’intellectuelle, où les véritables problèmes sont étouffés par des 

préoccupations superficielles dans la société en question. L’usage 

ironique du terme « merguez » pour caractériser l’Algérie permet ainsi 

d’illustrer, d’une part, que la vie dans ce pays est marquée par les 

difficultés résultant de l’injustice et de la violence qui ont dominé 

                                                   
17 M. Bakhtine, L’œuvre de Rabelais et la culture populaire au Moyen Âge et sous la 
Renaissance, op. cit., p. 76. 
18 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 143. 



168 
 

durant les années 1990. D’autre part, il exprime le fait que les 

Algériens sont, à la différence des pays développés, préoccupés par 

des sujets en apparence moins profonds. 

La corrélation entre « merguez » et « merveilles » mérite d’être 

explorée. En effet, les deux termes présentent une similitude sonore 

notable. Or, « merguez » est utilisé ici pour caractériser le Maghreb en 

général et l’Algérie en particulier, évoquant ainsi la précarité de la vie 

en Algérie pendant cette période troublée. À l’instar d’Alice, Dalila 

évolue dans un pays trompeur et injuste envers les femmes, en raison 

des traditions prédominantes. 

L’usage de l’ironie linguistique et la mise en relation de termes aux 

sonorités similaires permettent à Mokeddem de créer une réflexion 

subtile sur la condition sociale et culturelle de l’Algérie. Il évoque 

l’idée que les apparences peuvent être trompeuses et que la réalité est 

souvent plus complexe que ce qui apparaît en surface. Mokeddem 

souligne ainsi que l’expérience quotidienne de la vie des filles 

algériennes est pétrie de complexités et de difficultés. De plus, 

l’emploi du terme « merguez » plutôt que « merveilles » sous-entend 

l’absence de rêves et d’émerveillement dans leur vécu à Ain Nekhla, 

ainsi que l’effort qu’elles déploient pour composer avec les défis que 

leurs imposent les traditions sociales. Dalila et ses semblables 

perçoivent les « rêves » comme des « épices », des éléments aptes à 

donner une saveur particulière et un intérêt sans égal à leur existence 

qui manque terriblement de merveilleux.  

Ces rêves fonctionnent donc comme un moyen de résistance et 

d’évasion face à une réalité dure et inacceptable. Mokeddem se sert du 

carnavalesque pour subvertir les normes sociales et inverser les 

hiérarchies établies. Elle critique ironiquement les normes culturelles, 

tout en mettant en relief la résilience et la créativité des femmes face à 

ces réalités amères. C’est dans ce sens que le carnavalesque permet ici 

de donner naissance à une perspective alternative sur les enjeux 

sociaux et culturels : 

 

 



169 
 

–Tu sais, tu devrais dessiner ou peindre ces images qui te viennent en 

tête. – Elles viennent pas les images ! C’est moi qui les cherche et qui 

les trouve ! s’écrie-t-elle. Et puis je dessine depuis toute petite. – Que 

dessines-tu ? – Beaucoup d’yeux. Madame tradition tordue de 

vieillerie. La bénédiction qui prie avec fausseté et la malédiction qui 

menace et qui grimace. La h’chouma avec son ventre où les peurs sont 

comme les vers de la mort. Et puis encore et encore…des choses 

d’une méchanceté rigolote. Ouarda, elle dit “féroce”. – Alors il faut 

continuer. – J’ai peur qu’on dise : “Elle est folle ! Elle est occupée par 

Bliss !”19. 

 

L’échange entre Dalila et Sultana souligne la quête d’indépendance 

et d’expression individuelle de Dalila, qui utilise ses dessins pour 

exprimer une forme de résistance contre les normes traditionnelles. 

Elle prospecte délibérément des images et des visuels qui rompent 

avec la conformité dans le dessein de bousculer et de subvertir les 

attentes et les conventions communes à travers la façon dont elle les 

décrit. Dalila est tiraillée entre sa quête d’expression personnelle et la 

réaction possible d’une société acerbe qui pourrait la juger ou la 

marginaliser. Elle craint d’être perçue comme « folle » ou « occupée 

par Bliss ». La dimension carnavalesque transparaît dans la manière 

dont Dalila défie ouvertement les traditions sociales et les attentes 

conventionnelles. Elle a d’ailleurs réussi à créer, grâce à ses dessins, 

une réalité alternative qui correspond à ses rêves de fille rebelle.  

Mokeddem utilise la transformation du titre original de Lewis 

Carroll pour peindre une image négative de la vie en Algérie, où le 

bonheur est remplacé par le malheur. L’expression « cette hchouma » 

symbolise ainsi la privation des droits de Dalila et de toutes les filles 

algériennes à vivre librement. Mokeddem utilise ce souvenir livresque 

pour témoigner de son désir de découvrir l’Autre, qui partage une 

douleur similaire à celle qu’elle exprime dans son œuvre, et qui 

pourrait également se reconnaître comme un individu capable de saisir 

son essence intérieure. 

                                                   
19 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 144. 



170 
 

La transformation du titre original de Lewis Carroll offre à 

Mokeddem la possibilité de présenter des héroïnes en rupture avec le 

modèle d’Alice. En effet, le bonheur et l’aventure qui caractérisent le 

périple d’Alice sont altérés dans L’Interdite pour laisser place à 

l’incompréhension et à la colère. Ce faisant, l’auteure-narratrice 

expose un Moi en proie à l’instabilité, tiraillé entre la douleur du passé 

et la nostalgie du pays natal. 

 

4. Entre carnaval et intertextualité : le voyage littéraire au-delà des 

limites 

 

Le thème du voyage est également présent dans L’Interdite de 

Mokeddem. L’auteure établit un lien profond et complexe entre le 

domaine de la médecine et ses pages, un lien où s’entremêlent l’amour 

et la douleur. Son attachement intime envers l’univers de la littérature 

se dévoile dès l’épigraphe de L’Interdite. En effet, l’utilisation de 

l’épigraphe devient une marque récurrente chez Mokeddem, que l’on 

retrouve également dans ses autres romans. Dans L’Interdite, le texte 

s’ouvre sur une épigraphe qui peut être qualifiée d’« allographe », 

puisqu’elle est tirée d’un autre roman qui a valu à son auteur une 

renommée internationale. 

Dans ce cas précis, il s’agit de Fernando Pessoa, écrivain d’origine 

portugaise, reconnu comme un auteur de renommée mondiale. Il s’est 

démarqué en écrivant sous différents pseudonymes hétéronymes, 

parmi lesquels les trois principaux sont Alberto Caeiro, Ricardo Reis 

et Alvaro de Campos. Il a également employé un type particulier de 

pseudonyme, appelé « semi-hétéronyme », à savoir Bernardo Soares. 

Ce choix de multiplier les voix narratives distinctes révèle la 

complexité de l’univers littéraire de Pessoa et sa capacité à explorer 

une multitude de perspectives et de styles d’écriture. Il crée ainsi une 

toile intertextuelle qui transcende les frontières linguistiques et 

culturelles :  

 

 



171 
 

Il y a des êtres d’espèces différentes dans la vaste colonie de notre 

être, qui pensent et sentent diversement… Et tout cet univers mien, de 

gens étrangers les uns aux autres, projette, telle une foule bigarrée 

mais compacte, une ombre unique—ce corps paisible de quelqu’un 

qui écrit… (M.M., L’Interdite, Épigraphe). 

 

Selon lui, l’acte d’écriture se transforme en une errance 

perpétuelle. L’écrivain entreprend un voyage sans fin, à travers lequel 

il tente d’unifier, au sein d’un même texte, des sujets et des voix 

littéraires qui se distinguent les uns des autres. Pratiquant 

l’intertextualité, il crée des connexions entre des éléments disparates. 

Un exemple emblématique de cette démarche se trouve dans Le Livre 

de l’Intranquillité20, une œuvre posthume de Fernando Pessoa, 

traduite dans de multiples langues. Ce recueil textuel rassemble un 

ensemble de maximes et de réflexions qui reprennent les propos d’un 

penseur éminent, reflétant ainsi l’approche intertextuelle de Pessoa et 

son habileté à fusionner diverses sources d’inspiration pour produire 

une œuvre complexe et riche en significations :  

 

C’est peu dire que Bernardo Soares, alias Fernando Pessoa, est 

intranquille. Mieux vaudrait parler d’errance infinie à travers ses 

limbes tourmentés ou de la plainte insensée d’un banni de l’existence. 

Au fil de ce journal intime, Fernando Pessoa inspecte l’intérieur aux 

mille facettes d’un de ses nombreux hétéronymes, c’est-à-dire d’une 

de ces “proliférations de soi-même” dont chacun de nous est 

construit21. 

 

L’auteure-narratrice confie à Vincent Chauvet le dilemme intérieur 

de son identité et son impossibilité de trouver une résidence stable. Son 

Moi est constamment en mouvement, en errance perpétuelle, en raison 

de son affiliation à deux rives distinctes (l’Algérie et la France) : 

                                                   
20 F. Pessoa, L’Intranquillité, Christian Bourgois, Paris, 1982. 
21 L. Anciel, in C. Bourgois, Le livre de l’intranquillité (Le) par Fernando Pessoa, 
(www.bibliomonde.com/livre/livre-intranquillite-le-1071.html, consulté le 7 octobre 
2023). 



172 
 

 

Adversité, oui. Qui suis-je avec une telle donne ? Je ne sais pas très 

bien. C’est une sensation indéfinissable. Qui a dit que la peur de la 

folie était déjà la folie ? Fernando Pessoa, je crois. Peut-être suis-je un 

peu là. D’où la fuite dans plusieurs êtres entrecroisés22. 

 

La citation de Pessoa dans le roman est une marque intertextuelle 

explicite qui s’exprime « par la coprésence effective d’un texte dans 

un autre, c’est la pratique traditionnelle de la citation »23, qui influence 

la tonalité et le sens du texte. En effet, l’auteure adopte un ton 

introspectif qui permet d’explorer une pluralité d’identités. Ce lien 

intertextuel met en confrontation deux voix discursives : l’une renvoie 

à l’auteure-narratrice et l’autre à Pessoa, offrant ainsi à lire une 

conversation indirecte et donc une forme dialogique. Ce lien 

intertextuel se veut une invitation en sourdine, qui met en exergue le 

contraste entre les idées exprimées par l’auteure-narratrice dans 

L’Interdite et la pensée de Pessoa, en vue d’ouvrir de nouvelles voies 

pour approfondir l’interprétation de la question de la peur de la folie et 

de la folie elle-même. Le ton introspectif, la réflexion sur l’identité et 

l’indéfinissabilité de soi qui se donnent à lire dans le passage et 

peuvent être liés au concept de carnavalesque.  

En réalité, l’association de la peur de la folie à la folie elle-même 

remet en question les normes et les jugements conventionnels, créant 

ainsi un effet de subversion et de renversement des attentes, car les 

règles sociales sont momentanément suspendues. Le passage gagne en 

complexité et en profondeur grâce à la combinaison de l’intertextualité 

et du dialogisme, qui nous permettent d’observer comment des voix et 

des idées différentes sont mises en interaction. Grâce à 

l’intertextualité, un lien formel se noue entre L’Interdite et l’œuvre de 

Pessoa. Le dialogisme, quant à lui, met en lumière la dynamique entre 

les idées de l’auteure-narratrice et celles de l’écrivain Pessoa. 

Faut-il également souligner que l’idée de « fuite dans plusieurs 

                                                   
22 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 105. 
23 G. Genette, Palimpseste. La littérature au second degré, Seuil, Paris, 1982, p. 8. 



173 
 

êtres entrecroisés » peut être interprétée dans un sens carnavalesque 

dans la mesure où le carnaval traditionnel autorise la liberté d’explorer 

des identités multiples et des rôles sociaux différents, permettant ainsi 

d’exprimer une extension du caractère subversif du carnavalesque. 

La citation de Fernando Pessoa insérée dans le corps du texte 

confirme ainsi le profond besoin d’errance et de déplacement ressenti 

par Sultana. Son identité se trouve pleinement réalisée à la croisée des 

deux rives : celle du Maghreb et celle de l’Europe. De plus, le choix 

d’utiliser une citation de Pessoa en exergue, en tête du roman, illustre 

l’idée que Sultana Medjehad et Mokeddem partagent une identité 

commune. En effet, Sultana éprouve une affection particulière pour ces 

âmes instables qui se précipitent dans différentes directions, tout cela 

dans le but de parvenir à l’unité de l’être qu’elles recherchent. Grâce à 

cette affinité qui découle de sa propre conscience, nourrie par son 

voyage en France, elle a pu appréhender le sens de la diversité : « Je 

n’ai jamais eu d’affection que pour les bâtards, les paumés, les 

tourmentés et les juifs errants comme moi »24. Et elle ajoute : « Mais 

comment…comment leur faire entendre que ma survivance n’est que 

dans le déplacement, dans la migration »25. 

L’auteure-narratrice s’identifie explicitement aux bâtards, paumés, 

tourmentés et juifs errants pour décrire l’attachement particulier 

qu’elle ressent à leur égard, mais aussi pour adresser un clin d’œil 

complice à son lecteur. Cette utilisation est en effet loin d’être fortuite, 

puisqu’elle évoque une intertextualité implicite aux connotations 

culturelles, historiques, voire littéraires. Le terme « juifs errants » 

rappelle impérativement au lecteur l’image des diasporas juives à 

travers l’histoire. De plus, la mention des « bâtards, paumés et 

tourmentés » laisse entendre que l’auteure-narratrice est influencée par 

des personnages marginaux ou des anti-héros, souvent présents dans la 

littérature. 

Nous pouvons constater que l’intertextualité liée au carnavalesque 

est présente dans les deux passages, créant un ensemble de sens et de 

                                                   
24 M. Mokkedem, L’Interdite, op. cit., p. 82. 
25 Ivi, p. 161. 



174 
 

nuances qui reflètent la subversion et la complexité des idées 

exprimées. Dans le premier passage, l’idée exprimée entre en 

résonance avec le carnavalesque. L’auteure-narratrice rejette les 

normes et les conventions sociales en affichant une affinité 

incontestable avec des êtres marginaux. Il convient de souligner que 

ce rejet, ainsi que la valorisation des figures marginales, sont 

l’expression de la rébellion de Sultana contre les attentes habituelles 

dictées par les traditions et les caractéristiques du carnavalesque. Ce 

dernier célèbre la diversité des voix et des perspectives, et tend 

également à renverser les hiérarchies. Le lien entre le carnavalesque, 

qui implique une temporalité où les normes sont suspendues, et 

l’intertextualité est encore accentué dans le deuxième passage où 

l’auteure-narratrice évoque sa propre « survivance » dans le 

déplacement et la migration. Ici, les notions traditionnelles de stabilité 

et de sédentarité sont complètement renversées, car la « survivance » 

de l’auteure-narratrice trouve place dans le déplacement perpétuel, 

reflétant ainsi une temporalité où les normes sont suspendues. 

En effet, Sultana réitère sans cesse l’influence de ses déplacements 

sur la fragmentation de son Moi et l’importance de la multiplicité de 

l’être pour prendre conscience que la différence pourrait être un 

facteur de complicité. Il faut également signaler que la notion de 

déplacement met en relief d’autres liens intertextuels entre les thèmes 

littéraires, tels que l’errance, la quête de soi et l’exploration de 

multiples identités, qui permettent de renforcer la complexité des idées 

présentées. C’est ainsi que le carnavalesque et l’intertextualité se 

conjuguent et créent un réceptacle de sens qui va au-delà des mots 

eux-mêmes.  

 

5. Conclusion 

 

Pour clore ce survol succinct, il convient de rappeler que le 

dialogue entre les différentes voix narratives qui orchestrent l’histoire 

confère à l’œuvre une certaine complexité. Celle-ci inciterait le lecteur 

à questionner la réalité culturelle et sociale de l’Algérie pendant les 



175 
 

années 1990, et à la comparer à son expérience présente, afin 

d’identifier les grands changements nationaux. De fait, 

l’intertextualité, dans le contexte de ce roman, se révèle être une 

manifestation saisissante du carnavalesque. Mokeddem a su tisser des 

relations intertextuelles fondées essentiellement sur des références 

culturelles et littéraires pour créer un espace où les normes établies 

sont subverties, les récits traditionnels sont réinterprétés et les valeurs 

conventionnelles et sociales sont inversées.  

C’est dans ce sens que la multiplicité des références inscrites dans 

une dynamique narrative ambiante forme un carnaval d’idées, de 

sentiments et de significations. Mokeddem a mis en relief, grâce à 

l’intertextualité, des voix et des perspectives conduisant à un dialogue 

ininterrompu entre son roman et les œuvres préexistantes. Les 

différentes allusions à d’autres auteurs, œuvres et poètes ont permis à 

l’auteure de manipuler habilement les attentes du lecteur, de créer des 

échos, des contrastes et des parallèles.  

Au travers de la transgression des frontières entre l’imaginaire et le 

réel, entre le passé et le présent, entre les normes et les subversions, 

dans L’Interdite, Mokeddem exprime aux lecteurs une invitation 

inavouée : celle de réévaluer leurs perceptions et leurs conceptions du 

monde. L’intertextualité se donne ainsi à lire dans L’Interdite comme 

une incarnation du carnavalesque, en déstabilisant les notions 

préconçues pour offrir une lecture novatrice du roman où les discours 

sont remis en question et les hiérarchies établies sont renversées. 

Comme le résume à juste titre Lachmann :  

 
À travers le jeu carnavalesque d’inverser les valeurs officielles 

[Bakhtine] voit l’anticipation d’un autre, monde utopique dans lequel 

le refus de la hiérarchie, la relativité de valeurs, le questionnement de 

l’autorité, l’ouverture, la franchise, l’anarchie joyeuse, et la 

ridiculisation de tout dogme dominent, un monde dans lequel le 

syncrétisme et une myriade de perspectives différentes sont permis26. 

                                                   
26 R. Lachmann, Bakhtin and Carnival: Culture as Counter-Culture, in Trans. R. 
Eshelman, M. Davis, Cultural Critique 11, (Winter 1988-89), p. 118. 



176 
 

 

Références bibliographiques 

L. Anciel, in C. Bourgois, Le livre de l’intranquillité (Le) par 

Fernando Pessoa (www.bibliomonde.com/livre/livre-intranquillite-le-

1071.html). 

M. Bakhtine, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au 

Moyen Age et sous la Renaissance, Trans. Andrée Robel, Gallimard, 

Paris, 1970. 

M. Darrieussecq, Rapport de police : Accusation de plagiat et autres 

modes de surveillance de la fiction, P.O.L., Paris, 2010. 

G. Deleuze, F. Guattari, Capitalisme et schizophrénie 1 : L’Anti-

Œdipe, Minuit, Paris, 1972. 

C. W. Francis, Enjeux poétiques de la littérature-monde. Autour de 

l’écriture rhétorique d’Assia Djebar, in C. W. Francis, R. Viau, 

Trajectoires et dérives de la littérature-monde. Poétique de la relation 

et du divers dans les espaces francophones, Rodopi B.V., Amsterdam-

New York, 2013. 

G. Genette, Palimpseste. La littérature au second degré, Seuil, Paris, 

1982. 

C. Hust-Laboye, La Diaspora coloniale en France. Différence et 

diversité, Presse universitaire de Limoges, Limoges, 2009. 

R. Lachmann, Bakhtin and Carnival: Culture as Counter-Culture, in 

Trans. R. Eshelman, M. Davis, Cultural Critique 11, (Winter 1988-

89), p. 52-118. 

M. Mokeddem, L’Interdite, Le Livre de poche, Paris, 1993. 

M. Mokeddem, La Désirante, Grasset, Paris, 2011. 

S.-J. Perse, Poésie : Allocution au Banquet Nobel du 10 décembre 

1960, Gallimard, Paris, 1961. 

F. Pessoa, L’Intranquillité, Christian Bourgois, Paris, 1982. 

A. Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Raynal et Hitchcock, New York, 

1943. 


	TABLE DES MATIÈRES
	5 Préface
	PRÉFACE
	La collection « Regards méditerranéens » a pour objectif de favoriser le dialogue entre les différentes disciplines universitaires, en mettant l’accent sur les productions littéraires francophones provenant du monde méditerranéen, avec une attention p...
	INTRODUCTION
	1. Introduction
	2.1. Kaki et le théâtre algérien
	2.2. L’oralité, caractéristique principale de l’œuvre de Kaki
	3. Apports dramaturgiques de Kaki
	3.1. La culture populaire dans l’œuvre de Kaki
	3.2. Kaki et le théâtre hybride
	4. L’art théâtral selon Kaki : carnaval et théâtre total
	5. Conclusion




