


Republique Algerienne Democratique Et Populaire  

Ministere De L’enseignement Superieur  

Et De La Recherchescientifique  

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila  

Faculté des Lettres et des Langues 

En collaboration avec le Laboratoire des Études Linguistiques 

Théoriques et Pratiques  
   

  

La poésie populaire algérienne :  
Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels.   

 

Ouvrage collectif international  
  

 
Sous la direction de  

Dre Abla HOUICHI, Pre Wahiba ZELLAGUI, Pre Catherine 
GRAVET et Pr Abdelkader KHELIFI 

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sous la direction de :  
Abla HOUICHI, Catherine GRAVET, Wahiba ZELLAGUI et Abdelkader KHELIFI 
Laboratoire de recherche : Études Linguistiques Théoriques et Pratiques 
Université Mohamed Boudhiaf – M’sila / Algérie 
ISBN : 978-9969-640-15-1 
Dépôt légal : Janvier 2026 



Ouvrage collectif international  

Coordonné par Abla HOUICHI, Catherine GRAVET, Wahiba ZELLAGUI et Abdelkader KHELIFI  
Ces études réunies sous le titre La poésie populaire algérienne : enjeux identitaires, socio-
historiques et mémoriels, rassemblent des travaux ancrés dans le monde littéraire 
contemporain. Cet ouvrage accueille des contributions qui relèvent principalement de la 
littérature algérienne contemporaine. Il préconise l’étude du produit littéraire avec des 
thématiques inédites en favorisant les nouvelles perspectives, approches et méthodes 
d’analyse. Cet ouvrage demeure ouvert aux nouvelles tendances littéraires contemporaines.  
 
 
 
Comité de lecture 
Pre Catherine GRAVET, Université de Mons, Belgique 
Pre Ola BOKADI, Université de Sfak, TUNISIE 
Dre Abla HOUICHI, Université de M’Sila, Algérie 
Pre Carmen SAGGIOMO, Université de la Campanie Luigi Vanvitelli– Italie  
Pr Abdelkader KHELIFI, Université de M’Sila, Algérie 
Pre Maria Giovanna PETRILLO, Université de Naples « Parthenope » – Italie 
Pre Wahiba ZELLAGUI, Université de M’Sila, Algérie 
Pr Abderezak ZEBIRI, Université de M’Sila, Algérie 
Pre Martine Renouprez, Université de Cádiz, Espagne 
Pr. Salah Ghilous, Université de M’Sila, Algérie  
Pr Sergio PISCOPO, Université de Naples « L'Orientale » – Italie 
Pre Abdelkrim ZEBIRI, Université de M’Sila, Algérie  
Pr Lakhdar HENNII, Université de M’Sila, Algérie  
Pre Amira SOUAMES, Université de M’Sila, Algérie 
  



Sommaire 

N° Titre page 

 Préface  

 Introduction 08-09 

Première partie : La poésie populaire algérienne :  
de la poétique à la critique sociale 

01 

L’oralité poétique du chant kabyle : une véritable «archive vivante» 
et un pilier de la conscience kabyle 

Abla HOUICHI 
Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

Catherine GRAVET  
Université de Monts, Belgique 

11-37 

02 

Discours poétique et discours social dans la poésie populaire 
d’Abderrahmane Mejdoub 

KHELFAOUI Benaoumeur 
Université Kasdi Merbah Ouargla, Algérie 

38-49 

03 

L'influence du Coran sur la poésie populaire algérienne : un regard 
sur l'intertextualité 

Mhamed BOUDIA  
Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

Souad BOUHADDJAR 
Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

50-61 

04 
Analyse linguistique et discursive d’un chant populaire oral algérien  
Pr Abderrazek ZEBIRI 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 
62-72 

05 

Language and Cultural Identity in the Digital Space: From Folk 
Poetry to New Representations of Belonging – A Sociological 

Analytical Study  
BOUZNED Samira 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 
CHETOUANI Noura  

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

73-96 

Deuxième partie : La poésie populaire algérienne : Identité, Histoire et mémoire 
collective 

06 

La poésie : Le chant d’un cri dans le mémorial historique 
GAOUDI Fella 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 
ZELLAGUI Wahiba 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 
 

98-113 



07 

Preserving Algeria’s Oral Legacy: Challenges and Strategies for 
Popular Poetry  

ZIANE Fouzia 
University Mohamed Boudiaf of M’sila, Algéria 

114-130 

08 

Anthologies de Poésies Traditionnelles Maghrébines dans les 
Romans d'Assia Djebbar et Yasmina Khadra  

KHARKHACHE Souhila 
Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

SAADAOUI Saloua 
Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

131-151 

09 
 م الحضور والأصداء1954 – 1830الشعبي في ذاكرة المقاومة الجزائریة الشعر 

  عبد القادر خلیفي
   الجزائر المسیلة –جامعة محمد بوضیاف 

152-166 

10 
   1871نماذج من الشعر الشعبي بالقبائلیة عن ثورة 

 عبد النور أیت بعزیز 
 الجزائر  لونیسي علي -2جامعة البلیدة 

167-190 

Troisième partie : Elmelhoun, l’art poético-musical algérien 

11 

La mise en mots des urbanités socio-linguistiques dans la poésie 
populaire algérienne (Elmelhûn)   

SOUAMES Amira 
Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

192-203 

12 

De la théâtralité dans la poésie populaire (melḥūn) : Mestfa Ben 
Brahim et l’expression de latradition populaire  

LAGUER Hanane 
Institut National des Langues et Civilisations Orientales, (INALCO), Paris 

204-220 

13 

Hiziya, le corps dans le poème : pour une représentation de 
l’absence et un lyrisme de la perte  

ZEBIRI Abdelkrim 
Université Mohamed Boudiaf de M’sila, (Algérie) 

221-240 

14 
 " أو تھویدة "یا أبي" أنموذج تحلیل نسقیة البناء الحكائي في قصیدة "أفافا إینوفا

 عقاب بلخیر 
 الجزائرمحمد بوضیاف المسیلة جامعة 

241-258 

15 
  جاشعر المنفى أنموذ-جمالیات الصورة الفنیة في الشعر الملحون الجزائري 

  فتحي بوخالفة
 الجزائر جامعة محمد بوضیاف المسیلة

259-292 

16 

 القضایا الدینیة والأدبیة في الشعر الصوفي الشعبي من خلال دیوان 
  الشیخ محمد الریغي شبیرة

 حكیمة بوشلالق
 جامعة محمد بوضیاف المسیلة الجزائر

293-308 

 



PRÉFACE 

Esthétique et ludique, la poésie populaire, est avec la musique 
populaire, un art de la célébration de la beauté du monde, du plaisir 

esthétique, de l‘émotion artistique et de l‘évasion. Elle est une sorte de « 
médecine de l‘âme » (Lambert)  

ECRIRE  
Pourquoi écrire 

Si ce n'est pour mieux tout dire  
Écrire des paroles simples 
Celles des êtres humbles 

Par besoin, par rage, par plaisir 
Et ne pas complètement mourir  
Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d'un monde brutal 
Créer la musique des mots 

Pour apaiser les maux  
Écrire 

Pour ne pas oublier 
Ne pas s'enfuir 

Graver à jamais avant de partir  
Écrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 
Mieux donner pour mieux espérer.  

 (SAHNOUNE Abla, M'sila, Algérie)  
LA POESIE 

Seule la poésie m’a été fidèle 
Ancrée en moi, je n’ai qu’elle  

Elle transcrit les déboires 
Les peines et les jours noirs  

L’espoir et les maux, elle les ressent 
Les miens après ceux des passants  

Le poète et diverses personnes 
Plusieurs cloches qui sonnent  

Les cœurs sensibles savent l’entendre 
Gouter au poème et le comprendre.  

 (SAHNOUNE Abla, M'sila, Algérie)  
  



  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

8 

Introduction 

La poésie populaire algérienne qui s’inscrit dans le large répertoire de la langue parlée 
populaire, est empreinte d’un profond lyrisme. Elle est liée aux moments forts de la vie 
sociale et participe intensément à la communication affective. Elle renvoie à des circonstances 
multiples associées à des fêtes et des rituels communautaires. Ce patrimoine culturel et 
civilisationnel de l’Algérie est incontestablement une source d’une richesse incomparable. Sur 
la valeur de la poésie populaire, Joseph Desparmet explique : « Notre rhapsodie populaire 
présente la valeur documentaire que nous attribuons à la littérature d’une époque […] ». 
(Desparmet, 1930, p.228). 

Ce patrimoine oral très riche est un trait saillant de la vie sociale en Algérie. Il s’agit 
de textes satiriques qui mettent l’accent sur la volonté de réprimander, d’adresser des 
remontrances ou tout simplement d’apporter le plus souvent un enseignement et d’instruire. 
Ils décrivent et dénoncent certains défauts et travers d’un comportement social. Dans la 
tradition algérienne, la poésie populaire a une fonction plurielle qui associe l’éthique, 
l’historique et l’esthétique. Son rôle majeur est de fixer les événements et les faits marquants 
qui ont touché la vie du groupe afin d’en conserver le souvenir. Mouloud Mammeri disait, 
dans « Culture savante et culture vécue en Algérie », que « Tout événement mémorable (en 
particulier ceux qui intéressent le groupe tout entier) donnait lieu à un traitement versifié, sans 
que le vers eût d’autres rôles que de fixer un souvenir » (MAMMERI, 1991, p. 69). En outre, 
être poète est un métier au temps où « la poésie tenait lieu de chronique ou de journal » 
(Mammeri, 1980, p.132). Pour Jean Amrouche : « Tous les gestes de la vie, toutes les 
cérémonies, sont soutenus par le chant » (AMROUCHE, 1988, p. 49). Il s’agit d’une parole 
poétique populaire, source fondamentale et génératrice d’une littérature spécifiquement 
algérienne, qu’elle institue en une littérature orale recentrée sur ses origines. Son importance 
vient du fait qu’elle diffère des autres éléments de la littérature orale, par sa diversité de 
forme, la richesse de ses rythmes, le caractère original de ses thèmes à l’origine de son 
inspiration. 

Le poète populaire, appelé « Meddah » ou « Goual » a parfois joué un rôle important 
dans l'évolution culturelle et politique du pays. Il rejoint par-là cette tradition de résistance 
bien ancrée dans la tradition orale algérienne et alimentée par des poètes au nom 
emblématique, parmi lesquels l’Émir Abdelkader ou le poète berbère Si Mohand. Le poète 
est, en quelque sorte, le « porte-parole » d’un peuple. Qualifié par Assia Djebar de« témoin » 
de son siècle, en raison de la place centrale qu’il tient au sein de sa communauté, le poète 
populaire est le dépositaire et le gardien de la mémoire collective de son groupe. 

Les poètes populaires algériens se distinguent par une production poétique 
particulièrement prolifique, touchant à des thèmes lyriques et patriotiques, ou encore à la 
sagesse et à la satire et traitant de sujets différents : la patrie, la mémoire collective, l’identité, 
l’histoire, la société, l’hospitalité et l’amour comme « Haysia » un des plus beaux poèmes 
d’amour et un chef d’œuvre de la poésie populaire algérienne ; mais aussi à l’art du « 
Melhoun », la chanson bédouine qui constitue, ici, une sorte de consécration pour les textes 
populaires qui ont été marqués par des glorifications de la guerre de Libération Nationale 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

9 

Algérienne, décrivant aussi la richesse du patrimoine culturel du pays. Ses valeurs esthétiques 
et artistiques ont montré le sens de créativité des poètes et leur capacité à influer l’auditeur en 
adoptant plusieurs moyens d’expression artistique. Toutes les chansons ont un apport culturel 
très important, révélant un héritage et une dimension culturelle adéquate, bénéfique, 
diversifiée, parfaitement adaptée à leur mode de vie et qui correspond exactement à leur 
propre entourage. 

Cet ouvrage collectif vise à rappeler le rôle de la poésie à travers ses enjeux socio-
historiques et mémoriels, ses fonctions éthiques et politiques, pour enfin conclure sur sa 
portée patrimoniale, entendue ici comme un legs, un héritage, laissé par les anciens aux 
nouvelles générations à partir duquel continuent de s’inspirer librement aujourd’hui les 
chanteurs et les poètes contemporains. Notre intérêt est la découverte et la redécouverte du 
patrimoine littéraire populaire algérien ; nous voulons accorder une attention toute particulière 
à la mise en perspective historique et anthropologique du chant ou du poème en tant que 
document à lire, à interpréter et à analyser. 

C’est un ouvrage dans lequel nous essayons de montrer comment la poésie populaire 
et la chanson bédouine ont joué un rôle majeur durant la glorieuse guerre de libération, elles 
ont contribué à la sauvegarde de la mémoire nationale. Cet authentique héritage culturel "a eu 
son impact sur la Révolution". Dans un colloque national sur la poésie populaire et la chanson 
bédouine, le chanteur du genre bédouin, Abderrachid Merniz de M’sila, a déclaré, à cette 
occasion, que « les arts populaires, en particulier la poésie et la chanson bédouine, demeurent 
le mode d’expression privilégié du sentiment d’appartenance nationale », pour sa part, le 
poète Kamel Cherchar, originaire d’Alger, a soutenu que la poésie populaire "est l’âme de la 
société et transmet un message dans un langage simple, tout en représentant un document 
historique et une référence pour les écrits des historiens, ce qui en fait une source de fierté 
pour les poètes algériens aux vers éternels". 

Ce volume collectif se propose également de promouvoir la poésie populaire 
algérienne, source des paroles de la chanson bédouine, à préserver un patrimoine artistique et 
culturel. La poésie populaire et la chanson bédouine demeurent intimement liées à la 
transmission de la mémoire nationale. C’est une source et une référence d’événements 
historiques. La poésie populaire est elle-même un patrimoine à sauvegarder dans un contexte 
marqué par une forte concurrence entre les territoires, elle est la forme d’expression qui 
promeut et sauvegarde le patrimoine matériel et immatériel local. La sauvegarde et la 
préservation de ce patrimoine, remontant à des temps immémoriaux, se heurtent à son 
caractère éminemment oral, le but de ce volume est d’avoir une meilleure vision d’où « 
l’impérieuse nécessité » de transcrire les textes, de penser à en faire des recueils ou de les 
enregistrer sur des supports modernes. C’est par son truchement qu’on peut saisir le processus 
de transmission de la tradition, de l’histoire, et de la mémoire. 

Abla HOUICHI 



  

  

  

  

   

   

 

 

 

Première partie   

La poésie populaire algérienne :  

De la poétique à la critique sociale 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

11 

L’oralité poétique du chant kabyle : une véritable « archive 
vivante » et un pilier de la conscience kabyle 

The poetic orality of Kabyle song: a veritable ‘living archive’ and a pillar of 
Kabyle consciousness 

ˡAbla HOUICHI 
Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

abla.houichi@univ-msila.dz 
²Catherine GRAVET 

Université de Mons, Belgique 
catherine.gravet@gmail.com 

Résumé  

La poésie populaire kabyle constitue un pilier de la culture amazighe, où la parole 
chantée devient mémoire, identité et résistance. Transmise par voie orale, elle exprime les 
émotions et les valeurs collectives à travers les chants féminins, les berceuses, les poèmes 
d’amour ou les épopées héroïques. Cette étude met en lumière les fonctions esthétiques, 
sociales et politiques de cette poésie dans la société kabyle, en s’appuyant sur des extraits 
issus de la tradition orale et de la chanson moderne (Aït Menguellet, Azem, Idir). De la voix 
des imedyazen aux chants enregistrés contemporains, la continuité du verbe poétique illustre 
la capacité d’adaptation d’une culture millénaire face aux mutations historiques et 
linguistiques.  

Cet article propose également une étude approfondie de la poésie populaire kabyle en 
tant que matrice de mémoire, d’identité et de résistance. Il analyse la continuité d’une parole 
poétique transmise oralement et réinventée dans la modernité. L’approche met en évidence la 
fonction sociale du verbe amazigh, la centralité de la voix féminine, ainsi que la dimension 
politique du chant collectif. Entre esthétique, transmission et engagement, la poésie kabyle 
apparaît comme un espace vivant où s’articulent patrimoine et création, tradition et 
conscience contemporaine. 

Mots-clés : poésie kabyle, oralité, mémoire, identité, modernité, chanson amazighe. 

Abstract  

Kabyle popular poetry stands as a cornerstone of Amazigh culture, where the sung 
word embodies memory, identity, and resistance. Transmitted orally, it conveys collective 
emotions and values through women’s songs, lullabies, love poems, and heroic epics. This 
study highlights the aesthetic, social, and political functions of Kabyle poetry within its 
cultural context, drawing upon traditional oral compositions and modern songs (Aït 
Menguellet, Azem, Idir). From the voices of the imedyazen to contemporary recorded 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

12 

performances, the continuity of poetic expression demonstrates the remarkable adaptability of 
an ancient culture to historical and linguistic transformations.  

This article offers an in-depth study of Kabyle popular poetry as a source of memory, 
identity, and resistance. It explores the continuity of an orally transmitted poetic language 
reinvented in modern times. The analysis highlights the social and aesthetic functions of the 
Amazigh word, the centrality of the female voice, and the political dimension of collective 
singing. Between art, transmission, and commitment, Kabyle poetry emerges as a living space 
where heritage and creation, tradition and contemporary awareness, are intimately 
intertwined. 

Key words: Kabyle poetry, orality, memory, identity, modernity, Amazigh song. 

Introduction 

L’oralité constitue l’un des fondements essentiels des sociétés traditionnelles 
amazighes et, en particulier, de la société kabyle. Elle a permis, au fil des siècles, de 
transmettre une langue, une culture et un patrimoine immatériel d’une richesse exceptionnelle, 
en l’absence de supports écrits largement diffusés. La poésie et le chant kabyles apparaissent 
ainsi comme des modes privilégiés de communication, d’expression et de mémoire collective, 
où s’articulent la dimension esthétique, la fonction sociale et la transmission 
intergénérationnelle (Zumthor, 1983). En ce sens, l’oralité kabyle ne se limite pas à un simple 
moyen d’expression : elle représente un système culturel complet, un « fait social total » au 
sens maussien, qui accompagne les moments clés de la vie individuelle et collective, tout en 
constituant un réservoir identitaire et mémoriel (M. Mauss, 1872-1950). 

L’étude du chant et de la poésie kabyles ne peut être abordée sans rappeler la place 
centrale de la mémoire. Comme l’indique Zumthor (1983), la tradition orale est « l’œuvre de 
la mémoire » (p. 156), mémoire à la fois individuelle et collective, garante de la continuité des 
pratiques culturelles. Elle conserve les structures formelles des poèmes et des chants, tout en 
laissant place à l’improvisation, à la variation et à la parole personnalisée de l’interprète. Cette 
articulation entre reproduction et invention confère à la poésie kabyle un caractère vivant, 
mouvant et constamment réactualisé (Belgasmia, 2015). C’est précisément dans cette 
mouvance que réside la force d’un patrimoine qui ne cesse de s’adapter aux contextes sociaux 
et historiques, fonctionnant comme une « archive vivante » dont les documents ne sont pas 
des papiers, mais des voix et des performances (Gellner, 2018). 

Historiquement, la poésie kabyle a traversé plusieurs grandes étapes. Nacib (1999) 
distingue quatre périodes majeures : la première, antérieure à la colonisation française, 
valorisait les tribus et célébrait les valeurs communautaires ; la deuxième, marquée par 
l’occupation coloniale et les deux guerres mondiales, a donné naissance à une poésie de 
résistance et de lutte ; la troisième, correspondant aux événements de 1945 et à la guerre de 
libération, a vu s’épanouir une poésie militante exaltant la bravoure et l’abnégation ; enfin, la 
quatrième période, depuis l’indépendance, oscille entre célébration des combats passés, 
expression des sentiments personnels et, surtout, revendication identitaire (Nacib, 1999). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

13 

Cette évolution montre combien la poésie kabyle, loin de se figer, a constamment 
accompagné l’histoire du peuple kabyle et reflété ses mutations. 

La littérature orale kabyle ne se limite pas aux grands poètes connus comme Si 
Mohand, Slimane Azem ou Lounis Aït Menguellet ; elle se nourrit également des 
contributions anonymes des femmes et des hommes dans la vie quotidienne. Comme le 
souligne Mahfoufi (2004), le chant villageois est « l’affaire des femmes », particulièrement 
lors des naissances, des mariages, des deuils, ou des travaux collectifs. Les genres de la poésie 
féminine chantée (berceuses, izli, chants d’amour, chants de fête, etc.) traduisent à la fois la 
dimension intime et sociale de l’expression poétique (Salhi, 2001). Ces chants, transmis de 
mère en fille, accompagnent les gestes du quotidien (tissage, cueillette, préparation des repas), 
tout en portant un discours symbolique riche sur la vie, l’amour, la souffrance ou l’espérance. 
Ils forment un contre-discours souvent subversif au sein d’une société patriarcale, comme l’a 
analysé Rabia (2013) dans sa thèse sur les stratégies d’expression féminine. 

La poésie masculine, pour sa part, se distingue par des registres liés aux travaux 
collectifs, aux cérémonies religieuses (adekker, tiqsidin) et, surtout, aux chants de guerre. 
Cette poésie, souvent collective, renforce l’identité communautaire et sert de support à la 
mémoire historique. En ce sens, elle constitue une archive orale qui conserve les traces des 
luttes, des victoires comme des défaites, et qui permet aux générations futures de se 
réapproprier un passé partagé (Hanoteau, 1867/2003). 

Dans la tradition kabyle, la poésie et le chant ne sont pas dissociables : l’un et l’autre 
forment une unité indissoluble, où la musicalité des mots et le rythme des mélodies se 
conjuguent pour produire un effet esthétique et émotionnel. Comme l’affirme Yacine (2008), 
l’izli, par exemple, relève moins de la communication que de « l’expression personnelle », un 
cri intérieur qui témoigne de l’intensité des émotions vécues (p. 27). Cette dimension 
expressive rejoint la fonction cathartique du chant, qui permet de libérer les tensions, 
d’exorciser les douleurs ou de sublimer les joies. 

Cependant, la poésie kabyle n’est pas qu’un simple miroir des émotions individuelles. 
Elle assume également une fonction sociale et pédagogique. Les poèmes gnomiques, concis et 
mémorables, servent de guides de conduite et de transmission des valeurs collectives (Abrous, 
1988). La chanson, en tant que vecteur de savoir et de mémoire, constitue un véritable « 
manuel oral » de la société kabyle, qui enseigne les normes de comportement, rappelle les 
événements historiques, et renforce la cohésion communautaire. Dans cette optique, la 
tradition orale apparaît comme une institution éducative à part entière, au même titre que la 
famille ou la mosquée (Zahir & Mouzon, 2018). 

Aujourd’hui, la chanson kabyle est confrontée à de nouveaux enjeux. D’un côté, la 
modernité, l’urbanisation et les migrations tendent à transformer les formes traditionnelles, en 
introduisant de nouveaux instruments, de nouvelles thématiques et de nouveaux supports de 
diffusion (Ould-Braham, 2017). De l’autre, ces transformations favorisent une réappropriation 
du patrimoine ancien, comme en témoigne la résurgence de chants traditionnels revisités par 
des artistes contemporains, à l’instar d’Idir ou de groupes comme Tiwizi. Cette dynamique 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

14 

témoigne de la vitalité de la poésie kabyle, qui réussit à conjuguer fidélité à la tradition et 
ouverture à la modernité. 

Enfin, il convient de souligner que la poésie kabyle est indissociable de la question 
identitaire. Depuis les années 1970, la chanson kabyle s’est affirmée comme un espace de 
revendication culturelle et politique, où la langue amazighe et les valeurs communautaires 
trouvent un lieu d’expression privilégié (Chaker, 1998). À travers ses métaphores, ses 
allusions et ses symboles, la poésie kabyle participe à la construction d’une mémoire 
collective et d’une identité en résistance, qui continue d’inspirer les nouvelles générations. 

Ainsi, l’étude du chant et de la poésie kabyles permet de mettre en lumière un 
patrimoine immatériel vivant, à la fois mémoire du passé, expression du présent et promesse 
d’avenir. La poésie kabyle n’est pas seulement un héritage à sauvegarder ; elle est un langage 
en perpétuel renouvellement, un espace de création, de contestation et de transmission, qui 
continue de donner sens à l’existence collective et individuelle. 

I. L’oralité comme fondement de la production poétique kabyle 

L’étude de la poésie populaire kabyle ne peut être dissociée d’un cadre théorique qui 
embrasse à la fois les dimensions de l’oralité, de la fonction sociale et de la continuité 
historique de cette production. En effet, la littérature orale amazighe, et plus particulièrement 
le chant kabyle, représente bien plus qu’une simple manifestation artistique : elle constitue un 
espace où s’articulent mémoire collective, affirmation identitaire et résistance culturelle.  

La littérature amazighe repose essentiellement sur l’oralité, laquelle a permis la 
transmission des savoirs, des traditions et des représentations du monde à travers les 
générations (Zumthor, 1983). L’absence, durant des siècles, d’une écriture standardisée n’a 
nullement empêché la langue kabyle de développer une riche production littéraire ; au 
contraire, l’oralité lui a conféré une flexibilité et une adaptabilité remarquables (Chaker, 
1998). Comme le note Gellner (2018) dans son étude sur les archives orales, la performance 
orale crée un espace de négociation et de réinterprétation constante, faisant de chaque 
récitation un acte à la fois traditionnel et nouveau. 

Dans ce cadre, la poésie chantée s’est constituée comme un vecteur de pérennisation 
de la langue et comme un mode d’expression collectif. L’importance de la voix, du rythme et 
de la performance scénique accentue la dimension relationnelle de l’oralité. Comme le 
souligne Ong (1982), la parole orale n’est pas seulement un moyen de communication : elle 
engage l’auditoire et construit une communauté de sens. Ainsi, chaque chant kabyle est à la 
fois un acte esthétique et un acte social, destiné à être entendu, repris et transmis. 

De plus, l’oralité amazighe a résisté à des siècles de domination linguistique et 
culturelle, notamment face à l’arabe classique et au français. Cette résistance, perceptible dans 
la vitalité des genres poétiques traditionnels, illustre la force de l’oralité comme instrument de 
sauvegarde identitaire (Mammeri, 1980). La thèse de Benbrahim (1982) sur la poésie de 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

15 

résistance montre précisément comment l’oralité a servi de rempart contre l’effacement 
culturel. 

La poésie kabyle traditionnelle repose sur la voix et le rythme. Le ameddah (poète-
chanteur) ou la tameddahth (poétesse) transmettent un héritage immatériel (Zumthor, 1983). 
Les berceuses, les chants de travail, les complaintes amoureuses et les poèmes religieux 
remplissent des fonctions sociales et spirituelles, comme l’exprime ces vers populaires : 

« A lmalayek tucbiḥin / Σiwnemt mmi ad yeṭṭes / Ay afus-iw ay 
aḥnin / Awwi-d i weqcic iḍes » (Mahfoufi, 2004, p. 56) [Ô anges 
qui veillez au matin, priez pour que mon enfant s’éveille, ô ma 
main pleine de tendresse, apporte le pain à ce petit.] 

Ces vers proviennent d’un chant maternel (une berceuse kabyle) recueilli par 
Mahfoufi. Ils illustrent parfaitement le lien entre la poésie orale et la tendresse maternelle, où 
la parole poétique devient prière, protection et don de vie. Ces berceuses, appelées azuzen, 
expriment la tendresse maternelle et la protection divine. L’enfant apprend ainsi le rythme et 
la musicalité de la langue kabyle. Dans le même esprit, ces autres vers populaires illustrent 
quant à eux la douceur et la simplicité de la parole maternelle : 

« Ttuh ttuh ttuha / A t-ayen ay igenni / A t-ayen ay asalas » (Salhi, 
2001, p. 77) [Dors, dors, mon petit / Que le ciel te protège / Que 
le berceau te berce.] 

Ce court poème, typique des berceuses kabyles, repose sur la répétition mélodieuse du 
verbe ttuh [dors], créant un rythme apaisant qui accompagne le geste de la mère. L’adresse au 
ciel et au berceau traduit à la fois une dimension spirituelle (appel à la protection divine) et 
une fonction affective (le soin maternel et la tendresse). Ce type de chant révèle la profondeur 
poétique de l’oralité féminine, où le quotidien devient expression poétique et prière intime. 
Ces chants d’éveil accompagnent les gestes et les jeux des enfants. Ils développent la 
sensibilité poétique et la mémoire collective dès le plus jeune âge. 

La poésie kabyle trouve sa genèse dans l’oralité, matrice première de la culture 
amazighe. Avant d’être un objet esthétique, elle fut un acte de communication, un rituel 
social, un témoignage. Selon Paul Zumthor, l’oralité « n’est pas seulement un mode de 
transmission, mais une manière d’exister du texte » (Zumthor, 1983, p. 22). Dans le cas 
kabyle, cette oralité n’a jamais été supplantée par l’écriture ; elle demeure le canal privilégié 
par lequel la communauté exprime son rapport au monde. 

L’oralité poétique kabyle repose sur la mémoire vivante : le poème n’est pas fixé, il se 
recrée à chaque énonciation. Le chanteur ou la poétesse module les vers selon les 
circonstances et les émotions. Cette souplesse a permis à la poésie de survivre aux 
bouleversements historiques, de la colonisation à la mondialisation, tout en gardant son 
authenticité. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

16 

L’absence d’écriture ne signifie pas absence de forme. La poésie orale kabyle obéit à 
des règles prosodiques précises : rythme binaire, assonance, répétition et parallélisme (Dallet, 
1982). Ces procédés rythmiques, souvent accompagnés de gestes et de musique, confèrent à la 
parole poétique une puissance émotionnelle et collective.  

L’oralité poétique du chant kabyle est bien plus qu’une forme artistique ; elle est l’âme 
vibrante d’une culture. À travers ses structures esthétiques rigoureuses, elle encode une vision 
du monde, une histoire et un système de valeurs. Fonctionnant comme une caisse de 
résonance des joies et des souffrances d’un peuple, elle a su incarner, avec une force rare, les 
combats pour la dignité et la reconnaissance. Son passage réussi dans la modernité, par 
l’adaptation et le renouvellement de ses formes, témoigne de sa profondeur et de son 
indispensabilité. L’oralité, dans ce contexte, devient non seulement un mode d’expression, 
mais une philosophie de la parole : dire, c’est garder vivant. 

I.1. La poésie populaire Kabyle : entre esthétique et mémoire 

La poésie kabyle est avant tout une expression esthétique. Les jeux de métaphores, de 
parallélismes et de répétitions témoignent d’un raffinement stylistique qui place ces 
productions orales au même rang que d’autres littératures universelles (Djellaoui, 2007). 
Cependant, l’esthétique ne se limite pas au plaisir de l’écoute : elle est intimement liée à la 
mémoire et à la transmission de valeurs collectives. 

Chaque poème ou chant agit comme une archive immatérielle, conservant les 
expériences, les souffrances et les espoirs d’une communauté. La mémoire poétique 
fonctionne ici comme une « mémoire culturelle » au sens d’Assmann (1992), où les récits et 
les chants construisent un socle commun, garantissant la continuité identitaire. Le mémoire de 
Ben Boudjema (2018) insiste sur ce point, définissant la chanson kabyle comme un « 
patrimoine culturel immatériel » dont la fonction archivistique est essentielle. 

L’exemple des chants de guerre illustre cette fonction mémorielle : ils relatent des 
événements marquants, glorifient les héros et rappellent les épreuves traversées par la 
communauté. De même, les berceuses, les izli ou les chants de mariage ne sont pas de simples 
divertissements, mais des traces vivantes de pratiques sociales et de visions du monde. Ainsi, 
la poésie kabyle conjugue indissociablement l’esthétique et la mémoire : elle est à la fois art et 
archive, beauté et témoignage. 

II. Dimensions sociales, culturelles et poétiques du chant kabyle 

Le chant et la poésie kabyles constituent des formes d’expression où se condensent les 
valeurs sociales, la mémoire collective et l’identité culturelle du groupe. Leur fonction 
dépasse largement le cadre artistique : elles s’inscrivent au cœur du tissu social et symbolique, 
jouant un rôle éducatif, identitaire, thérapeutique et festif. Véritables réservoirs de mémoire et 
de valeurs qui constituent une parole vivante où se disent la sagesse ancestrale, la résistance 
identitaire et la sensibilité collective. Mammeri (1980) rappelle que « la poésie est la voix même du 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

17 

peuple, celle qui parle quand le silence devient nécessaire », soulignant ainsi son rôle de médiation 
entre l’individuel et le collectif. 

II. 1. Dimensions éducatives et morales 

Dans la tradition kabyle, la poésie agit comme un vecteur de transmission des valeurs 
fondamentales. Elle joue une fonction éducative et morale. À travers les récits épiques ou 
religieux, elle transmet les vertus du courage, de la solidarité et de la foi. Dans un chant 
ancien, le poète exhorte les jeunes à rester fidèles à l’honneur et à la vérité : 

« ɣur-k a ymezgi, ur tettu ara iman-ik, / d abrid n lḥaqq ara teṭṭu-
d» (Mahfoufi, 2004, p. 89) [Jeune homme, n’oublie jamais qui tu 
es, / c’est le chemin de la vérité que tu dois suivre.] 

Ce distique s’inscrit dans la poésie didactique kabyle, souvent transmise par les 
anciens. Il prône la fidélité à soi-même (ur tettu ara iman-ik [n’oublie pas ton identité]) et la 
droiture morale (abrid n lḥaqq : [le chemin de la vérité]). Par la concision et la force de 
l’impératif, le vers assume une fonction à la fois moralisatrice et identitaire, rappelant la 
dimension éducative et collective de la poésie orale berbère. Ces vers, transmis de génération 
en génération, valent autant qu’une leçon de morale ; ils incarnent le code non écrit de la 
conduite sociale. Ce type d’énonciation, souvent performative, confère à la parole poétique 
une valeur éducative et morale comparable à celle des maximes ou des proverbes. 

II. 2. Dimensions identitaires et symboliques 

La poésie kabyle constitue également un instrument de résistance culturelle et 
linguistique. Face aux tentatives d’assimilation et aux transformations sociopolitiques, elle 
réaffirme l’appartenance à une communauté d’origine et de langue, elle devient un cri 
d’existence et de fierté. Tassadit Yacine (2001) voit dans cette parole poétique une « 
résistance symbolique à l’effacement ». Chanter dans la langue kabyle devient un acte de 
sauvegarde identitaire, une manière de proclamer l’existence d’un héritage que le 
colonialisme et la modernité ont tenté de marginaliser. Chanter, c’est également revendiquer 
son appartenance Comme l’a proclamé Taos Amrouche dans son hymne à la terre ancestrale, 
affirmant ainsi la volonté de faire revivre la culture kabyle : 

« D taqbaylit-a i d-yenna Rebbi, / d taqbaylit ara t-id-nerrez » 
(Amrouche, 1967) [C’est la kabylité que Dieu nous a donnée, 
c’est elle que nous ferons fleurir] 

Ces vers qualifient la « kabylité » de don divin et l’inscrivent dans un projet collectif. 
Formellement concis, ils lient l’idée d’origine sacrée (« i d-yenna Rebbi ») à une volonté 
d’affirmation et de floraison (« ara t-id-nerrez »). Dans le contexte des chants identitaires, 
une formule de ce type fonctionne comme un acte d’énonciation communautaire : elle 
légitime l’appartenance (thème identitaire), sanctifie la continuité (référence à Dieu) et 
appelle à l’action ou à la célébration (faire « fleurir » la culture). Sur le plan rhétorique, la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

18 

répétition du syntagme « d taqbaylit » renforce la volonté de visibilité culturelle et la 
performativité du chant : la parole ne se contente pas de décrire la culture, elle la proclame et 
la produit. La parole poétique devient ici un espace de résistance symbolique et un moyen de 
réappropriation culturelle. 

II. 3. Dimensions thérapeutiques et cathartiques 

En période de crise ou d’exil, cette fonction se double d’un rôle thérapeutique. Les 
chants de deuil et les lamentations — souvent entonnés par les femmes — permettent 
d’exprimer la douleur collective et de restaurer l’équilibre intérieur. Les chants de deuil 
(tamedyazt, izlan n waggur) remplissent une fonction cathartique essentielle. Ils permettent 
l’expression collective de la douleur et participent à la reconstruction symbolique du lien 
social. Mahfoufi (2004) observe que ces chants « réparent le tissu déchiré de la communauté » 
en transformant la souffrance individuelle en parole partagée. Ould-Braham (2017) ajoute que 
cette fonction thérapeutique s’étend à la gestion du trauma collectif, notamment dans les 
contextes d’exil ou de violence historique. Un extrait d’une lamentation féminine recueillie en 
Grande Kabylie illustre cette sublimation de la douleur comme le souligne ces vers kabyles : 

«A ṭṭaleb, d asirem ur d-ili, / a yul-iw, ur tesɛi ara tafat». 
(Mahfoufi, M, 2004) [Ô étudiant / l’effort n’est pas vain, / ô mon 
fils, ne cherche pas la lumière en vain.] 

Le chant opère ainsi comme une parole réparatrice, alliant concision et profondeur et 
liant les vivants et les morts dans la mémoire partagée. La force de ces vers réside dans 
cette articulation entre l’universel et l’intime. Il passe d’une leçon de vie, presque proverbiale, 
à l’expression nue d’une douleur personnelle, créant une puissante empathie avec l’auditeur. 
C’est une caractéristique essentielle de la poésie de grands auteurs kabyles comme Lounis Aït 
Menguellet, qui savent donner une portée philosophique aux émotions les plus simples. 

II. 4. Dimensions carnavalesque 

La poésie kabyle est également une célébration de la vie. Dans les contextes festifs, 
mariages, moissons, fêtes religieuses, la poésie chantée joue un rôle d’intégration sociale. Les 
chants collectifs, notamment l’urar, favorisent la cohésion du groupe par la danse, le rythme 
et la participation chorale. Djellaoui (2007) souligne que ces moments d’effervescence 
poétique réactualisent le sentiment d’appartenance et transforment la fête en « espace 
d’expression communautaire ». Les voix des femmes s’élèvent en chœur, rythmées par les 
youyous, dans une explosion de joie partagée, un chant de mariage illustre cette fonction 
fédératrice : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

19 

« Urar n wezzin, a yemma, les chants participent à la cohésion du 
groupe. / d asefru n lḥob n tmurt. » (Amirouche, 2022, p. 93) [Le 
chant des oiseaux, ô mère, est le poème de l’amour de la terre.] 

Omar Amirouche, y analyse les fonctions sociales de l’Urar, qui est une forme de 
chant collectif et traditionnel kabyle, souvent pratiqué par les femmes lors de rassemblements 
comme les mariages ou les fêtes. Ainsi, de la naissance à la mort, du travail à la guerre, du 
deuil à la fête, le chant kabyle accompagne toutes les étapes de l’existence. Il est mémoire, 
thérapie, éducation et fête à la fois, un miroir fidèle de la société. 

II. 4. La typologie des genres poétiques kabyles 

La diversité des formes poétiques kabyles reflète la richesse fonctionnelle de cette 
tradition. Les classifications proposées par Djellaoui (2007) et Mahfoufi (2004) mettent en 
évidence la variété des contextes d’exécution et des thématiques abordées. Ces genres se 
distinguent tant par leur registre que par leur fonction sociale. L’Azuzen, berceuse maternelle, 
illustre la poésie de l’intime et de la tendresse. Elle unit le geste et la parole, mêlant prière, 
protection et amour filial : 

« Azuzen-iw, aɛzizen, / ur tesɛi aḥzen, / yella Rebbi i d-yefkan » 
(Mahfoufi, M, 2004, p. 59) [Dors, mon cher enfant, que nul 
chagrin ne t’atteigne, Dieu t’a confié à moi.] 

À ce genre s’ajoute l’Aserqes (chant d’éveil), adressé aux nourrissons pour stimuler 
leur attention et leur apprentissage du langage. Ce chant illustre la dimension affective et 
spirituelle de la poésie féminine kabyle. Par l’adresse directe à l’enfant (Azuzen-iw, aɛzizen), 
la mère exprime une tendresse intime, tandis que la mention de Dieu (yella Rebbi i d-yefkan) 
inscrit cette affection dans un registre sacré et protecteur. 
L’ensemble forme une prière-poème où la parole féminine devient à la fois soin, bénédiction 
et transmission spirituelle. L’Izli, forme poétique brève, souvent de tonalité amoureuse, 
constitue selon Yacine (1988) « l’expression la plus pure de la subjectivité kabyle ». Ces 
poèmes condensent en quelques vers la nostalgie, la séparation ou le désir : 

« D wayen ur yelli iɣbilen, / d leqdic n yidurar i d-yettwasen » 
(Mammeri, 1980, p. 112) [Ce ne sont pas les montagnes qui me 
séparent, mais le poids du destin qui me retient.] 

D’autres genres s’enracinent dans la vie collective tel que l’Urar (chant dansé des 
femmes, célèbre la joie du groupe) et l’Acewwiq (chant du travail, rythme les gestes du 
paysan) incarnent, quant à eux, la dimension sociale et performative de la poésie. L’Adekker, 
enfin, renvoie à la poésie religieuse ou mystique, récitée lors des veillées funèbres ou des 
rassemblements confrériques. 

L’ensemble de ces formes témoigne de la densité symbolique et esthétique de la 
poésie kabyle. À travers elles, c’est tout un monde rural, spirituel et communautaire qui se dit 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

20 

et se perpétue. Le chant kabyle, bien plus qu’une simple expression artistique, demeure la 
voix d’un peuple qui, depuis des siècles, parle à travers la poésie pour dire sa douleur, son 
amour et sa dignité. 

Cette typologie met en lumière la nature holistique de la poésie kabyle, qui traverse 
tous les registres de la vie : l’intime, le sacré, le collectif et le quotidien. Comme le souligne 
Mahfoufi (2004), « la poésie kabyle ne se cantonne pas à un art du verbe, elle est un mode 
d’être et de relation au monde ». 

III. La poésie populaire kabyle : entre mémoire, identité et modernité du verbe amazigh 

La poésie populaire kabyle occupe une place prépondérante dans le patrimoine 
culturel de l’Afrique du Nord. Porteuse de mémoire, elle constitue un espace d’expression 
collective où s’entrelacent la parole, la musique et l’émotion. Par-delà son apparente 
simplicité, cette poésie incarne une philosophie de vie et une conception du monde qui 
transcendent les frontières linguistiques et temporelles. En Kabylie, la poésie n’est pas 
seulement un art ; elle est une manière d’être, de dire et de survivre. Transmise par voie orale, 
souvent à travers les voix féminines et les imedyazen (poètes-chanteurs), elle conserve la trace 
des événements historiques, des joies, des souffrances et des valeurs communautaires. Ainsi, 
chaque vers devient un fragment de mémoire collective, une « archive vivante » qui unit les 
générations. 

Comme l’affirme Mouloud Mammeri, « dans les sociétés sans écriture, la parole est 
dépositaire de tout : du savoir, du droit, de la mémoire » (Mammeri, 1980, p. 14). La poésie 
populaire kabyle, en ce sens, ne relève pas uniquement de la création esthétique, mais de la 
transmission identitaire. Elle exprime un double mouvement : celui de la fidélité à la tradition 
et celui de l’adaptation à la modernité. 

Aujourd’hui, à travers les œuvres d’artistes tels que Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet ou 
Idir, la poésie kabyle s’est réinventée sans se renier. Elle a su passer de l’oralité pure à la 
chanson enregistrée, du cercle communautaire au public mondial, tout en gardant la force du 
verbe ancestral. Cet article se propose donc d’analyser les dynamiques de la poésie populaire 
kabyle à travers trois dimensions essentielles : sa fonction mémorielle, sa portée identitaire et 
sa modernité expressive. L’objectif est de montrer comment la parole poétique amazighe, à la 
fois conservatrice et créatrice, agit comme un lien entre l’individu et la collectivité, entre le 
passé et le présent, entre la tradition et l’universalité. 

III. 1. Mémoire et identité : la parole comme archive vivante 

La poésie populaire kabyle remplit une fonction mémorielle essentielle. Elle constitue 
une « archive orale » où s’inscrivent les événements, les croyances et les affects collectifs. La 
mémoire s’y déploie non pas dans la fixité, mais dans le mouvement : chaque performance 
poétique actualise le passé et le met en relation avec le présent. Comme le souligne Pierre 
Nora (1984), la mémoire collective se construit à travers des « lieux » symboliques. En 
Kabylie, le lieu de mémoire n’est pas matériel : il est dans la voix, dans le chant, dans la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

21 

répétition rituelle des mots. Ainsi, les imedyazen ou les tameddahthin (poétesses) deviennent 
les gardiens de la mémoire. À travers leurs vers, ils transmettent la sagesse, les valeurs et les 
repères moraux. Les poèmes évoquent les guerres, les migrations, les amours, mais aussi les 
pertes et les exils. 

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / Aql-
iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [Je suivrai ma route, il existe 
pour moi un autre monde ; ma maison ne s’écroulera pas, mon cœur 
repose sur ma terre fidèle.]  

Ce poème de Slimane Azem, écrit en exil, illustre la fonction mémorielle et 
nostalgique du chant kabyle : la voix du poète devient le relais d’un peuple déraciné. La 
mémoire poétique kabyle est donc à la fois individuelle et collective. Elle lie le sujet à la 
communauté, le passé à l’avenir, et fait du verbe un instrument de continuité identitaire. 

III. 2. Identité collective, exil et nostalgie: du chant traditionnel à la chanson engagée 

La poésie kabyle est aussi un instrument de résistance culturelle. 

« Akken ur tettɣu tawurt / Ur tenna yiwen ad yewwet » (Nacib, 1999, p. 55) [De peur que ne 
se brise la gourde / Personne n’a osé frapper]. Ces vers symbolisent la prudence et l’instinct 
de préservation à ce au danger. Ce chant héroïque symbolise la bravoure et lutter pour liberté. 

L’une des dimensions les plus émouvantes de la poésie kabyle est sans doute celle de 
la nostalgie, particulièrement présente dans les chants de l’exil. Durant la colonisation 
française puis les vagues d’émigration, le poète est devenu le témoin de la séparation et du 
déracinement. Slimane Azem, exilé, poursuit cette fonction mémorielle, il a su cristalliser 
cette douleur dans une langue à la fois simple et poignante : 

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / 
Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [Je suivrai mon 
chemin, il existe pour moi un autre monde ; 
ma maison ne tombera pas, mon cœur demeure attaché à ma 
terre.]  

Azem exprime la résilience et la fidélité à la terre natale face à l’exil. Le chemin 
(abrid) symbolise la route de la vie, voire celle de l’émigré ; la maison et la terre (tmurt) 
incarnent la stabilité, la mémoire et l’identité. À travers ce langage simple et imagé, Azem fait 
de la poésie un espace de résistance intérieure, où l’exilé garde vivante la patrie dans son 
cœur.ci, la route symbolise l’exil et la distance ; la maison vide devient métaphore du pays 
absent. Aït Menguellet renouvelle cette parole avec une profondeur philosophique : 

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 
/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-
nous dire, dans le labyrinthe de la vérité ? Ce qui est, est là où il 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

22 

est, et ce qui n’est pas, n’est pas.]  

Aït Menguellet revisite la sagesse populaire kabyle en y introduisant une dimension 
métaphysique. Le poète s’interroge sur la nature de la vérité et de l’existence, dépassant la 
simple parole morale pour atteindre une réflexion ontologique. Le rythme lent et la répétition 
(« I yellan d anida yellan ») traduisent une pensée circulaire, méditative : l’homme, face à la 
vérité, ne peut que constater l’ordre des choses. Ainsi, la poésie kabyle se fait ici philosophie 
de la lucidité, où la parole devient quête de sens et reconnaissance des limites du savoir 
humain. Le poète engage une réflexion sur la vérité et l’engagement du verbe amazigh. 

Ces vers condensent la mémoire collective de l’émigration kabyle : l’arrachement, le 
mal du pays, la fidélité à la terre natale. La mémoire poétique devient alors résistance au 
silence et à l’oubli. À travers ces chants, la communauté reconstruit symboliquement ses 
racines. L’exil ne détruit pas la mémoire kabyle : il la transforme en chant. 

IV. Dimension esthétique et discours social du chant kabyle  

La poésie chantée kabyle, en tant qu’expression orale et artistique, ne se réduit pas à 
une fonction de divertissement ou à un simple témoignage sociologique. Elle est porteuse 
d’une esthétique propre, ancrée dans des procédés stylistiques et symboliques originaux, et 
elle constitue un outil privilégié de construction et de transmission de la mémoire collective. 
L’art poétique kabyle s’inscrit ainsi dans une dialectique entre beauté formelle et fonction 
mémorielle, en renouvelant sans cesse ses thèmes et ses structures au fil des contextes 
historiques et sociaux. 

IV.1. L’esthétique de la parole et la musicalité du verbe amazigh 

Sur le plan esthétique, la poésie kabyle repose sur une alliance subtile entre le rythme, 
la sonorité et l’image. L’absence d’écriture a favorisé le développement d’une esthétique 
auditive où la musicalité prime sur la fixité textuelle. Le poème est une voix avant d’être un 
texte. Zumthor (1983) parle de “performance vocale”, notion qui correspond parfaitement à la 
pratique kabyle : la beauté du poème tient autant à ce qui est dit qu’à la manière dont il est dit. 
L’emploi des métaphores naturelles — la montagne, la pluie, le vent, l’oiseau — crée une 
poésie du paysage et de l’émotion. Le lexique est concret mais chargé d’une valeur 
symbolique forte. Aït Menguellet adopte une posture philosophique marquée par le doute et la 
quête de vérité : 

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 
/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-
nous dire / au sujet du sens de la vérité ? Ce qui est, est là où il 
est,et ce qui n’est pas, n’existe nulle part].  

Par un style dépouillé, proche du proverbe, le poète confère à la parole populaire une 
densité ontologique, rejoignant la tradition de sagesse kabyle où la vérité est à la fois présente 
et insaisissable. Ce poème illustre l’esthétique réflexive de la poésie moderne : l’image 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

23 

poétique devient un instrument de pensée, et la mélodie, un mode de questionnement. La 
musicalité du kabyle — langue à la fois douce et rythmée — favorise cette alliance de sens et 
de sonorité. Chaque syllabe porte un poids émotionnel, chaque allitération amplifie la 
résonance symbolique. 

IV.3. Une esthétique de la résistance et de la dignité 

La poésie kabyle, qu’elle soit ancienne ou contemporaine, est profondément marquée par une 
éthique de la résistance. Face aux dominations historiques — coloniale, politique ou culturelle 
—, elle affirme la permanence du verbe amazigh comme acte de survie. Pour Mammeri 
(1980), “le verbe amazigh est un acte d’être”. Dire, chanter, c’est exister et affirmer son 
humanité. Cette dimension ontologique du langage explique la puissance de la poésie kabyle : 
elle transforme la parole en un acte de dignité. Slimane Azem chantait :  

« Nekwni d imazighen / Ur n-tegg ara lḥif / Anida yellan tmurt-iw 
/ Yella yidwen lḥif » (Azem, 1972) [Nous sommes des Imazighen, 
nous ne connaissons pas la honte; là où se trouve ma terre, là 
réside l’honneur.] 

Slimane Azem exalte la fierté identitaire amazighe et la dignité enracinée dans la terre 
natale. L’opposition entre lḥif (la honte) et l’honneur ancre le poème dans une éthique de la 
loyauté et du courage, valeurs fondamentales de la culture kabyle. 
Le poète-chanteur transforme ici la chanson populaire en déclaration d’appartenance et en 
acte de résistance symbolique, face aux menaces d’oubli ou d’assimilation. Le poète oppose 
également la noblesse de la parole amazighe à l’humiliation de la soumission. Le chant 
devient résistance. Ainsi, l’esthétique kabyle ne se sépare jamais de l’éthique. La beauté du 
poème n’est pas seulement dans la forme, mais dans le sens : celui d’une parole libre, fière et 
lucide. 

IV.3. Une esthétique fondée sur la métaphore et l’image poétique 

L’un des traits distinctifs de la poésie kabyle réside dans son recours abondant à la 
métaphore et à l’image poétique. Les poètes et chanteurs emploient des symboles empruntés à 
la nature (montagnes, rivières, animaux, saisons) pour exprimer des sentiments humains ou 
des situations collectives. Comme l’explique Djellaoui (2007), « la nature est l’un des 
réservoirs symboliques les plus féconds de la poésie kabyle, servant de miroir aux joies 
comme aux souffrances ». 

Ainsi, les montagnes sont souvent assimilées à la permanence et à la résistance, tandis 
que les fleurs et les oiseaux expriment l’éphémère, la fragilité ou l’amour. Cette esthétique 
symbolique n’est pas gratuite : elle permet à la poésie de dépasser le cadre personnel pour 
atteindre une portée universelle et collective. L’analyse de Belgasmia (2015) sur les poèmes 
du labeur montre comment les outils agricoles ou les gestes des travaux deviennent des 
métaphores de la condition humaine. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

24 

En outre, l’utilisation du rythme et des répétitions confère aux chants une musicalité 
particulière qui facilite la mémorisation et la transmission orale (Zumthor, 1983). Le caractère 
incantatoire de certains refrains, notamment dans les chants religieux ou de deuil, souligne 
l’importance de la forme sonore dans l’expérience esthétique kabyle. 

IV.4. L’esthétique de la polyphonie : entre individuel et collectif 

Un autre aspect central kabyle réside dans la polyphonie des voix. Les poèmes 
oscillent constamment entre l’expression individuelle et la représentation collective. Le « je » 
poétique se transforme souvent en un « nous » qui incarne la voix de la communauté, 
renforçant ainsi le lien entre le poète et son peuple (Yacine, 2001). 

Cette alternance entre le singulier et le pluriel traduit la tension entre l’expérience 
personnelle du poète et son rôle de porte-parole. Dans les chants d’exil, par exemple, l’artiste 
exprime sa propre douleur, tout en reflétant celle de milliers d’émigrés contraints de quitter 
leur terre natale. De la même manière, dans les chants de guerre, le poète chante le courage 
individuel tout en inscrivant cet acte dans une histoire collective de résistance. La polyphonie 
s’observe également dans l’interprétation : beaucoup de chants sont repris en chœur par les 
auditeurs, renforçant le caractère participatif et communautaire de la performance (Mahfoufi, 
2004). 

IV. La voix féminine dans la poésie kabyle : parole intime et espace communautaire 

La poésie chantée des femmes occupe une place fondamentale dans le patrimoine 
kabyle. Selon Mahfoufi (2004), « le chant villageois est d’abord l’affaire des femmes, qui 
trouvent dans ce registre un espace d’expression de leurs émotions, souvent interdites ailleurs 
». Les femmes kabyles ont longtemps porté la tradition poétique. À travers les izli et les urar, 
elles expriment l’amour, la douleur et la solidarité (Djellaoui, 2007). 

Les tameddahthin (poétesses) participent aux grands moments de la vie collective : 
naissances, mariages, deuils, moissons. Leurs chants traduisent la douleur et la joie, la 
séparation et la réconciliation. La poésie féminine kabyle se situe ainsi à la croisée du 
personnel et du communautaire. 

VI.1. L’izli : expression poétique et catharsis féminine 

Les berceuses (azuzen) et les chants d’amour (izli, ahiha) constituent un véritable 
espace intime de parole, où les femmes expriment leurs espoirs, leurs frustrations et leurs 
souffrances. Ces chants, transmis de mère en fille, jouent un rôle essentiel dans la 
conservation de la mémoire familiale et domestique. La recherche de Rabia (2013) démontre 
comment ces chants, en apparence conventionnels, peuvent véhiculer une critique subtile de 
l’ordre patriarcal et des solidarités féminines. 

L’izli, forme poétique la plus répandue dans la tradition kabyle, constitue un espace de 
liberté pour la parole féminine. Composé de strophes brèves et rythmées, souvent 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

25 

improvisées, il aborde des thèmes variés : l’amour, la trahison, la séparation, la maternité ou 
la solitude. Dans une société marquée par la retenue, l’izli devient la voie d’expression de 
l’intime. Il permet aux femmes d’exprimer leurs émotions les plus profondes, tout en restant 
dans le cadre symbolique du chant. 

« Ay aqcic deg-yi yewten / Ma thelked ddwa-k yella » (Yacine, 2008, p. 
32) [Ô garçon qui m’as blessée, si tu guéris, ton remède est en moi.]  

Ce type d’izli traduit la passion amoureuse et la souffrance silencieuse d’une 
parole féminine contenue. IL évoque la douleur de l’amour contrarié. L’adresse 
directe au bien-aimé absent traduit l’intensité d’un sentiment qu’aucun autre espace 
social n’autorise à dire. La fonction cathartique de ces poèmes est essentielle : à 
travers la parole chantée, la femme kabyle trouve un équilibre entre la pudeur 
imposée et la nécessité d’expression. Rabia (2013) souligne que « le chant féminin 
kabyle est un cri contenu, un espace de parole déguisée où se jouent les tensions 
entre soumission et liberté. » Ces chants, entonnés lors des cérémonies du ḥenné ou 
des mariages, appellent la bénédiction et la fécondité, mais expriment aussi la 
solidarité féminine. 

VI.2. La femme, gardienne de la mémoire poétique 

Dans la société kabyle traditionnelle, les femmes ont joué un rôle fondamental dans la 
préservation et la transmission du patrimoine oral. Elles sont les dépositaires des chants 
rituels, des berceuses, des complaintes et des poèmes d’amour. Leur voix, souvent confinée à 
l’espace domestique, est paradoxalement devenue un instrument de continuité culturelle et 
identitaire. Selon Mahfoufi (2004), « la femme kabyle est la gardienne de la mémoire 
affective du groupe ; par ses chants, elle relie les vivants aux ancêtres ». Ce rôle dépasse la 
simple fonction artistique : il s’inscrit dans une mission sociale et symbolique. 

En outre, les chants collectifs des femmes (urar, asbuɣer) assurent la transmission de 
la mémoire festive et rituelle. Ils rappellent les mariages passés, les alliances conclues et les 
traditions communautaires. Ainsi, la poésie féminine illustre parfaitement la double 
dimension esthétique et mémorielle : beauté du chant et transmission discrète d’une mémoire 
intime, parfois subversive, de la condition féminine (Yacine, 2001).  

Ces vers, chantés lors du rituel du henné, expriment à la fois la bénédiction et la nostalgie. La 
mariée, au moment de quitter la maison, devient le symbole du passage, du lien entre 
générations :  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

26 

« Awi-d afus-im / Ad m-neqqen lḥenni / S teγzi n leεmer-im / Yak 
ass-a d zwaǧ-im » (Mahfoufi, 2004, p. 102) [Donne-moi ta main, 
que je t’y trace le henné, pour bénir ta vie, car aujourd’hui est ton 
mariage.] 

Ce poème s’inscrit dans la tradition poétique des chants de mariage kabyles. Le henné, 
symbole de pureté, de protection et de fécondité, devient ici un acte rituel et poétique : en 
marquant la main du jeune marié, la chanteuse ou la poétesse (tameddahth) célèbre la 
transition vers une nouvelle étape de la vie. Le ton à la fois bienveillant et solennel montre 
comment la poésie kabyle, ancrée dans l’oralité, accompagne les grands moments de 
l’existence en leur conférant sens et beauté.  

VI.3. La voix féminine dans la modernité : de la poésie orale à la chanson engagée 

Avec la modernité, la parole poétique féminine a quitté les cercles domestiques pour 
s’affirmer dans l’espace public. Si les poétesses anonymes chantaient pour leurs proches, les 
chanteuses modernes, quant à elles, s’adressent à la société entière. Des figures comme 
Noura, Chérifa, ou plus récemment Takfarinas (qui reprend souvent des chants féminins), ont 
contribué à rendre audible la sensibilité kabyle féminine dans l’espace médiatique. Lounis Aït 
Menguellet, lui aussi, rend hommage à cette force silencieuse : 

« Tamettut tettḥemmleɣ / Tettḥemmleɣ i ddunit / Ur t-teɛnaɣ ara / 
Ur t-tneggeɣ ara » (Aït Menguellet, 1988) [La femme, je la 
respecte / Je la respecte pour ce qu’elle est au monde / Je ne la 
possède pas / Je ne la vends pas.] 

Le poète chante ici la femme kabyle comme symbole de courage et de résilience : elle 
porte la vie et la parole sans jamais se plaindre. Ainsi, la modernité poétique kabyle n’a pas 
effacé la parole féminine ; elle l’a amplifiée. Ce passage de la voix intime à la voix publique 
marque une évolution majeure dans la conscience identitaire amazighe. Ces vers traduisent 
une vision profondément humaniste et égalitaire de la femme dans la poésie d’Aït Menguellet. 
Le poète affirme son respect sacré pour la femme, non comme objet de possession ou de 
transaction, mais comme être humain à part entière, digne de reconnaissance et de 
considération. Par la négation répétée — « Ur t-teɛnaɣ ara / Ur t-tneggeɣ ara » — il rejette 
toute forme d’appropriation ou de marchandisation, s’opposant ainsi aux mentalités 
patriarcales. Ce positionnement confère à ces vers une dimension éthique et universelle, 
typique de la poésie engagée kabyle. 

VI.4. Une poétique du social : parole, communauté et résistance 

La poésie populaire kabyle, en tant que genre, dépasse la simple expression artistique. 
Elle est un mode de socialisation, un espace où s’expriment les émotions partagées et les 
tensions collectives. Le poème, souvent anonyme, n’appartient pas à un auteur mais à un 
peuple. Elle ne se limite pas à la création artistique ; elle constitue un discours social à part 
entière. Elle exprime, à travers ses formes symboliques, les valeurs, les tensions et les 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

27 

aspirations d’un peuple. Dans les sociétés orales, la poésie tient lieu d’espace public : elle est 
à la fois un lieu de débat, de transmission et de régulation sociale. 

Dans la perspective d’Abrous (1988), la poésie kabyle « sert de code éthique et 
esthétique à la société traditionnelle ». Elle régule les comportements, exprime la morale 
communautaire et célèbre les valeurs de courage, d’honneur et de solidarité. Les poèmes 
héroïques, quant à eux, rappellent la fierté, le courage et la dignité de la montagne kabyle. Ces 
vers héroïques d’une grande force symbolique, transmis depuis des générations, glorifient la 
bravoure face à l’ennemi et symbolise la résistance du groupe :  

« Akken ur tettɣu tawurt / Ur tenna yiwen ad yewwet » (Nacib, 1999, p. 55) [Quand 
la porte ne s’est pas ouverte / Personne n’a dit : qu’on la brise.] 

Ce distique, à la portée métaphorique évidente, illustre la résignation sociale et 
l’indifférence collective face à une situation bloquée ou injuste. L’image de la porte fermée 
symbolise l’obstacle, l’injustice ou le silence imposé, tandis que l’absence de réaction (« 
personne n’a dit : qu’on la brise ») dénonce la passivité des hommes devant l’oppression. 
Nacib, par cette métaphore simple et dense, critique le fatalisme et l’immobilisme qui 
gangrènent la société, appelant implicitement à une prise de conscience et à une action 
libératrice. 

Ainsi, la poésie kabyle constitue une véritable anthropologie poétique : elle révèle la 
manière dont une société se pense, s’émotionne et se raconte à travers la parole chantée. Elle 
met en scène la vigilance du groupe : la porte du village, métaphore de la communauté, reste 
ouverte mais protégée. Ainsi, la poésie kabyle fonctionne comme un code social : elle dit la 
loi morale du groupe, tout en servant de soupape aux émotions collectives. 

Abrous (1988) observe que « le poète kabyle dit tout haut ce que le groupe ressent tout 
bas ». En ce sens, chaque poème est un miroir collectif : il traduit la perception kabyle du 
monde et réaffirme la cohésion du groupe. Les chants de femmes, par exemple, répercutent 
les douleurs de la séparation, les injustices subies, les espérances amoureuses ou spirituelles. 

IV. Modernité et continuité : la revalorisation du patrimoine oral 

IV.1. De la tradition à la contemporanéité  

Si la poésie kabyle traditionnelle s’est construite dans un cadre essentiellement oral et 
communautaire, les évolutions du XXe siècle ont introduit des mutations profondes. 
L’apparition de l’écriture, la diffusion par les médias et l’internationalisation des artistes 
kabyles ont transformé la pratique poétique sans rompre avec ses racines. 

Les années 1970 marquent un tournant avec l’émergence de chanteurs-poètes comme 
Lounis Aït Menguellet, Idir ou Matoub Lounès, qui réinvestissent les formes traditionnelles 
tout en les adaptant aux problématiques contemporaines (Chaker, 1998). Leurs chansons, 
diffusées sur les scènes nationales et internationales, prolongent la fonction identitaire et 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

28 

mémorielle des chants anciens, tout en introduisant des thématiques modernes : démocratie, 
droits linguistiques, exil, condition de la femme, etc. La thèse de Sadouni (2007) analyse en 
détail comment Aït Menguellet opère cette synthèse entre tradition et modernité. Ainsi, la 
poésie kabyle illustre un processus de continuité et de renouvellement : elle demeure fidèle à 
son rôle social et identitaire, tout en s’inscrivant dans les dynamiques de la modernité. 

Le cadre théorique et fonctionnel de la poésie kabyle repose sur trois piliers principaux 
: l’oralité, la mémoire et la fonction sociale. En tant que production orale, elle préserve la 
langue amazighe et résiste aux dominations culturelles. En tant que mémoire, elle archive et 
transmet l’histoire et les valeurs collectives. En tant que fonction sociale, elle accompagne les 
individus et la communauté dans les moments-clés de l’existence. 

Cette première partie a montré que la poésie kabyle n’est pas seulement une forme 
artistique : elle est un mode de vie, une manière de dire et de transmettre, une voix collective 
qui résonne à travers le temps. Dans les sections suivantes, nous analyserons plus 
spécifiquement ses dimensions esthétiques et politiques, ainsi que son rôle dans la 
construction d’une mémoire de résistance. Idir transforme la berceuse kabyle en poème 
universel : 

« A vava Inouva / D aɣrib ad as-yini / I lḥif n waman / Ssuɣas i 
lḥif n waman » (Idir, 1976) [Ô père d’Inouva / C’est l’étranger qui 
lui dira / Pour la couverture d’eau / Offre-lui la couverture d’eau.] 

Dans A vava Inouva, Idir sublime la berceuse kabyle traditionnelle pour en faire un 
chant universel de l’humanité et de la tendresse filiale. La répétition douce et l’image de la 
couverture d’eau renvoient à la pureté, à la solidarité et à la protection offertes par le père à 
l’enfant. En évoquant l’étranger (aɣrib), le poète transcende le cadre familial et culturel : 
l’amour, la bonté et la générosité deviennent des valeurs universelles, partagées entre les 
hommes au-delà des frontières. Idir transforme ainsi un chant d’intimité domestique en poème 
planétaire, porteur d’un message d’unité humaine et d’ouverture. Takfarinas, quant à lui, 
réaffirme l’identité amazighe :  

« Ay aghrib ur ttruɣ ara / Tura yella lberkan / Yiwakken ur 
nesraḥ ara / Deg igenni n tmurt-iw » (Takfarinas, 1995) [Ô 
étranger, je ne partirai pas / À présent la racine est là / Jamais 
nous ne céderons / Le ciel de notre terre.] 

Ces vers expriment avec force la fierté identitaire amazighe et l’attachement 
indéfectible à la terre d’origine. Takfarinas, dans la lignée des chanteurs engagés kabyles, 
oppose ici la voix du résistant enraciné à celle de l’exil ou du déracinement. L’adresse directe 
à l’étranger (aɣrib) marque la conscience d’une altérité, mais aussi la volonté de préserver 
l’identité collective. L’image du berkan (la racine) symbolise la permanence culturelle, tandis 
que le ciel de notre terre renvoie à un espace sacré, inviolable, à la fois physique et spirituel. 
Ainsi, Takfarinas réaffirme que l’amazighité n’est pas seulement une appartenance 
géographique, mais une fidélité à une mémoire, à une langue et à une dignité héritée. Ces 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

29 

artistes démontrent que la poésie kabyle n’est pas un vestige du passé, mais une voix vivante 
qui continue d’articuler la mémoire, la liberté et la modernité (Salhi, 2001). 

IV.2. Transmission et continuité du patrimoine oral 

La fonction mémorielle de la poésie kabyle repose sur la transmission. C’est par la 
répétition, l’écoute et la participation que la communauté préserve son patrimoine immatériel. 
Les anciens récitaient les poèmes aux veillées, les mères chantaient les berceuses aux enfants, 
et les fêtes communautaires résonnaient des urar et des izlan. Cette berceuse traduit la 
fonction pédagogique et affective du chant : elle transmet l’amour maternel et les valeurs de 
protection et de tendresse : 

« A lmalayek tucbiḥin / Σiwnemt mmi ad yeṭṭes / Ay afus-iw ay 
aḥnin / Awwi-d i weqcic iḍes » (Mahfoufi, 2004, p. 56) [Ô anges 
du matin / Réveillez l’enfant pour qu’il tête / Ô ma main, ô ma 
douce / Apporte le bébé à son sein.] 

Cette berceuse illustre à merveille la double fonction affective et pédagogique du 
chant traditionnel kabyle. La mère y invoque les anges du matin, figures de pureté et de 
bienveillance, pour veiller sur son enfant. À travers la douceur des images et la musicalité des 
vers, le chant exprime l’amour maternel, la tendresse et la protection, tout en enseignant à 
l’enfant les premières valeurs de la vie : la bienveillance, la relation harmonieuse avec le 
monde et la présence du sacré dans le quotidien. Mahfoufi montre ainsi que la berceuse 
kabyle dépasse la simple fonction d’endormir : elle devient un vecteur d’éducation 
émotionnelle et spirituelle, un premier contact entre l’enfant et l’univers symbolique de sa 
culture. Le chant devient ainsi un véhicule d’éducation et d’identité. La mémoire se transmet 
non par des livres, mais par des émotions sonores et rythmiques. Comme le dit Zumthor 
(1983), « la poésie orale est mémoire incarnée dans la voix. » 

Les poétesses, ou tameddahthin, jouent ici un rôle fondamental. Elles assurent la 
continuité du savoir poétique, souvent dans le secret du foyer ou lors des cérémonies. Leur 
parole, intime et communautaire à la fois, préserve la cohésion sociale et culturelle. 

IV. 3. De la poésie orale à la chanson moderne : continuité et mutation du verbe kabyle 

La poésie kabyle, longtemps confinée à l’espace rural et communautaire, a connu, à 
partir du XXᵉ siècle, une profonde transformation. Le passage de l’oralité traditionnelle à la 
chanson enregistrée a permis la diffusion massive d’un héritage autrefois limité à la 
transmission directe. Cette mutation technique, liée à l’apparition du disque, de la radio puis 
de la télévision, a eu un impact considérable sur la fonction du poète. Le ameddah (barde 
traditionnel) devient chanteur ; la performance collective se mue en œuvre artistique 
individuelle, mais la dimension communautaire subsiste à travers le contenu des paroles. 

Selon Sadouni (2007), « la chanson kabyle moderne prolonge la tradition orale tout en 
lui conférant une portée universelle : elle transforme la mémoire en message, le verbe en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

30 

conscience. ». La scène publique devient ainsi le nouveau lieu du récit collectif. Le poète 
n’est plus seulement la voix du village, mais celle d’un peuple en quête de reconnaissance 
identitaire. 

IV. 4. De la mémoire orale à la mémoire écrite 

Un tournant majeur s’opère au XXe siècle avec la transcription et la publication de 
poèmes kabyles. Dès le XIXe siècle, des chercheurs comme Hanoteau (1867) ont commencé à 
collecter ces poèmes, mais c’est surtout au XXe siècle que des écrivains et intellectuels 
kabyles comme Mouloud Mammeri, Jean Amrouche ou encore Salem Chaker ont œuvré à 
leur diffusion (Mammeri, 1980 ; Chaker, 1998). Cette mise à l’écrit transforme la mémoire 
orale en mémoire scripturaire, garantissant la préservation de nombreux textes menacés 
d’oubli. Cependant, comme le souligne Zumthor (1983), la poésie orale perd une partie de sa 
performativité lorsqu’elle est transcrite : la voix, le rythme et la présence corporelle du 
chanteur ne peuvent être restitués entièrement. 

Malgré cette limite, l’écriture permet à la poésie kabyle d’atteindre une audience 
élargie et de s’inscrire dans le patrimoine universel. Lounis Aït Menguellet, héritier de 
Slimane Azem, représente une autre étape de la modernité poétique kabyle. Son œuvre, plus 
introspective, interroge la vérité, la justice et la condition humaine. 
Comme le souligne Salhi (2001), « Aït Menguellet inscrit la poésie kabyle dans une 
dimension réflexive et universelle, tout en restant fidèle à sa musicalité ancestrale. » 

Ce poème illustre la tension entre la vérité et l’illusion, entre la parole et le silence. La 
langue kabyle devient ici un instrument de questionnement existentiel :  

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 
/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-
nous dire / Dans le labyrinthe de la vérité ? / Ce qui est, où est-ce 
qu’il est ? / Ce qui fut, où est-ce que cela fut ?] 

Ces vers d’Aït Menguellet traduisent une profonde quête métaphysique où la langue 
kabyle devient un outil de réflexion philosophique. Le poète interroge la notion de vérité — 
insaisissable, labyrinthique — et met en doute la stabilité du réel à travers des questions 
circulaires et répétitives. La tension entre la parole (le dire) et le silence (l’indicible) traverse 
le poème : parler, c’est déjà trahir la vérité, mais se taire, c’est renoncer à la chercher. Dans 
cette dialectique, Menguellet transforme la chanson en espace de pensée, où le kabyle n’est 
plus seulement langue d’émotion, mais langue philosophique, capable d’exprimer 
l’incertitude, le doute et la profondeur de l’existence. L’artiste renouvelle la tradition orale par 
une écriture musicale subtile, où le rythme et la métaphore continuent d’être porteurs de 
mémoire. La modernité, loin d’effacer le passé, lui donne une autre résonance. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

31 

IV. 5. Chants diasporiques : mémoire en exil 

L’un des aspects les plus marquants de la poésie kabyle contemporaine est son rôle 
dans la mémoire de l’exil. L’émigration massive vers la France et d’autres pays européens a 
donné naissance à un corpus de chants diasporiques exprimant la nostalgie du pays natal et les 
difficultés de l’intégration (Idir, Slimane Azem, Matoub Lounès). Ces chants d’exil 
constituent une mémoire partagée par des générations de migrants, mais aussi un vecteur 
d’identification pour les communautés kabyles dispersées. Ils prolongent l’esthétique 
traditionnelle (symboles, métaphores, polyphonie) tout en l’adaptant à une nouvelle réalité 
socio-historique (Bourdieu, 1980). L’article de Ould-Braham (2017) analyse comment la 
chanson kabyle en contexte diasporique devient un lieu de mémoire transnational, connectant 
la Kabylie à ses enfants exilés. 

L’analyse des dimensions esthétiques et mémorielles du chant kabyle révèle une 
articulation constante entre forme et fonction. L’esthétique, fondée sur la métaphore, le 
rythme et la polyphonie, confère à la poésie kabyle une beauté singulière, comparable aux 
grandes traditions poétiques universelles. La mémoire, quant à elle, s’inscrit dans une 
pluralité de registres – souffrance et joie, intime et collectif, oral et écrit, local et diasporique – 
qui reflète la richesse et la complexité de l’expérience kabyle. Ainsi, la poésie chantée kabyle 
est à la fois un art et une archive, une esthétique et une mémoire, une voix individuelle et une 
voix collective. Elle incarne un patrimoine vivant, toujours en mouvement, qui accompagne 
les mutations sociales et historiques sans jamais perdre son rôle identitaire. 

Figure emblématique de la modernité poétique kabyle, Slimane Azem (1918–1983) 
incarne la mémoire de l’exil et de la nostalgie. Installé en France durant la colonisation, il fit 
de la chanson un moyen de résistance à l’oubli. Ses textes oscillent entre l’humour, la satire 
politique et la mélancolie. Il y évoque la perte du pays, la douleur de l’exil, mais aussi la 
dignité du peuple kabyle. Le lexique de la route (abrid) et de la maison (axxam) traduit la 
fracture entre l’ailleurs et la terre natale. La mémoire individuelle rejoint ici la mémoire 
collective d’un peuple déraciné :  

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / 
Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [La route que 
j’emprunte / Mène vers un autre monde / Ma maison ne m’abrite 
plus / Mon esprit s’est assombri sur ma terre.]  

Azem transforme la douleur en chant et la nostalgie en poésie. Son œuvre illustre 
l’adaptation du verbe amazigh à la modernité sans reniement des racines. Ces vers condensent 
toute la nostalgie et la douleur du déracinement propres à la poésie de Slimane Azem. Le 
poète, figure emblématique de l’exil kabyle, exprime ici la rupture entre l’homme et sa terre, 
entre le foyer perdu et le monde étranger qu’il doit affronter. La route symbolise le chemin de 
l’exil, l’errance forcée, tandis que la maison devenue étrangère traduit la perte du repère 
identitaire et culturel. L’expression « Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (mon esprit s’est assombri 
sur ma terre) résume ce paradoxe tragique : même au pays, l’exilé reste étranger à lui-même. 
Ainsi, Slimane Azem chante le drame d’un peuple déraciné, partagé entre la fidélité à la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

32 

mémoire et la douleur de l’éloignement — une thématique centrale de la chanson kabyle 
moderne, où le chant devient le dernier refuge de l’identité. 

IV. 6. Le chant kabyle: espace de liberté et de subversion 

La force du chant kabyle tient également à sa capacité à contourner la répression et la 
censure. En usant de métaphores, d’allusions ou de symboles partagés par la communauté, les 
poètes-chanteurs parviennent à critiquer le pouvoir tout en échappant à la répression directe 
(Merolla, 1997). 

Cette fonction subversive explique pourquoi l’État algérien a souvent surveillé, censuré ou 
marginalisé les artistes kabyles. Mais paradoxalement, ces tentatives de répression n’ont fait 
qu’accroître leur légitimité auprès des populations, transformant les chanteurs en porte-parole 
officieux du peuple. La censure elle-même devient alors un thème poétique, comme 
l’illustrent les chansons de Matoub Lounès qui faisait de sa voix censurée un symbole de la 
lutte pour la liberté d’expression. Dans sa thèse, Sadouni (2007) analyse comment la poésie 
de Aït Menguellet utilise un « langage de l’ombre » – un système complexe d’allusions et de 
métaphores qui permet de dire sans nommer, de critiquer sans être censuré, créant ainsi une 
complicité intellectuelle avec son public. 

IV. 6. 1. De la contestation locale à la scène internationale 

La poésie chantée kabyle a progressivement dépassé le cadre local pour s’exporter sur 
la scène internationale. La diaspora kabyle, notamment en France, a joué un rôle essentiel 
dans cette diffusion. Les concerts organisés à Paris ou à Marseille dans les années 1970-1980 
deviennent des lieux de rassemblement politique où la chanson kabyle résonne comme un 
hymne identitaire. La recherche de Ould-Braham (2017) sur les pratiques musicales en 
contexte diasporique montre comment ces espaces deviennent des « lieux de mémoire » au 
sens de Nora, où se reconstruit et se réinvente l’identité kabyle. 

Aujourd’hui, la poésie kabyle est traduite, étudiée et interprétée dans divers contextes 
académiques et artistiques, affirmant sa dimension universelle. Elle est reconnue non 
seulement comme une littérature de résistance, mais aussi comme une contribution majeure 
au patrimoine culturel immatériel mondial (Galand-Pernet, 1998). Le travail de transcription 
et d’analyse mené par des chercheurs comme Mouloud Mammeri a permis sa 
patrimonialisation, tout en soulevant la question épineuse de la fixation écrite d’une tradition 
fondamentalement orale et mouvante. 

IV. 6. 2. La nouvelle génération : entre héritage et renouveau 

Aujourd’hui, la tradition orale fait face à la mondialisation culturelle et à la rupture des 
chaînes de transmission intergénérationnelle en milieu urbain. Cependant, elle montre une 
remarquable capacité de résilience. Les jeunes artistes réinvestissent le patrimoine poétique, le 
mêlant à des sonorités modernes (rock, rap, reggae). Le rap kabyle, en particulier, apparaît 
comme l’héritier direct de la fonction critique et engagée de la poésie ancienne, prouvant la 
vitalité de la parole comme instrument de liberté. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

33 

Depuis les années 2000, une nouvelle génération d’artistes kabyles réinvente la 
tradition poétique. Des groupes comme Tagrawla ou Izenzaren, et des chanteurs comme 
Malika Domrane, explorent de nouvelles fusions musicales tout en restant fidèles à l’esprit de 
la poésie traditionnelle. L’étude de Zahir & Mouzon (2018) sur les nouvelles scènes kabyle 
montre comment ces artistes opèrent un « retour aux sources » tout en intégrant des influences 
rock, reggae ou électroniques, démontrant la capacité d’adaptation de cette tradition. 

IV. 6. 3. La berceuse d’Idir transmission du savoir ancestral 

Avec Idir, la poésie kabyle atteint la scène mondiale. Son célèbre chant A Vava Inouva (1976) 
marque un tournant : la berceuse traditionnelle devient un hymne universel à la transmission 
et à la tendresse :  

« A Vava Inouva / D aɣrib ad as-yini / I lḥif n waman / Ssuɣas i 
lḥif n waman » (Idir, 1976) [Ô père d’Inouva / C’est l’étranger qui 
lui dira / Pour la couverture d’eau / Offre-lui la couverture d’eau.]  

À travers cette chanson, Idir fait entrer l’oralité kabyle dans la modernité médiatique. 
Le père, figure symbolique de la mémoire, transmet à son fils le savoir ancestral sous la forme 
d’un chant. La poésie devient ici un langage d’universalité. Cette adaptation ne trahit pas la 
tradition : elle la revitalise. Le rythme, la langue et les thèmes demeurent amazighs, mais la 
portée devient globale. 

Ces nouvelles formes artistiques continuent de porter un message politique et 
identitaire, mais l’abordent souvent sous l’angle des préoccupations contemporaines : 
écologie, mondialisation, droits des femmes, etc. La thèse de Ben Boudjema (2018) souligne 
que cette évolution ne trahit pas la tradition, mais en actualise la fonction sociale, prouvant 
que l’ « archive vivante » qu’est la poésie kabyle continue de s’enrichir de nouveaux 
documents. 

Conclusion 

La poésie chantée kabyle, en tant que forme emblématique de l’oralité amazighe, 
occupe une place centrale dans la vie culturelle, sociale et politique de la Kabylie et, plus 
largement, de l’Algérie. Loin d’être un simple divertissement esthétique, elle constitue un 
réservoir de mémoire, un outil de transmission des valeurs collectives et un espace privilégié 
de résistance et de revendication identitaire. 

La poésie populaire kabyle apparaît, à travers cette étude, comme l’un des fondements 
majeurs de la culture amazighe. Elle constitue à la fois un mode d’expression artistique, un 
réservoir de mémoire et un instrument de résistance identitaire. Dans un contexte où l’écriture 
fut longtemps absente, la parole chantée a pris en charge la transmission des valeurs, des 
émotions et des savoirs collectifs. L’oralité, loin d’être une forme primitive de 
communication, s’impose comme une véritable esthétique du vivant. Chaque performance 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

34 

poétique devient un acte de mémoire : dire, c’est rappeler, mais aussi recréer. La poésie 
kabyle assure ainsi la continuité entre les générations et fait de la langue un lieu 
d’appartenance et de conscience. 

Les analyses menées à travers les textes de Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet, 
Idir ou encore des poétesses anonymes, ont montré que cette tradition ne se limite pas au 
passé. Elle s’adapte et se renouvelle, intégrant les outils modernes sans perdre son essence. 
L’évolution du ameddah traditionnel au chanteur engagé contemporain illustre cette plasticité 
culturelle exceptionnelle. 

Le chant kabyle se situe au croisement de trois dimensions fondamentales : 
l’esthétique, la mémoire et la résistance. Sur le plan esthétique, la poésie chantée se 
caractérise par une richesse formelle et thématique remarquable. Ses différentes formes – izli, 
chants rituels, chants religieux, poèmes gnomiques – témoignent d’une créativité inépuisable, 
tout en étant adaptées aux contextes sociaux et rituels de leur production. Les poètes, qu’ils 
soient anonymes ou reconnus, mobilisent une langue poétique dense, métaphorique et 
polysémique, qui exprime à la fois l’intime et le collectif. L’analyse de Belgasmia (2015) sur 
la « mouvance » de cette tradition nous rappelle que sa beauté réside précisément dans sa 
capacité à se transformer tout en restant fidèle à son essence. 

Sur le plan mémoriel, le chant kabyle s’impose comme une archive vivante de 
l’histoire et des expériences collectives. Il conserve la mémoire des épreuves historiques, qu’il 
s’agisse de l’insurrection de 1871, des guerres mondiales, de la guerre de libération ou encore 
des traumatismes de l’émigration. Mais il préserve également la mémoire intime des 
souffrances individuelles, des amours contrariés, des luttes quotidiennes, constituant ainsi un 
véritable miroir de l’existence kabyle à travers le temps. Comme l’ont montré les travaux de 
Gellner (2018) sur les archives orales, cette mémoire n’est pas un simple enregistrement 
passif, mais une reconstruction active du passé au service des besoins du présent. 

Enfin, sur le plan politique et identitaire, la poésie chantée kabyle se révèle être un 
puissant outil de résistance. Elle a accompagné la lutte contre la colonisation française, 
soutenu les combattants de l’indépendance, puis dénoncé les dérives du pouvoir postcolonial 
et le déni de la culture amazighe. Des figures comme Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet, 
Idir ou Matoub Lounès incarnent cette fonction contestataire, transformant la poésie en un 
manifeste identitaire et politique. De ce point de vue, le chant kabyle illustre pleinement l’idée 
de « littérature de combat » (Fanon, 1961, 2002), capable de mobiliser les consciences et de 
maintenir vivante l’aspiration à la liberté. 

Ce triptyque esthétique, mémoire, résistance démontre que la poésie kabyle dépasse 
largement le cadre de l’art pour s’inscrire dans une dynamique historique et sociale. Elle 
constitue un « patrimoine culturel immatériel » (Ben Boudjema, 2018) qu’il importe de 
préserver et de valoriser, tant au niveau académique que dans les pratiques sociales 
contemporaines. Sa réappropriation par les nouvelles générations, notamment à travers les 
médias et la diaspora, atteste de sa vitalité et de sa capacité d’adaptation aux contextes 
changeants. Le verbe amazigh, porté par la musicalité et la métaphore, demeure un vecteur 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

35 

d’émancipation et de dignité. La poésie kabyle, dans son essence, conjugue deux forces : la fidélité à 
la mémoire et l’ouverture à la modernité. Elle continue de dire la douleur et la beauté d’un peuple, 
d’interroger le monde, de transformer la souffrance en art. 

Cette étude montre que la poésie kabyle n’est pas un vestige folklorique, mais un 
système symbolique vivant, un espace de parole et de pensée. Elle participe pleinement à la 
construction de l’identité amazighe moderne, tout en gardant la mémoire des ancêtres et la 
vibration du cœur collectif. 

Aujourd’hui, la poésie chantée kabyle se trouve à la croisée des chemins. D’une part, elle 
reste un lieu de mémoire et de contestation, ancrée dans une tradition séculaire. D’autre part, 
elle se réinvente dans des formes modernes, fusionnant avec d’autres genres musicaux et 
s’ouvrant à des thématiques universelles. Ce double mouvement, enracinement et innovation, 
confirme sa fonction d’espace de médiation entre passé et présent, local et global, individuel 
et collectif. En cela, elle s’inscrit dans la continuité d’une réflexion sur la littérature orale 
comme matrice de la création littéraire maghrébine. 

En conclusion, la poésie populaire kabyle chantée illustre de manière exemplaire la 
puissance de l’oralité comme moyen de survie culturelle, de transmission identitaire et de 
résistance politique. Elle rappelle que les littératures orales, longtemps marginalisées dans les 
études académiques, sont au contraire des archives précieuses et des forces actives dans la 
construction des imaginaires collectifs.  

Loin d’appartenir uniquement au passé, le chant kabyle demeure aujourd’hui une voix 
vivante, capable d’articuler les enjeux mémoriels, identitaires et esthétiques d’un peuple en 
quête de reconnaissance et de dignité. Comme le soulignait déjà Mammeri (1980), c’est dans 
cette parole partagée, cette « archive des voix », que réside l’une des clés de la permanence de 
la conscience kabyle. Ainsi, la poésie populaire kabyle demeure un langage du monde et du 
temps, un art de la parole qui relie la mémoire à l’avenir, et l’identité à l’universalité. 

La poésie populaire kabyle demeure un espace d’expression et de résistance. En 
unissant l’ancien et le moderne, elle illustre la capacité d’une culture à se réinventer tout en 
préservant son identité. Le verbe amazigh, chanté et transmis, reste l’un des fondements de la 
mémoire collective et du génie poétique nord-africain. En tant que lieu de mémoire et 
d’invention, la poésie chantée kabyle reste un pilier essentiel de l’identité algérienne plurielle 
et un champ d’étude fécond pour comprendre les dynamiques entre oralité, littérature et 
pouvoir. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

36 

Bibliographie 

 Abrous, D. (1988). La chaîne kabyle à la radio-télévision algérienne : Notes pour une 
approche du fonctionnement. Revue de l’Occident musulman et de la Méditerranée, 47, 
97-102.  

 Abrous, D. (1988). La poésie kabyle et la transmission des valeurs. Alger : ENAL.  
 Amirouche, O. (2022). Les fonctions sociales de l'« Urar » dans la société kabyle : 

Solidarité, mémoire et résistance. Insaniyat / ��������, *96*, 87-
105. https://doi.org/10.4000/insaniyat.26835  

 Assmann, J. (1992). La mémoire culturelle. Paris : Aubier. 
 Azem, S. (1969). Chansons kabyles. Paris : Ocora.  
 Belgasmia, N. (2015). De la mouvance de la tradition orale kabyle : le cas des poèmes du 

labeur. Études et Documents Berbères, (34), 7-23. 
 Benbrahim, M. (1982). La poésie populaire kabyle et la résistance à la colonisation de 

1830 à 1962 (Thèse de doctorat). Paris : EHESS.  
 Ben Boudjema, T. (2018). La chanson kabyle, un vecteur transmetteur du patrimoine 

culturel immatériel et un patrimoine vivant à pérenniser (Mémoire de Master). Université 
de Béjaïa. 

 Bourdieu, P. (1980). Le sens pratique. Paris : Minuit. 
 Chaker, S. (1989). Une tradition de résistance et de lutte : la poésie berbère kabyle. Revue 

du Monde Musulman et de la Méditerranée, 51, 11-31. 
 Chaker, S. (1998). Berbères aujourd’hui. Paris : L’Harmattan. 
 Chaker, S. (2001). Hommes et femmes de Kabylie. Aix-en-Provence : Edisud. 
 Dallet, J.-M. (1982). Dictionnaire kabyle-français. Alger : SELAF.  
 Djellaoui, M. (2007). Les genres traditionnels de la poésie kabyle. Alger : HCA.  
 Fanon, F. (2002). Les damnés de la terre (1ʳᵉ éd. 1961). Paris : La Découverte.  
 Galand-Pernet, P. (1998). Littératures berbères : des voix, des lettres. Paris : PUF. 
 Gellner, A. (2018). Les archives de la parole : documenter les traditions orales 

berbères. Études et Documents Berbères, (39), 45-62. 
 Halbwachs, M. (1997). La mémoire collective. Paris : Albin Michel. 
 Hanoteau, A. (1867). Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura. Paris: Imprimerie 

Impériale. 
 Mauss, M. (2007). Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés 

archaïques. Dans Sociologie et anthropologie (pp. 145-279). Presses Universitaires de 
France. (Œuvre originale publiée en 1925). 

 Hanoteau, A. (2003). Poésies populaires de la Kabylie du Djurdjura. (1re éd. 1867). 
Alger : ENAG.  

 Mahfoufi, M. (2004). Chants de femmes en Kabylie. Paris : Ibis Press.  
 Mammeri, M. (1969). Les Isefra : poèmes de Si Mohand ou M’hand. Paris : Maspero. 
 Mammeri, M. (1980). Poèmes kabyles anciens. Alger : SNED.  
 Merolla, D. (1997). Gender and community in the Kabyle literary space. Leiden : 

Research School CNWS. 
 Nacib, Y. (1999). La poésie kabyle à travers les âges. Alger : OPU.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

37 

 Ong, W. (1982). Orality and literacy: The technologizing of the word. New York : 
Routledge. 

 Ould-Braham, O. (2017). Chanter l’exil : la chanson kabyle en contexte 
diasporique. Insaniyat, 76-77, 123-145. 

 Rabia, N. (2013). Stratégies d’expression féminine dans la poésie orale kabyle : entre 
tradition et subversion (Thèse de doctorat). Université Paris 8. 

 Sadouni, B. (2007). La poétique contestataire de Lounis Aït Menguellet. Alger : ENAG. 
 Salhi, M. A. (2001). Poésie féminine et poétique kabyle. Dans Femmes et textes dans 

l’espace maghrébin : Actes du colloque international de Constantine (pp. 211-215). 
Constantine : Université de Constantine. 

 Yacine, T. (1988). L’izli ou l’amour chanté en kabyle. Paris : Maison des Sciences de 
l’Homme. 

 Yacine, T. (2001). Si tu m’aimes, guéris-moi : Poésie et chants kabyles de femmes. Paris : 
La Découverte. 

 Yacine-Titouh, T. (1989). Aït-Menguéllet chante. Paris : La Découverte. 
 Zahir, A. & Mouzon, S. (2018). Nouvelles scènes, nouvelles voix : la chanson kabyle 

contemporaine entre héritage et modernité. Cahiers de littérature orale, (83), 145-167.  
 Zumthor, P. (1983). Introduction à la poésie orale. Paris: Seuil.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

38 

Discours poétique et discours social dans la poésie populaire 
d’Abderrahmane Mejdoub  

Poetic discourse and social discourse in the popular poetry of 
Abderrahmane Mejdoub 

KHELFAOUI Benaoumeur 
Université Kasdi Merbah Ouargla, Algérie 
khelfaoui.benaoumeur@univ-ouargla.dz 

 Résumé  

La poésie populaire maghrébine constitue un espace privilégié d’expression esthétique, 
mémorielle et critique. Parmi ses figures les plus marquantes, Abderrahmane Mejdoub (1506–
1569) occupe une place singulière en raison de la profondeur de ses quatrains (rubâ‘iyyât), à 
la croisée de la sagesse soufie, de la parole poétique et du commentaire social. Sa poésie, 
transmise oralement depuis le XVIᵉ siècle, condense une réflexion sur l’homme, la société et 
le temps, tout en conservant une musicalité populaire qui en a assuré la pérennité. Cet article 
se propose d’analyser l’articulation entre discours poétique et discours social dans la poésie 
de Mejdoub, en examinant à la fois ses structures esthétiques, ses fonctions critiques et sa 
portée culturelle. 

Mots-clés : Poésie populaire maghrébine ; Abderrahmane Mejdoub ; Rubâ‘iyyât ; Soufisme ; 
Discours social ; Oralité. 

 Abstract  

Maghrebi popular poetry is a privileged space for aesthetic, memorial, and critical expression. 
Among its most emblematic figures, Abderrahmane Mejdoub (1506–1569) holds a unique 
place thanks to the depth of his quatrains (rubâ‘iyyât), at the intersection of Sufi wisdom, 
poetic language, and social commentary. Transmitted orally since the sixteenth century, his 
poetry conveys reflections on human nature, society, and the passing of time, while 
preserving a popular musicality that ensured its endurance. This article examines how poetic 
discourse and social discourse intertwine in Mejdoub’s poetry, focusing on its aesthetic 
structures, critical functions, and cultural significance. 

Keywords :Maghrebi popular poetry ; Abderrahmane Mejdoub ; Rubā‘iyyāt ; Sufism ; Social 
discourse ; Orality. 

1. Introduction 

La poésie populaire occupe, dans l’histoire culturelle du Maghreb, une position intermédiaire 
entre la tradition orale et l’écriture savante, entre la ferveur religieuse et la critique sociale, 
entre la musicalité mélodieuse des conteurs et la réflexion morale des sages. Elle a 
accompagné les sociétés nord-africaines dans leurs transformations successives, en conservant 
la mémoire collective et en exprimant les aspirations spirituelles et sociales des populations. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

39 

Parmi les grandes voix de cette poésie, la figure d’Abderrahmane Mejdoub (1506–1569) se 
détache avec une force singulière. Soufi, poète et homme du peuple, il a su condenser dans 
ses quatrains — appelés rubâ‘iyyât — une sagesse intemporelle, une critique sociale acerbe et 
une esthétique populaire qui a marqué durablement l’imaginaire maghrébin. Né dans une 
famille pieuse près d’Azemmour, formé dans les milieux soufis de Fès et de Meknès, il a vécu 
à une époque traversée par des bouleversements politiques, des tensions religieuses et des 
mutations sociales profondes. 

Les rubâ‘iyyât de Mejdoub constituent une archive orale vivante : transmises de génération en 
génération par les conteurs (meddahîn), les poètes itinérants et les familles, elles ont été 
mémorisées, adaptées, chantées et parfois détournées, sans perdre leur noyau symbolique et 
critique. Leur popularité dans le Maghreb, notamment au Maroc et en Algérie, témoigne de 
leur capacité à exprimer à la fois l’intériorité spirituelle et la conscience sociale d’une 
communauté. 

La présente étude propose d’examiner la manière dont les rubâ‘iyyât articulent discours 
poétique et discours social.  

Autrement dit, comment la forme esthétique, la musicalité, la symbolique et les procédés 
langagiers servent-ils une parole critique, morale et parfois politique ?  

Comment le poète soufi devient-il aussi chroniqueur social et observateur des comportements 
humains ? 

Pour répondre à ces questions, nous croiserons trois approches : 
– une approche historico-culturelle, pour situer Mejdoub dans son contexte maghrébin du 
XVIᵉ siècle ; 
– une approche poétique et stylistique, pour analyser la forme et la langue de ses rubâ‘iyyât ; 
– une approche sociologique et spirituelle, pour comprendre la portée sociale et 
psychologique de son discours. 

2. Contexte historique et poétique 

Avant d’examiner plus en détail la figure singulière d’Abderrahmane Mejdoub, il importe de 
situer son œuvre dans le cadre historique et culturel qui l’a vu naître. En effet, la poésie 
populaire ne saurait être comprise sans prendre en considération les dynamiques sociales, 
politiques et spirituelles du Maghreb au XVIᵉ siècle. Ce contexte particulier éclaire la portée 
de ses rubâ‘iyyât et la profondeur de son discours critique. 

2.1. Un poète au cœur du XVIᵉ siècle maghrébin 

Abderrahmane Mejdoub naît en 1506 à Tīt, un village proche d’Azemmour, dans le Maroc 
pré-saadien. Il grandit dans une époque charnière : la première moitié du XVIᵉ siècle est 
marquée par l’affaiblissement du pouvoir mérinide, la montée en puissance de la dynastie 
saadienne, et l’emprise coloniale portugaise sur certaines zones côtières. Ces bouleversements 
politiques s’accompagnent d’instabilités économiques et sociales, qui touchent 
particulièrement les populations rurales et les confréries religieuses. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

40 

Élevé dans une famille pieuse, Mejdoub reçoit une éducation religieuse solide et s’imprègne 
très tôt de la culture soufie. Il étudie le Coran et les sciences islamiques à Meknès et à Fès, 
auprès de maîtres réputés tels que Sidi Ali al-Sanhaji. Cette formation spirituelle, alliée à une 
observation aiguë du monde social, forgera une personnalité complexe, à la fois mystique 
contemplatif et témoin lucide de son époque. 

Le XVIᵉ siècle maghrébin est également marqué par un climat d’incertitude spirituelle : les 
pouvoirs politiques en mutation cherchent à consolider leur légitimité religieuse ; les 
confréries soufies jouent un rôle central dans l’encadrement spirituel et social des populations 
; les prédicateurs et poètes populaires deviennent des relais essentiels entre les élites savantes 
et le peuple. C’est dans ce contexte que la parole de Mejdoub prend toute sa signification. 

2.2. La place de la poésie populaire dans la société maghrébine 

La poésie populaire (shi‘r sha‘bî) occupe une fonction bien particulière dans les sociétés 
maghrébines traditionnelles. Transmise oralement, elle sert à la fois de divertissement, de 
mémoire collective et d’enseignement moral. Elle accompagne les moments clés de la vie 
sociale — fêtes, mariages, marchés, veillées — et joue un rôle de régulation symbolique au 
sein des communautés. 

Cette poésie n’est pas seulement un art, elle est une parole sociale. Elle exprime les joies, les 
souffrances et les aspirations des groupes populaires. Elle commente les événements 
politiques et économiques, critique les injustices, et véhicule des valeurs religieuses et 
éthiques. En cela, elle constitue un espace parallèle à la culture écrite, souvent plus libre et 
plus ancré dans la réalité quotidienne. 

Le poète populaire (goual ou meddah) joue ainsi un rôle ambivalent : artiste de la parole, mais 
aussi porte-voix du peuple. Il est à la fois conteur, moraliste et parfois satiriste. Dans le cas de 
Mejdoub, cette fonction se double d’une dimension spirituelle : il n’est pas seulement poète, 
mais aussi soufi et sage, reconnu comme walî (homme de Dieu). Ses rubâ‘iyyât articulent ces 
fonctions multiples : enseigner, émouvoir, divertir et dénoncer. 

2.3. Les rubâ‘iyyât : forme, oralité et transmission 

Le terme rubâ‘iyyât désigne des poèmes courts composés de quatre vers rimés, souvent 
structurés en deux distiques. Héritée de traditions poétiques orientales et adaptée au contexte 
maghrébin, cette forme s’est imposée comme un support privilégié pour la sagesse populaire 
et la méditation spirituelle. 

Chez Mejdoub, les rubâ‘iyyât se caractérisent par : 

 une langue simple, proche de l’arabe maghrébin dialectal, souvent ponctuée 
d’expressions coraniques ou de proverbes ; 

 une musicalité orale qui facilite leur mémorisation et leur diffusion ; 

 une densité sémantique remarquable : en quatre vers, il parvient à condenser une 
critique sociale, une leçon morale ou une réflexion existentielle ; 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

41 

 une polyphonie culturelle où s’entrelacent soufisme, sagesse populaire, culture 
islamique et observations sociales. 

Ces quatrains ont été transmis principalement par oralité : conteurs itinérants, meddahs dans 
les souks, familles rurales, puis recueils écrits postérieurs. Ils ont traversé les frontières 
géographiques (Maroc, Algérie, Tunisie) et temporelles, devenant un élément constitutif du 
patrimoine maghrébin partagé. Aujourd’hui encore, ils sont cités dans la vie quotidienne, dans 
les médias, ou même sur les réseaux sociaux. 

3. Discours poétique : esthétique et oralité 

L’analyse du discours poétique de Mejdoub révèle une esthétique originale, profondément 
enracinée dans la tradition orale maghrébine. Ses quatrains associent simplicité formelle et 
densité symbolique, mêlant sagesse populaire, spiritualité soufie et regard critique sur la 
société. Avant d’en examiner les procédés stylistiques concrets, il convient de souligner 
quelques traits majeurs de cette poétique singulière. 

3.1. Une poétique de la concision et de la musicalité 

Les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub se distinguent d’abord par leur structure formelle : 
quatre vers rimés, souvent organisés en deux distiques équilibrés. Cette forme concise n’est 
pas anodine : elle condense la pensée, oblige le poète à une grande précision dans l’usage de 
la langue et donne au message une densité particulière. Chaque quatrain fonctionne comme 
une unité close, autonome, susceptible d’être mémorisée et répétée facilement. 

Cette brièveté poétique favorise également une forte musicalité. Les rubâ‘iyyât sont 
construites sur des schémas rythmiques simples, avec des assonances et des rimes internes qui 
facilitent leur déclamation orale. Le rythme et la sonorité jouent ici un rôle de vecteurs 
mnésiques : ils permettent au public d’intégrer le message à travers le plaisir d’écoute. Dans 
le contexte maghrébin, cette oralité s’inscrit dans une tradition plus large de récitation 
poétique, de melhoun, de qasîda et de proverbes rimés. 

 Exemple (traduction libre) : 
« Ne te fie pas au monde, ô compagnon, 
Il te sourit le matin et te trahit le soir. 
Il est comme l’ombre qui s’allonge puis disparaît, 
Il séduit le cœur et abandonne les âmes. » 

Ici, la rime finale régulière et la construction binaire des deux distiques renforcent l’effet de 
clausule mémorable.  

3.2. Langue populaire et intertextualité spirituelle 

La langue poétique de Mejdoub est un mélange subtil entre arabe maghrébin dialectal et 
résonances coraniques ou classiques. C’est précisément cette hybridité qui donne à ses 
rubâ‘iyyât leur force : elles sont immédiatement accessibles au peuple, tout en portant des 
significations spirituelles profondes pour ceux qui en saisissent les références implicites. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

42 

Les tournures dialectales, expressions proverbiales et métaphores quotidiennes ancrent la 
poésie dans l’expérience commune. En parallèle, des vers ou segments s’inspirent directement 
du Coran, de hadiths ou de maximes soufies. Cette intertextualité spirituelle renforce la 
légitimité de la parole poétique et lui donne une autorité morale : Mejdoub parle en poète, 
mais aussi en sage et en croyant. 

 Exemple (traduction libre) : 
« Le monde est un ombrage fugitif, 
Le sage y marche sans attache. 
Le cœur pur s’éclaire à la lumière divine, 
Et l’âme faible se perd dans l’orgueil. » 

On reconnaît ici des échos du Coran (parabole de la vie terrestre comme ombre passagère), 
intégrés dans un langage accessible et imagé. 

3.3. Oralité et transmission vivante 

Le discours poétique de Mejdoub est indissociable de son mode de transmission. 
Contrairement à la poésie écrite des lettrés, ses rubâ‘iyyât ont été diffusées principalement par 
la parole et la mémoire collective. Cette oralité implique une variabilité contrôlée : les 
quatrains sont parfois légèrement modifiés selon les régions ou les conteurs, mais leur noyau 
sémantique demeure stable. 

Cette circulation orale est favorisée par le caractère performé des rubâ‘iyyât : elles sont 
déclamées dans les souks, les cafés, les veillées, les fêtes religieuses, souvent avec une 
gestuelle et une modulation vocale qui accentuent leur impact. Le poète populaire, 
ou meddah, n’est pas un simple récitant : il est un interprète, parfois un improvisateur, qui 
adapte son discours au public. 

Cette performativité renforce la fonction sociale de la poésie : elle n’est pas un texte figé, 
mais une parole en acte, vivante, mouvante, en dialogue permanent avec la communauté. 
C’est ce qui explique la longévité exceptionnelle des rubâ‘iyyât de Mejdoub à travers cinq 
siècles et plusieurs générations. 

4. Discours social : critique, éthique et mémoire collective 

La littérature orale, en particulier la poésie populaire, constitue un puissant vecteur de critique 
sociale et de transmission éthique. Elle offre une lecture du monde où se croisent la mémoire 
des peuples, la sagesse pratique et l’expérience historique. Dans les sociétés maghrébines, les 
proverbes, quatrains et dictons jouent un rôle central dans la régulation morale et la 
construction de la mémoire collective (Bencheneb, 1981 ; Mammeri, 1987). 

À travers l’expression métaphorique et souvent sentencieuse, la communauté commente ses 
propres dynamiques internes, exprime ses désillusions et rappelle les principes fondamentaux 
de justice et de solidarité. Ces formes discursives sont particulièrement sensibles aux 
déséquilibres sociaux, aux trahisons politiques ou aux mutations des valeurs. Elles se font 
alors porte-voix d’une conscience collective vigilante. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

43 

Un quatrain populaire illustre ainsi la dénonciation de l’injustice du temps et la fragilité des 
statuts sociaux : 

 یا ذا الزمان الغدار، یالي كسرتني من دراعي 
 نزلت من كان سلطان، وركبت من كان راعي 

Ô temps trompeur, toi qui m’as brisé le bras, 
tu as fait descendre les rois de leurs trônes et élevé les bergers à leur place. 

La voix populaire, en personnifiant le temps comme un traître, exprime ici la violence 
symbolique des renversements sociaux. Le motif de la chute du puissant et de l’ascension de 
l’humble n’est pas tant une célébration de la justice qu’une lucide observation de l’instabilité 
des hiérarchies humaines. Ce discours relève d’une éthique de la vigilance, nourrie par la 
mémoire des vicissitudes historiques. 

Dans un autre quatrain, la critique sociale s’accompagne d’une réflexion sur la valeur des 
alliances et des fréquentations : 

 من جاور لجواد جاد بجودھم 
 و من ناسب لرذال خاب ضناه

 ومن جاور القدرة طلاتو بحمومھا
  و من جاور الصابون جا بنقاه

Qui fréquente les généreux finit par partager leur largesse ; 
qui s’allie aux vils, voit sa descendance condamnée. 
Qui côtoie la marmite reçoit ses éclaboussures, 
et qui fréquente le savon revient tout propre. 

L’image poétique, fondée sur des analogies concrètes (la marmite, le savon), rappelle de 
façon éloquente que la proximité sociale n’est jamais neutre : elle façonne les comportements, 
rehausse ou ternit les réputations. Par ce biais, la communauté transmet un enseignement 
éthique fondé sur l’expérience collective : choisir ses alliances, ses voisinages ou ses 
fréquentations n’est pas seulement une affaire individuelle, mais une responsabilité sociale. 

Ces quatrains, comme tant d’autres, remplissent ainsi une double fonction : d’une part, celle 
d’un commentaire critique sur l’ordre social et ses dérèglements ; d’autre part, celle d’un 
dépôt mémoriel, garant de la continuité des valeurs partagées. Loin d’être de simples 
expressions folkloriques, ils constituent une véritable archive orale de la conscience 
collective, un espace discursif où se nouent mémoire, critique et éthique. 

Dans ce vaste ensemble de la poésie orale maghrébine, les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane 
Mejdoub occupent une place singulière. Le discours poétique de Mejdoub ne se limite pas à 
une recherche esthétique ou spirituelle ; il est profondément ancré dans le tissu social de son 
époque. À travers ses quatrains, le poète soufi devient un observateur lucide de la société 
maghrébine du XVIᵉ siècle, qu’il décrit avec ironie, sévérité ou compassion. Sa parole 
fonctionne comme un miroir critique, mais aussi comme un outil de transmission de valeurs et 
de savoirs collectifs. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

44 

4.1. Critique du pouvoir et des dérèglements sociaux 

Les rubâ‘iyyât témoignent d’un regard critique sur la réalité politique et sociale de son temps. 
Mejdoub vit à une période de transition dynastique et de désordre institutionnel : des notables 
sans légitimité accèdent au pouvoir, la corruption gangrène les institutions, et les valeurs 
religieuses sont souvent instrumentalisées. 

Dans plusieurs quatrains, il dénonce la trahison des puissants, la versatilité du monde et la 
duplicité des hommes. La figure du « temps » (az-zamân) y est souvent personnifiée comme 
une entité trompeuse et instable, reflet d’un ordre social injuste : 

 Traduction libre : 
« Le temps trahit celui qui s’y fie, 
Il caresse le matin et frappe le soir. 
Qui s’assoit sur le trône sans mérite, 
Tombe vite sous le poids de la honte. » 

Ce type de discours, transmis oralement dans les marchés et les veillées, fonctionne comme 
une critique sociale implicite — parfois prudente face au pouvoir, mais d’autant plus efficace 
qu’elle circule dans la bouche du peuple. 

4.2. Éthique sociale : valeurs et comportements 

La poésie de Mejdoub remplit également une fonction morale : elle enseigne des valeurs, 
corrige des comportements et propose une vision normative de la vie collective. Les 
rubâ‘iyyât abordent des thèmes universels — amitié, fidélité, patience, honnêteté, modestie — 
dans un langage accessible à tous : 

 Traduction libre : 
« Fréquente le sage, évite l’ignorant, 
Car la compagnie façonne le cœur. 
La parole douce apaise les douleurs, 
Et la main généreuse élève l’homme. » 

Ces quatrains jouent un rôle comparable à celui des proverbes : ils orientent les 
comportements, fixent des repères moraux, et contribuent à la transmission des normes 
sociales au sein des communautés rurales et urbaines. Ils relèvent à la fois de la poésie et de la 
philosophie populaire. 

4.3. Statut de la femme et relations sociales 

Un aspect souvent discuté dans la poésie de Mejdoub concerne sa vision des femmes et des 
relations sociales entre les sexes. Ses quatrains oscillent entre deux registres : d’un côté, une 
méfiance traditionnelle envers certaines figures féminines, exprimée dans des formules 
proverbiales ; de l’autre, une reconnaissance implicite de la complexité des relations 
humaines. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

45 

Certains quatrains adoptent un ton critique ou ironique envers les femmes séductrices ou 
intéressées, reflet des représentations sociales de l’époque. D’autres, en revanche, soulignent 
la valeur de la fidélité, de la pudeur et de la sagesse féminine. Ces discours ne doivent pas être 
lus littéralement, mais replacés dans le contexte social et moral du XVIᵉ siècle, où la poésie 
populaire est aussi un espace de régulation symbolique des rapports sociaux. 

4.4. Dimension psychologique et spirituelle 

Comme nous l’avons évoqué plus haut, il n’existe pas d’études psychologiques systématiques 
des rubâ‘iyyât, mais leur contenu révèle une connaissance fine de l’âme humaine. Mejdoub 
explore le conflit intérieur entre passions et raison, le sentiment d’étrangeté face à un monde 
corrompu, et l’aspiration à la paix spirituelle : 

Traduction libre : 
« J’ai fui le monde, ses désirs et ses pièges, 
Pour trouver la paix dans le silence. 
Le cœur inquiet cherche la lumière, 
Et l’âme troublée désire le repos. » 

Ces vers traduisent une expérience intérieure intense, à la fois mystique et existentielle, qui 
rejoint certaines préoccupations de la psychologie moderne : sentiment de mal-être social, 
quête d’authenticité, recherche de transcendance. Le discours social de Mejdoub est donc 
inséparable de son discours psychique. 

4.5. Mémoire collective et circulation orale 

Enfin, les rubâ‘iyyât constituent une mémoire sociale partagée. Transmises oralement, elles 
ont accompagné les sociétés maghrébines dans leurs évolutions historiques, devenant une 
référence commune. Le peuple les cite pour commenter la vie politique, pour éduquer les 
enfants, pour faire la morale ou pour égayer les soirées. Elles fonctionnent comme une 
archive vivante dans laquelle la communauté puise son histoire, ses valeurs et son humour. 

Cette mémoire collective n’est pas figée : elle s’adapte aux contextes nouveaux. Les 
rubâ‘iyyât ont survécu à la colonisation, aux changements politiques et à la modernité, en 
conservant leur fonction de discours social critique et moral. 

5. Étude de cas : analyse de quelques rubâ‘iyyât significatives 

Pour illustrer l’articulation entre discours poétique et discours social dans l’œuvre 
d’Abderrahmane Mejdoub, nous proposons l’analyse de quelques rubâ‘iyyât emblématiques. 
Chaque quatrain, bref et percutant, concentre à la fois une structure poétique spécifique et un 
message social dense. 

5.1. Le monde et le temps : critique existentielle et politique 

Texte (traduction libre) : 
« Ne te fie pas au monde, ô compagnon, 
Il te sourit le matin et te trahit le soir. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

46 

Comme l’ombre, il s’étire puis s’efface, 
Séduisant les cœurs et abandonnant les âmes. » 

Ce quatrain exprime une vision désabusée du monde (ad-dunyâ) et du temps (az-zamân), 
deux notions centrales dans la poésie soufie et populaire maghrébine. La personnification du 
monde comme entité trompeuse et versatile relève d’une critique à la fois spirituelle et sociale 
: elle met en garde contre l’attachement aux biens éphémères, mais aussi contre la naïveté 
politique dans une époque où les alliances sont fragiles et les trahisons fréquentes. 

Poétiquement, la structure binaire en deux distiques, la rime régulière et la métaphore de 
l’ombre renforcent la clarté et la mémorabilité du message. Socialement, ce quatrain résonne 
avec une expérience collective : la défiance envers un monde instable et injuste. 

5.2. L’amitié et la morale sociale 

Texte (traduction libre) : 
« Choisis bien ton compagnon de route, 
Car la route est longue et pleine d’embûches. 
L’ami sincère éclaire ta marche, 
Le faux ami t’égare dans l’obscurité. » 

Ce quatrain, très connu dans tout le Maghreb, aborde la question cruciale de l’amitié 
fidèle (as-sadâqa). À travers une métaphore simple — celle du voyage et du compagnon — 
Mejdoub délivre une leçon morale universelle : la qualité des relations humaines détermine la 
réussite ou l’échec de l’existence. 

La forme poétique contribue à la force proverbiale du message : l’image de la route, familière 
dans un contexte rural et caravanière, parle immédiatement à l’auditeur. Le discours social est 
ici normatif : il établit une éthique des relations humaines, tout en reflétant l’importance des 
solidarités dans les sociétés maghrébines traditionnelles. 

5.3. La femme et la vigilance morale 

Texte (traduction libre) : 
« Ne suis pas chaque regard séducteur, 
Car le cœur s’égare par la vue. 
Le sage connaît la valeur des femmes vertueuses, 
Et fuit les pièges de la vanité. » 

Ce quatrain illustre bien la complexité du discours de Mejdoub sur la femme : il 
mêle prudence morale, vision spirituelle et représentations sociales traditionnelles. La mise en 
garde contre les séductions et la vanité renvoie à une double lecture : d’un côté, une 
exhortation à la maîtrise des passions dans la perspective soufie ; de l’autre, une reproduction 
des normes sociales liées à la pudeur et aux rapports de genre au XVIᵉ siècle. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

47 

La structure en deux temps — mise en garde + valorisation de la sagesse — est typique des 
rubâ‘iyyât. Ce quatrain témoigne d’une fonction de régulation sociale : rappeler les normes 
comportementales dans un langage poétique facilement mémorisable. 

5.4. L’intériorité spirituelle et la fuite du monde 

Texte (traduction libre) : 
« J’ai fui le monde et ses mirages, 
Pour trouver refuge dans le silence. 
Le cœur s’apaise loin des passions, 
Et l’âme s’élève vers la lumière. » 

Ce quatrain met en évidence le discours psychologique et spirituel de Mejdoub. L’expérience 
du retrait (khalwa), très présente dans la tradition soufie, est ici exprimée dans une langue 
accessible à tous. L’image de la fuite et du silence traduit une attitude existentielle face à la 
corruption et au désordre du monde. 

Poétiquement, la métaphore lumineuse et la simplicité lexicale favorisent une interprétation 
multiple : spirituelle pour les initiés, morale pour le peuple. Socialement, cette parole valorise 
une attitude de détachement et de recherche d’authenticité, dans un contexte où les valeurs 
traditionnelles sont menacées. 

5.5. Mémoire collective et actualité des quatrains 

L’analyse de ces quatrains montre comment chaque texte combine une forme poétique 
condensée et une fonction sociale multiple : enseignement moral, critique politique, réflexion 
existentielle ou spirituelle. Cette polyvalence explique la longévité de la poésie de Mejdoub, 
qui continue d’être citée dans les conversations, les cérémonies et même sur les réseaux 
sociaux contemporains. 

Les rubâ‘iyyât agissent comme des unités de mémoire collective : elles condensent une 
expérience historique et spirituelle commune dans une forme brève et rythmée, aisément 
transmissible. 

Ainsi, le discours de Mejdoub ne relève pas d’une littérature figée dans le passé, mais d’une 
parole toujours réactivée, réinterprétée et réappropriée par les sociétés maghrébines.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

48 

Conclusion 

L’examen des rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub révèle une œuvre poétique 
d’une extraordinaire richesse formelle et fonctionnelle, située à la croisée de la littérature 
orale, de la spiritualité soufie et de la critique sociale. À travers une forme brève, rythmée et 
accessible, Mejdoub parvient à condenser des réflexions multiples sur la condition humaine, 
la société et le destin. 

Son discours poétique repose sur une esthétique de la concision, une musicalité populaire et 
une langue hybride mêlant arabe dialectal, résonances scripturaires et proverbes. Cette oralité 
performative a assuré la longévité et la diffusion de ses quatrains à travers tout le Maghreb, 
bien au-delà de leur contexte originel. 

Son discours social, quant à lui, témoigne d’une lucidité remarquable : critique du pouvoir, 
dénonciation des injustices, transmission de valeurs morales, régulation symbolique des 
comportements sociaux et expression d’une intériorité spirituelle universelle. Mejdoub 
s’impose ainsi comme une figure charnière entre le sage soufi, le poète populaire et le 
chroniqueur social. 

L’étude de quelques rubâ‘iyyât significatives montre comment cette articulation entre 
poétique et social se déploie concrètement : chaque quatrain est à la fois une unité esthétique 
et un message collectif, une œuvre d’art et une archive vivante. 

Aujourd’hui encore, cinq siècles après leur création, les paroles de Mejdoub continuent de 
circuler dans la mémoire populaire, dans les médias, dans les chansons et sur les réseaux 
sociaux. Leur actualité tient à leur capacité à parler à la fois au cœur et à la raison, à exprimer 
des vérités simples et profondes dans une langue commune. 

En ce sens, les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub constituent un patrimoine culturel 
partagé maghrébin, mais aussi un matériau précieux pour comprendre l’articulation entre 
création poétique et dynamique sociale dans les sociétés orales. Leur étude permet de mieux 
saisir le rôle du poète populaire comme médiateur entre l’individuel et le collectif, entre le 
spirituel et le politique, entre la tradition et la modernité.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

49 

Bibliographie sélective 

Ouvrages et études en français 

 Abrous, D. (1998). Proverbes et dictons algériens : Langue, culture et société. Alger : 
ENAG. 

 Aïssani, D. (2004). Mémoire orale et identité culturelle en Algérie. Insaniyat, 26, 25–
42. 

 Amrouche, T. (1967). La poésie populaire maghrébine. Paris : Éditions du Seuil. 
 Bencheneb, R. (1981). La littérature populaire en Algérie. Alger : SNED. 
 Bennani, A. (1998). La sagesse dans la poésie populaire marocaine. Revue Maghreb. 
 Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge : Cambridge 

University Press. 
 Bourdieu, P. (1980). Le sens pratique. Paris : Éditions de Minuit. 
 Mammeri, M. (1969). La poésie kabyle ancienne. Paris : Maspero. 
 Mammeri, M. (1987). Poèmes kabyles anciens. Paris : Maspero. 
 Zumthor, P. (1987). La lettre et la voix : de la « littérature » médiévale. Paris : Seuil. 

Sources et études en arabe : 

تیارت،  –، جامعة ابن خلدون مجلة الباحث للدراسات الأكادیمیة .ب). اقترابات من رباعیات المجذو2014فیطس، ع. (
 .(11الجزائر، (

]https://www.asjp.cerist.dz/en/article/90390[Disponible en ligne :  

مجلة روافد للدراسات والأبحاث العلمیة في  .). التعالق النصي في رباعیات عبد الرحمن المجذوب2019بوسغادي، ح. (
 .(1(3، الجزائر، یة والإنسانیةالعلوم الاجتماع

]https://asjp.cerist.dz/en/article/91833[Disponible en ligne :  

كرة تخرج لنیل شھادة اللیسانس في ). الحكمة في الشعر الشعبي: عبد الرحمان المجذوب أنموذجاً. مذ2011فلان، ف. (
 .البویرة، الجزائر –اللغة والأدب العربي، جامعة أكلي محند أولحاج 

[Consultée sur : https://theses-algerie.com] 

 .طبعات شعبیة مغربیة وجزائریة متنوعة .دیوان سیدي عبد الرحمن المجذوب .(.s.d) .سیدي عبد الرحمن المجذوب
 .حقیق). دار الكتب العلمیة، بیروتمیلود الشریف (ت

]book.com/book/review/319033-https://www.noor[Exemple d’édition :  

Sources en ligne 

 Wikipédia (français et arabe), pages consacrées à Sidi Abderrahmane Mejdoub. 
 Al Jazeera Net : articles culturels sur la sagesse populaire au Maghreb. 
 Applications numériques : Diwan Sidi Abderrahmane Mejdoub (Google Play).   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

50 

L'influence du Coran sur la poésie populaire algérienne : un 
regard sur l'intertextualité 

The influence of the Qur'an on Algerian folk poetry: a look at 
intertextuality 

1. Dr. Mhamed BOUDIA 
Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

boudiamhamed@hotmail.com 
2. Pre. Souad BOUHADDJAR 

Université de Saida : Dr Mouley Tahar, Algérie 
Souad13dz@hotmail.com  

Résumé  

Cet article vise à mettre en lumière l'intertextualité dans la poésie populaire algérienne 
telle que façonnée par les textes coraniques. L’intertextualité entre les deux genres est 
clairement observée dans la production de nombreux poètes populaires, étant donné que la 
majorité d’entre eux ont étudié à Kutab1 et Zawyas2 Ces poètes ont fait référence aux textes 
coraniques, avec divers degrés de compétence et de connaissance des dispositifs poétiques. 
Parfois, ces poètes citent textuellement et, d'autres fois, ils assimilent les textes coraniques au 
moyen d'emprunts référentiels et sémantiques. Le texte actuel sur lequel nous nous appuyons 
peut ne pas parvenir à transmettre de telles significations à lui seul sans recourir au texte 
absent (Coran). Des poètes comme Mohamed Belkheir, savent combiner les deux techniques 
(citation textuelle et assimilation). A l’instar du poète Mohamed Belkheir, d'autres poètes 
d'Al-Malhoun considéraient le Coran comme la source ultime de l'éloquence et l'avenir de 
l'écriture.  

L'intertextualité se retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de 
nombreux vers et expressions coraniques afin d'enjoliver ses poèmes. Il n'est donc pas 
surprenant que ses poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. 
L'intertextualité se retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de nombreux 
versets et expressions coraniques afin d'embellir ses poèmes. Il n'est donc pas surprenant que 
ses poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. L'intertextualité se 
retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de nombreux versets et 
expressions coraniques afin d'embellir ses poèmes. Il n'est donc pas surprenant que ses 
poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. 

Mots clés : poésie populaire, intertextualité, Coran, Mohamed Belkheir.  

  

 
1 Le terme "kuteb" est dérivé du mot arabe "كتابة" (kataba), qui signifie "écriture". Dans le contexte éducatif, il 
fait référence aux écoles coraniques où l'on enseigne la lecture et l'écriture en arabe. Les kutab sont des 
institutions traditionnelles qui jouent un rôle essentiel dans l'éducation des jeunes dans les sociétés musulmanes, 
en mettant l'accent sur l'apprentissage du Coran et des principes islamiques. 
2 Une zaouïa (en arabe : زاویة), également retranscrit zaouiya, zawiya ou zawiyah, et appelé zaviye en turc, ou 
encore dahira au Sénégal, est un édifice religieux musulman qui constitue le centre autour duquel une confrérie 
soufie se structure. Par extension, elle désigne souvent la confrérie elle-même. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

51 

Abstract  

This article aims to shed light on intertextuality in in the Algerian popular poetry as 
shaped by Qur’anic texts. The interconnection between the two genres is conspicuously 
observed in the production of many popular poets, given that the majority of them studied in 
Kutab and Zawyas (Madrasa). These poets have employed and referred to Qur’anic texts, with 
varied degrees of competence and awareness of the poetic devices. Sometimes, these poets 
quote verbatim and, other times, they assimilatethe Qur’anic texts by means of referential and 
semantic borrowings. The present text (popular poetry) may fail to convey such meanings by 
itself without making recourse to the absent text (Qur’an). Fortunate poets, like Mohamed 
Belkheir, can bring together both techniques (verbatim quotation and assimilation). Mohamed 
Belkheir and other poets of Al-Malhoun considered the Qur’anic as the ultimate source of 
eloquence and the future of writing. Intertextuality can be traced in the poetry of this Bedouin 
poet in the evocation of many Quranic verses and expressions in order to embellish his 
poems. It is thus no surprise that his poems enjoy an interconnection with the Qur’anic texts.  

Keywords: popular poetry, intertextuality, Holy Qur’an,Mohamed Belkheir  

1. Fondements théoriques de l’intertextualité  

Les premières manifestations de l'intertextualité ont été évoquées par le sémioticien 
Mikhaïl Bakhtine (1928, 1929).1 Il a ainsi été le premier à mettre en avant le caractère 
dialogique du texte littéraire.2 Ensuite, le terme « intertextualité » est apparu clairement grâce 
à son élève, Julia Kristeva, pour la première fois dans la théorie critique moderne, à travers 
ses recherches menées entre 1966 et 1967, en particulier dans ses publications dans la revue 
Tel Quel et ses livres Sémiotique et le Texte du roman. Pour Kristeva, l'intertextualité signifie 
que le texte se forme à travers un processus de production de divers textes, ce qui est connu 
sous le nom de "productivité textuelle". La technique de l'intertextualité, selon elle, consiste à 
créer un texte basé sur des significations discursives historiquement variées, de telle sorte qu'il 
ne peut pas être lu isolément des autres textes. Ainsi, un espace textuel multiple émerge à 
l'intérieur d'un seul texte, et tous ces textes se croisent pour s'entrelacer, tous liés par un seul 
fil. C'est pourquoi Kristeva considère que l'intertextualité est "le dialogue des textes ou leur 
absorption sur la base d'une réflexion unique ou d'un ensemble de fondements culturels dans 
chaque texte, ou encore une migration entre les textes, car dans l’espace du texte, de 
nombreuses notes se croisent et se chevauchent avec d'autres textes."3 Le mécanisme de 
l'intertextualité chez Kristeva se manifeste à travers deux concepts fondamentaux, de telle 
sorte qu'il ne peut pas être lu isolément des autres textes. Ainsi, un espace textuel multiple 
émerge à l'intérieur d'un seul texte, et tous ces textes se croisent pour s'entrelacer, tous liés par 
un seul fil.  

 
1 Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives (étude appliquée sur la poésie des poètes des 
invectives Jareer, Al-Farazdaq et Al-Akhtal), Dar Kounouz Al-Ma'rifa pour l'édition et la distribution, Amman, 
Jordanie, 1ère éd., 2010, p. 3.  
2 Youssef Ouaghliysi, La problématique du terme dans le discours critique arabe moderne, Éditions Al-Ikhtilaf, 
Dar Al-Arabia pour les sciences, éditeurs, Alger, capitale, et Beyrouth, Liban, 1ère éd., 2008, p. 391.  
3Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte (théorie et application), préface de Suleiman Al-Attar, 
Bibliothèque des lettres, Le Caire, 2ème éd., 2009, p. 76.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

52 

L'invocation (migration des textes) : Le texte est produit par l'invocation de textes 
littéraires antérieurs et leur intégration selon des conditions structurelles pour servir le 
nouveau texte, dans un système de redistribution du langage à travers la déconstruction et la 
reconstruction. La transformation (redistribution) : L'intertextualité n'est pas une compilation 
aléatoire de ce qui a précédé, mais plutôt une fusion et un mélange des connaissances 
antérieures de manière plus organisée et structurée, intégrées dans le nouveau texte. Cela 
établit des relations entre le texte absent et le texte présent.  

Cela désigne la production d'un texte en invoquant des textes littéraires précédents et 
en les intégrant selon des structures nouvelles, dans le but de servir le nouveau texte en 
suivant un système de redistribution de la langue par le biais de la déconstruction et de la 
reconstruction. Dans ce contexte, Julia Kristeva a identifié trois niveaux de textes : 

Le déni total) : Dans ce niveau, le passage étranger est totalement exclu, et la signification du 
texte présent est inversée, transformant le texte absent en une sorte d'explication. 

(Le déni parallèle) : Ce modèle repose sur l'utilisation de textes absents d'une manière proche 
des termes "l'inclusion" et "la citation". La signification logique des deux textes reste la 
même. (Le déni partiel) : Dans ce niveau, le créateur prend une structure partielle du texte 
original et l'incorpore dans son propre texte, où cette partie du texte absent (référentiel) est en 
partie ou entièrement niée.  

Le producteur (l'auteur, le poète) ne peut pas toujours tracer des frontières claires, car 
il lui est difficile de dépasser, dans son interaction avec le texte absent (le passé), afin de 
produire le texte présent (le nouveau) en de forme et de contenu, de manière à être un créateur 
plutôt qu'un imitateur.  

Ensuite, le concept d'intertextualité a suscité l'intérêt de nombreux chercheurs après 
Julia Kristeva, notamment Roland Barthes, Michel Foucault, Dominique Maingueneau, 
Umberto Eco, et Riffaterre, et Gérard Genette. Chacun d'entre eux a tenté de donner une 
définition différente de l'intertextualité, ce qui a contribué à l'expansion de l'utilisation du 
terme dans les études occidentales et arabes. Ainsi, les formes d'interaction entre les textes ont 
fait l'objet d'études approfondies par les érudits de la rhétorique et de la critique littéraire 
arabes, qui se sont intéressés aux oppositions poétiques, aux emprunts littéraires, aux 
citations, à l' inclusion, aux références, à la création, aux renvois, à la comparaison, à la 
suffisance, à l'interaction, à la représentation, à la coalition du sens,  

Dominique Maingueneau propose une autre définition du terme dans son ouvrage 
"Introduction aux méthodes de l'analyse du discours" en le définissant comme "l'ensemble des 
relations qui s'appuient sur un texte à un ensemble d'autres textes et qui s'expriment à travers 
lui1."Quant à Umberto Eco, il penche vers l'idée de "marcher en dehors du texte", c'est-à-dire 
d'extraire toutes ses icônes et symboles pour déchiffrer les signes, symboles, indices et textes 

 
1 Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit. p. 43. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

53 

absents qui se mêlent dans le texte, obligeant le lecteur à déployer davantage d'efforts pour 
décoder ces symboles.1   

Gérard Genette a développé le concept d'intertextualité en le définissant comme "la 
présence effective d'un texte ou de plusieurs textes dans un autre texte", et il a utilisé le terme 
"transtextualité" au lieu d'intertextualité, en le définissant comme "ce qui rend un texte en 
relation manifeste ou implicite avec d'autres textes."2 Ces relations transtextuelles se divisent 
en cinq types de relations3 : 

1. (Intertextualité) : C'est ce que Julia Kristeva a formulé, et cela représente la présence 
effective d'un texte à l'intérieur d'un autre texte par le biais de la citation ou de l'allusion. 

2. (Para texte) : Il englobe tous les qui concernent les seuils des éléments du texte, tels que les 
titres, les sous-titres, le titre interne, les pages de garde, les notes de bas de page, les 
illustrations, le type de couverture, et les mots de l'éditeur. 

3. (Méta textualité) : Il s'agit de la relation de commentaire et d'interprétation qui lie un texte à 
un autre texte qui en parle sans le citer ni le convoquer. 

4. (Archetextualité) : Cela fait référence au genre littéraire auquel un texte appartient, car la 
distinction des genres littéraires guide le processus de lecture. 

5. (Hyper textualité) : Il se réfère à la relation qui lie le texte (B) (hypertexte) à un texte 
précédent (A) (hypotexte), ce que l'on appelle la littérature de deuxième degré. C'est une 
relation de transformation et de simulation. Mais après cette étape, le terme intertextualité est 
entré dans une phase de maturité, notamment à travers les écrits de "Riffaterre" entre 1979 et 
1982, en particulier ses deux ouvrages "La Production du texte" et "Sémiotique de la poésie". 
Il en est arrivé à la conclusion que l'intertextualité est : "l'observation par le lecteur des 
relations entre une œuvre littéraire et d'autres œuvres antérieures ou postérieures."4 

En ce qui concerne les chercheurs arabes, un certain nombre d'entre eux se sont 
intéressés à la théorie de l'intertextualité, tels qu'Abdullah Al-Ghathami, Salah Fadl , 
Abdelmalik Mourtad , Mohamed Muftah, Abdulkader Faidouh, etc.   

2. L’Engagement Révolutionnaire de Mohammed Belkheir à travers sa Poésie Populaire 

2.1. Mohammed Belkheir : Poète et Combattant de la Révolte Algérienne 

Le poète Mohammed Belkheir est l'un des poètes de la révolte virile, né vers l'année 
1822 dans la région d’Oued El-Meleh (wilaya d'Aïn Témouchent). Il a vécu dans la région 
d'El-Bayadh, puis a été exilé sur l'île de Corse en 1884 en raison de sa participation à la 
révolte d'El Sid El Cheikh. Il est décédé entre 1904 et 1906. Il était un ami intime et un 

 
1 Ibid, p. 43. 
2 Abdel Basset Marashda, L'intertextualité dans la poésie arabe contemporaine (Al-Sayyab, Dounkal et Darwish 
comme modèles), Dar Ward pour l'édition et la distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2006, p. 19.  
3 Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit, p. 22. 
4 Op. cit, p. 43.       

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

54 

combattant acharné aux côtés de Cheikh Bouamama. Il a résisté à la colonisation française 
avec son épée et ses poèmes, et il est enterré dans la région de Boualam( cimetière des 
martyrs ), wilaya d'El-Bayadh.   

Mohammed Belkheir a pratiqué la poésie populaire comme un long combat pour la 
libération de la patrie. C'était un moyen de libération des peuples et de dénonciation des 
méthodes destructrices du colonisateur. La révolution n'est qu'un objectif que la poésie 
cherche à embrasser, à servir et à protéger. C'est pourquoi la plupart des poèmes de 
Mohammed Belkheir étaient révolutionnaires, résistants à la colonisation et dénonçant ses 
stratagèmes et ses complots. Le poète populaire et officiel ont tous reconnus leur rôle et ont 
compris que la parole, à l'époque, était plus puissante qu'un char ou une mitrailleuse. Comme 
l'a dit le poète de la révolution algérienne, Moufdi Zakaria1 :  

"La balle a été tirée, et la parole n'est plus autorisée à dire, 

"La vengeance a été prise, et le blâme n'est plus permis."  

Le poète populaire Mohammed Belkheir a dit dans le même contexte :2  

"Celui qui veut le paradis doit résister aux mécréants, 

" Et celui qui veut la gloire doit aspirer à la victoire ".  

"Nous sommes forts avec le Raïs (Chef) et convaincus, 

" berbères et arabes ensemble heureux et fiers."  

La poésie populaire remplit une fonction sacrée et véhicule un message 
révolutionnaire. Ses auteurs ne s’en emparent pas pour sa valeur intrinsèque ni par amour des 
mots, mais pour servir une révolution qui a libéré le pays et son peuple. Ainsi, l’objectif 
principal est la révolution, et non la valeur esthétique de l’art poétique. La poésie atteint son 
but lorsqu’elle transforme les valeurs révolutionnaires en valeurs artistiques, intégrant ainsi la 
valeur révolutionnaire comme un élément constitutif aux côtés d’autres éléments dans le 
contexte poétique. Toutes ces composantes s’harmonisent pour former un ensemble cohérent, 
se mêlant dans la construction du poème populaire. Cependant, si la valeur révolutionnaire 
prédomine sur les autres valeurs, elle peut réaliser l’objectif du poème tout en éclipsant son 
aspect artistique. Dans ce cas, le poème s’élève au niveau des activités linguistiques qui 
embrassent la révolution et la pénètre, même si la poésie se distingue des autres activités 
linguistiques par ses valeurs esthétiques et expressives grâce à l'émotion artistique du poète3.  

  

 
1 Mufdi Zakaria, Le feu sacré, Société nationale d'édition et de distribution, 1983, p. 42.  
2 Les vers : huitième et neuvième de la poésie "À celui qui désire le paradis en opposition aux infidèles", voir : 
Cheikh Si Hamza Boubakeur, Trois Poètes Algériens, Maisonneuve et Larose, Paris, éditions 1990, p. 96. 
3Youssef Waghliysi, L'impact de l'indépendance sur l'esthétique de la poésie contemporaine, Revue de la culture, 
Ministère de la Culture et de la Communication, Algérie, n°104, 1994, p. 173. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

55 

2.2. La Valeur Révolutionnaire dans la Poésie Algérienne : Un Héritage de Lutte et de 
Libération 

La valeur révolutionnaire a prévalu chez la plupart des poètes qui ont vécu des 
périodes de tensions politiques, de guerres et de conflits, telles que Moufdi Zakaria, 
Mohammed El-Aid Al Khalifa, Mohammed Belkheir, Lakhder Ben Khelouf, Salah Kharfi, 
etc. les poèmes ont été marqués par la rhétorique, car ils appelaient toujours à la révolution, 
au jihad, à la liberté, à la propagation de l'enthousiasme, et à l'ébranlement des colonisateurs. 
Ils ont peut-être trouvé dans la forme lyrique ce qui résonnait avec le tumulte de la bataille et 
les fracas des armes, c'est pourquoi ils ont élevé l'image de la littérature enflammée hier, et 
c'était l'image de la littérature active. Le poème populaire révolutionnaire vise à transmettre 
une idée et, parfois, il a recours à l'utilisation de symboles en identifiant ses mots avec soin 
pour qu'ils correspondent et se ressemblent à la fois en termes de sens et de poids. Cependant, 
de nombreuses fois, le poème révolutionnaire perd son unité organique, ce qui permet de 
manipuler les versets et de les déplacer sans que le sens en soit perturbé1. 

La tonalité rhétorique et le langage prosaïque prédominent dans de nombreux poèmes 
de Mohammed Belkheir, prononcés lors de l'invasion française des régions occidentales de 
l'Algérie. En tant que soldat sur le champ de bataille, le poète a été enflammé par le langage 
révolutionnaire, ce qui l'a rendu passionné et direct. Les poèmes se caractérisent souvent par 
des descriptions colorées, notamment des métaphores, des allégories et des figures de style, 
mais ils restent ancrés dans l'intensité de la révolution.  

La poésie populaire algérienne s'intéresse à toutes les questions nationales, en 
particulier celles liées à l'identité religieuse, linguistique et nationale. La question de la 
libération a occupé une place prépondérante, et la révolution y était étroitement associée, bien 
que la poésie n'ait pas toujours été impliquée poétique, mais elle a parfois acquis sa poéticité 
grâce à un langage libérateur qui a ouvert des horizons sémantiques vastes, l'emmenant vers 
l'infini et l'élevant vers l'idéal.  

2. Les manifestations de l'intertextualité coranique dans la poésie de Mohammed 
Belkheir.  

Tous les poètes populaires, sans exception, et même les illettrés parmi eux, ont puisé 
certaines des formulations et des structures de leurs poèmes dans le Coran. Cette tendance 
découle souvent de leur formation religieuse, la plupart ayant reçu leur éducation dans des 
écoles coraniques et des zaouïas. Cette expérience éducative renforce leur connexion avec le 
Coran, tant au niveau des termes que des significations. Même pour ceux qui n'ont pas eu 
accès à une éducation formelle, comme notre poète Belkheir, le simple fait d'assister à 
diverses réunions et événements où le Coran était récité en groupe, que ce soit lors de 
célébrations joyeuses ou de moments de deuil, était suffisant. Ils assistaient également à la 
récitation quotidienne de la portion du Coran connue sous le nom de "Hizb", qui était une 
pratique commune dans la plupart des mosquées algériennes. De même, pendant les prières de 

 
1 Mustapha Saadni, Les structures stylistiques dans la langue de la poésie arabe moderne, Dar Al-Ma'arif, Le 
Caire, pp. 237-238. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

56 

Tarawih, qui ont lieu chaque nuit pendant le mois de Ramadan, ils pouvaient écouter la 
récitation complète du Coran. Le poète a évoqué certaines expressions coraniques qu'il avait 
entendues et qui avaient touché sa conscience. Il les a intégrés de manière centrale dans 
certains de ses vers poétiques, ce qui a contribué à façonner la signification recherchée dans 
son nouveau contexte.   

Le Coran était le premier texte à bénéficier de l'attention du poète contemporain, qui y 
trouvait des dimensions illimitées pour la vie et pour l'homme. Le poète a rappelé certaines 
expressions du Coran et a interagi avec elles, manifestant ainsi cette intertextualité dans ses 
vers, comme dans les paroles suivantes :  

"La vie persiste éternellement, l'Éternel, le Tout-Puissant." (Traduit par moi)1 

Dans le premier vers, le poète a réécrit le texte selon les exigences de son expérience et de sa 
conscience artistique, en respectant la réalité du texte absent en termes de forme et de 
contenu. Cela relève de ce qu'on appelle l'intertextualité d'absorption. Le texte qu'il a absorbé 
est tiré de la parole divine : "Que ceux qui troquent la vie présente contre la vie future 
combattant donc dans le sentier de Dieu. Et quiconque combat dans le sentier de Dieu, tué ou 
vainqueur, Nous lui donnerons bientôt une énorme récompense." (Coran, Sourate An-Nissa, 
verset 74).   

Ce type d'intertextualité contribue à la continuité du texte absent en tant qu'essence 
renouvelable. Ainsi, le texte reste absent mais non effacé, et il continue à vivre au lieu de 
mourir. Le sens du second vers est tiré de la signification de la parole divine : "Allah, point de 
divinité à part Lui, le Vivant, Celui qui subsiste par Lui-même." (Partie du verset 255 de la 
Sourate Al-Baqara).(traduit par moi) Le mot « subsiste par Lui-même » a été changé en « le 
Tout-Puissant » pour des raisons de rime. Ce vers, lorsqu'il est placé en relation avec le texte 
coranique précédent, a contribué de manière significative à sa construction. Ce verset répond 
à l'expérience de vie du poète et à son sentiment de solitude et d'isolement.  

 "Ma subsistance vient de la pierre et mes jours attendent leur échéance."2 

Dans ce vers, l'intertextualité est particulièrement présente, en particulier dans la première 
partie, avec la mention du verset coranique : "En vérité, c'est ton Seigneur qui dispense la 
subsistance à qui il veut parmi Ses serviteurs et la mesure [de subsistance] qu'Il accorde. Il est 
informé et Clairvoyant." (Sorate Al-Saba, verset 39). Le poète souligne que sa subsistance 
viendra même de la pierre, symbolisant ainsi que cela ne fait aucun doute. Quant à la 
deuxième partie du vers, le poète rappelle le verset coranique : "Et quand leur terme vient à 
échéance, ils ne sauraient le retarder d'une heure ni le hater." (Sorate An-Nahl, verset 61). Le 
poète utilise ici une forme d'intertextualité dialogique, donnant une nouvelle interprétation à 
ces versets coraniques, "Et la subsistance provient de Dieu de notre Seigneur, le Sublime."  

 
1 Vers 10 de la poésie "J'ai peur que l'expérience m'oublie", voir : Cheikh Si Hamza Boubakeur, p. 65 
2 Vers 17 de la poésie "Ô bleu fils de la colombe", ibid., p. 71.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

57 

Il est remarquable que l'intertextualité dans ces deux vers séparés se manifeste sous la 
forme d'une allusion implicite à plusieurs versets coraniques qui parlent du fait que Dieu est le 
garant de la subsistance de toutes les créatures, sans exception. Ces deux versets précédents se 
basent sur de nombreux versets coraniques, tels que : "Dis : 'En vérité, c'est mon Seigneur qui 
dispense la subsistance à qui il veut parmi ses serviteurs et la mesure [de subsistance] qu'Il 
accorde. Quoi que vous dépensiez [dans le bien], Il le remplacera. Et c'est Lui le meilleur des 
donateurs.' " (Sourate Saba, verset 39) et "À Lui seul appartiennent les clefs des cieux et de la 
terre. Il étend Ses dons à qui Il veut et les restrictions. Certes, Il est Omniscient." (Sorate Ash-
Shura, verset 12).  

Dans ce contexte, le poète évoque la notion que tout est soumis à la volonté de Dieu et 
que l'être humain n'a d'autre choix que de se soumettre à son destin inéluctable. Cela se reflète 
notamment dans son mariage avec sa bien-aimée « Aïcha ». Il reconnaît que le destin ne peut 
être modifié par les circonstances, car il l'accepte tel qu'il est, ignorant ce que le futur lui 
réserve. Le poète met particulièrement l'accent sur l'utilisation du terme « écrit » ( المكتوب), qui 
symbolise le destin, car il représente le centre de la signification et le noyau de la vie 
humaine. Il ne compare pas expliciter le destin de l'homme, qu'il ne peut effacer ni changer, à 
la répartition équitable que Dieu fait entre tous Ses serviteurs.   

La fonction symbolique du texte coranique consiste ici à produire une nouvelle 
signification qui incarne l'état de contentement du poète. Cette signification ne peut être 
pleinement réalisée que grâce à l'association du texte coranique absent, qui s'unité au texte 
présent pour créer cette signification. Le poète réécrit ici le texte coranique absent et l'emploie 
d'une manière artistique en utilisant la technique de l'absorption pour le verset coranique : 
"Nous dîmes : « Ô feu, sois froid et [une source de] salut pour Abraham ! »" (verset 69 de la 
sourate Les Prophètes). Il le réabsorbe de manière suggestive et symbolique, l'intégrant dans 
ce vers pour démontrer la capacité divine à changer les caractéristiques des choses, en 
remplaçant la brûlure par la sécurité et la nuisance par la paix avec Abraham. En ce qui 
concerne le poète, il souhaite sortir de sa prison en Corse et de son exil en Nouvelle-
Calédonie. Le chevauchement textuel entre le vers poétique et le texte coranique est clair. 
L'expression "chevauchement textuel" désigne ici la présence linguistique (qu'elle soit 
relative, totale ou partielle) d'un texte dans un autre. Ce chevauchement textuel a les niveaux 
de la signification et de la référence en même temps. Dans ce verset du poème, le poète 
évoque implicitement le verset coranique : "Et c'est Lui qui accepte la repentance de Ses 
serviteurs, pardonne les méfaits et sait ce que vous faites." (Sourate 42, verset 25). Cependant, 
il l'utilise de manière subtile en interagissant avec le texte coranique de manière allusive. 
Allah accepte la repentance de Son serviteur lorsque celui-ci fait preuve de repentir et se 
détourne de ses péchés en regrettant ce qu'il a commis.   

Ce tissage littéraire entre le texte coranique et le vers poétique ne nie pas le texte 
coranique, car le poète ne peut pas légitimer un lieu créé par Dieu et établir des vérités 
religieuses en dehors de leur source fondamentale, en particulier lorsqu'il s'agit de choses 
invisibles.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

58 

Le poète peut utiliser l'intertextualité pour évoquer l'ombre des versets coraniques, 
laissant au lecteur la possibilité de produire du sens, car le poète suppose que le lecteur est 
familier et compétent dans la connaissance du Coran. Peut-être que le poète nous renvoie au 
verset coranique : "La repentance n'est valable qu'auprès de Dieu pour ceux qui font le mal 
par ignorance, puis se repentent bientôt. Voilà ceux auxquels Dieu accordera Sa repentance. 
Et Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, verset 17). Puis se repentir bientôt. Voilà ceux 
qui recevront Dieu accordera sa repentance. "Et Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, 
verset 17), puis se repentir bientôt. Voilà ceux qui recevront Dieu accordera Sa repentance. Et 
Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, verset 17). Le poète dans ce verset fait allusion à la 
notion d'humiliation lorsque la jizya (l'impôt) est payée. Cela peut également être une 
référence à la suite du verset coranique : "... jusqu'à ce qu'ils donnent la jizya, de leurs propres 
mains, tout en étant humiliés." (Sourate 9, verset 29).   

Le poète a traité librement le texte coranique absent, dépassant la simple citation 
explicite, en remplaçant le terme coranique "صاغرون" qui signifie "les humbles" ou "les 
petits" par le terme "المذلول" qui signifie "l'humilié". Il a également modifié la construction 
grammaticale en passant du cas accusatif "ھم صاغرون" au nominatif "المذلول" pour renforcer la 
connotation de mépris et d'humiliation, car dans un contexte satirique. Dans le deuxième 
verset, on trouve une référence partielle sous forme de citation littérale du terme "عفریت" 
extrait du verset coranique : " ٌوَإنِِّي عَلیَْھِ لقَوَِيٌّ أمَِین آتیِكَ بِھِ قَبْلَ أ َنْ تقَوُمَ مِنْ مَقَامِكَ  أنََا   "..قالَ عِفْرِیتٌ مِنَ الْجِنِّ 
(Sourate 27, verset 39). Les autres termes du vers poétique font référence à la notion de la 
force des djinns, en particulier des afârit (des djinns puissants). Cela renvoie au récit de 
Salomon qui voulait ramener le trône de la reine de Saba du Yémen, et également à l'idée que 
le cheikh de la tribu, selon le poète, avait des afârit pour le protéger.   

Il semble que Belkheir ait eu une interaction superficielle avec le texte coranique 
absent, s'approchant d'une simple citation, car le poète n'a pas vraiment exploité le texte 
coranique de manière profonde.  

Ces deux vers abordent plusieurs textes coraniques. Le premier vers du premier 
couplet de ce texte est une réécriture intelligente sous forme d'absorption, basée sur la 
modification et le changement du texte absent. Il reprend l'idée de la proximité divine telle 
qu'exprimée dans le verset coranique : "Jusqu'à ce que l'envoyé et ceux qui croient avec lui 
disent : 'Quand donc viendra le secours de Dieu ?' Eh bien, le secours de Dieu est tout 
proche." (Sourate 2, verset 214). Quant au deuxième vers de ce couplet, il fait référence au 
verset coranique : "Et ton Seigneur dit : 'Invoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par 
orgueil, refusent de M'adorer entreront bientôt en Enfer, humiliés.'" (Sourate 40, verset 60).   

Le deuxième couplet combine habilement plusieurs références coraniques. Bien que le 
poète n'indique pas préciser l'absence d'un texte coranique, le texte présent révèle un 
entrelacement structurel évident. La structure du texte est façonnée par le concept de 
proximité suggéré par le poète, à la fois la proximité de la victoire et la proximité de Dieu 
lorsque ses serviteurs l'invoquent avec rapidité pour obtenir une réponse. Le premier vers de 
ce couplet fait intelligemment référence au verset coranique : "Sa seule parole, quand Il veut 
une chose, est de lui dire : 'Sois', et elle est aussitôt." (Sourate 36, verset 82). À travers ce 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

59 

renvoi, le poète enrichit le contenu de son texte et illustre l'idée de soumission absolue au 
décret divin. Le deuxième vers de ce couplet permet au poète de générer de nouvelles 
significations en utilisant le texte absent pour renforcer la croyance en l'unicité de Dieu, en 
opposition à la croyance chrétienne coloniale qui cherchait à propager le polythéisme parmi 
les habitants.   

Le texte présent entre en résonance avec le texte absent en citant le verset coranique : 
"Dis : 'Louange à Dieu qui ne s'est attribué ni fils ni associé dans la royauté, qui n'a point 
d'auxiliaire par suite d'incapacité ', et proclame sa grandeur magnifique." (Sourate 17, verset 
111). (Traduit par moi). Le dernier couplet fait référence à plusieurs versets coraniques, 
notamment le verset 3 de la sourate Al-Imran, qui évoque la révélation du livre à Muhammad 
comme confirmation de ce qui le précède (la Torah et l'Évangile), et le verset 136 de la 
Sourate Al-Baqara, qui souligne que tous les prophètes, y compris Moïse et Jésus, ont reçu 
des enseignements de Dieu, sans qu'il y ait de distinction entre eux, et que les croyants sont 
soumis à Dieu. Le poète semble utiliser ces versets pour rappeler l’unicité de Dieu et 
l’importance de la soumission à Sa volonté.  

Le poète évoque dans ce vers l'utilisation astucieuse des versets coraniques et de ce 
qu'ils s'identifient en termes de contexte historique. Dans cette interaction textuelle, il 
conserve certaines fonctions du texte coranique d'origine, tout en apportant des modifications 
dans la forme poétique, créant ainsi une interrelation sémantique partielle entre le texte 
présent et le texte absent. Le poète extrait le texte qu'il utilise de sa charge historique pour 
l'incarner dans ses propres tourments et préoccupations liées à son exil en Nouvelle-
Calédonie, loin de ses proches et de ses amis.  

Conclusion   

Cette étude propose une brève réflexion sur l'interrelation entre le discours coranique 
et la poésie populaire algérienne. Nous avons observé la façon dont le texte sacré (le Coran) 
s'entremêle dans la production de tous les poètes populaires qui ont été influencés par le texte 
coranique par le biais de la mémorisation, de la lecture et de l'écoute, et qui l'ont réécrit 
(réutilisé) à différents niveaux artistiques, chacun selon sa compétence et sa conscience de la 
construction poétique. Parfois, cela se manifeste par l'emprunt littéral, basé sur la citation 
directe, et parfois par l'absorption de ceux qui dépendent de l'utilisation indicative et 
sémantique. "Cette signification que le texte présent ne peut à lui seul accomplir sans recourir 
au texte coranique absent." Il se peut que le poète les rassemble quand la chance lui sourit, et 
c'est ce que nous avons observé chez notre poète Mohammed Belkheir, qui considérait, 
comme tous les poètes populaires, que le Coran est l'apogée de la rhétorique et l'avenir de 
l'écriture.  

Ce type d'interférence textuelle peut également être observé chez le poète qui invoque 
de nombreux versets coraniques et leurs termes pour enrichir ses poèmes, ce qui fait que ses 
textes semblent être en relation d'interférence, d'entrelacement et d'association avec le texte 
coranique. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

60 

Bibliographie   

1. Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives (étude appliquée sur 
la poésie des poètes des invectives Jareer, Al-Farazdaq et Al-Akhtal), Dar Kounouz 
Al-Ma'rifa pour l'édition et la distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2010, p. 33. 

2. Youssef Ouaghliysi, La problématique du terme dans le discours critique arabe 
moderne, Éditions Al-Ikhtilaf, Dar Al-Arabia pour les sciences, éditeurs, Alger, 
capitale, et Beyrouth, Liban, 1ère éd., 2008, p. 391. 

3. Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 35. 

4. Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte (théorie et application), préface de 
Suleiman Al-Attar, Bibliothèque des lettres, Le Caire, 2ème éd., 2009, p. 76. 

5. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 37. 

6. Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte, op. cit., p. 80. 

7. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 43. 

8. Ibid, p. 43. 

9. Abdel Basset Marashda, L'intertextualité dans la poésie arabe contemporaine (Al-
Sayyab, Dounkal et Darwish comme modèles), Dar Ward pour l'édition et la 
distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2006, p. 19. 

10. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 22. 

11. Op. cit., p. 43. 

12. Lakhdar Hashlafi, L'image du soufi Sidi Cheikh dans la poésie de Mohamed Belkheir, 
Mémoire de Master, Université de Tlemcen, 2003, p. 20. 

13. Mufdi Zakaria, Le feu sacré, Société nationale d'édition et de distribution, 1983, p. 42. 

14. Les vers : huitième et neuvième de la poésie "À celui qui désire le paradis en 
opposition aux infidèles", voir : Cheikh Si Hamza Boubakeur, Trois Poètes Algériens, 
Maisonneuve et Larose, Paris, éditions 1990, p. 96. 

15. Op. cit., p. 227 (non disponible). 

16. Voir : Youssef Waghliysi, L'impact de l'indépendance sur l'esthétique de la poésie 
contemporaine, Revue de la culture, Ministère de la Culture et de la Communication, 
Algérie, n°104, 1994, p. 173. 

17. Mustapha Saadni, Les structures stylistiques dans la langue de la poésie arabe 
moderne, Dar Al-Ma'arif, Le Caire, pp. 237-238. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

61 

18. Vers 10 de la poésie "J'ai peur que l'expérience m'oublie", voir : Cheikh Si Hamza 
Boubakeur, p. 65. 

19. Vers 17 de la poésie "Ô bleu fils de la colombe", ibid., p. 71. 

20. Vers 33 de la poésie "À celui qui désire le paradis en opposition aux infidèles", ibid., 
p. 98. 

21. Vers 12 de la poésie "On m'a dépouillé ô amants", ibid., p. 76. 

22. Vers (3) de la poésie "Le malheureux du pays des infidèles", ibid., p. 199. 

23. Gérard Genette, Introduction à l'architexte, traduction : Abdel Rahman Ayoub, 2ème 
éd., Dar Toubkal, Casablanca, Maroc, 1986, p. 90. 

24. Vers (36) de la poésie "Les enfants Hamza l'ébloui", op.cit., p.100. 

25. Vers (31) de la poésie "Ô chevalier d'Allah compte sur moi", ibid., p.121. 

26. Vers (22) de la poésie "Sidi Cheikh si je te fais appel aux âmes", ibid., p.125. 

27. Les vers : 31 et 32 de la poésie "Les enfants Hamza l'ébloui", op.cit., p.100. 

28. Vers : 43 de la poésie "Le jour du continent voilé", ibid., p.146. 

29. Vers : 71 de la poésie "Je suis le serviteur du voyage blanc", ibid., p.114. 

30. Vers : 76 de la poésie "Je suis le serviteur du voyage blanc", ibid., p114. 

31. Vers : 1 de la poésie "Les souvenirs d'émigration", ibid., p130. 

32. Vers :23 de la poésie "Le jour du continent voilé", ibid., p146. 

33. Voir : Mustapha Belkassmi,L'islamisme dans la poésie de Mustafa Muhammad Al-
Ghamari, p210. 

34.  Vers :6 de la poésie "Mon cœur s'effraie", ibid., p179. 

35. .Jamal Mbaraki, L'intertextualité et ses esthétiques dans la poésie algérienne 
contemporaine, Éditions de l'Association Créativité Culturelle, Algérie,2003,p173.  

  

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

62 

Analyse linguistique et discursive d’un chant populaire oral 
algérien 

Linguistic and discursive analysis of an Algerian oral folk song  
Pr Abderrazek ZEBIRI, 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 
abderezak.zebiri@univ-msila.dz    

Résumé  
Notre choix a porté sur un chant bédouin anonyme relevant de la tradition bédouine 

des régions steppiques algériennes, notamment celles des Hautes Plaines et du Nord saharien 
(Djelfa, Laghouat et régions avoisinantes). Cette étude s’appuie sur les apports de la théorie 
de l’oralité (Ong, Zumthor), de l’analyse du discours (Maingueneau, Bakhtine) et de la 
pragmatique linguistique (Benveniste, Austin), afin d’analyser le chant bédouin comme une 
pratique discursive socialement située.  

Cette étude adopte une approche qualitative et s’inscrit dans le cadre de l’analyse du 
discours et de la théorie de l’oralité. Elle vise à examiner les mécanismes linguistiques et 
discursifs à l’œuvre dans un chant bédouin algérien de tradition orale. La problématique 
s’articule autour de la manière dont ce chant exprime la souffrance de la séparation tout en 
construisant une identité collective. Trois hypothèses sont formulées : (1) le recours à une 
syntaxe paratactique et à un lexique affectif propres à l’oralité ; (2) la mise en place d’une 
énonciation subjective à portée collective ; (3) la fonction identitaire et mémorielle du chant.  

Le présent écrit vise à analyser le chant bédouin algérien sur les plans linguistique et 
discursif, à examiner son énonciation et ses actes de langage, et à montrer sa fonction 
identitaire et mémorielle au sein de la tradition orale bédouine. L’importance de cette étude 
réside dans sa contribution à la compréhension du chant bédouin comme forme de discours 
oral, à la fois linguistique et identitaire. Il permet d’illustrer comment les mécanismes 
linguistiques et discursifs participent à l’expression de la souffrance, de la mémoire et de 
l’identité collective. Sur le plan méthodologique, il propose un modèle d’analyse applicable à 
un corpus oral en renforçant l’importance de la tradition orale dans la transmission culturelle 
et patrimoniale.  
Mots clés : chant bédouin algérien - arabe dialectal – dialogisme - analyse linguistique et 
discursive – dimension culturelle et identitaire   
Introduction 

Le chant étudié s’inscrit dans la tradition bédouine des régions steppiques algériennes, 
renvoyant à une temporalité située entre la fin du XIXᵉ siècle et la première moitié du XXᵉ 
siècle, période marquée par le maintien d’un mode de vie pastoral1 et par une transmission 
essentiellement orale des productions poétiques. L’absence de références urbaines ou 
événementielles précises confère au chant une dimension intemporelle, caractéristique de la 
poésie bédouine.  

Cet article relève du domaine de l’analyse du discours car selon Maingueneau, « 
l’analyse du chant repose sur une conception du discours comme pratique socialement située, 

 
1 La mobilité pastorale est une stratégie d’adaptation fondée sur le déplacement plutôt que sur la sédentarité. Elle 
permet une gestion durable des ressources naturelles (herbe, eau) dans des espaces où celles-ci sont rares et 
variables. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

63 

intégrant les conditions d’énonciation et les positions des sujets parlants » (2014, p. 23). Nous 
nous focalisons sur la poésie orale bédouine algérienne. Nous envisageons d’examiner les 
outils linguistiques et discursifs à l’œuvre dans un chant bédouin de tradition orale, transmis 
anonymement et relevant du genre élégiaque. Bencheneb nous explique que « L’élégie1 est le 
lieu d’expression de la perte, de l’absence et de la nostalgie. » (2007, p. 58). Ce chant 
interprète dans des contextes de séparation et de déplacement, souvent la nuit, dans l’espace 
désertique, et met en scène une énonciation subjective caractérisant la poésie orale bédouine.  

Le corpus choisi est constitué d’un chant bédouin reconstitué à des fins didactiques, 
reproduisant les structures linguistiques, discursives et stylistiques propres à la tradition orale. 
L’analyse s’appuie sur une approche linguistique et discursive, intégrant les notions d’oralité, 
d’énonciation et d’actes de langage afin de comprendre comment le chant mobilise le lexique, 
la syntaxe et la subjectivité énonciative pour exprimer la souffrance et construire une identité 
collective. La problématique centrale de cette étude est de déterminer comment le chant 
bédouin exprime la mémoire, l’émotion et l’identité collective à travers ses procédés 
linguistiques et discursifs. Trois hypothèses principales sont formulées : 

- le chant utiliserait une syntaxe paratactique et un lexique affectif caractéristiques de 
l’oralité ;  

- il mettrait en place une énonciation subjective reflétant une expérience collective;  
- il remplirait une fonction identitaire et mémorielle dans la tradition bédouine. 

Les objectifs de l’étude visent à : 
- analyser le lexique, la syntaxe et les procédés stylistiques du chant ; 
- examiner l’énonciation et les actes de langage ; 
- identifier la fonction identitaire et mémorielle de la poésie orale bédouine. 

Le chant bédouin algérien, profondément enraciné dans les régions steppiques et 
sahariennes, constitue une forme d’expression orale emblématique de la culture nomade. 
Transmis de génération en génération, il accompagne les moments clés de la vie sociale 
(amour, séparation, voyage, deuil, résistance). Son analyse linguistique et discursive permet 
de comprendre comment la langue vernaculaire, qui a une valeur identitaire où Benrabah nous 
avance que : « Les langues vernaculaires sont des vecteurs essentiels de l’identité et de la 
mémoire sociale. » (2014, p. 112). L’oralité et le contexte socio-culturel peuvent se combiner 
pour produire du sens. 

A cet effet, Ong et Zumthor révèlent que la théorie de l’oralité, entendue comme une 
pratique langagière est fondée sur la performance, la variation et la mémoire collective (Ong, 
1982 ; Zumthor, 1983). Cette idée s’appuie sur des travaux consacrés à l’oralité, à la poésie 
populaire et à l’analyse du discours afin d’interroger le chant bédouin algérien comme une 
forme de discours oral performatif, inscrit dans l’arabe dialectal et porteur d’une mémoire 
collective.  
  

 
1 L’élégie est un genre poétique caractérisé par l’expression de la plainte, de la tristesse et de la nostalgie, 
souvent liée à la perte, à la séparation ou au regret du passé. Elle met en voix un je lyrique qui exprime une 
douleur intime, personnelle ou collective, dans un ton mélancolique et méditatif. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

64 

1. Pastoral vs épistolaire  
Le chant oral qui caractérise les régions suscitées détient un lien étroit avec la mobilité 

pastorale, cette dernière enferme aussi des liens de parenté avec le genre épistolaire. A travers 
ces lignes, nous essayons d’évoquer cette ressemblance.  

Le pastoral selon le Robert, renvoie aux déplacements saisonniers ou réguliers des 
éleveurs et de leurs troupeaux à la recherche de pâturages, d’eau et de conditions climatiques 
favorables, constitue un mode d’organisation économique, sociale et culturelle ancien, 
particulièrement répandu dans les régions arides et semi-arides. Il est une stratégie 
d’adaptation fondée sur le déplacement plutôt que sur la sédentarité.   

A travers cette mobilité, nous évoquons généralement la transhumance, (déplacements 
saisonniers entre des pâturages d’hiver et d’été) ; le nomadisme (mobilité quasi permanente et 
sans résidence fixe); le semi-nomadisme (alternance entre périodes de mobilité et de 
sédentarité partielle). Cette mobilité pastorale remplit plusieurs fonctions : économique 
(maintien de l’élevage extensif); écologique (préservation des sols et prévention de la 
surexploitation) ; sociale et culturelle (transmission de savoirs, de traditions et de modes de 
vie); et territoriale (structuration des espaces ruraux et des routes pastorales).   

Aujourd’hui, la mobilité pastorale fait face à plusieurs défis : la pression foncière et la 
sédentarisation forcée ; les changements climatiques ; les politiques agricoles et territoriales 
parfois inadaptées et enfin les conflits d’usage entre agriculteurs, éleveurs et États. 

Malgré ces contraintes, la mobilité pastorale est reconnue comme un système résilient 
face aux crises climatiques, un patrimoine culturel immatériel, un levier de développement 
durable dans de nombreuses régions, notamment en Afrique du Nord et au Sahel.  

La mobilité pastorale favorise donc l’émergence d’une parole adressée, parfois sous 
forme de lettres, parfois sous forme de chant ou de plainte. Le pastoral est un genre ou mode 
de représentation, il met en scène la vie rurale, pastorale et nomade. Il est ancré dans l’oralité 
et la tradition comme il représente la voix collective ou lyrique.  

Cependant, l’épistolaire qui désigne une correspondance ou une relation par lettres, a 
aussi en littérature, une autre dimension car on l'utilise pour désigner le genre épistolaire qui, 
globalement, renvoie à toute littérature composée de correspondances, spécialement, le roman 
épistolaire, où le récit est censé être composé de la correspondance d'un ou plusieurs 
narrateurs. L’épistolaire étant un genre discursif met en scène l’échange par lettres, il est 
ancré dans l’écriture et la médiation comme, il représente la voix individuelle, adressée.   

Il existe un lien, mais indirect, culturel et discursif, entre le pastoral et l’épistolaire. Ce 
lien est thématique, énonciatif et symbolique. Les deux termes (pastoral et épistolaire) 
partagent un noyau commun : la distance (géographique, affective, sociale) ; L’absence de 
l’autre ; Le désir de lien. Le pastoral met souvent en scène l’errance, l’exil saisonnier, la 
nostalgie du foyer. Par contre, l’épistolaire est par essence un discours adressé à un absent, 
une tentative de réduction de la distance. Le lien énonciatif est la parole adressée. Sur le plan 
de l’énonciation, le pastoral désigne la parole chantée ou récitée, souvent dialogique (bien-
aimée / nature), elle est caractérisée par la forte présence du ‘’je’’ lyrique. L’épistolaire est un 
discours explicitement adressé (tu / vous), avec une forte subjectivité, mise en scène du 
locuteur et du destinataire.   

Dans certains textes pastoraux, le chant fonctionne comme une lettre orale : dire à 
l’absent ce qu’on ne peut dire en face. Le lien symbolique est nature/écriture. Dans la tradition 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

65 

littéraire, le pastoral représente un espace hors du monde, idéalisé. La lettre devient un refuge 
discursif, un espace intime.  

Les deux types créent un lieu symbolique de retrait, propice à la confidence, à la 
méditation, à l’expression du manque. Ces deux notions se croisent ainsi : chants pastoraux 
adressés à une femme absente, à la tribu ou à la terre natale. En effet, les romans épistolaires 
intègrent des paysages pastoraux, une écriture de l’exil rural, la nostalgie du monde pastoral. 
Dans les traditions orales (Maghreb, Sahara, Sahel), le chant pastoral tient lieu de lettre. 
  

Donc, le pastoral et l’épistolaire ne relèvent pas du même genre, mais ils se rejoignent 
dans une poétique de l’absence et de l’adresse. La mobilité pastorale, en instaurant la distance, 
appelle une parole adressée qui peut prendre la forme d’une lettre écrite ou d’un chant à 
valeur épistolaire. Ainsi, le pastoral peut être lu comme un épistolaire sans écriture.  

2. Corpus du chant bédouin  
2.1. Texte du chant (arabe dialectal bédouin – graphie arabe)  

 یا لیل، طالت المسافة والقلب ما صبر
 في الصحرا نعديّ ونحمل ھمّي الكبر 

 نعیّط لك من بعید، الصوت ضاع في الریح 
 والدرب طویل، والصبر ولّى جرح

 نعديّ لیالي ونعدّ النجوم 
 كل نجمة تشھد باللي قلبي ما نسى 

بصح اسمك ما غابإنتي غایبة،   
  مكتوب نحملو حتى یجي الصباح 

2.2. Texte en arabe dialectal bédouin (transcription latine)  
Ya leyl, ṭwilt el-masafa w el-qalb ma sbar 

Fi ṣ-ṣaḥra nʿaddî w nḥaml hammi kbar 
Nʿayyatlek men bʿîd, ṣ-ṣawt ضاع fi r-rîḥ 

W ed-darb ṭwîl, w ṣ-ṣabr walla jraḥ 
Nʿaddî layyâlî, w nʿudd en-njum 

Kol nejma tshhed b-lli qalbi ma nsa 
Inti ghayba, bas esmèk ma ghâb 

Maktoûb nḥamlou, ḥatta yji ṣ-ṣbâḥ  
2.3. Traduction française de travail (non littéraire)  

Ô nuit, la distance s’est allongée et le cœur n’a plus de patience. 
Dans le désert je marche en portant un lourd souci. 

Je t’appelle de loin, mais la voix se perd dans le vent, 
La route est longue et la patience est devenue blessure. 

Je traverse les nuits en comptant les étoiles, 
Chaque étoile témoigne que mon cœur n’a pas oublié. 

Tu es absente, mais ton nom ne l’est pas, 
Je porte le destin jusqu’à l’arrivée de l’aube.  

  
2.4. Présentation du chant  
Selon nos recherches, ce texte analysé ne correspond pas à une version écrite 

canonique d’un chant bédouin précis, mais constitue un corpus oral reconstitué, élaboré à 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

66 

partir des caractéristiques linguistiques, stylistiques et discursives du chant bédouin algérien, 
conformément aux pratiques en analyse du discours oral.   

2.4.1. Identification du texte (à citer)  
- Titre (proposé) : Ô nuit ! !یا لیل 
- Genre : chant bédouin élégiaque (chant de séparation) 
- Langue : arabe dialectal bédouin algérien 
- Auteur : anonyme – tradition orale bédouine 
- Transmission : orale 
- Statut : chant populaire non fixé par l’écrit  

2.4.2.  Le mode d’oralité et la performance 
Dans ce contexte, Zumthor avance que « La poésie orale n’existe que dans l’instant de 

sa performance. » (1983, p. 32). Ce chant bédouin relève d’une oralité performative, 
caractérisée par : 

- une diction lente et modulée, 
- une forte musicalité prosodique, 
- l’adaptation du texte selon le contexte (veillée, déplacement, rassemblement). 

La langue n’est pas figée : elle varie selon le chanteur, la tribu et la situation 
d’énonciation. Zumthor nous confirme cette idée : « Le texte oral n’est jamais fixe ; il se 
recompose à chaque actualisation. » (1983, p. 54).  

2.4.3. Justification linguistique et discursive : 
  Plusieurs indices internes au texte permettent cette attribution. Le lexique:(le désert) 
 renvoient à l’imaginaire de l’errance et du déplacement ,الدرب (la route, le chemin)  ,الصحرا
avec l’absence de références urbaines ou maritimes, le ton élégiaque typique des chants 
bédouins steppiques (et non du chaâbi urbain). Ces traits sont caractéristiques du chant 
bédouin des Hautes Plaines, par opposition au chant saharien profond (Touat1, Tidikelt2) et au 
chant urbain (chaâbi3, hawzi4). Ce chant s’inscrit dans la tradition bédouine des régions 
steppiques algériennes, notamment celles des Hautes Plaines et du Nord saharien (Djelfa, 
Laghouat et régions avoisinantes).  

2.4.4.  Contexte de production 
Ce chant est traditionnellement chanté dans les régions steppiques et sahariennes, lié à 

une situation de séparation (départ, éloignement, migration saisonnière). Il est interprété par 
un chanteur solitaire ou lors de veillées nocturnes.  
3. Analyse linguistique 
3.1. Analyse lexicale 
a) Champ lexical de l’espace et du déplacement 
Exemples tirés du texte : 

 
1 Région d’oasis située autour d’Adrar. 
2 Région voisine du Touat, au sud-est d’Adrar. 
3 Origine : Alger (Casbah), début du XXᵉ siècle. Fondateur emblématique : El Hadj M’Hamed El Anka. Langue : 
arabe dialectal algérois. Forme : chant urbain, souvent issu de la poésie melhoun. Thèmes : amour, sagesse, 
morale, religion, vie sociale. Fonction : expression populaire urbaine, transmission morale et esthétique. 
4 Origine : Tlemcen (Ouest algérien).Rattachement : tradition arabo-andalouse. Langue : arabe dialectal raffiné, 
proche du melhoun. Forme : poétique et musicale plus savante, structurée. Thèmes : amour courtois, nostalgie, 
contemplation. Fonction : chant lyrique, souvent interprété dans un cadre plus formel.       
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

67 

- (la distance) المسافة 
- (dans le désert)  في الصحرا 
-  (la route est longue)  الدرب طویل 

Ces unités lexicales construisent un espace d’errance, typique de l’imaginaire bédouin, où le 
déplacement physique reflète une épreuve existentielle. 
b) Champ lexical de la souffrance et de l’affect : Benamara nous rappelle que « La poésie 
orale maghrébine privilégie un lexique simple, chargé d’émotion et étroitement lié à 
l’expérience quotidienne. » (2012, p. 74). Ce genre de poésie favorise un lexique simple afin 
de transmettre le message facilement. Benamara nous rappelle aussi que : « Le lexique affectif 
employé relève d’une poétique populaire de la douleur, caractérisée par des termes simples et 
fortement chargés émotionnellement, typiques de la poésie orale maghrébine» (2012, p. 74).  
Exemples : 

- (le cœur n’a plus de patience) القلب ما صبر  
- (un lourd souci)  ھمّي الكبر 
- (la patience est devenue une blessure) الصبر ولىّ جرح 

Le lexique affectif est simple, quotidien, mais fortement expressif : il relève d’une 
poétique populaire de la douleur ; 

- un lexique affectif et symbolique (amour, douleur, exil, résistance) ; 
- l’usage fréquent d’interjections.  

3.2. Analyse morphosyntaxique 
3.2.1. Syntaxe paratactique1 (juxtaposition) 

Dans ce contexte, Ong explique que « La pensée et l’expression orales sont additives 
plutôt que subordonnées. » (1982, p. 37). Il existe un lien d’addition de complémentarité et 
non dépendance. Toujours selon Ong (1982, p. 45), l’oralité primaire se caractérise par 
l’usage de structures syntaxiques simples et paratactiques. Cette caractéristique se retrouve 
dans le chant analysé : « إنتي غایبة، بصح اسمك ما غاب» ,« طالت المسافة والقلب ما صبر ». 
Nous avons remarqué l’absence de subordination complexe. Tandis que la juxtaposition, elle 
renforce le rythme oral et l’intensité émotionnelle.  
Selon Ong et Zumthor, la parataxe prédomine avec la présence de la juxtaposition de 
propositions sans subordination ce qui constitue une caractéristique majeure de l’oralité 
poétique, favorisant le rythme et l’intensité expressive (Ong, 1982, p. 37 ; Zumthor, 1983, p. 
68).  
3.2.2. Ellipse et économie syntaxique  

Benamara avance que «L’ellipse du sujet grammatical, notamment du pronom ‘’ أنا’’ 
(je), est fréquente dans la poésie orale arabe, où la subjectivité est portée par le verbe et le 
contexte d’énonciation plutôt que par une explicitation morphologique » (2012, p. 81). Dans 
ce sens, nous avons remarqué ce qui suit : 

- effacement ou réduction de certaines marques morphologiques (temps verbaux, 
accords). 

 
1 Paratactique (ou parataxe) désigne un mode de construction syntaxique où des phrases ou mots sont juxtaposés 
sans mots de liaison (coordination ou subordination), créant une succession d'éléments liés par le contexte plutôt 
que par des connecteurs explicites, comme dans « Il a échoué. Trop stressé. » (au lieu de « parce qu'il était trop 
stressé »), souvent utilisé pour rythmer un récit ou dans la langue parlée.  
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

68 

- répétitions anaphoriques 
phrases brèves 
ellipses syntaxiques 
Exemples : نعديّ لیالي ونعدّ النجوم   مكتوب نحملو  ,

Le sujet « أنا » (je) est implicite, mais omniprésent. Cette ellipse est caractéristique de 
l’oralité bédouine. A cet effet, Bakhtine souligne que « tout énoncé, même le plus 
monologique en apparence, est orienté vers un autre, vers une réponse possible, réelle ou 
anticipée » (1984, p. 287). Cette citation est clé car elle légitime l’idée que le chant n’est 
jamais un monologue fermé, même sans « tu » explicite, l’énoncé est adressé. Bakhtine, 
confirme que « la parole vivante est toujours dirigée vers quelqu’un ; elle présuppose un 
auditeur, même silencieux. » (1984, p. 283). 

3.3. Procédés stylistiques 
Le chant populaire recourt abondamment à :  
a) la métaphore : (le voyage, la mer, la nuit), 
Exemple central : la patience est assimilée à une blessure : الصبر ولىّ جرح    
La métaphore affective exprime ici l’usure psychologique.  
b) la personnification 
Exemple : les étoiles deviennent des témoins : كل نجمة تشھد باللي قلبي ما نسى    
La nature participe à l’énonciation.  
c) l’apostrophe 
Exemple : interpellation directe de la nuit : یا لیل    
 Le procédé est fréquent dans le chant élégiaque, il ouvre le discours sur une confession 
intime.  
4. Analyse discursive 
4.1. Présentation de l’analyse 
Pour éclaircir, nous donnons certains exemples  
Exemple 1- Enonciation 

Ô nuit : یا لیل  
Apostrophe allocutaire symbolique (la nuit).  

Exemple 2 – Discours de l’absence 
Opposition présence / absence : إنتي غایبة، بصح اسمك ما غاب 
Discours élégiaque.  
Exemple 3 – Discours du destin 
 Référence au maktoub1 :  مكتوب نحملو 
 Valeur culturelle et fataliste. 
4.2. Cadre énonciatif 
Situation d’énonciation : Benveniste montre que le pronom « je » ne renvoie pas à un référent 
stable, mais au sujet parlant engagé dans l’acte d’énonciation: « est “je” celui qui dit je » 

 
1 Mektoub (ou Maktoub) est un mot d'origine arabe signifiant littéralement « écrit », utilisé pour exprimer le 
destin, la fatalité ou ce qui est prédestiné par Dieu, comme une formule exclamative pour dire « C'est écrit », « 
C'est notre destin » ou « Ça devait arriver ». C'est une expression qui résume le fatalisme musulman, indiquant 
que certains événements sont inscrits d'avance 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

69 

(1966, p. 252). Cette définition implique nécessairement une dimension interactionnelle, dans 
la mesure où « ‘’je’’ ne peut être défini qu’en relation avec ‘’tu’’ » (1966, p. 260).  

a. Énonciateur : un homme bédouin («je» lyrique) ; un « je » lyrique souffrant : le « je » 
peut représenter une voix individuelle ou collective, Le chant populaire s’inscrit dans 
un cadre énonciatif collectif. Selon Benveniste, le « je » lyrique du chant ne renvoie 
pas uniquement à une subjectivité individuelle, mais fonctionne comme une instance 
énonciative susceptible de représenter une expérience collective, conformément à la 
conception benvenistienne de l’énonciation (1966, p. 260).  

b. Destinataire : l’aimée absente (« tu » implicite) ; un « tu » absent (إنتي غایبة) : le « tu » 
est souvent un allocutaire implicite (aimé(e), mère, patrie).  

c. Cadre spatio-temporel : 
- la nuit (یا لیل), 
- le désert (الصحرا), 
- le voyage (الدرب طویل). 

L’énonciation est marquée par une forte subjectivité à portée collective. Dans la 
perspective bakhtinienne, l’absence explicite du destinataire n’annule pas la dimension 
dialogique du discours : tout énoncé est orienté vers un allocutaire réel ou implicite (Bakhtine, 
1984, p. 283). Cette conception rejoint, sur le plan énonciatif, l’analyse de Benveniste, pour 
qui toute prise de parole implique une relation interlocutive, même implicite (Benveniste, 
1966, p. 252). 

4.3. Actes de langage 
4.3.1. Présentation   

Conformément à la théorie des actes de langage, Austin conçoit «le chant réalise 
principalement des actes expressifs, visant à manifester un état émotionnel du locuteur, mais 
aussi des actes assertifs et des appels implicites à l’absent» (1962, p. 83). 
D’un point de vue pragmatique, et à partir du texte, le chant réalise plusieurs actes de langage, 
que l’on peut identifier comme suit :  

- Actes expressifs : (plainte, nostalgie, joie), 
plainte : القلب ما صبر 
douleur : الصبر ولّى جرح 

Dans ce sillage, Austin énonce que « dire quelque chose, c’est aussi faire quelque chose. » 
(1962, p. 12). Quand le dire implique le faire. Il est important de signaler comme l’affirme 
toujours Austin que « L’énoncé exprime l’état psychologique du locuteur. »(1962, p. 83). 

- Actes assertifs : actes déclaratifs symboliques (affirmation d’identité, de résistance). 
fidélité : قلبي ما نسى 
constance :  اسمك ما غاب 

- Actes directifs implicites : actes directifs implicites (appel, exhortation), 
 appel à l’absente : نعیطّ لك من بعید  

4.3.2. Organisation discursive du chant 
Le discours chanté suit une cyclique et logique : 

- narrative (récit de vie, d’exil, d’amour), 
- argumentative implicite (justification de la douleur, critique sociale), 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

70 

- rituelle (chants de mariage, de travail, de deuil). 
- ouverture par l’espace et la nuit :  ،طالت المسافة یا لیل  
- expression de la souffrance :  القلب ما صبر 
- adresse à l’absente : نعیطّ لك من بعید 
- répétition symbolique (nuits / étoiles) :  نعدّي لیالي ونعدّ النجوم 
- clôture par le destin et l’espoir : مكتوب نحملو حتى یجي الصباح 

Cette organisation est typique du discours oral ritualisé.  
5. Dimension socio-discursive 
5.1. Fonctions socio-discursives du chant  

Dans cette situation, le locuteur n’est jamais seul : il est entouré d’autres voix. 
Bakhtine nous affirme que « Le locuteur n’est jamais un Adam biblique ; ses paroles sont 
peuplées de voix étrangères, sociales. » (1984, p. 299).  
Ce chant socio discursif remplit plusieurs fonctions : 

- fonction expressive : dire la douleur et la nostalgie ; 
- fonction mémorielle : transmettre des valeurs, et conserver l’expérience du 

nomadisme. Lacoste-Dujardin confirme que «Le chant populaire fonctionne comme 
un lieu de mémoire collective, assurant la transmission des valeurs, des normes 
sociales et de l’expérience du nomadisme » (2002, p. 19). Ce genre de chant 
représente une forme de résistance symbolique face à la marginalisation ; 

- fonction identitaire : affirmer une vision bédouine du monde, c’est affirmer son 
l’appartenance. 

Le chant constitue un espace où la parole populaire conserve sa légitimité. Lacoste-
Dujardin pense que « Le chant populaire constitue un lieu de mémoire collective dans les 
sociétés à tradition orale. » (2002, p. 19). Cela fait référence à un espace de transmission des 
normes sociales, et à un moyen de résistance symbolique (chants patriotiques, bédouin). 
Alors, il constitue ainsi un discours socialement situé, ancré dans un contexte historique et 
culturel précis. 

6. Enjeux culturels et identitaires 
L’analyse linguistique et discursive montre que le chant bédouin valorise l’arabe 

dialectal comme langue d’expression artistique. A cet effet, Benrabah avance que « en 
valorisant l’arabe dialectal comme langue artistique, le chant participe à une reconfiguration 
symbolique des rapports de pouvoir linguistiques en contexte algérien (2014, p. 112). Il 
préserve une vision du monde nomade et transmet des normes sociales (honneur, patience, 
loyauté).  
Discussion   

En réponse à la problématique et aux hypothèses émises en amont, ce chant nous a 
permis d’affirmer qu’il agit comme une archive orale, porteuse d’identité et de continuité 
culturelle. L’analyse linguistique et discursive a révélé que le chant populaire a participé à la 
construction de l’identité algérienne, a valorisé les langues vernaculaires souvent 
marginalisées et a conservé les traces de l’histoire coloniale et postcoloniale. Il a ainsi agi 
comme une archive orale vivante, où langue et culture se co-construisent.  
  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

71 

Conclusion   
L’approche linguistique et discursive du chant bédouin algérien nous a permis de 

confirmé l’idée avancée par Bakhtine et Zumthor qui révèlent que conformément aux 
approches de l’oralité et de l’analyse du discours, le chant bédouin apparaît comme une 
archive orale vivante où langue, mémoire et identité se co-construisent dans une dynamique 
dialogique et performative. (Bakhtine, 1984 ; Zumthor, 1983). Cette pratique langagière, 
profondément enracinée dans l’oralité avec la subjectivité et la mémoire collective a montré à 
travers ses choix lexicaux, sa syntaxe épurée et ses stratégies énonciatives que ce chant a 
donné voix à une expérience sociale et culturelle spécifique. Il a constitué ainsi un objet 
privilégié pour l’analyse du discours en contexte oral et populaire.  

Le chant n’a pas renvoyé à un événement historique précis mais a prouvé l’idée de 
Chebel qui avance que « Le chant oral fonctionne comme une parole adressée à l’absent. » 
(1995, p. 41). Ce chant a évoqué, la mobilité pastorale, la séparation liée au déplacement, une 
société encore largement orale, l’absence de modernité technologique ou urbaine. Il a 
correspondu à une période de nomadisme encore actif, de fragilisation sociale (colonisation, 
expropriations, déplacements), où le chant est devenu un espace de refuge symbolique. Même 
sans mention directe de la colonisation, la thématique de la distance, de l’endurance et du 
destin est typique de cette période.   

L’approche linguistique et discursive du chant populaire oral algérien a mis en 
évidence une pratique langagière riche, hybride et expressive. À travers ses choix 
linguistiques, le lexique, la syntaxe et les figures de style intimement liés à l’oralité. 
L’énonciation a construit une voix individuelle représentant une expérience collective, le 
chant a fonctionné comme un discours de mémoire, d’identité et de souffrance partagée. Ses 
stratégies énonciatives et sa dimension socio-discursive sont apparues comme un espace 
privilégié d’expression populaire, de mémoire collective et d’identité culturelle. Son étude a 
contribué ainsi à une meilleure compréhension des dynamiques linguistiques et discursives en 
contexte algérien.  

Ad futura studia, nous laissons le champ de recherches ouvert à d’autres investigations 
qui permettraient d’analyser ce type de textes oraux issus de la mémoire collective, afin d’en 
extraire de nouveaux points d’intérêt, qu’ils soient linguistiques, discursifs, littéraires ou 
artistiques.   
Références bibliographiques  

- Amrouche, J. (1988). Chants berbères de Kabylie. Paris : Sindbad. 
- Austin, J. L. (1962). How to Do Things with Words. Oxford : Oxford University Press. 

(Traduction française souvent citée : Quand dire, c’est faire, Paris : Seuil, 1970.) 
- Bakhtine, M. (1984). Esthétique de la création verbale. Paris : Gallimard. 
- Benamara, N. (2012). Poésie bédouine et oralité dans le Sud algérien. Alger : Office 

des Publications Universitaires (OPU). 
- Bencheneb, A. (2007). Poésie populaire et oralité en Algérie. Alger : ENAG Éditions. 
- Benkhelouf, C. (1975). Poésies du melhoun algérien. Alger : Société nationale 

d’édition et de diffusion (SNED). 
- Benrabah, M. (2014). Language Conflict in Algeria: From Colonialism to Post-

Independence. Bristol : Multilingual Matters. 
- Benveniste, É. (1966). Problèmes de linguistique générale I. Paris : Gallimard.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

72 

- Chebel, M. (1995). La poésie orale arabe. Paris : Presses Universitaires de France 
(PUF). 

- Desparmet, J. (1930). La poésie arabe maghrébine. Paris : Ernest Leroux. 
- Djebar, A. (1999). Ces voix qui m’assiègent. Paris : Albin Michel. 
- Lacoste-Dujardin, C. (2002). La transmission orale dans les sociétés maghrébines. 

Paris : CNRS Éditions. 
- Maingueneau, D. (2014). Discours et analyse du discours. Paris : Armand Colin. 
- Mammeri, M. (1991). Culture savante et culture vécue en Algérie. Alger : SNED. 
- Zumthor, P. (1983). Introduction à la poésie orale. Paris : Seuil.  

  

   
  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

73 

Language and Cultural Identity in the Digital Space: From Folk Poetry to 
New Representations of Belonging – A Sociological Analytical Study 

Langue et identité culturelle dans l'espace numérique : de la poésie 
populaire aux nouvelles représentations de l'appartenance – Une étude 

sociologique analytique 

1. BOUZNED Samira University of M’sila, Algéria  
samira.bouznad@univ-msila.dz 

2. CHETOUANI Noura University of M’sila, Algéria  
noura.chetouani@univ-msila.dz 

Abstract: 
 This study aims to examine the relationship between language and cultural identity in the 
digital space by analyzing the role of Algerian folk poetry in reproducing cultural symbols 
and creating new forms of belonging amid contemporary technological transformations. It is 
based on the hypothesis that the digital space is not merely a platform for communication but 
a space for reconstructing cultural identity through language, where digital interactions reflect 
deep shifts in collective consciousness and cultural expression. 

 The study adopts a sociological analytical approach, combining content analysis of folk 
poetry circulating on digital platforms with a field investigation of individuals’ perceptions of 
popular language and its role in reinforcing a sense of belonging. The findings show that folk 
poetry has preserved its traditional role while adapting as a contemporary interactive tool that 
enhances cultural heritage and reproduces collective identity in new communicative contexts. 

 The study concludes that digitalization has promoted hybrid linguistic patterns blending local 
and global elements, reflecting a dynamic process of cultural belonging in Algerian society, 
where folk poetry serves as a symbolic bridge between memory and modernity, heritage and 
innovation. 

Keywords: Language – Cultural Identity – Digital Space – Popular Poetry – Belonging 

Résumé 

Cette étude vise à examiner la relation entre langue et identité culturelle dans l’espace 
numérique, en analysant le rôle de la poésie populaire algérienne dans la reproduction des 
symboles culturels et la création de nouvelles formes d’appartenance face aux transformations 
technologiques contemporaines. Elle repose sur l’hypothèse que l’espace numérique n’est pas 
seulement une plate-forme de communication, mais un espace de reconstruction de l’identité 
culturelle par le langage, où les interactions numériques reflètent de profonds changements 
dans la conscience collective et l’expression culturelle. 

L’étude adopte une approche sociologique, combinant l’analyse de contenu de la 
poésie populaire circulant sur les plates-formes numériques avec une enquête de terrain sur la 
perception qu’ont les individus de la langue populaire et de son rôle dans le renforcement du 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

74 

sentiment d’appartenance. Les résultats montrent que la poésie populaire a conservé son rôle 
traditionnel tout en s’adaptant comme un outil interactif contemporain qui valorise le 
patrimoine culturel et reproduit l’identité collective dans de nouveaux contextes de 
communication. 

L’étude conclut que la numérisation a favorisé des modèles linguistiques hybrides 
mêlant éléments locaux et globaux, reflétant un processus dynamique d’appartenance 
culturelle dans la société algérienne où la poésie populaire sert de pont symbolique entre 
mémoire et modernité, patrimoine et innovation.  

Mots-clés : Langue – Identité culturelle – Espace numérique – Poésie populaire – 
Appartenance –   

Introduction 

 In recent decades, the world has witnessed a profound transformation in patterns of 
communication and knowledge due to the digital revolution, which has radically altered the 
nature of social and cultural relations among individuals and communities. The digital age has 
generated a new reality that transcends geographical and linguistic boundaries, creating an 
interactive space in which identities and cultures intersect—what is now known as the “digital 
space” or “network society” (Castells, 2010, p. 22). Within this context, language is no longer 
merely a medium of communication or a vehicle for meaning; it has become a symbolic tool 
for reproducing cultural identity and expressing belonging in a fluid and borderless 
environment. Hence, the central question of this study arises: How has the digital space 
contributed to reshaping the relationship between language and cultural identity? 

 From a sociological perspective, language is one of the most significant manifestations of 
culture and identity. It is not merely a system of signs and symbols, but a field of social 
practices through which communities express their values, beliefs, and sense of belonging 
(Bourdieu, 1991, p. 55). According to Pierre Bourdieu, language constitutes a form of 
symbolic capital that functions within social fields to produce status and recognition, 
reflecting broader social and cultural hierarchies. Consequently, the transition from physical 
to digital space has transformed the functions and uses of language, allowing individuals to 
construct flexible and fluid digital identities that often transcend traditional notions of place 
and community. 

 Through social networks, blogs, and visual content platforms, the digital environment has 
created unprecedented opportunities for linguistic and cultural expression. As Manuel Castells 
(2010, p. 25) notes, identity in the network society is no longer shaped solely by ethnic, 
linguistic, or national belonging, but rather by a complex web of digital interactions that 
generate new forms of transnational belonging. In this sense, digital space becomes a dynamic 
arena for renegotiating the meanings of identity, where language—both written and visual—
serves as a means of producing new cultural symbols of belonging. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

75 

 The significance of this topic grows in light of the ongoing processes of cultural 
globalization, which threaten local specificities and place minority languages and subcultures 
in constant tension with global homogenizing forces. Nevertheless, the digital space should 
not only be viewed as a threat to cultural identity but also as a symbolic field of resistance and 
alternative expression. As Stuart Hall (1996, p. 4) argues, identity is not a fixed essence but a 
continuous project, constantly formed and re-formed through discourse and practice. From 
this perspective, digital identities can be seen as extensions of real-world identities, 
rearticulated within a new interactive logic that offers individuals and groups multiple ways to 
represent and renegotiate their belonging. 

 One of the most striking aspects of this transformation is the migration of traditional cultural 
forms—such as folk poetry—into the digital environment, where they have been reinterpreted 
through multimedia and interactive formats that blend cultural memory with modern 
aesthetics. Historically, folk poetry has served as a vehicle of cultural and linguistic identity, 
reflecting local distinctiveness and collective memory (Appadurai, 1996, p. 30). Its digital 
resurgence has given it new life and reach, transforming it from a local oral tradition into a 
component of shared digital identity among diverse users across regions and cultures. This 
phenomenon signals the rise of what may be called a hybrid identity, combining tradition and 
modernity, locality and global participation. 

 A sociological analysis of the relationship between language and cultural identity in the 
digital sphere reveals a dual process of continuity and transformation. On one hand, language 
functions as a means of preserving identity and asserting difference; on the other, it is 
reconfigured to adapt to the logic of digital communication. Studies in digital culture indicate 
that individuals reconstruct their sense of self through new forms of interaction that redefine 
concepts of belonging and cultural citizenship (Appadurai, 1996, p. 35). 

 Accordingly, this study seeks to analyze linguistic and cultural interactions within the digital 
space, examining how language—whether in its standard, colloquial, or dialectal forms—is 
employed to express cultural belonging across digital platforms, and how such practices 
contribute to the reconfiguration of identity. It also aims to explore the symbolic and social 
transformations accompanying the shift from oral to digital expression, focusing particularly 
on folk poetry as a case study that exemplifies the interplay between heritage and modernity. 

 Methodologically, this study adopts a sociolinguistic comparative approach that combines the 
cultural analysis of traditional oral texts (folk poetry, proverbs, and narratives) with the study 
of their new representations in the digital sphere (videos, posts, and online linguistic 
interactions). It draws on discourse analysis and interpretive methods in cultural sociology to 
uncover the symbolic codes and meanings that shape identity and belonging in virtual 
contexts. 

 Ultimately, this research endeavors to provide an in-depth understanding of how digital 
technologies are reshaping the relationship between language and cultural identity, linking 
sociological analysis of the digital space with the symbolic history of oral culture. It is an 
attempt to comprehend the emergence of the digital human—a being suspended between the 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

76 

memory of the past and the symbols of the future, between language as a cultural root and the 
digital space as an open, global horizon. 

Research Problem: How has the digital space contributed to reshaping the relationship 
between language and cultural identity? 

Significance of the Study:  

 Understanding this dynamic is critical in an era of globalization, where cultural practices face 
pressures from global media and technologies (Appadurai, 1996; Hall, 1996). 

Objectives: 

1. To analyze the sociolinguistic interactions occurring in digital spaces. 

2. To examine how digital platforms mediate cultural identity and belonging. 

3. To compare traditional forms of expression, such as folk poetry, with contemporary 
digital practices. 

Methodology:  

A sociological-linguistic approach combining comparative analysis of traditional folk poetry 
and digital content  

I. Theoretical and Conceptual Framework 

1. The Concept of Language and Cultural Identity 

1.1 Defining Language as a Carrier of Culture and Social Symbols 

 Language is one of the most fundamental human phenomena, intrinsically linked to human 
existence and social interaction. It is not merely a tool for communication or understanding; 
rather, it is a symbolic system that reflects the collective consciousness and the culture to 
which individuals belong. As Sapir (1921, p. 207) asserts, “Language is not merely a means 
of expressing ideas, but a means of shaping ideas themselves.” In this sense, language does 
not simply transmit culture—it reproduces it and gives it meaning. 

 Language serves as the vessel that carries the knowledge, values, customs, beliefs, and social 
symbols distinguishing one community from another (Kramsch, 1998, p. 3). It embodies the 
collective awareness of a people and reflects their historical and cultural memory. From a 
sociological standpoint, language cannot be separated from the social context in which it 
arises, as it functions within a web of social relations that shape its meanings and symbolic 
roles (Bourdieu, 1991, p. 54). 

 According to Bourdieu, language is not a neutral means of communication but rather a 
mechanism of power employed within the social field to produce distinction and recognition. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

77 

He argues that language “carries symbolic capital” that grants speakers status and legitimacy 
according to the linguistic norms of a given society (Bourdieu, 1991, p. 57). Thus, language 
becomes both an instrument of power distribution within social structures and a reflection of 
cultural dominance or symbolic resistance. 

 From an anthropological perspective, language constitutes one of the essential components of 
cultural identity, as it defines belonging to a specific linguistic and cultural group and 
expresses local distinctiveness in contrast to others. Hall (1996, p. 5) emphasizes that identity 
is constructed through discourse—that is, through language—which determines who we are in 
relation to what we are not. Therefore, language serves as the very space in which identity is 
continuously produced and rearticulated. 

Language performs three fundamental functions in its relationship with culture and identity: 

1. Communicative Function: enabling the transmission of meaning and understanding 
among individuals in society. 

2. Representational Function: expressing worldviews, values, and cultural norms. 

3. Belonging Function: fostering a sense of shared identity and collective belonging. 

 In contemporary societies, the role of language has become increasingly complex under the 
influence of globalization and digitalization. The digital space, as Castells (2010, p. 25) 
observes, has transformed the uses of language—turning it from a local means of expression 
into a global symbol of digital interaction that reflects multiple and shifting identities. In 
virtual environments, individuals employ language—whether formal, colloquial, or hybrid—
to construct their digital selves and engage with diverse cultural communities. 

 Consequently, language today should not be viewed merely as a transmitter of culture but as 
an active agent in the production of culture and the reconfiguration of identity in the digital 
age. It has become the primary instrument through which individuals reconstruct their sense 
of self and belonging within an intricate web of symbols that define a new era where 
boundaries blur between the local and the global, the material and the virtual, and between 
collective memory and digital identity. 

II. The Role of Language in Constructing Individual and Collective Identity 

 Language is one of the most significant symbolic components in shaping identity, both at the 
individual and collective levels. It is not merely a tool of communication, but rather a cultural 
and social system that expresses belonging and embodies a set of values, beliefs, and 
meanings shared by members of the same community. In this sense, language can be regarded 
as the bridge connecting the self and the other, the individual and society (Hall, 1997, p. 5). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

78 

1. Language as a Mirror of Individual Identity 

 At the individual level, language expresses the speaker’s identity and worldview. The 
person’s choice of vocabulary, accent, and communicative style reflects their social position, 
cultural background, and symbolic affiliation. Edward Sapir (1921, p. 231) argued that 
language is not merely a vehicle for expressing thought; it shapes and directs it. Thus, 
language contributes to the formation of individual consciousness and defines the boundaries 
of perception. 

 Language also plays a vital role in building one’s sense of self. It enables individuals to 
articulate their feelings and experiences in a way that distinguishes them from others. 
According to Pierre Bourdieu (1991, p. 45), linguistic practice is not neutral; it is a social act 
that reflects power relations within society. Those who possess a greater “linguistic capital”—
that is, the ability to use the dominant or prestigious language—tend to hold higher social 
status. 

 Moreover, multilingualism adds another layer of complexity to identity construction. When 
individuals navigate between two or more languages, they are not simply translating ideas but 
reshaping their sense of self in each linguistic and cultural context (Kramsch, 1998, p. 67). 
Hence, language diversity fosters hybrid and fluid identities that transcend traditional cultural 
boundaries. 

2. Language as a Mechanism for Building Collective Identity 

 At the collective level, language serves as a central mechanism for constructing shared 
cultural identity, as it generates a sense of belonging to a particular group through common 
symbols and meanings. As Benedict Anderson (1983, p. 133) notes, a nation is an “imagined 
community” that comes into being through the language that unites its members in a shared 
discourse and worldview. 

 Language enables communities to transmit their heritage and values across generations. It 
acts as a vessel of collective memory that preserves stories, myths, proverbs, and folk songs. 
Therefore, the loss or marginalization of a language often entails the erosion of collective 
identity itself (Fishman, 1999, p. 21). This highlights the importance of preserving local 
languages and dialects as expressions of cultural distinctiveness. 

 Language also plays a political and social role in resisting cultural domination. Movements 
advocating for linguistic recognition—such as Amazigh, Kurdish, or Catalan revitalization 
efforts—view language as a symbol of dignity and belonging, not merely a communication 
tool (Heller, 2011, p. 42). Consequently, language becomes a means of cultural resistance and 
a foundation for reclaiming identity in the face of globalization and linguistic 
homogenization. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

79 

3. The Interaction Between Individual and Collective Dimensions 

 The relationship between language and identity is neither linear nor fixed; it is dynamic and 
reciprocal. Individuals internalize their community’s identity through language, but they also 
reshape that identity through daily linguistic practices. In digital societies, for example, 
people create new linguistic forms that reflect hybrid identities combining the local and the 
global. Research has shown that online linguistic practices are redefining the boundaries 
between language and identity (Blommaert, 2010, p. 97). 

 Thus, language can be viewed as a space for continuous negotiation over the meanings of 
belonging and difference. It allows both individuals and communities to express themselves 
while building bonds of shared identity. Therefore, understanding identity necessarily requires 
understanding language as a social and cultural practice that transcends mere words to shape 
both individual subjectivity and collective consciousness. 

III. The Concept of Digital Space 

The Emergence and Expansion of Digital Space as a Platform for Cultural Expression 

 Over the past few decades, the world has witnessed a profound transformation in patterns of 
human communication and interaction due to the digital revolution and the rapid development 
of information and communication technologies. The emergence of the Internet at the end of 
the 20th century led to the creation of a new, non-material environment known as the digital 
space, which enables individuals and groups to interact and exchange knowledge, emotions, 
and symbols instantly, beyond geographical and cultural boundaries (Castells, 2001, p. 21). 

 Digital space is defined as the sphere in which social and cultural relationships are created 
through digital media such as the Internet, social networks, and interactive platforms. It is a 
multidimensional environment that combines communication, symbolic production, and 
cultural practices, thus functioning as both an extension of and an alternative to physical 
reality (Lévy, 1999, p. 48). 

 The digital revolution has marked a turning point in the history of human culture. While 
traditional forms of expression—such as writing, theater, radio, and television—imposed 
hierarchical models of production and consumption, the digital space has disrupted these 
structures. Every individual can now be both a producer and consumer (“prosumer”) of 
cultural content, actively participating in the creation and dissemination of meaning (Jenkins, 
2006, p. 3). 

1. From Technical Infrastructure to Social Space 

 In its early stages, the digital space existed primarily as a technical infrastructure designed for 
information exchange between computers, as exemplified by the ARPANET project launched 
by the U.S. Department of Defense in 1969. However, the rapid evolution of network 
technologies—especially with the advent of Web 2.0 in the early 21st century—transformed 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

80 

the Internet from an informational medium into a social and cultural environment (O’Reilly, 
2005, p. 2). 

 Tools such as online forums, blogs, and social media platforms have enabled direct user 
interaction and the formation of digital communities based on participation and self-
expression. Consequently, the digital space has evolved from a medium for information 
exchange into a social arena that generates new forms of relationships, identities, and 
belonging. 

 According to Manuel Castells (2010, p. 29), this transformation has given rise to the 
“network society,” in which social relations are organized around digital communication, and 
the concepts of time, space, and identity are redefined by the logic of the network. 

2. Digital Space as a Platform for Cultural Expression 

 Today, the digital space stands as one of the most influential arenas for expressing cultural 
identity. Users are no longer passive consumers of content; they have become active 
participants in cultural production through texts, images, videos, and music. This has made 
digital culture more democratic and interactive than traditional culture (Jenkins, 2009, p. 14). 

Moreover, the digital space has disrupted the monopoly of cultural elites over meaning 
production, allowing popular and marginalized voices to enter the public discourse. Through 
digital platforms, local communities have revived their oral and folk heritage—such as poetry, 
proverbs, and traditional songs—by presenting them in new digital forms that resonate with 
contemporary audiences (Miller & Slater, 2000, p. 75). 

 At the same time, the digital space has facilitated unprecedented cross-cultural interaction, 
leading to the emergence of a hybrid culture that merges the local with the global. This 
cultural blending allows individuals to reshape their sense of belonging by adopting multiple 
linguistic and symbolic repertoires, resulting in new forms of digital identity (Turkle, 2011, p. 
89). 

3. From Digital Space to the Participatory Cultural Sphere 

 Today, the digital space is widely recognized as a participatory environment, where culture 
no longer flows vertically from producer to consumer but circulates horizontally through 
networks of users. Each individual has the capacity to express themselves and engage with 
others in shared virtual communities. According to Henry Jenkins (2006, p. 17), these 
transformations form the foundation of participatory culture, characterized by collaboration, 
collective creativity, and the open exchange of knowledge. 

 In this sense, the digital space is not merely a technological environment but a sociocultural 
sphere that redefines notions of belonging, identity, and communication. Cultural expressions 
in the digital realm are not simple reflections of reality; they represent an ongoing process of 
reconstructing symbols and meanings that shape individual consciousness and collective 
awareness. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

81 

Interaction of Identities in Virtual Environments 

 Virtual environments have brought about a profound transformation in the way individuals 
express their identities and interact with others in digital spaces that transcend geographical 
and cultural boundaries. With the expansion of the internet and social media networks, 
individuals have gained the ability to reshape or even reinvent their identities according to the 
communicative and aesthetic norms of digital platforms (Castells, 2010, p. 122). 

 Identity in digital contexts is a complex and multidimensional phenomenon, where elements 
of real-life identity merge with virtual symbolism. The individual is no longer a passive 
receiver of information but an active participant in producing meaning and constructing 
collective belonging (Turkle, 2011, p. 45). Through digital interactions—whether through 
images, texts, symbols, or audio files—individuals continuously reshape their sense of self 
and redefine their place within the virtual community (Boyd, 2014, p. 67). 

 The importance of virtual environments lies in their openness to cultural expression and 
diversity. They enable people from various social and cultural backgrounds to communicate, 
exchange values, and build bridges of shared understanding. However, this openness also 
brings challenges, notably the blending of identities and the emergence of what Hall (1996, p. 
223) calls “hybrid identities,” where it becomes difficult to distinguish between what is 
original and what is acquired through digital interaction. 

 In this sense, the digital space has redefined the notion of belonging, which is no longer 
limited to spatial, ethnic, or linguistic ties. Instead, belonging is now structured around shared 
interests and transnational virtual communities (Rheingold, 2000, p. 98). This shift has 
produced what Castells (2009, p. 165) describes as a new form of “networked identity,” 
grounded in continuous interaction, participation, and self-representation within multiple 
digital contexts. 

 Language plays a central role in shaping these identities within digital spaces. It functions not 
only as a means of communication but also as a tool of affiliation and differentiation. 
Linguistic choices—such as the use of dialects, foreign languages, or digital symbols—reflect 
individuals’ attitudes toward identity, cultural belonging, and social positioning (Pavlenko & 
Blackledge, 2004, p. 21). Hence, language in virtual environments has become an integral 
part of identity performance, contributing to the construction of one’s self-image before 
others. 

 Moreover, digital platforms have facilitated new forms of cultural expression. Users can now 
creatively reproduce their cultural symbols through music, videos, memes, and slogans as 
ways of expressing collective belonging, protest, or solidarity with particular causes (Jenkins 
et al., 2016, p. 34). However, this diversity may also generate symbolic conflicts among 
identities, especially when values and beliefs collide (Hall, 1997, p. 45). 

 In conclusion, the interaction of identities in virtual environments represents a complex 
sociocultural phenomenon that reflects profound transformations in how the self and 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

82 

belonging are conceived in the digital age. The digital space is not merely a communication 
medium but a dynamic arena for the reconstruction of individual and collective identities 
amid the challenges of globalization, cultural diversity, and accelerating technology (Castells, 
2010, p. 130). 

V. The Sociological Theory of Identity in the Digital World 

Pierre Bourdieu’s Approach: Symbolic Capital and Language 

 Pierre Bourdieu’s theory stands as one of the most influential sociological frameworks for 
understanding the relationship between identity, language, and power within social fields. 
Bourdieu begins with the premise that language is not merely a means of communication but 
rather a form of symbolic capital used to produce social distinction and reproduce power 
relations within society (Bourdieu, 1991, p. 55). In this view, language becomes a social 
medium through which individuals express their symbolic positions and their place in the 
social hierarchy. 

 In the digital world, this perspective gains renewed significance. Digital language—through 
its use of symbols, emojis, digital dialects, and linguistic codes—functions as a marker of 
identity and social belonging. Users in virtual environments do not merely exchange 
information; they employ language as a performative tool to construct self-image and signal 
social or cultural capital within the networked space (Thompson, 2012, p. 119). This 
demonstrates how Bourdieu’s concepts of symbolic capital and habitus remain relevant for 
interpreting linguistic practices in contemporary digital contexts. 

 Bourdieu defines symbolic capital as the totality of socially recognized resources—such as 
prestige, honor, and reputation—that are acquired through social interaction and collective 
acknowledgment (Bourdieu, 1986, p. 252). In digital environments, symbolic capital takes on 
new forms, such as the number of followers, engagement rates, and perceived credibility—all 
of which act as symbolic indicators of one’s standing in the digital community (Papacharissi, 
2010, p. 312). 

 Meanwhile, habitus, according to Bourdieu, refers to the system of acquired dispositions that 
guide individuals’ perceptions and actions in everyday life (Bourdieu, 1977, p. 72). Within 
the digital sphere, habitus manifests in how individuals navigate social platforms, their 
linguistic choices, and their modes of online interaction—practices that reflect their 
accumulated symbolic and cultural capital restructured in digital form (Couldry, 2012, p. 88). 

 For Bourdieu, language is never practiced in isolation from power; it reflects and reproduces 
a social order that sustains symbolic hierarchies. Every linguistic act—whether spoken or 
digital—is, in essence, a site of symbolic struggle over legitimacy and authority: who is 
entitled to speak and whose discourse is socially validated (Bourdieu, 1991, p. 69). In this 
regard, the digital sphere has created new forms of symbolic contestation, where users 
compete for recognition and visibility through digital discourse and linguistic performance 
(Herring, 2013, p. 45). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

83 

 Furthermore, Bourdieu emphasizes that symbolic capital cannot be separated from cultural 
capital, which encompasses knowledge, values, and competencies that enhance an 
individual’s social position (Bourdieu, 1986, p. 243). In the digital environment, cultural 
capital manifests as digital literacy—the ability to produce, interpret, and engage with content 
in ways that yield social recognition and legitimacy within virtual communities (Jenkins et al., 
2016, p. 29). 

 Bourdieu’s approach therefore provides a nuanced understanding of how social and symbolic 
distinctions are reproduced within the digital sphere through linguistic practices. Language 
use—whether through style, tone, or symbolic choices—serves as a marker of cultural and 
class belonging. Just as the school or the marketplace reproduces social inequality in the 
physical world, digital platforms reproduce these inequalities symbolically through discourse 
and communication patterns (Thompson, 2012, p. 122). 

 In sum, Bourdieu’s framework highlights that the digital world is not a neutral space but a 
new social field in which struggles for legitimacy, symbolic capital, and linguistic identity 
unfold. Understanding identity in the digital age therefore requires viewing language not 
merely as a structural system but as a social instrument that conveys power, belonging, and 
distinction (Bourdieu, 1991, p. 83). 

Manuel Castells’ Perspective on “Network Identity” 

 Manuel Castells argues that the structural transformation brought about by the technological 
revolution in information and communication has created what he calls the “Network 
Society”, where social, economic, and cultural relations are organized through interconnected 
networks that transcend time and space (Castells, 1996, pp. 469–475). 
Within this context, social identities are formed in open digital spaces, giving rise to the 
concept of “Network Identity”—an identity produced by the interactions of individuals and 
groups within digital networks, constructed through participation and communication rather 
than through traditional institutional or hierarchical affiliations (Castells, 1997, pp. 6–7). 

Castells identifies three fundamental processes through which identity is constructed in the 
information age: 

1. Legitimizing Identity: produced by dominant institutions to justify their authority 
(Castells, 1997, p. 8). 

2. Resistance Identity: developed by marginalized groups as a reaction to exclusion or 
domination (p. 9). 

3. Project Identity: built by social actors seeking to transform society according to their 
vision (p. 10). 

Network Identity intersects with Project Identity, as digital networks enable the formation of 
collective identities that transcend national and cultural boundaries. These identities are often 
organized around shared values or social and political goals—illustrated by new social 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

84 

movements that use the internet as a space for mobilization and self-expression (Castells, 
2004, pp. 3–5). 

Network Identity is characterized by several key features: 

 Flexibility and Multiplicity: individuals can hold multiple digital identities 
simultaneously. 

 Decentralization: identity is not imposed from a center of power but emerges from 
interconnected social interactions. 

 Virtual and Symbolic Nature: constructed through digital representations and new 
symbolic forms of selfhood. 

 Glocalization: a blending of local belonging and global connectivity (Castells, 1997, 
pp. 69–72). 

 From a sociological perspective, Castells views Network Identity as a reflection of a deep 
transformation in social structure, where identity becomes interactive, fluid, and constantly 
reconstructed through digital communication (Castells, 2009, pp. 55–57). 
However, some scholars criticize this view for underestimating class, economic, and cultural 
inequalities that shape individuals’ capacity to construct and sustain digital identities (Fuchs, 
2008, pp. 113–115).. 

IV: Folk Poetry as a Mirror of Traditional Cultural Identity 

Characteristics of Folk Poetry and Its Social Function 

Folk poetry is one of the most important forms of cultural expression that has preserved the 
identity of traditional communities. It serves as a living record of collective memory and 
reflects the system of values and social relations that characterize local societies (Ibn 
Khaldun, 2005, p. 389). Throughout history, folk poetry has been closely associated with 
social occasions—celebrations, mourning rituals, religious ceremonies, and national events—
making it a powerful means of expressing collective belonging and social cohesion (Al-Saidi, 
2012, p. 77). 

Folk poetry possesses several linguistic and cultural characteristics that make it a true mirror 
of traditional identity: 

1. Simplicity and Orality: It relies on vernacular language accessible to the general 
public, allowing for wide dissemination and direct emotional influence (Al-Tahir, 
2016, p. 54). 

2. Expression of Values and Customs: Its themes often revolve around generosity, 
courage, love, nostalgia, and loyalty—values deeply rooted in the cultural fabric of 
traditional society (Al-Azzawi, 2014, p. 102). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

85 

3. Oral Transmission and Educational Function: Folk poetry is transmitted orally 
across generations, functioning as a tool for preserving heritage and conveying moral 
and social lessons (Al-Ghazali, 2010, p. 88). 

4. Symbolism and Collective Expression: The folk poet employs symbols derived from 
the natural and social environment to express shared concerns, granting poetry a 
collective rather than an individual purpose (Ben Moussa, 2018, p. 45). 

 From a sociological perspective, folk poetry represents a key mechanism for social cohesion 
and collective identity building. According to Émile Durkheim (1912, p. 227), cultural rituals 
and symbols help reproduce social solidarity by reinforcing a sense of belonging to the group. 
In this sense, folk poetry can be viewed as a symbolic ritual that reaffirms common values 
and provides individuals with a sense of identity and cultural specificity within their 
community. 

 Similarly, Pierre Bourdieu (1991, pp. 66–68) views linguistic and artistic expressions, 
including folk poetry, as a form of symbolic capital used to assert social status and produce 
meanings that distinguish one group from another. Thus, folk poetry is not merely an artistic 
form of expression—it is also a mechanism for reproducing social and cultural structures, as it 
reflects prevailing hierarchies and values while providing individuals and groups with a 
means of asserting their cultural selves in the face of modernization. 

 In Arab societies, particularly in Algeria, the Maghreb, and the Levant, folk poetry has 
remained a means of preserving local linguistic and cultural identity in the face of linguistic 
and cultural dominance linked to colonialism and globalization (Al-Zahrani, 2020, p. 112). 
Consequently, it serves as a symbolic space of cultural resistance and a form of collective 
self-expression, aligning with what Castells (1997, p. 9) calls a “resistance identity.” 

The Role of Folk Poetry in Preserving Cultural Memory 

Folk poetry is one of the most important cultural mediums that contributes to preserving 
collective memory and transmitting cultural heritage across generations. It is not merely an 
aesthetic or artistic form, but rather an oral archive that documents the historical, social, and 
emotional experiences of a community, providing individuals and groups with a sense of 
continuity and identity (Halbwachs, 1992, p. 56). 

 Sociologist Maurice Halbwachs argues that collective memory is formed through social 
interactions, and that oral literature, including folk poetry, is one of the primary means of 
preserving the past and reviving it in the present (Halbwachs, 1992, p. 38). Through its 
symbolic imagery and familiar style, folk poetry connects individuals to their cultural roots 
and integrates collective history into social consciousness. 

1. Folk Poetry as a Repository of Historical and Social Experiences 

Folk poetry contains historical narratives that reflect heroism, resistance, and national events, 
serving as a medium for documenting historical memory outside formal institutions (Al-



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

86 

Hashimi, 2015, p. 91). For example, in Algeria and Morocco, folk poetry during colonial 
periods served as a symbolic form of resistance that preserved dignity and national awareness, 
as seen in the “Bedoui” and “Malhun” poetic traditions that carried veiled patriotic messages 
(Ben Moussa, 2018, p. 62). 

2. Folk Poetry and Emotional/Collective Memory 

The role of folk poetry extends beyond recording events; it also preserves collective 
emotions such as nostalgia, pride, and sorrow, which reshape individuals’ relationship with 
their past. In this sense, folk poetry exemplifies what Paul Ricoeur calls “narrative memory,” 
which does not merely recall the past but reinterprets it in light of the present (Ricoeur, 2004, 
p. 82). 

3. Value-Based and Identity Dimensions 

 Folk poetry maintains cultural symbols and values that form the foundation of identity, 
including courage, generosity, honor, and loyalty. These values are transmitted through poetic 
narratives and local symbols repeated across generations, integrating them into the social and 
cultural fabric of the community (Al-Saidi, 2012, p. 99). Consequently, folk poetry 
contributes to a value-based memory that guides social behavior and preserves cultural 
cohesion in the face of globalization and rapid cultural change (Al-Zahrani, 2020, p. 119). 

 From a sociological perspective, folk poetry serves a dual function: it preserves collective 
pasts as a reference for identity while simultaneously shaping the present by reproducing 
symbols that confer meaning on collective belonging. When a folk poet recites a poem about 
land, homeland, or family, they do not merely recall the past; they symbolically reinterpret it, 
renewing the sense of cultural identity. 

V: Digital Transformations and New Representations of Belonging 

The Spread of Digital Platforms as a Space for Self-Expression and Identity 

The rapid expansion of digital platforms—including social media, blogs, online forums, and 
multimedia sharing sites—has transformed the ways in which individuals and groups express 
their identities and sense of belonging. Unlike traditional spaces of cultural transmission, 
digital platforms offer interactive, decentralized, and participatory environments where users 
can construct, perform, and negotiate multiple identities simultaneously (Castells, 1997, pp. 
6–7; Boyd, 2014, p. 21). 

Digital spaces function as arenas for self-representation, allowing individuals to present 
curated versions of themselves, share experiences, and connect with like-minded communities 
regardless of geographical location. These platforms enable fluid, hybrid identities that 
combine local cultural elements with global influences, resulting in what sociologists term 
“glocalized” identities (Castells, 2004, pp. 3–5). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

87 

1. Digital Platforms and Participatory Identity 

Social media and other digital platforms facilitate the co-construction of identity through 
interaction, commentary, and shared content. Users are not passive consumers; they actively 
shape narratives of belonging, participate in collective storytelling, and engage in cultural 
expression that can both affirm and challenge dominant social norms (Van Dijck, 2013, pp. 
45–46). 

2. Multiple and Fluid Identities 

One of the defining characteristics of digital identity is its flexibility and multiplicity. 
Individuals can maintain different personas across platforms, experiment with alternative 
modes of self-expression, and adapt to various social contexts. This fluidity contrasts sharply 
with the fixed identities often reinforced in traditional social and cultural institutions (Turkle, 
2011, pp. 88–90). 

3. Symbolism and Collective Expression 

Digital platforms also allow the creation and dissemination of symbolic content—memes, 
videos, hashtags, and digital art—that convey shared cultural meanings and foster a sense of 
group identity. Through these symbolic forms, online communities construct collective 
memories and reaffirm bonds of belonging, similar to the traditional role played by oral and 
folk expressions in preserving cultural identity (Rheingold, 2000, pp. 63–65). 

4. Challenges and Opportunities 

 While digital platforms offer new avenues for identity expression, they also raise questions 
about authenticity, representation, and inequality. Access to technology, digital literacy, and 
socio-economic conditions shape who can participate meaningfully, potentially reproducing 
existing social hierarchies even within supposedly open digital spaces (Fuchs, 2008, pp. 113–
115). Nevertheless, these platforms undeniably provide innovative spaces for negotiating 
belonging and redefining cultural identity in the context of global interconnectedness. 

From Oral Expression to Visual and Multimedia Representation 

One of the most significant changes brought by digital technologies is the shift from oral and 
textual forms of expression to visual and multimedia formats. Unlike traditional folk 
expressions, which relied heavily on spoken word and poetry, digital platforms allow 
individuals and communities to communicate through images, videos, memes, GIFs, and 
interactive media (Manovich, 2001, pp. 58–60). These formats provide richer, more 
immediate, and highly shareable modes of cultural expression, enabling users to convey 
complex emotions, social critiques, and cultural narratives in ways that are easily 
disseminated across networks. 

 Visual and multimedia expressions often combine traditional symbols and contemporary 
digital aesthetics, creating a hybrid language that bridges generational and cultural gaps. For 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

88 

instance, folk symbols, motifs, or sayings can be incorporated into memes or short videos, 
thus preserving cultural memory while adapting it to digital environments (Jenkins, 2006, pp. 
30–32). 

Reproducing Popular Cultural Symbols in Digital Spaces 

 Digital platforms act as repositories and stages for the reproduction of cultural symbols. 
Elements of traditional folk culture—such as music, poetry, costumes, proverbs, and rituals—
are repurposed and remixed to suit digital media. This reproduction process allows 
communities to maintain continuity with their heritage while simultaneously innovating new 
cultural meanings (Flichy, 2007, pp. 112–114). 

 Through online storytelling, hashtags, and collaborative content creation, communities 
engage in a collective negotiation of identity, making popular culture accessible globally. 
Digital media thus become spaces for cultural resilience, allowing groups to assert their 
identity and share it with wider audiences while challenging cultural homogenization. 

Reshaping the Concept of “Belonging” Across Borders 

 The global nature of digital networks has transformed the notion of belonging. Whereas 
traditional forms of identity and community were largely bounded by geography, social class, 
or ethnicity, digital platforms allow for the formation of transnational communities. Members 
of these communities can connect around shared values, interests, or heritage, regardless of 
physical location, creating what Castells (1997, p. 9) describes as “resistance identity” in a 
networked context. 

This digital reconfiguration of belonging has several key features: 

 Fluidity: Individuals may belong to multiple communities simultaneously, 
constructing overlapping identities. 

 Participatory Creation: Membership is enacted through contribution and interaction, 
not just inheritance or location. 

 Hybrid Cultural Spaces: Local traditions merge with global digital practices, 
creating new forms of identity that are both rooted and cosmopolitan (Castells, 2004, 
pp. 3–5). 

Consequently, digital platforms reshape collective memory and identity, offering tools for 
cultural continuity, creative adaptation, and social belonging in contexts that transcend 
borders. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

89 

VI: Applied Analytical Study 

Analyzing Digital Content and Comparative Insights 

 The fifth phase of this study focuses on an applied sociolinguistic and cultural analysis of 
digital content related to folk poetry. This involves examining social media platforms, 
YouTube channels, and dedicated pages that share, perform, or reinterpret traditional folk 
poetry. The purpose is to identify patterns of cultural expression, linguistic features, and 
identity representation in digital environments. 

1. Content Analysis of Digital Platforms 

A systematic content analysis was conducted on selected digital spaces where folk poetry is 
shared. The analysis examined: 

 Types of content: Videos, images, audio recordings, text posts, and memes. 

 Frequency and thematic focus: Celebratory events, historical narratives, moral 
lessons, and symbolic representations of local culture. 

 Forms of interaction: Likes, shares, comments, and user-generated adaptations. 

 This digital content reflects both continuity and transformation of folk traditions. While the 
themes and symbols from traditional poetry persist, they are adapted into multimedia forms 
that are more interactive, shareable, and accessible to a global audience (Jenkins, 2006, pp. 
30–32; Boyd, 2014, p. 21). 

2. Comparative Analysis: Traditional vs. Digital Folk Poetry 

 A comparative study between traditional folk poetry and its digital manifestations highlights 
several trends: 

 Medium and modality: Traditional poetry relies on oral transmission, rhythmic 
structures, and local dialects, whereas digital content combines visual, auditory, and 
textual modes to reach broader audiences (Manovich, 2001, pp. 58–60). 

 Interactivity: Digital content encourages user participation, including remixing, 
commenting, and sharing, which introduces collaborative elements absent in 
traditional oral performances. 

 Adaptation of symbols: Traditional metaphors and proverbs are often embedded in 
memes or short videos, preserving cultural meaning while enhancing engagement and 
contemporary relevance. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

90 

3. Identity, Language, and Dialect in Digital Spaces 

The study observed that users reproduce identity markers—language, dialect, and cultural 
symbols—in digital content, maintaining links to local heritage while negotiating broader 
social and global contexts (Castells, 1997, pp. 6–7). Key findings include: 

 Dialect preservation: Many creators continue to use local dialects, reinforcing 
community identity. 

 Cultural markers: Symbols, traditional motifs, and references to historical events are 
visually and linguistically adapted. 

 Hybrid identities: Users often blend local and global references, reflecting both 
rootedness and cosmopolitanism (Castells, 2004, pp. 3–5). 

4. Social and Symbolic Interaction 

 Digital platforms facilitate dynamic social interactions, including likes, comments, reposts, 
and collaborative creations. These interactions serve as digital rituals of recognition, 
reinforcing cultural affiliation and providing feedback loops that shape content and meaning. 
For instance: 

 Likes and shares act as forms of approval, signaling alignment with cultural values. 

 Comments create dialogue, allowing negotiation of interpretations and meanings. 

 Reposts and adaptations demonstrate the spread and evolution of cultural symbols 
across communities (Rheingold, 2000, pp. 63–65). 

 Through these mechanisms, digital environments function as interactive spaces for identity 
construction, allowing both individual and collective expressions of cultural belonging while 
expanding the reach of folk traditions beyond local contexts. 

VII: Results and Discussion 

Continuity and Transformation in Cultural Identity Expression 

 The analysis of both traditional folk poetry and digital content reveals a dynamic interplay 
between continuity and transformation in the expression of cultural identity. While core 
cultural symbols, values, and linguistic markers are preserved, their modes of expression have 
evolved significantly due to digital technologies. Traditional oral forms coexist with visual, 
audiovisual, and interactive formats, demonstrating a continuous adaptation of heritage to 
contemporary media (Jenkins, 2006, pp. 30–32). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

91 

1. Blurring the Boundaries Between Local and Global Identities 

Digital platforms facilitate interactions that transcend geographic and cultural boundaries, 
enabling local traditions to enter global networks. This has led to the blurring of boundaries 
between local and global identities, where individuals may simultaneously engage with 
community-specific cultural markers and global cultural trends. As a result, users often 
construct hybrid identities that are neither purely local nor fully global but combine elements 
from both spheres (Castells, 2004, pp. 3–5). 

2. Emergence of Hybrid Digital Identity 

A key finding is the emergence of a hybrid digital identity, characterized by: 

 Fluidity: Users maintain multiple personas across different platforms and contexts. 

 Symbolic integration: Traditional symbols, proverbs, and folk motifs are combined 
with digital aesthetics and contemporary cultural references. 

 Negotiated belonging: Digital communities allow members to assert identity while 
adapting to broader, transnational norms (Boyd, 2014, p. 21; Rheingold, 2000, pp. 63–
65). 

This hybrid identity reflects both continuity and innovation: it preserves cultural heritage 
while leveraging digital technologies to redefine self-expression and collective belonging. 

3. Language as a Tool of Symbolic Resistance 

Language remains a central instrument for asserting cultural identity in digital spaces. Its role 
extends beyond communication to act as a form of symbolic resistance against the 
homogenizing forces of cultural globalization. By using local dialects, idiomatic expressions, 
and traditional poetic forms, users assert their distinctiveness, reinforce community ties, and 
maintain continuity with their heritage (Bourdieu, 1991, pp. 66–68). 

This finding aligns with Pierre Bourdieu’s concept of symbolic capital, whereby linguistic 
practices constitute resources that enhance social recognition and cultural legitimacy. 
Similarly, the digital hybridization of language allows communities to engage with global 
media while preserving local authenticity, demonstrating a strategic negotiation between 
global influences and cultural preservation (Fuchs, 2008, pp. 113–115). 

4. Implications for Cultural and Social Theory 

The study suggests that digital technologies are transformative but not disruptive. They do not 
erase traditional cultural identities; rather, they reconfigure and expand them, creating 
interactive spaces for negotiation, experimentation, and representation. The findings highlight 
the importance of: 

 Recognizing the role of digital media in identity formation. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

92 

 Understanding the hybrid nature of contemporary cultural identities. 

 Considering language and symbolic expression as central mechanisms for cultural 
resilience in the digital age. 

VIII: Summary of Key Findings 

This study highlights the dynamic interplay between tradition and digital transformation in the 
expression of cultural identity. Key findings include: 

 Continuity of cultural identity: Core symbols, values, and linguistic markers from 
folk poetry persist in digital formats. 

 Hybrid digital identities: Individuals and communities negotiate new forms of 
belonging that blend local, national, and global elements. 

 Language as a tool of resistance: Local dialects and traditional linguistic forms serve 
as symbolic resources to assert cultural distinctiveness in the face of globalization. 

 Interactive participation: Digital platforms allow users to co-create, reinterpret, and 
share cultural content, enhancing collective identity while facilitating global 
connectivity (Castells, 1997, pp. 6–7; Bourdieu, 1991, pp. 66–68). 

Conclusion 

 This study has examined the complex relationship between language and cultural identity in 
the digital space, tracing the evolution from traditional folk poetry to new digital 
representations of belonging. The analysis reveals that while the core elements of cultural 
heritage—such as symbols, values, and linguistic markers—remain preserved, digital 
platforms have transformed how these elements are expressed, shared, and experienced. 

 Digital media enable individuals and communities to construct hybrid identities, blending 
local, national, and global cultural references. The transition from oral and textual forms to 
multimedia, visual, and interactive expressions has expanded the reach of cultural narratives 
and facilitated participation in transnational communities. In this context, language continues 
to function as a tool of cultural continuity and symbolic resistance, allowing communities to 
assert their distinctiveness in the face of globalizing pressures. 

 Moreover, the study highlights the opportunities and challenges of the digital environment. 
While it allows for greater visibility and engagement with cultural heritage, it also poses risks 
of homogenization and marginalization of local traditions. Therefore, safeguarding linguistic 
and cultural heritage in digital spaces is crucial, alongside promoting innovative methods that 
combine tradition with digital literacy. 

 Finally, this research opens avenues for future investigations, particularly regarding the role 
of artificial intelligence, algorithmic media, and emerging technologies in shaping cultural 
expression and digital identity. Understanding these dynamics is essential for ensuring that 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

93 

cultural heritage remains vibrant, participatory, and adaptive in the rapidly evolving digital 
era. 

Recommendations 

1. Protecting Linguistic and Cultural Heritage in Digital Spaces: 

o Document folk poetry and oral traditions in multiple digital formats (text, 
audio, video). 

o Establish digital archives and virtual libraries to enhance preservation and 
accessibility. 

2. Enhancing the Presence of Local Language and Culture in Digital Media: 

o Encourage the production of digital content that combines traditional heritage 
with modern tools such as videos, podcasts, and educational memes. 

o Develop digital literacy programs that integrate local culture with technology 
skills. 

3. Promoting Interactive Participation and Community Engagement: 

o Build digital platforms that allow communities to contribute to content creation 
and share cultural expertise. 

o Support digital projects that enable interaction and exchange across 
generations and communities to reinforce collective belonging. 

4. Future Research on the Relationship Between Technology and Cultural Identity: 

o Investigate the role of artificial intelligence and digital algorithms in shaping 
cultural identity and belonging. 

o Evaluate the impact of digital media on the sustainability of local cultural 
heritage and endangered languages. 

5. Raising Awareness of Digital Culture and Critical Engagement: 

o Increase awareness among users regarding the cultural and social impacts of 
digital spaces. 

o Train youth and communities to engage critically with digital content while 
preserving traditional values 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

94 

References  

 Al-Azzawi, A. (2014). Arab Folk Literature: Approaches to Identity and Symbolism. 
Baghdad: Dar Al-Shu’un Al-Thaqafiya. 

 Al-Ghazali, Y. (2010). Oral Expression and Collective Memory in Folk Poetry. Tunis: 
Dar Sarras. 

 Al-Hashimi, A. (2015). Folk Poetry and National Memory in the Maghreb. Algiers: 
Dar Al-Ummah. 

 Al-Saidi, A. (2012). Folk Poetry in Arab Society: A Study of Structure and Meaning. 
Cairo: Dar Al-Nahda Al-Arabiya. 

 Al-Tahir, A. (2016). Oral Language in Arabic Folk Poetry. Algiers: National 
Publishing House. 

 Al-Zahrani, F. (2020). Cultural Identity in the Face of Globalization: A Reading in 
Gulf Folk Poetry. Riyadh: King Fahd Library. 

 Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 
Nationalism. Verso. 

 Ben Moussa, R. (2018). Symbolism in Maghrebi Folk Poetry. Casablanca: Ma’rifa 
Publications. 

 Blommaert, J. (2010). The Sociolinguistics of Globalization. Cambridge University 
Press. 

 Boyd, D. (2014). It’s Complicated: The Social Lives of Networked Teens. New Haven: 
Yale University Press. 

 Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press. 

 Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of 
Theory and Research for the Sociology of Education (pp. 241–258). Greenwood. 

 Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Cambridge, MA: Harvard 
University Press. 

 Castells, M. (1996). The Rise of the Network Society. Oxford: Blackwell Publishers. 

 Castells, M. (1997). The Power of Identity. Oxford: Blackwell Publishers. 

 Castells, M. (2001). The Internet Galaxy: Reflections on the Internet, Business, and 
Society. Oxford University Press. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

95 

 Castells, M. (2004). The Network Society: A Cross-Cultural Perspective. Cheltenham: 
Edward Elgar. 

 Castells, M. (2009). Communication Power. Oxford: Oxford University Press. 

 Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society (2nd ed.). Oxford: Wiley-
Blackwell. 

 Couldry, N. (2012). Media, Society, World: Social Theory and Digital Media 
Practice. Polity Press. 

 Durkheim, É. (1912). The Elementary Forms of Religious Life. Paris: Alcan. 

 Fishman, J. A. (1999). Handbook of Language and Ethnic Identity. Oxford University 
Press. 

 Flichy, P. (2007). The Internet Imaginaire. Cambridge: MIT Press. 

 Fuchs, C. (2008). Internet and Society: Social Theory in the Information Age. New 
York: Routledge. 

 Hall, S. (1996). Questions of Cultural Identity. London: SAGE Publications. 

 Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 
London: SAGE Publications. 

 Halbwachs, M. (1992). On Collective Memory (S. El-Ghanmi, Trans.). Beirut: Dar Al-
Jamal. 

 Heller, M. (2011). Paths to Post-Nationalism: A Critical Ethnography of Language 
and Identity. Oxford University Press. 

 Herring, S. (2013). Discourse in Web 2.0: Familiar, Reconfigured, and Emergent. 
Georgetown University Press. 

 Ibn Khaldun. (2005). Al-Muqaddimah [The Introduction]. Beirut: Dar Al-Fikr Al-
Arabi. 

 Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New 
York: NYU Press. 

 Jenkins, H. (2009). Spreadable Media: Creating Value and Meaning in a Networked 
Culture. New York: NYU Press. 

 Jenkins, H., Ford, S., & Green, J. (2016). Spreadable Media: Creating Value and 
Meaning in a Networked Culture. NYU Press. 

 Kramsch, C. (1998). Language and Culture. Oxford: Oxford University Press. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

96 

 Lévy, P. (1999). Cyberculture. Éditions Odile Jacob. 

 Manovich, L. (2001). The Language of New Media. Cambridge: MIT Press. 

 Miller, D., & Slater, D. (2000). The Internet: An Ethnographic Approach. Berg 
Publishers. 

 O’Reilly, T. (2005). What is Web 2.0? Design Patterns and Business Models for the 
Next Generation of Software. O’Reilly Media. 

 Papacharissi, Z. (2010). A Private Sphere: Democracy in a Digital Age. Polity Press. 

 Pavlenko, A., & Blackledge, A. (2004). Negotiation of Identities in Multilingual 
Contexts. Multilingual Matters. 

 Ricoeur, P. (2004). Memory, History, Forgetting. Chicago: University of Chicago 
Press. 

 Rheingold, H. (2000). The Virtual Community: Homesteading on the Electronic 
Frontier. Cambridge: MIT Press. 

 Sapir, E. (1921). Language: An Introduction to the Study of Speech. New York: 
Harcourt, Brace and Company. 

 Thompson, J. B. (2012). Shifting Boundaries of Public and Private Life. Cambridge 
University Press. 

 Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less 
from Each Other. New York: Basic Books. 

 Van Dijck, J. (2013). The Culture of Connectivity: A Critical History of Social Media. 
Oxford: Oxford University Press  

  

  

  

  

 



 

 

  

  

    

 

 

Deuxième partie 

La poésie populaire algérienne :  

Identité, Histoire et mémoire collective  

  

  

  

  
  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

98 

La poésie : Le chant d’un cri dans le mémorial historique 

Poetry: The song of a cry in the historical memorial 

1.GAOUDI Fella 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

fella.gaoudi@univ-msila.dz 

2.ZELLAGUI Wahiba 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

wahiba.zellagui@univ-msila.dz  

Résumé 

Dans l’écrit littéraire, l’auteur tente souvent de s’évader en traçant ses mots vers 
d’autres cieux, vers un monde qu’il espère meilleur que le sien. Par l’écriture, il cherche non 
seulement à lire le monde, mais surtout à le dire, à le représenter selon des visions multiples : 
tantôt critiques et directes, tantôt satiriques ou ironiques. C’est précisément cette pluralité de 
regards qui peut faire la singularité des écrits d’un même auteur ou distinguer les œuvres de 
plusieurs écrivains. Témoins de la réalité sociale et historique qu’a traversée leur société, les 
auteurs algériens n’ont cessé de dénoncer la tristesse, les injustices et les maux dont ont 
souffert leurs compatriotes durant de longues décennies. Ils ont mené ce combat à travers les 
mots de la langue française, que Kateb Yacine a célèbrement qualifiée de « butin de guerre ».  

C’est dans cette perspective que s’inscrit le thème de notre contribution, à savoir le 
carnavalesque, tel qu’il se manifeste dans l’un de ses romans les plus emblématiques : 
Nedjma. Il convient d’ajouter que ces écrits s’inscrivent dans une histoire littéraire alors en 
pleine constitution, à une époque où les écrivains algériens étaient profondément engagés 
dans la naissance et l’affirmation d’une littérature algérienne d’expression française. Le choix 
de Nedjma comme corpus d’analyse se justifie également par la forte charge symbolique et 
polysémique de son titre, constitué d’un seul mot, polysémie que l’écrivain lui-même a 
explicitement revendiquée. 

Mots clés: Dénonciation – Polysémie – Implicite – Carnavalesque – Polyphonie. 

Abstract 

In literary writing, the author often attempts to escape by tracing his words towards 
other skies, towards a world he hopes is better than his own. Through writing, he seeks not 
only to read the world, but above all to tell it, to represent it according to multiple visions: 
sometimes critical and direct, sometimes satirical or ironic. It is precisely this plurality of 
perspectives that can make the writings of the same author unique or distinguish the works of 
several writers. As witnesses of the social and historical reality that has crossed their society, 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

99 

the Algerian authors have continued to denounce the sadness, injustices and evils suffered by 
their compatriots during long decades. They fought this fight through the words of the French 
language, which Kateb Yacine has famously described as "war booty".  

It is in this perspective that the theme of our contribution, namely the carnivalesque, as 
manifested in one of his most emblematic novels: Nedjma. It should be added that these 
writings are part of a literary history then in full constitution, at a time when Algerian writers 
were deeply committed to the birth and affirmation of French-language Algerian literature. 
The choice of Nedjma as a corpus of analysis is also justified by the strong symbolic and 
polysemantic charge of its title, consisting of a single word, polysemy that the writer himself 
has explicitly claimed. 

Keywords: - Denunciation – Polysemy – Implicit – Carnavalesque – Polyphony.  

Introduction 

« Poète est celui-là qui d’abord a foi dans les mots, croit avoir tout perdu quand le 
mot lui échappe, et la respiration des mots, et tout conquis quand le mot juste et plein vient 
couronner sa quête et combler son attente » Claude Roy 

Les poèmes jouent un rôle crucial dans la commémoration de l’histoire et ce, sur 
plusieurs plans, entre autre la transmission de la mémoire collective, à travers le poème, cette 
transmission et cette préservation de la mémoire collective est garantie, en particulier lors 
d’évènements historiques marquant , comme c’est le cas du présent travail, où nous allons 
essayer d’aborder certains poèmes écrits par une poétesse de la région, qui, à travers la 
poétique des mots, nous allons voir comment elle a essayé de relater et de commémorer la 
bravoure et le courage mais aussi les scènes tragiques vécus par des témoins lors de 
l’exécution de deux frères , très connus dans la région, cette histoire de Monsieur Ziane et son 
frère, qui a fait pleurer tous ceux qui l’ont écoutée, à chaque fois racontée par le fils ( Oncle 
Djemai le gendre de la famille), un Grand Monsieur en retraite, maintenant, un homme qui à 
son tour a beaucoup donné à ce pays,… bref. Notre poétesse, elle, au lieu de pleurer, a plutôt 
traduit ses émotions et ses sentiments à travers un poème très touchant, nous verrons aussi un 
poème sur l’un des plus célèbres des martyres de la région d’EL HODNA, sur qui on a 
nommé le plus grand quartier de la ville, chose que tout le monde est censé connaitre, et si ce 
n’est pas le cas, et bien c’est grâce à ces moments de rencontre poétique et patrimoniale, qu’il 
faut le faire. Mais avant ça nous lirons et analyserons « POURQUOI ECRIRE ? » ensuite 
« POEME », où la poétesse explicitera le pourquoi elle écrit et pourquoi en poèmes. 

Qui est Abla SAHNOUN ? 

Madame S. ABLA est née en France, où elle a reçu son apprentissage dès l’enfance et 
jusqu’à sa jeunesse, d’où le fait qu’elle écrit en français tout en précisant qu’elle le fait avec 
des émotions et des sentiments algériens, ces poèmes, la plupart humanistes sont présentés en 
un premier recueil ‘’SEQUELLES’’ qu’elle avait présenté à certains éditeurs de France. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

100 

  Quand sa famille a décidé de rentrer en Algérie définitivement, notre poétesse écrivait 
déjà et se faisait lire et admirer par ses instituteurs français de lettres mais aussi de 
philosophie, dès ses premières classes. 

En arrivant en Algérie, l’éventail de son inspiration s’étalait de plus en plus, chaque chose, 
chaque évènement, le moindre sentiment, la plus petite des sensations lui faisait parler pour 
écrire…, selon Jean Paul Sartre, « la critique est centrée sur la recherche de l’intentionnalité 
consciente ou inconsciente de l’auteur, sur l’analyse des rapports que le lecteur entretient 
avec le texte, il s’agit de définir la spécificité de l’acte d’écrire et de lire. » (Toursel et 
Vassevière, 2004 : 187) 

 », à partir de cette citation, il nous semble que la poétesse, dans cette étude, a trouvé 
dans la poésie une vocation lui permettant d’utiliser les mots d’une manière rythmée et 
élégante dans un usage poétique de ces derniers, Sartre ajoute à ce propos :  

 « La poésie ne sert pas des mots, « elle les sert ». Alors que « le parleur » les 
utilise pour nommer et modifier le monde qu’il perçoit à travers les structures 
conventionnelles (il est « investi par les mots »), le poète « voit les mots à 
l’envers », il est sensible à leur forme sonore et visuelle et les considèrent 
comme des images du monde : il établit entre signifiant et signifié une relation 
motivée (et non plus arbitraire), « un double rapport de ressemblance magique 
et de signification ». Jouant sur la consonance du mot (« Florance est ville et 
fleur et femme », « fleur », « or » et « décence »), le poète invente un langage à 
travers lequel il se révèle.  

Pour savoir comment se révèle notre poète qui écrit, signalons-le, dans toutes les thématiques, 
la tristesse, le bonheur, la fidélité, l’amour dans toutes ses images, etc. 

La Dissemblance du langage poétique 

La dissimilitude du langage poétique est le plus souvent définie, au plan de ses modes de 
fonctionnement, par comparaison avec la prose. Selon Paul Valéry, 

« La prose est subordonnée à l’idée au sens, dont elle a pour fonction d’assurer la 
formulation et la transmission. Elle n’est qu’un vecteur de concrétisation variable et 
aléatoire, elle « expire à peine entendue », puisque le sens « est l’objet, la loi, la limite 
d’existence de la prose pure ». Au contraire, « c’est […] la forme unique qui ordonne 
et survit » dans le langage poétique. Fondé sur le son, le rythme, les « rapprochements 
physiques des mots », il ne se déduit pas au sens à transmettre. C’est donc la forme, 
« unique et nécessaire expression de l’état ou de la pensée, […] qui est le ressort de la 
puissance poétique » (Valéry, 1926). 

 Dans les deux poèmes chantant l’héroïsme et la bravoure des deux martyres, symboles de la 
révolution Algérienne lors des sept années où le combat pour la liberté a atteint son sommet, 
notre poétesse et dans un cadre populaire, a su donner un rythme à ses mots, façonnés dans un 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

101 

langage poétique, qui donnent une résonnance très poétique et très agréable à écouter, Sartre 
part aussi du même constat de Paul Valéry  

 « La poésie n’utilise pas les mots « de la manière » que la prose. « Les poètes sont des 
hommes qui refusent d’utiliser le langage » comme « instrument », qui considèrent « les mots 
les mots comme des choses et non comme de signes », ou des conventions utiles, des outils ». 
Si le mot, pour le poète, est toujours signification, il est signification « naturelle », « coulée 
dans le mot, absorbée par sa sonorité ou par son aspect visuel » ; le mot n’est plus le 
« signe » d’un aspect du monde mais son « image », une image qui représente la signification 
plutôt qu’[elle] ne l’exprime ». Le langage poétique établi ainsi « entre le mot et la chose 
signifiée un double rapport réciproque de ressemblance magique et de signification » (Sartre, 
1948 : 17-21).   

Pourquoi écrire ?  

Ecrire, Pourquoi écrire ? c’est dans les mots de l’un de ses poèmes , que l’une des plus 
célèbres poètes, écrivant dans la langue française le plus souvent, et dans la langue arabe par 
occasion, Madame SAHNOUN ABLA, cette femme poète connue à travers le territoire 
national mais aussi international, par ses poèmes , beaux et simples mais bien profonds et très 
représentatifs, comme tout poète ayant cette sensibilité et ce pouvoir de dire et d’écrire ce que 
beaucoup d’entre nous ressentent mais n’ont malheureusement pas, ce don divin et naturel, 
que nous, ne l’avons pas et ce, dans tous les domaines, populaire, personnel, occasionnel, etc. 
nous comprendrons cela à travers le poème suivant : 

1er Poème : Pourquoi écrire 

Si ce n’est pour mieux tout dire 

Ecrire des paroles simples 

Celles des êtres humbles 

Par besoin par rage par plaisir 

Et ne pas complètement mourir 

Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d’un monde brutal 

Créer la musique des mots  

Pour apaiser les maux 

Ecrire  

Pour ne pas oublier, ne pas s’enfuir 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

102 

Graver à jamais avant de partir 

Ecrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 

Mieux donner pour mieux espérer.  

Analyse du premier poème 

Dans le premier vers, « Si ce n’est pour mieux tout dire », il est clair que le poème pour elle 
est un moyen de s’exprimer et d’extérioriser ses sentiments et ses pensées. 

 Ecrire des paroles simples 

Celles des êtres humbles   

 Dans ces deux vers, la poétesse démontre et avoue qu’elle écrit plutôt dans une langue 
simple, se considérant comme un être humble, là, il est possible qu’elle considère les poètes 
comme des êtres humbles. 

Par besoin par rage par plaisir 

Et ne pas complètement mourir 

Le besoin, la rage et le plaisir, sont les éléments motivateurs de la vocation et l’envie d’écrire 
chez notre poétesse, à travers le deuxième vers, nous pouvons déduire comme à chaque fois 
que le poème est vitale pour elle. 

 Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d’un monde brutal,  

Là aussi, revient l’idée de la vitalité à travers l’écriture des poèmes chez la poétesse, pour 
ensuite comprendre qu’à travers le poème les coups et la brutalité de la vie s’amortissent. 

Créer la musique des mots  

Pour apaiser les maux 

Là, nous sentons que le poème représente à la poète un chant, par lequel elle dresse ses mots 
dans un rythme de rimes, bien clair, dans chaque deux vers, apaisant le mal dans toutes ses 
formes. 

Ecrire  

Pour ne pas oublier, ne pas s’enfuir 

Graver à jamais avant de partir 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

103 

Ecrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 

Mieux donner pour mieux espérer.   

Vers la fin du poème, elle revient à l’idée de l’importance du poème dans sa vie, la poétesse 
reprend l’idée que « poéter » est sa source de vie et d’espérance. 

 En fin, La poétesse, à travers ce poème explicite son retour permanent à l’écriture, qu’elle 
considère comme une source de vie (mieux respirer), dans presque chaque vers, l’écrivaine 
explique « le pourquoi écrire »,  

Ecrire en poésie 

Il est clair, qu’il s’agit de poèmes et non de la prose, la poétesse tissait ses mots en vers, en 
poésie, lisons le deuxième poème :  

2ème Poème : LA POESIE 

Seule la poésie m’a été fidèle 

Ancrée en moi, je n’ai qu’elle 

Elle transcrit les déboires 

Les peines et les jours noirs 

L’espoir et les maux, elle les ressent 

Les miens après ceux des passants 

Le poète et diverses personnes 

Plusieurs cloches qui sonnent 

Les cœurs sensibles savent l’entendre 

Gouter au poème et le comprendre.  

Le cadre d’étude et d’analyse 

  La Poésie populaire algérienne : emprunt et représentation, est notre objectif dans cette 
rédaction qui aura pour finalité d’interpeller le maximum de ce qu’on peut et de ce qui i nous 
est permis d’aborder en matière du volume du contenu dans cette recherche, en réalité l’auteur 
n’a pas presque pas laissé un sujet qu’’elle n’a pas abordé pour laisser une trace de ses 
pensées dessus, in intra, nous allons parler de quelques thématiques récurrentes faisant l’objet 
des poèmes de Madame SAHNOUN, den recueil intitulé PREJUDICES en 2009, un 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

104 

deuxième a fait l’objet d’une édition en 2024 sous le titre de ‘’ENDURANCE’’, notre poète a 
évoqué le sujet de la patrie(ALGERIE EN MARCHE, SANS DECHIRURE, ECRIRE 
ENCORE, la révolution et ses grands héros qui ont marqué l’histoire de la région mais ceux 
aussi qui sont connus mondialement , les héros de notre pays (OUAOUA MADANI, l’u, des 
grands martyr de la région , sur lequel, avait écrit sa concitoyenne après avoir entendu ce qu’il 
avait fait et ce qu’il a enduré de la bouche de sa fille à l’oreille de la poète, la poétesse évoque 
et chante l’héroïsme et les bravoures de l’homme, connu dans la région par ses exploits et son 
courage face aux tortures du colonisateur à l’époque.  

3ème Poème 3. Un témoin du 18 février 1958 

Les colons venus en douceur 

Se cachaient dans les champs 

Tenus de semer la terreur  

Sous l’œil effaré des enfants 

Dans notre patelin isolé 

Marqué ce jour par le pire 

Même les pierres étaient désolées 

Leur silence devenu soupir  

Aux premières lueurs 

Le ton est donné 

La patrouille de tueurs 

Au massacre s’adonnait  

En mission pour laminer 

Et d’une façon notoire 

 A commencer par Ziane Kirani 

Fiché comme leur bête noire 

Brulé vif et debout 

Au vu de l’assistance  

Espérant en venir à bout 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

105 

De notre résistance  

A khebab on parle encore 

De l’atroce acte funèbre 

Le feu consumait son corps 

A l’aube après les ténèbres  

Les flammes grillaient sa chair 

Quand son âme s’envola 

Pour le CHAHID digne et fier 

Les signes du paradis étaient là 

Au ciel montait la douleur  

Des témoins de la scène  

Et le village sentait une odeur 

Qui n’était pas la sienne  

La mort chauffait le bal 

En prenant Amar son frère  

Abattu à froid d’une balle 

Devant nous et sa mère   

On leur tirait dans le dos 

Aux autres chacun son tour 

Avant d’aller prendre un pot 

Et peut-être refaire un tour  

Parler d’une tuerie collective 

N’était pas de mise 

Pour les collons sur le qui-vive 

En cette terre promise  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

106 

Pour masquer la vérité 

Du 18février 1958 

Leur journal relatait  

Le fait de rebelles en fuite  

Heureux soit chaque Martyre 

Laissant la femme courage 

Qui le voyait partir 

Devenait plus que sage  

 Sans mendier ni supplier 

Elle remplaçait le père.  

4.1 Etude et analyse du poème : 

Ici le témoin du 18 février 1958, c’est le fils du CHAHID, un gendre de la famille, 
comme c’est déjà mentionné plus haut, c’est de l’enfant cadet qu’il s’agit, il a été témoin de 
l’exécution de sa chair, son cher père , brulé vif devant ses yeux, en écoutant les mots qui 
sortaient de la bouche du témoin, on ne peut se retenir ou retenir ses larmes, mais c’est 
comme ça…, la poétesse, elle, a eu l’aptitude de traduire sa douleur et ses larmes en mots, 
tissés dans une belle harmonie à travers son poème, « Le poème __ cette hésitation prolongée 
entre le son et le sens ».(Paul Valéry, Rhumbs), elle raconte comment les colons sont venus à 
l’aube le matin, et en douceur pour mettre la main sur leur proie, devant les yeux de tous les 
enfants et sans pitié, aucune, ils ont semé la terreur et peur chez les pauvres villageois de 
Khebab, la poétesse nous a fait sentir l’ampleur de la tragédie où même les pierres en 
pleuraient et étaient désolés, la patrouille s’apprêtait au massacre à commencer par l’un de nos 
défunts chikh ZIANE KHIRANI, brulé vif devant tout le monde y compris ses enfants, sa 
femme et même sa mère, la poétesse cite comment jusqu’à maintenant, on se rappelle de 
l’atroce acte funèbre et le commémore à travers son œuvre, le poème entre nos mains, elle 
commémore et rend éternel : comment les flammes grillaient la chair du père du témoin, et 
comment son âme s’envola et que les signes du paradis sont là, les mots et les cris de la 
poétesse dessinait un tableau où, montaient la douleur des témoins de la scène et comment le 
village sentait une odeur qui n’était pas la sienne, l’odeur de la peur, de la terreur au lieu de la 
paix et de la sérénité, surtout quand la scène se poursuivit par l’abattement de son frère Amar 
à froid d’une balle, cette tuerie, continue la poétesse, loin de toute humanité et de toute justice 
et pour détromper et détourner l’opinion publique, leurs journaux relataient des faits de 
rebelles en fuite. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

107 

  Vers la fin du poème, notre poétesse chante la bravoure de nos martyres, mais aussi 
celle de leurs femmes, se comportant avec courage et avec sagesse inédites et sans 
semblables, gardant leur fierté et leur amour propre jusqu’à la dernière minute. 

4ème Poème 4. Ouaoua Madani notre héros 

 Qui dit M’sila évoque ton nom 

Devant ceux qui parle trop 

 Tu es comme un boulet de canon 

En attendant le jour et l’heure 

 Tes silences cachaient ton plan 

L’âme en feu plein de rancœur 

 Tu les saluais et faisais semblant  

Notre terre et notre ciel témoignent des crimes et brimades 

Et toi dans leurs tenus officiels 

 Ton cœur battait la chamade 

Comme nos ainés l’ont relatée 

Pour ne jamais t’oublier 

 Ton histoire devra être contée  

A commencer par les écoliers… 

3.1 Etude, Analyse et Arrêts sur quelques vers 

Dans les deux premiers vers 

Qui dit M’sila évoque ton nom 

Devant ceux qui parle trop,  

L’auteur fait allusion au plus grand quartier de la ville de M’sila (la cité Ouaoua Madani), ce 
quartier visité par presque toute la population de M’sila, surtout qu’il devenu un cite 
commerciale par excellence, et ce depuis des décennies d’années, donc le mot populaire ne 
remplit pas seulement le lieu mais aussi l’écho du parcours de l’un des plus grands martyres. 

Dans les quatre vers suivants : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

108 

Tu es comme un boulet de canon 

En attendant le jour et l’heure 

Tes silences cachaient ton plan 

L’âme en feu plein de rancœur  

L’auteur s’adresse à l’héros, le comparant à un boulet de canon, plein de rage et de haine 
contre l’ennemi attendant le jour et le moment propice afin de prendre sa revanche en 
s’explosant sur son visage et l’anéantir, dans une discrétion intelligente, Le héros manigance 
ses plans pour surprendre l’ennemi, qui ne pouvait savoir de quoi est capable, une âme 
remplit de douleurs et d’amertume. 

Dans les vers suivants : 

Notre terre et notre ciel témoignent des crimes et brimades 

Et toi dans leurs tenus officiels 

Ton cœur battait la chamade  

 A présent, la poétesse évoque la cruauté, l’oppression exercée par le colonisateur sur un 
peuple pauvre et désarmé, et interpellant le patriote, qui, lui aussi dans une tenue de 
combattant, son cœur battait la chamade. 

Comme nos ainés l’ont relatée 

Pour ne jamais t’oublier 

Ton histoire devra être contée 

A commencer par les écoliers…  

Ici, l’auteur a beaucoup entendu parler de ce grand héros par ses ainés, sa mère, son père, et 
tout l’entourage de la région, signalons que la poétesse est allée voir à plusieurs reprise la 
sœur de notre grand héros, qui habite, en réalité, pas loin du grand quartier qui a le nom du 
Martyre au voisinage de l’écrivaine. C’est justement à travers ce genre de poème qu’il faut 
commémorer et faire chanter en riant haut et fort la bravoure et le courage de telles personnes 
digne d’être cité et récité sans répit et sans relâche, dans des rencontres de témoignages 
populaires comme celle-ci, nous devons inculquer de telles exploits à nos jeunes, mais au 
même temps faire revivre la mémoire des personnes , appartenant aux anciennes générations, 
et c’est de cette façon qu’on peut faire ancrer cet héritage et ce patrimoine dans la tête des 
futures générations. 

La figure du martyr : Ceux qui meurent pour la cause révolutionnaire sont souvent 
glorifiés. Ils incarnent l’esprit de sacrifice nécessaire à la victoire du peuple. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

109 

 La figure du héros : La poésie donne une dimension presque mythologique aux  

Leaders et aux combattants de la révolution, leur attribuant des qualités surhumaines 

3.1.2 Identité et parcours du Héros OUAOUA Madani 

Né le 21juillet 1925 à M’sila au sein d’une famille très modeste, il a reçu sa première 
formation dans une école coranique situé dans l’un des quartiers les plus populaires et les 
anciens de la ville de Msila « LAARGOUB », pas loin de sa maison, dès sa jeunesse il voulait 
aider sa famille, démunie, à vivre, il voyagea en France en 1946 pour terminer ses études, 
pour devenir l’un des plus grands journalistes et où il a travaillé et écrit dans le journal d’ « El 
DJoumhouria » la république, en 1948, il devint l’un des grands fondateur l’OS, en exploitant 
son poste, et son cadre social, il commença à influencer la jeunesse à cette époque afin de 
prendre conscience de la situation du pays et le qu’ils devaient accomplir. 

EL MADANI OUAOUA , a rejoint la révolution nationale en 1955 dans la région de 
MAADID et ses montagnes, une fois dénoncé et recherché par les forces militaires Françaises 
colonisatrices, parmi ses exploits combatifs contre le colon, nous citerons « l’attaque et 
l’invasion d’un commissariat de l’armée française à M’sila, en mois de Mai 1956, « La 
Bataille d’EZZITOUN à la même année 1956, mais aussi « l’attaque menée contre la caserne 
du lieutenant BOURICHE en 1957 » 

Il a été promu capitaine et responsable de la sécurité militaire des frontières Est en compagnie 
de SI AHMED BEN CHRIF en 1956, notre héros a quitté cette vie en succombant, lui et ses 
compatriotes sur le champ de l’honneur, le 12 Mars 1960 0 Souk Ahrass dans une bataille qui 
a duré une semaine. 

Notre poétesse a écrit un autre poème où elle parle et chante la bravoure et le courage de la 
femme Algérienne intitulé DJAMILA,  

5ème poème 5. DJAMILA :  

Nous allons voir aussi comment notre poétesse célèbre et rend éternel le courage et 
l’endurance de la femme Algérienne durant toute les périodes difficiles, surtout à l’époque de 
la résistance et la révolution Algérienne. 

Ici, le prénom (DJAMILA) connote toutes les femmes algériennes sans exception, et cela 
durant la résistance de révolution Algérienne. 

DJAMILA :  

DJAMILA, héroïne de mon cœur 

Fort de ton cran j’étais vainqueur 

Modeste résistant Algérien 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

110 

Sans toi je n’aurais été rien 

J’en parle et tout me revient 

Les noms et visages des miens les murs de la prison 

Pour unique horizon 

Les trop longues nuits 

 Les jours et heures infinis 

A l’ombre l’attente sans fin 

Le froid, la soif et la faim 

Leurs pas lourds 

Leurs cœurs sourds 

Les coups de l’humiliation 

Ponctués des mêmes questions 

L’angoisse dans les ténèbres 

L’agonie sans veillée funèbre 

Le courage qui se compte 

Jusqu’à la dernière seconde 

Le coup sec de la guillotine 

Devenu un bruit de routine 

En dernier vœu le martyre cri : 

Vive l’Algérie !! vive l’Algérie 

Djamila je n’oublie rien 

De toi ma reine je me souviens 

Ton histoire jamais ne s’efface 

De ma mémoire marquée de traces 

Leurs moyens de torture 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

111 

Devançant la progéniture 

Leurs vices cruels et sournois 

Où tes gémissements se noient 

L’image où tu te tords 

La foudre dans le corps 

Là le cœur s’agrippe à la foi 

Meurtri et plus fort à la fois 

Pour ta résistance  

A la souffrance 

DJAMILA tu mérites un trône  

Un plais et une couronne 

L’Algérienne comme on n’en fait plus 

DJAMILA où que tu sois je te salue. 

5.1 Etude et analyse du poème 

Djamila ici, rappelons-le, incarne toutes les femmes combattantes à cette époque-là, le 
texte poétique est polysémique, « il n y a pas qu’un sens […] dont serait dépositaire agréé 
l’auteur ou son représentant patenté »,( Paul Valéry), combattantes non seulement en tenant 
une arme entre les mains, mais aussi à travers l’assistance inconditionnelle de la femme 
algérienne aux côtés de son mari, frère, père et même son combat en étant toute seule à élever 
et à nourrir ses enfants sans répit aucun et sans relâche, l’auteur évoque dans ce poème tout ce 
que la femme algérienne a pu supporter de faim, de froid d’humiliation en attendant avec foie 
le retour de ses proches, avec courage et endurance sans semblables tout en utilisant des mots 
d’une grande charge sémantique tels que : cran, angoisse, agonie, ténèbres, funèbre pour 
former une rime au sein des vers mais aussi pour traduire l’obscurité et les malheurs vécus 
(Les poèmes révolutionnaires emploient souvent des métaphores et des images très fortes 
pour créer un impact émotionnel. Ces images visent à bouleverser les consciences et à susciter 
l'action.  

La femme ici symbolise une figure héroïque qui incarne le courage et la détermination. 
Ces figures, réelles ou idéalisées, symbolisent le sacrifice de soi pour une cause plus grande 
que l’individu, celle du peuple ou de la nation. Ces sacrifices perdurent jusqu’à la dernière 
seconde, les mots « guillotine insinue bien sur le dernier moment mais aussi le dernier mot du 
Martyre « vive l’Algérie !! vive l’Algérie !! 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

112 

Jusqu’à la dernière seconde 

Le coup sec de la guillotine 

Devenu un bruit de routine 

En dernier vœu le martyre cri : 

Vive l’Algérie !! vive l’Algérie 

Conclusion 

L’analyse des poèmes révolutionnaires permet de mettre en lumière l’interconnexion 
entre l’art poétique et les événements sociaux, politiques et historiques qui façonnent les 
époques. Ces poèmes jouent un rôle central dans l’expression des idéaux révolutionnaires, en 
reflétant les aspirations du peuple et en animant les esprits dans des périodes de 
bouleversements.  

Les poèmes révolutionnaires sont aussi des témoignages poignants des luttes sociales 
et politiques de leurs époques respectives. Ils sont souvent imprégnés de symbolisme, 
d’imagerie puissante et d'un appel fervent à l'action collective. Ces poèmes dépassent la 
simple expression artistique : ils deviennent des instruments de lutte, des moyens d’unir les 
masses et de déclencher le changement. Leur efficacité repose sur leur capacité à toucher 
émotionnellement et intellectuellement leurs lecteurs, leur donnant une raison et une force 
pour se battre pour un monde meilleur. 

« La poésie est dans la vie », « la poésie est un combat », elle n’est 
pas langage poétisé », « mots trop jolis », mais « nudités crues » car 
elle est partie prenante de tout ce qui constitue la vie de l’homme : 
« les mots disent le monde et les mots disent l’homme » (Eluard, 
1949 : 312). 

Références bibliographiques 

Sahnoun, A, « Endurance : poèmes », éd, Ikhlass wa Sawab, 2024 

Sahnoun A, « Préjudices : poèmes », éd EL Amel 

Reportage réalisé par AlaEddine 55 sur you-tube. 

ELUARD Paul (1949), La Poésie est fraternité, Les sentiers et les routes de la 
poésie, Paris. 

ROY Claude (1968), Défense de la littérature, Gallimard nrf, collections’’ 
idées ‘’. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

113 

SARTRE Jean-Paul (1948), l’usage poétique des mots, Qu’est-ce que la 
littérature ? éd. Gallimard, 1948 ? Coll. « Idées », pp. 17-21. (Rectifiée) 

TOURSEL Nadine et VASSEVIERE Jacques (2004), Littérature : textes 
théoriques et critiques, Armand colin, Paris. (Ajoutée) 

VALERY Paul, (1926), Une forme unique, commentaire de Charmes, Paris. 
Référence rectifiée)  

  

  

  

  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

114 

Preserving Algeria’s Oral Legacy:  

Challenges and Strategies for Popular Poetry 

Préserver l'héritage oral algérien :  

Défis et stratégies pour la poésie populaire  

ZIANE Fouzia 

University Mouhamed Boudiaf of M’sila, Algéria 

Ziane.fouzia15@gmail.com  

Abstract 

Algeria's popular or folk poetry has long been the veritable bedrock of its oral heritage in 
storytelling, keeping culture alive for future generations, and serving as a means of social 
commentary. Both Arab and Amazigh ancestries heritage have fused into these poetic forms in order 
to form the country's history, values, and identity. Modernity, globalization, and oral transmission 
decreasing everywhere threaten the survival of such modes. This article assesses the challenges that 
befall Algeria's oral poetry and offers possible solutions for its conservation, such as documenting it in 
digital form, embedding it in education, and engaging with communities. By such safeguarding of this 
rich poetic heritage, it is assured that the cultural identity of Algeria continues to thrive. It appears that 
oral poetry can only survive through the efforts of the whole society warm with integrating tradition 
into contemporaneousness. 

Résumé 

La poésie populaire algérienne est depuis longtemps le véritable fondement de son 
patrimoine oral en matière de narration, préservant la culture pour les générations futures et 
servant de moyen de commentaire social. Les héritages amazighs et arabes se sont fondus 
dans ces formes poétiques afin de former l'histoire, les valeurs et l'identité du pays. La 
modernité, la mondialisation et la diminution de la transmission orale partout menacent la 
survie de ces modes. Cet article évalue les défis auxquels fait face la poésie orale algérienne et 
propose des solutions possibles pour sa conservation, telles que la documentation sous forme 
numérique, son intégration dans l'éducation et l'engagement auprès des communautés. En 
sauvegardant ainsi ce riche patrimoine poétique, on assure que l'identité culturelle de l'Algérie 
continue de prospérer. Il semble que la poésie orale ne puisse survivre que grâce aux efforts 
de l'ensemble de la société, soucieuse d'intégrer la tradition dans la contemporanéité.   

Introduction 

Algerian popular poetry is renowned for its oral tradition and reflects the country’s 
rich linguistic and cultural diversity. The genre which includes both Arabic and Amazigh oral 
traditions as well as modern appropriations is thought to be a way to preserve history, spread 
moral lessons, and promote creative expression. According to Mammeri, Algeria’s popular 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

115 

poetry reflects the country’s history including its people’s hardships, triumphs and daily lives 
(1980). 

Algerian oral poetry has been transmitted across generations, shared during social 
gatherings, weddings, and cultural festivities, to foster connections and communal values 
among people. Cherif Sadaoui asserts that poetic forms such as Malhoun, Ahellil, and Chaâbi 
reflect local trends in themes, structure, and linguistic traits, further enhancing Algeria's 
literary diversity (2019). 

Yet with Algeria undergoing rapid socio-cultural changes, the safeguarding of this 
intangible heritage becomes increasingly important. In this essence, Sadaoui adds that 
globalization and urbanization have introduced shifts in cultural values such that younger 
generations concentrate on modern entertainment and electronic media, leaving traditional 
poetry exposed to oblivion (2019). Besides, political and economic shifts influence the ways 
cultural expressions are appreciated and conserved within society. Without the collaborative 
work of documenting, instructing, and honouring popular poetry, Algeria risks to lose a 
significant part of its identity. 

1. The Importance of Popular Poetry in Algerian Culture 

In Algeria, poetry has been an effective instrument in the formation of national 
cultural identity, a vehicle whereby collective memory, resistance, and the articulation of 
social values are expressed. This artistic modality, feeding on Berber and Arab traditions, has 
persisted through consecutive historical periods, a sign of the productive tension between 
indigenous cultural practice and external influences. 

Algeria's oral literary tradition is a dense fusion of both Berber and Arab poetic 
traditions. The oral Berber poetry, or Asefru in Kabyle, has been instrumental in expressing 
religious responsibilities, historical prophecies, and secular themes like courage and everyday 
life events. These poems are traditionally sung by traveling poets called Imaddahen, who have 
been instrumental in safeguarding and disseminating cultural narratives. An example of a 
religious-themed Asefru poem begins: 

To whom should I complain? I have become insane… Lord, I implore your help... 

Likewise, Na'ili poetry, as with other Arab-influenced folk poetry, has been a 
reflection of society values and shared experience. This type of poetry typically embodies 
themes of resilience, beauty, and the profound bond between individuals and society, thereby 
legitimizing a shared culture. 

Throughout the span of Algeria's past history, and even more during an era 
characterized by colonization, popular poetry has served as both resistance and custodian of 
national identity. During French colonial rule, a variety of poetic forms evolved as means for 
the consolidation of public opinion and the encouragement of national awareness. Poets 
utilized their artistic work as a medium through which to address political, social, and cultural 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

116 

affairs, with the intention of consolidating Algerian society and arousing revolutionary 
fervour. 

Also, the Būqālah, a ritual among Algerian women, is an especially notable illustration 
of poetry used to express dissent in Algerian society. Algerian women used to recite poetry in 
collective gatherings that reflected shared interests, fears, and objectives. This ritual not only 
used to maintain language heritage and shared memory but was used to express passive 
dissent against colonialism. 

Currently, Algerian poetry is still centred around issues related to national identity, 
daily life experiences, and intellectual and social change. Poets draw upon Quranic stories and 
aspects of their national patrimony to construct an authentic Arab-Islamic context through 
which an Arab-Islamic identity can be formed while addressing problems in modern life and 
integrating aspects of other cultures in an affirmative manner. The poetic work created by 
Habib Tengour, for example, is part of an ongoing dialogue regarding modernity and 
traditionalism. Tengour himself wrote about the intricacies present in Algerian identity in his 
poetry, discussing how memory and heritage continue to be reassessed through both Eastern 
and Western eyes. 

Algerian folk poetry has been an essential part in building and representing the country's 
cultural identity. From ancient traditional practices, poetry has been an essential part in 
movements of opposition and modern-day life in society. Poetry has always been an essential 
means by which Algerian society has been expressing their collective experience, beliefs, and 
hopes. 

1.1.Popular Poetry as an Oral History 

In Algeria, recitation has been an essential tool used to keep historical events, changes 
in society, and individuals' stories in collective memory to act as an essential source of shared 
remembrances in the country. Additionally, recitation has been an essential means through 
which traditional messages and stories have been passed down to communities in areas where 
formal records have been insufficient. 

Oral poetry has been an essential tool used to document major events in Algerian 
history. Poets in Algeria used this form to express people's dreams and hardships during the 
Algerian War (1954–1962) era. Poetry by Sénac not only summarized revolutionary life 
through lyrical language but was used to act as an act of rebellion against imperialistic ruling 
authorities. This work is an extensive critique of war experience since poets grappled with 
intricate themes in an oppressive context where aspects of identity and allegiance grew 
increasingly essential.  

The dynamism of Algerian society, punctuated by moments of crisis and change, has 
been found mirrored in its oral poetic cultures. The buqalah poetry, for instance, which is 
traditionally recited by women, has served to provide a platform to project individual and 
collective experience, especially in times of political and social change. This tradition has 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

117 

always offered a platform for women to tell their life stories in public forums, creating 
solidarity and common identity. The poems themselves compress themes of resistance, hope, 
and nostalgia into a representation of the social change and changing roles of women within 
Algerian society. 

Algerian oral poetry has also been used as personal narrative, allowing people to tell 
their lives and feelings. Personal narrative is incorporated into such poetic traditions through 
cultural motifs so that individual life becomes part of the Algerian cultural continuum.  

Algerian literature still draws on its rich oral heritage to address contemporary issues 
in recent years. Authors like Kamel Daoud, who won the Prix Goncourt for his novel 
"Houris," investigate the long-term effects of previous wars, such as the Algerian civil war of 
the 1990s. Daoud's book shows the persistence of the legacy of oral tradition in grappling 
with the issues of identity, memory, and trauma, and with the usefulness of poetic language in 
trying to assign meaning to Algeria’s past and present.  

In essence, Algeria's oral poetic tradition has been key to the nation's history preservation, 
capturing the development of society, and transferring personal experiences. The traditions 
continue to be important in the education and enrichment of the cultural experience, making 
the past voices heard in contemporary discourse. 

2. Challenges to Preserving Popular Poetry 

Algerian poetry is composed in many languages, including Arabic dialects, 
Tamazight, and French, all of which make their own individual contributions to the literature 
of the country. 

Poets specifically speak about matters of resistance, justice, love, and spirituality, 
thereby making poetry a powerful instrument of social critique. 

Although as pertinent as it can be to its culture, Algerian popular verse is precarious. 
Traditionally, history, folkloric legends, and ethical instruction have been passed down from 
elders by mouth for centuries, so that each new generation rings true to its source. Through 
modern digital communication, however, the oral tradition is vanishing in a very short time to 
the extent that a significant portion of Algeria's cultural heritage stands at risk of loss. 

T he rapid evolution of smartphones, social media, and instant messaging applications 
has shifted trends in communication. The young generation, led by global trends, relies less 
on traditional oral narratives and more on digital narratives, memes, and multimedia content. 
With more and more individuals engaging in written and visual content over verbal 
communication, the demand and frequency of oral storytelling decrease.  

Further, the movement of individuals from rural areas to towns and cities has disturbed 
the traditional community setup. In the towns and cities, where life is fast, the intimate setting 
for oral tradition to a great degree does not occur, reducing the chances for the oral 
transmission of knowledge. In addition to that and due to extended working hours and 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

118 

technology-driven distractions, the elderly members of society do not receive as much 
attention from the younger generation as they once received. The customary night storytelling 
sessions are now replaced by screen time, and therefore the exchange of stories and wisdom 
between generations is limited. 

In education, the unequal emphasis on written content has contributed to driving the 
move away from oral knowledge. Textbooks and digital content are prioritized within 
schools, with no room for the practice of oral tradition. Education was once transmitted 
orally, which assisted in nailing down cultural identity and linguistic diversity. However, 
under standardized education, storytelling as a pedagogical practice is secondary or outdated. 
Further, students are encouraged to focus on reading and writing skills, thus forsaking the 
verbal communication drills that were once at the centre of the culture’s perpetuation. 

When the older generation of narrators pass away, deep stories are lost. The youths, as 
they are technology-oriented, are not indicating much interest in acquiring or preserving such 
traditions. The generational gap between the tellers and would-be successors is expanding 
because fewer and fewer youths take an interest in learning to be storytellers. Inadequate 
apprenticeship and firm institutions for teaching new tellers only accelerates the loss. Also, 
with decreasingly extended families, opportunities for young family members to encounter 
story-telling elderly people have sharply declined. 

Exposure to global media has developed a Western entertainment and literature 
preference at the expense of local storytelling traditions. As global cultures become dominant, 
local traditions are pushed to the periphery. With the prevalence of foreign books, movies, 
and TV shows, Algerian youth are more likely to be watching globalized media than 
traditional tales. This has also affected the use of languages in that the indigenous dialects are 
being replaced by prevailing languages that exist in common media. This, together with 
global narrative patterns diverging from oral traditions, is causing a disconnection between 
modern stories and narratives that were previously passed on between generations. 

3. The Consequences of Marginalizing Oral Tradition 

Displacement of oral traditions has grave cultural and linguistic implications. Loss of 
oral transmission undermines national identity and linguistic diversity, particularly in the case 
of the Berber and Arabic dialects that are based on oral narrativity. Second, it denies the sense 
of belongingness as well as consciousness of history to the succeeding generations. 

Losing oral tradition could mean that crucial information about Algeria's history, 
traditional knowledge, and traditional practices could be lost to the world. Loss of communal 
storytelling also affects social cohesion because there are fewer channels of interpersonal 
communication in an increasingly digitalized world. 

As a matter of fact, urbanization and the use of standard Arabic and French in school 
education limit the dissemination of dialectal and Amazigh poetry. Urbanization has, to some 
extent, promoted more interaction between various linguistic groups, creating a demand for 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

119 

the employment of common languages such as Standard Arabic, French, and, now, English. 
In cities, where economic rewards are concentrated, mastery of these dominant languages is 
required to achieve social mobility, enter the workforce, or access education. As a result, local 
dialects and Amazigh languages, once passed down in rural, community-based settings, are 
threatened with erosion. 

To clarify, Algerian education places its emphasis on the teaching languages French 
and Standard Arabic. Although Standard Arabic is also an official teaching language, it is 
overshadowed by French for science and post-primary education. What this does is create a 
hierarchy of language with dialectal Arabic and Amazigh languages being pushed into the 
background. Since oral poetry in these languages is transmitted traditionally by informal 
channels within the family and the community, its transmission is defeated as soon as the 
younger generation is taught formal Arabic and French only. 

3.1.The breakdown of oral poetry traditions 

Dialect poetry and Amazigh are living traditions that are full of cultural expressions, 
historical records, moral teachings, and artistic statements of identity. Though youth are 
attracted to foreign languages, however, they stand a chance of losing access to the structures 
of language, idioms, and rhythms typical of these oral traditions. Without ongoing 
transmission, such types of poetic traditions have a chance to fall into obsolescence or into 
scholarly inquiry and not living traditions. 

Most of the poetry is unwritten and is therefore vulnerable to loss as generations get 
older. Hence, popular Algerian poetry, with its deep roots in oral tradition, is very vulnerable 
to extinction since it is passed on verbally. Since there are no written versions, every new 
generation loses valuable poetic utterances, historical records, and cultural knowledge. This is 
compounded by a series of interrelated factors, including societal changes, linguistic 
influences, and the dwindling numbers of oral poets. 

3.2.Oral Tradition and the Risk of Loss 

Algerian popular poetry, like most oral forms of literature, has been kept alive through 
recitation rather than transcription. A practice that encourages strong social relationships, it 
logically leaves the poetry vulnerable. Finnegan believes that oral poetry, unlike written 
literature, depends on memory and performance, both of which are subject to personal 
variation and progressive deterioration (2012). Since as the older people cease to exist so do 
their characteristically poetic verses, idiomatic expressions, and stylistic affectations. 
Unsystematic record-keeping makes it certain that even widely recited poetic stanzas have a 
good chance of being forgotten or corrupted later on. 

A second significant driver of the decline of Algerian popular poetry is the changing 
linguistic and cultural environment. Algeria's linguistic complexity, with the coexistence of 
Arabic, Berber (Tamazight), and French, has contributed to a gradual shift in the vocabulary 
of poetry. Ameziane argues that globalization and the growing predominance of standardized 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

120 

Arabic and French in formal education are making future generations have less access to the 
regional dialects in which much of this poetry was conventionally written (2008). 

Consequently, even when oral poetry is transmitted, its original linguistic and stylistic 
richness may be diluted or replaced with elements more aligned with dominant languages. 

Historically, oral poets, or imedyazen or meddahs, were social commentators, 
historians, and entertainers. Their performances were central to community life, particularly 
in rural communities. Modernization and urbanization have, however, significantly reduced 
the social functions of these poets (ibid, 2008). With younger generations shifting their 
cultural consumption to written and digital media, the once prevalent oral poetic sessions have 
declined. This change has meant a depreciation in the status of the oral poets, and they have 
since been fewer in numbers, as well as in poems in their repertoires. 

3.3.The Challenge of Documenting an Ever-Changing Art Form 

Even if oral poetry is attempted to be recorded, it is not easy to reproduce its full 
content. Oral poetry tends to be quite dynamic in nature, with recitals customized for specific 
audiences and occasions. It differs not only between poets but even for the same poet's 
different recitals of the same poem (Ong, 1982). This oral style makes it difficult to devise the 
ultimate written versions of oral poems without losing the essence of improvisation and 
rhythm and gestures that are specific to performance. Written transcriptions, while helpful, 
may lose what makes oral poetry special-- the intangibles. 

Poor documentation of Algerian popular poetry is a grave issue of culture as it 
threatens the loss of a worthwhile portion of Algeria's heritage. That it is passed orally, that 
linguistic influences vary, that the work of oral poets is diminishing, and that an art in motion 
cannot be documented are all factors that contribute to its vulnerability. As older generations 
pass away, a vast repository of poetic lore is at risk of being permanently lost, creating gaps in 
Algeria’s rich cultural heritage. 

3.4.The Impact of Commercialization and Modernization on Algerian Popular 
Poetry 

Algerian traditional poetry, heretofore irretrievably associated with social identity and 
the oral tradition, is seriously strained by commercialism and modernity. Conformity to the 
modern public has helped some poets remain current, but commodification looms with the 
risk of the erosion of its traditional identity. The move from an oral, communal poetry to a 
commercially based cultural product carries issues with implications for authenticity, poetic 
style, and poets' social functions. 

Classically, Algerian popular poetry was a communal affair, deeply steeped in oral 
traditions and handed down from generation to generation. Poets, whether meddahs 
(storytellers) or imedyazen (Berber poets), would recite in front of an audience in villages, 
social gatherings, or cultural ceremonies without financial remuneration being the motive 
(Benrabah, 2013). Their works were historically and culturally grounded, and they worked to 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

121 

solidify community identity. Yet with the advent of commercial venues—television, 
electronic media, and record companies—poets, Langlois states, increasingly shape their 
poetry to suit the needs of mass audiences, sometimes at the expense of their poetry's cultural 
particularity and historical resonance (2009). 

Perhaps the most important of the side effects of commercialization is the necessity to 
simplify poetic forms to the point where they can be brought before wider and more varied 
publics. Algerian traditional poetry tends to have elaborate linguistic structures, metaphor 
density, and regional dialects which are highly embedded in the culture and part or parts of a 
time when offered. In the interest of making poetry marketable, however, most present-day 
poets simplify what they express and write, doing away with linguistic complexity and 
cultural specificity (Goodman, 2005). This tendency risks creating poetry that is more 
accessible but less consonant with the oral traditions from which it is derived. 

Moreover, mass production favours shorter, consumable lengths of poetry to the 
detriment of the long, intricate oral stories. The poetic stories, once improvisational in 
character, are pre-packaged and commercialized to highlight entertainment over reality. In 
doing so, the depth of poetic storytelling can be sacrificed as modern interpretations are more 
suited to profitability than maintaining the original function of the oral tradition. 

Algerian folk traditional poetry is not merely recited poetry; it is an art of performance 
based on modulation of the voice, gesture, and engagement with the listeners. In a 
commodified context—whether by sound recording, book publication, or electronic media—
these most critical performative factors are removed or significantly altered. The face-to-face, 
interactive dynamics of poet and audience traditionally establishing a meaning and reception 
for poetry become devoid through a one-way mode of consumption. This shift reduces the 
cultural value of poetry as a social experience to one of commodity rather than as a living art. 

In addition, modern reinterpretations often involve the integration of poetry and music, 
which is particularly clear in styles like Rai, where the lyrical aspects may sometimes be 
overshadowed by the melodic and rhythmic ones. While this merging may promote the 
availability of poetry for more people, it at the same time threatens to undermine the unique 
oral tradition of poetry, assigning it a secondary role within a commercial musical context. 

The rising trend of commercialization has also dramatically changed the role of poets. 
Popular poets have long been considered chroniclers of history, moral commentators, and 
critics of society, using their art to respond to social issues and record common histories. 
However, in a commodified world, poets are subject to pressures arising from economic 
realities, consumerism, and industrial forces, which often push them to compromise their 
artistic autonomy (Benrabah, 2013). Poets resisting such commercial forces are usually 
marginalized, while those who comply may compromise the unique characteristics that 
defined past generations. 

As argued before, popular poetry is part of Algeria's heritage and history. Unless 
purposely recorded, taught, and promoted, there is a risk of loss of this tradition. By utilizing 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

122 

a multi-faceted strategy of oral documentation, education, and electronic means, Algeria can 
ensure its poetic tradition is alive and healthy for future generations. Modernization and 
commodification of Algerian folk poetry both present problems and possibilities. On the 
positive side, modification to modern audience ensures the continued existence of the art form 
into all eternity; on the negative side, pressure towards mass audience, simplified models, and 
mass production threatens disruption of the historic integrity of the poetry. The transformation 
of poetry from a communal, oral, performative culture to a commodified product is a question 
of authenticity, the altered position of the poet, and the loss of long-standing cultural 
practices. 

Strategies for Safeguarding Popular Poetry 

The protection and promotion of Algerian folk verse require deliberate efforts to ensure 
preservation of its rich cultural heritage. Through oral archiving, educational initiatives, and 
community engagement, government support and digital preservation, Algeria can evaluate 
the contemporary relevance of its poetic heritage. 

3.5.Oral Documentation Projects: A Critical Approach to Preserving Algerian 
Popular Poetry 

Algerian folk poetry, being rooted in oral tradition, is a very valuable source of 
cultural memory, linguistic depth, and historical consciousness. Because it is so dependent on 
being passed through the mouth, the fragility of this tradition demands instant and systematic 
conservational practices. 

One of the most effective techniques is the application of systematic oral 
documentation schemes, ensuring the stability and accessibility of this poetic heritage. Oral 
documentation is at the heart of preserving Algerian popular poetry since it captures not only 
the poems' words but also the performance elements that are an integral part of their 
meaning—intonation, rhythm, and gestures. Such nuances, lost so readily in written 
transcription, are important to maintaining the integrity of the poetic form. Through 
methodical documentation and storage of performances, cultural institutions and researchers 
can prevent these significant expressive forms from deteriorating. 

Whenever possible, oral documentation should be embedded in an inclusive 
methodology involving ethnographic field research, digital documentation, and the close 
cooperation with native speakers and performers. Field researchers should make recitations as 
recordings utilizing excellent audio and video equipment to have recitations of the poem on 
various dialects and regional colourings. Accompanying every recording should be metadata: 
information on the contextual setting of the poet, historical context of the poem, and 
sociocultural context. This systematic approach contributes to the academic value of the 
archives so that they can be accessed by students, researchers, and the public. 

Moreover, in order to ensure durability, oral documentation enterprises need to be an 
integral component of national cultural plans and university curricula. Universities, research 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

123 

centres, and libraries need to be main custodians to handle harvesting, warehousing, and 
research studies of recorded poems. The setting up of digital archives through existing web 
portals available on the Internet will also encourage mass communication and open-source 
accessibility. Furthermore, partnerships with foreign institutions that have experience in 
conserving intangible cultural heritage can be capable of funding and providing technical 
expertise to enhance the scale and scope of such projects. 

The oral documentation projects are sustained to a large extent on the active 
engagement of creating and sustaining Algerian popular poetry communities. Ethical 
considerations, such as informed consent, fair reward for poets, and respect for native 
traditions, must be observed. Workshop and community training can help members of the 
community get engaged in the practice of documentation, which promotes ownership as well 
as making sure that they are represented in the right manner. 

3.6.Educational Integration: A Pathway to Preserving Algerian Popular Poetry 

Incorporation of Algerian popular poetry into school curricula is a giant leap towards 
cultural consciousness, linguistic diversity, and historical awareness among young people. 
Being part of Algeria's intangible cultural heritage, this form of poetry captures the values, 
beliefs, and life experience of past generations. If not intentionally included in formal 
education, however, future generations risk losing contact with this rich poetic heritage. A 
scholarly treatment in a formal educational context can ensure its transmission, conservation, 
and revitalization. 

Indeed, education plays a significant role as a driving factor in maintaining and 
preserving culture. The incorporation of Algerian popular poetry within educational systems 
grants learners access to experiencing the substance, varieties, and mediums used to deliver 
content within this medium. Opening doors for youngsters' exposure to poems ensures one 
holds dear an appreciation of oral-based cultures, nurtures national conscience, and brings up 
students' language and thought ability. Besides, this integration encourages intergenerational 
dialogue since the students are able to attempt to learn from the older generations who are 
guardians of these ancient poetic forms. 

The integration of Algerian popular poetry into curricula should be a multidisciplinary 
process that integrates literature, history, and linguistics, enhancing both analytical and 
cultural competencies. At the literary level, students can read the poems of prominent 
Algerian poets, critically analysing their thematic and stylistic aspects to cultivate literary 
analysis as well as cultural knowledge of Algeria's socio-cultural evolution. Poetry is a 
sufficient language vehicle for second-language learning of the Arabic and Berber languages, 
as it relies significantly on rhythm, rhyme, and generous vocabularies and leans more toward 
communicative competence in language through activity like memorization, recitation, and 
performance. Secondly, comparative setting placing Algerian popular poetry within regional 
and world contexts promotes critical appreciation and intercultural knowledge to make 
students appreciate its uniqueness in the background of more broad literature. Project-based 
teaching, for instance, research projects, interviews with local poets, and multimedia 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

124 

presentation also provides students an opportunity to tape and explore poetic traditions in 
their immediate surroundings, offering active learning as well as preserving Algeria's 
immense oral tradition. 

Besides preserving culture, including Algerian popular poetry in the curriculum is also 
pedagogically beneficial in various ways. Poetry enhances memory recall, oral skills, and 
creativity. Poetry is also an entry point for struggling students when they fail with more 
structured types of literature, and therefore it is a valuable pedagogical instrument for 
differentiated instruction. Additionally, the poetic and narrative nature of poetry provides 
more latitude to engage more difficult social and historical questions so that students can 
continue to develop as critical thinkers and learners. 

Undoubtedly, Algerian popular poetry integration within the education sector is 
difficult. It can become a weakness due to the lack of coordinated study material and trained 
educators who possess a strong grasp of oral traditions. Coordination between traditional 
forms of poetry and today's education systems also requires designed curricular structure. For 
this reason, policymakers, cultural institutions, and teachers need to undertake 
interdisciplinarity action in order for them to develop systematic lesson plans, teacher training 
modules, and offered  learning material. 

To attain the complete potential of educational integration, interdisciplinary 
approaches should be taken into account. The internet can be utilized to generate interactive 
study material, including virtual recitation of poetry, online archives, and multimedia 
materials. Furthermore, government programs and schools should collaborate to generate 
overall textbooks and syllabi that include Algerian popular poetry systematically at all grade 
levels. 

Bringing this argument to a close, integrative education is the fundamental plan for 
preserving Algerian traditional poetry and, at the same time, enhancing linguistic and cultural 
competences among students. Incorporating this practice into the educational courses in 
schools based on literature, linguistics, and projects ensures Algeria that the nation's heritage 
will remain as a living, thriving part of national character. Negotiating over implementation 
problems by collective effort will once again strengthen the role of education in safeguarding 
culture, ensuring that future generations will still appreciate and enrich this immense literary 
legacy. 

3.7.Community Engagement: Revitalizing Algerian Popular Poetry through 
Collective Participation 

People's participation is imperative to the continuity and long-term dynamism of 
Algerian popular poetry. As a form of oral literature so deeply embedded in the social and 
cultural existence of Algerian society, popular poetry thrives in the public sphere where 
participatory culture dominates. Festivals, storytelling circles, and competitions are central 
instruments to preserving the practice, intergenerational transmission, and modern adaptation 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

125 

of popular poetry. Such initiatives not only provide room for poetic expression but also 
maintain collective identity so that the rich poetic heritage of Algeria continues. 

Cultural practice, particularly that based on word-of-mouth transmission, has to be 
maintained ongoing through communal involvement. Whereas written texts have the stability 
of the archive, oral poetry relies on interactive engagement between poet and public. 
Community involvement in formal poetic exercise sustains this engagement to facilitate 
preservation and innovation. Community practice generates identification and pride, which 
underpin the social relations on which the poetic practice is based. Through active 
engagement by different stakeholders—youth, the older generation, and poets—such 
activities make possible Algerian popular poetry to be passed down as an unfolding and open 
endeavour and not frozen heritage of times gone by. 

Poetry festivals are the ideal means of engagement with the people while, by the same 
token, disseminating Algerian folk poetry on an expanded scale as places of conservation of 
culture, artistic sharing, economic growth, and youth activity. Through their provision of the 
platform for specialists in traditional poems, poetry festivals have the unique function of 
ensuring authenticity preservation as well as representation of the creative wealth of Algerian 
poetry. They also facilitate inter-regional exchange between poets and enhance cross-regional 
awareness and the development of hybrid forms of poetic speech. Furthermore, mass poetry 
festivals are capable of drawing tourists from outside the immediate region, creating cultural 
tourism and economic development. Once more, with workshops, mentor schemes, and open-
mic readings, the festivals assist in offering new writers room to learn from masters so that 
Algeria's living poetry culture is kept vibrant and on the move. 

Another very old Algerian practice is storytelling circles. These have traditionally 
served as vehicles for transmission of folklore, history, and poetic lore, and are at the hub of 
the efforts today to revive oral literature. Storytelling circles are involved in the preservation 
of Algerian popular poetry through the intergenerational passing on of knowledge, where 
older generations impart poetic traditions to younger generations, and the process is repeated. 
To passive reading, storytelling circles offer active learning settings that provoke discussion, 
interpretation, and improvisation, thereby engaging the experience as a more interactive one 
with the text. They also focus on the degree of flexibility and improvisation in oral culture as 
the participants are continually re-creating and re-interpreting poetic texts on the basis of their 
emergent character. Integration of storytelling circles in schools, libraries, and community 
centres increases the accessibility for a greater portion of the public to partake in Algerian 
popular poetry beyond formalized educational settings, thus ensuring its cultural relevance 
and making it possible for it to be continued.  

One other central instrument to preserving the Algerian popular poetry is poetry 
competitions. This approach is a good way of maintaining and developing Algerian popular 
poetry as it challenges the poets to master their craft while drawing the attention of the public 
to this rich heritage. Poetry competitions provide prestige and status, as prizes and public 
appreciation encourage the poets to continue working. They also promote innovation as they 
give specific themes or poetic structures, which motivate the participants to deal with 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

126 

contemporary themes in traditional forms. The competitive aspect also attracts a wider 
audience, even those who would otherwise not necessarily engage with poetry, thereby 
extending the audience of Algerian popular poetry beyond specialized literary circles. Those 
who organize can maximize their full potential by ensuring that judging panels are diverse, 
providing mentorship to emerging poets, and using digital platforms for wider accessibility 
and engagement, further entrenching the visibility and growth of Algeria's poetic heritage. 

Upon reflection, mass participation in the form of poetry competitions, storytelling 
circles, and festivals is one of the prime sources of filling content in Algerian popular poetry. 
Live public meetings are a source of transmission of culture, developing a new generation of 
poets, and reaffirming national identity. Through these practices, Algeria can make its poetic 
tradition a living and breathing part of its cultural landscape. A model that combines the old 
communal life with modern outreach techniques will be the hallmark of the dynamism and 
global stature of Algerian popular poetry. 

3.8.Digital Preservation: Advancing Algerian Popular Poetry through Online 
Platforms 

The digital age opens up unparalleled potential for the preservation and international 
dissemination of Algerian popular poetry. Being an oral art, which has traditionally depended 
on word-of-mouth transmission through generations, Algerian popular poetry is susceptible to 
its ability to preserve its continuity in the face of social and technological change. Online 
database and web preservation are making availability, durability, and extensive cultural 
exchange a possibility. The strategy not only secures the poetic heritage against possible loss 
but also makes it visible on a global level. 

Unlike written literary forms, oral poetry is particularly vulnerable to forgetfulness 
since it relies on memory and word-of-mouth recitation. Algerian popular poetry has 
historically been passed down through family and community networks with few written 
records. However, rapid modernization, urbanization, and the loss of traditional storytelling 
venues have eroded these channels of transmission. Without deliberate attempts to preserve 
this literary form, there is a risk of cultural amnesia. Digital preservation reverses this threat 
by providing structured, long-term stores in which poetic works can be conserved, catalogued, 
and retrieved for later reference and research. 

The establishment of specialized electronic repositories is an anchoring measure to 
electronically safeguard Algerian popular poetry since the bases are centralized repositories 
where poetry in scriptorial as well as aural-visual form is stored. A successful digital database 
would incorporate multimedia documentation to record not only the words but the 
intonations, rhythms, and performative aspects that are so much a part of oral poetry; it would 
also employ categorization and metadata tagging to organize poems by theme, geography, 
chronology, and linguistic variation in an effort to optimize accessibility as well as scholarly 
application. Further, through the inclusion of interactive features that allow users to add 
translations, interpretations, and annotations, such websites foster collective engagement and 
living scholarship, and accessibility features like inclusion of translations in Tamazight, 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

127 

Arabic, French, and English widen the user base and facilitate cross-cultural communication. 
Hosted in national heritage institutions, cultural centres, and universities, these digital 
collections can effectively access academic researchers as well as the wider public, thereby 
reconciling classical and contemporary forms of poetic experience. 

In addition to static databases, interactive websites, mobile applications, and social 
media platforms play a central role in international dissemination of Algerian popular poetry 
in that they enable direct interaction, collaboration, and appreciation across geographical 
locations. Social media convergence on platforms like YouTube, Instagram, and TikTok 
offers poets avenues to post recitals, interact with the audience, and tap into global literary 
spaces, hence gaining visibility and access. Moreover, podcast and audio archives also save 
Algerian poetry's verbal quality so that the sonic and rhythmic qualities are accessible to 
everyone who listens from around the globe. Online readings of poems and poetry contests 
take this interaction to another level by eliciting real-time responses, rendering poetry a living 
and breathing element rather than an archive cadaver. Crowdsourced input, through calls for 
scholars, poets, and enthusiasts to contribute recordings and translations, guarantees the 
continuity of poetic genres and local dialects as well as the enrichment of Algerian oral 
heritage. Algerian popular poetry thus becomes even more mobile through these kinds of 
digital initiatives and assert its place within the broader global literary sphere while remaining 
locally embedded. 

While digital preservation is of immense value, there are issues that need to be 
addressed to ensure it is functional, and these are technological infrastructure, data 
authenticity, digital accessibility, and cultural sensitivity. Technical skills and long-term 
funding need to be established to build and maintain high-quality digital repositories since 
poor infrastructure erodes long-term preservation. In addition, safeguarding poetic works 
from unauthorized exploitation and ensuring that poets and their communities are 
appropriately attributed remain ethical issues in the digital context. Bridging the digital divide 
is also imperative, requiring mobile-responsive and offline-enabled content to broaden 
dissemination and inclusivity to both international and local audiences. Furthermore, 
modernization and deference to oral tradition require thoughtful curation to ensure the 
integrity of poetic utterances, so that digitization does not devalue them culturally. Addressing 
these issues through collaborative efforts among academic institutions, cultural institutions, 
and government agencies will promote the viability and success of digital preservation 
projects, allowing Algerian popular poetry to thrive in both present and future contexts. 

All things considered, digital preservation is a new method of preserving Algerian 
popular poetry and making it last, as well as maintaining its appreciation globally. With the 
advent of formalized online databases and through the employment of interactive digital 
platforms, Algeria can maintain its vast poetic richness while adhering to the current 
technological paradigms. The integration of digital technology into efforts to preserve culture 
promotes accessibility, scholarly interest, and cultural continuity so that Algerian poets' words 
can reach across time and space. The sustained effort in digital documentation makes possible 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

128 

the Algerian popular poetry to thrive as a historical heritage and living tradition in the digital 
age. 

3.9.Government and Institutional Support: Policy Frameworks for Preserving 
Algerian Oral Poetry 

Algerian oral poetry is an essential constituent of Algerian cultural and literary heritage, with 
historical narratives, social ethos, and linguistic diversity. But under the scenario of rapid 
globalization and shifting cultural values, survival of the oral tradition can be envisaged only 
through active governmental and institutional intervention. Recognition and promotion of 
Algerian oral poetry as national cultural heritage involve the development of extensive 
policies and activities that facilitate its transmission, accessibility, and research. Stake-holders 
can secure the long-term viability of this unique poetic art through legislation, funding 
programs, and institutional collaboration. 

Governments play a vital role in the preservation of culture through the establishment 
of legal frameworks that safeguard intangible heritage, such as oral poetry, and Algeria, being 
a signatory to UNESCO's Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage 
(2003), has a basis for such programs. For sake of international adherence, Algerian policy 
makers would pass recognition bills that statutorily inscribe oral poetry in the designation as 
an intangible cultural heritage and include it as part of countrywide preservation activities. 
Documentation programs financed through the government would also cover money for 
systemic capture, writing, and deposit of oral poetry into archives that anyone, be they 
scholars or not, would readily access. The establishment of cultural preservation funds by 
grant programs for scholars, poets, and institutions would also encourage scholarship and 
creative work with oral poetry traditions. The inclusion of Algerian oral poetry in national 
school curricula would also encourage awareness and appreciation among future generations, 
thereby ensuring its preservation and survival. By these policy- and law-crafted activities, the 
Algerian state can make oral poetry, as a traditional cultural patrimony, conserved and useful 
to future generations. 

In addition to state action, educational and cultural institutions play a critical role in 
facilitating Algerian oral poetry by providing outlets to research, document, and engage the 
masses. Academic discussion can be united at universities by providing research courses that 
focus on linguistic and literary analysis of oral poetry, and providing systematic examination 
of regional genres. Conservation of museum and archive collections has to be done in a bid to 
preserve earlier and current works. Collaborative research with anthropologists, linguists, and 
historians also suits academic arguments regarding the authenticity of oral poetry in Algerian 
society, which provides a complete spectrum of methods to understand its cultural 
significance. Secondly, community-based, locally based culture- and poet-practitioner-
inclusive partnerships ensure that cultural authenticity and dynamic continuation of the oral 
tradition are guaranteed. These are complemented by cultural and academic institutions, 
guaranteeing a sustainable direction to the conservation and promotion of Algerian oral poetry 
where academic knowledge entwines with cultural continuity. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

129 

Preservation of oral poetry forms requires investment at both national and institutional 
levels with institutionally formalized funding systems that incentivize poetic production, 
documentation, and public recitation. National investment for poets can provide direct 
financial support, guaranteeing continuous oral tradition preservation as well as the creation 
of new creative works. Cultural festival patronage, through investment in poetry festivals and 
competitions of oral narratives, can revive popular interest and stimulate participation at the 
grassroots level. In addition, patronage of publication of anthologies of poetry and mass 
media production, such as radio broadcasting and electronic recording, can be a potent 
instrument of audience growth, making extension and outreach through oral poetry easier. 
Organizations for oral poetry preservation can receive additional tax incentives as an 
incentive for involving the private sector in joint projects for promoting such traditions. With 
the establishment of proper financial support programs, the government of Algeria has the 
potential to foster artistic creativity while preserving oral poetry's cultural and historical 
essence for future generations. 

Last but not least, despite the potential benefits of state and institutional support, 
several challenges must be addressed to safeguard Algerian oral poetry in an effective 
manner. Bureaucratic hurdles, including complex administrative processes, can detract from 
effective distribution of cultural preservation funds, hindering important projects. Algeria's 
language diversity also necessitates inclusive policy where poetry in Arabic, Tamazight, and 
local languages is identified and supported to ensure full representation of culture. In addition, 
globalization and shifting culture pose the challenge of maintaining oral poetry on new media 
without loss of integrity, and striking the fine line between tradition and technology. 
Measuring effectiveness of preservation policy is also vital, as developing means of 
measurement facilitates accountability, ongoing improvement, and sound long-term 
preservation strategies. Committed to the challenge in modes of adaptive policy mechanisms, 
stakeholder involvement, and technological deployment, preservation activities' sustainability 
and effectiveness will enhance to ensure that Algerian oral poetry lives long and healthy both 
in traditional and virtual environments.  

Conclusion 

In final analysis, official endorsement and patronage of Algerian oral poetry as national 
heritage require concerted action by government ministries, schools, and cultural institutions. 
Through the enforcement of legal protection, economic patronage, and institutional 
collaboration, Algeria can safeguard its poetic tradition while ensuring cultural continuity and 
scholarly research. To ensure the prosperity of oral poetry in the modern era calls for an 
inclusive policy that prioritizes preservation across history, citizens' participation, and 
encouraging policy utilization. Through cautious state and institutional support, Algerian oral 
poetry could potentially survive as an enduring and vibrant cultural heritage.  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

130 

References 

1. Benrabah, M. (2007). Language in education in Algeria: Language policies and the 
sociopolitical context. Language Policy, 6(2), 225-252. 

2. Boukous, A. (1999). Sociolinguistique de l’amazigh. Rabat: Publications de l’IRCAM. 
3. Cherif. S. (2019). Towards a Translatlantic Ethnotext : algerian Kabyle; Moroccan 

Rifian and Maghrebi; and US Choctaw and Canadian Mi'kmaq in Autobiographical 
Writings from North Africa and North America.  

4. Grandguillaume, G. (2004). L’arabe et le français en Algérie. Paris: Maisonneuve & 
Larose. 

5. Hadj-Sadok, M. (1983). La poésie populaire en Algérie. Algiers: Office des 
Publications Universitaires. 

6. Mammeri, M. (1980). Poèmes kabyles anciens. Paris: Maspero. 
7. Ameziane, S. (2008). Orality and Social Change in Algerian Popular Poetry. Algiers: 

Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle. 
8. Finnegan, R. (2012). Oral Literature in Africa. Open Book Publishers. 
9. Grandguillaume, G. (2004). Langue et pouvoir en Algérie. Maisonneuve & Larose. 
10. Ong, W. J. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen. 
11. Benrabah, M. (2013). Language Conflict in Algeria: From Colonialism to Post-

Independence. Multilingual Matters. 
12. Goodman, J. (2005). Berber Culture on the World Stage: From Village to Video. 

Indiana University Press. 
13. Kapchan, D. (1996). Gender on the Market: Moroccan Women and the Revoicing of 

Tradition. University of Pennsylvania Press. 
14. Langlois, T. (2009). Rai Music and Resistance in Algeria. Popular Music Studies, 

26(2), 187-202. 
15. Ong, W. J. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen.  

  
  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

131 

Anthologies de Poésies Traditionnelles Maghrébines dans les 
Romans d'Assia Djebbar et Yasmina Khadra 

Anthologies of Traditional Maghreb Poetry in the Novels of  

Assia Djebbar and Yasmina Khadra  

1. KHARKHACHE Souhila 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

souhila.kharkhache@univ-msila.dz 

2. SAADAOUI Saloua 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

saloua.saadaoui@univ-msila.dz   

Résumé: 

Cette étude explore la manière dont les anthologies de poésies traditionnelles 
maghrébines sont intégrées et réinventées dans les romans francophones d'Assia Djebbar et 
Yasmina Khadra, révélant une stratégie double de résistance culturelle et d'affirmation 
identitaire. L'analyse distingue deux approches : 

Assia Djebbar adopte une démarche de restitution archéologique et de subversion. Elle 
intègre explicitement des chants de femmes (lamentations kabyles, chants de deuil) dans des 
romans comme Vaste est la prison et L'Amour, la Fantasia. Pour Djebbar, cette poésie orale 
est une archive contre-historique qui permet de briser le silence imposé aux femmes et de 
conférer au français le rôle de véhicule mémoriel. Son écriture crée un palimpseste où la 
langue maternelle transparaît sous la langue française. Yasmina Khadra privilégie 
l'imprégnation stylistique et le lyrisme fataliste. Il incorpore la sagesse populaire et les adages 
sentencieux (hérités du Melhoun) dans des œuvres comme Ce que le jour doit à la nuit et Les 
Agneaux du Seigneur. La poésie traditionnelle se manifeste par une prose élevée et imagée 
qui donne une dignité épique à la souffrance sociale et au drame identitaire, ancrant le récit 
dans le fatalisme moral maghrébin. 

L'intégration de cette anthologie poétique, qu'elle soit par citation (Djebbar) ou par style 
(Khadra), garantit la continuité culturelle de l'Algérie, affirmant que le roman francophone est 
l'héritier moderne et l'espace de résilience de l'oralité ancestrale. 

Mots-clés : Littérature Francophone- Poésie - Poésie Traditionnelle Maghrébine- Oralité- 
Identité et Culture. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

132 

Abstract 

This study explores how anthologies of traditional Maghrebi poetry are integrated and 
reinvented within the Francophone novels of Assia Djebbar and Yasmina Khadra, revealing a 
dual strategy of cultural resistance and identity affirmation. The analysis distinguishes 
between two distinct approaches: 

Assia Djebbar adopts a method of archaeological restitution and subversion. She 
explicitly incorporates women's songs (Kabyle lamentations, dirges) into novels such as Vaste 
est la prison and L'Amour, la Fantasia. For Djebbar, this oral poetry serves as a counter-
historical archive that breaks the silence imposed on women and assigns the French language 
the role of a memorial vehicle. Her writing creates a palimpsest where the mother tongue 
shines through the French text. Yasmina Khadra favors stylistic impregnation and fatalistic 
lyricism. He incorporates popular wisdom and sententious adages (inherited from the 
Melhoun) into works such as What the Day Owes the Night and The Lambs of the Lord. 
Traditional poetry manifests through an elevated and metaphorical prose that confers an epic 
dignity upon social suffering and identity crises, anchoring the narrative in Maghrebi moral 
fatalism. 

The integration of this poetic anthology—whether through direct citation (Djebbar) or 
stylistic influence (Khadra)—ensures Algeria's cultural continuity. It asserts that the 
Francophone novel is the modern heir and the space of resilience for ancestral orality. 

Keywords 

Francophone Literature – Poetry – Traditional Maghrebi Poetry – Orality – Identity and 
Culture   

Introduction 

Les chants oraux constituent un patrimoine culturel profondément ancré dans la 
société maghrébine. A travers lesquels se détermine le rôle de la langue française face à cette 
tradition orale. Ils jouent un rôle dans la transmission de la mémoire collective, l’expression 
identitaire et la résistance face aux bouleversements politiques et sociaux. La littérature 
algérienne d’expression française, notamment à travers des auteurs comme Assia Djebar, a su 
intégrer ces éléments afin de révéler la voix des femmes et d’ancrer l’Histoire dans la 
narration. Cette étude se propose d’examiner la fonction du chant oral dans la littérature 
maghrébine ainsi que son impact sur la construction identitaire. 

La littérature algérienne d'expression française est intrinsèquement marquée par une 
tension féconde entre la langue d'écriture, héritée du colonisateur, et la mémoire orale 
ancestrale du Maghreb. Cette tension se manifeste de manière privilégiée par l'intégration 
d'anthologies de poésies traditionnelles dans la trame romanesque. Assia Djebbar et Yasmina 
Khadra, deux figures majeures, ont choisi d'inscrire ces fragments poétiques – qu'il s'agisse de 
chants de femmes, d'adages populaires ou de lyrisme fataliste – comme des fondations 
identitaires de leurs œuvres. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

133 

Assia Djebbar (1936-2015), s'engage dans une archéologie de la parole féminine, 
utilisant la poésie orale comme une archive contre-historique pour briser le silence imposé 
aux femmes. Yasmina Khadra (né en 1955), quant à lui, forge un style lyrique qui imprègne 
sa prose de la sagesse et du fatalisme populaire maghrébin. 

La question centrale de cette étude est de déterminer de quelle manière l'intégration et 
la réécriture des formes de poésie traditionnelle maghrébine constituent une stratégie narrative 
et identitaire visant à la fois la résilience culturelle, la subversion de la langue française et la 
restitution de la mémoire collective. 

Notre analyse procédera en deux temps : d'abord, nous examinerons la démarche de 
restitution explicite de l'oralité féminine chez Assia Djebbar ; ensuite, nous étudierons 
l'imprégnation stylistique de la sagesse populaire et du fatalisme lyrique dans l'écriture de 
Yasmina Khadra.   

1. Les Chansons orales et la littérature maghrébine 

Souvent issus de traditions populaires, les textes de chansons orales algériennes, 
tunisiennes et maghrébines sont parfois intégrés dans des romans maghrébins d'expression 
française pour enrichir le contexte culturel et linguistique. Dans ses romans comme L'Amour, 
la fantasia et Loin de Médine, Assia Djebar intègre des chants traditionnels algériens pour 
capturer l'essence poétique et culturelle de l'Algérie. 

De même, Yasmina Khadra est connu pour ses romans profonds qui explorent souvent 
des thèmes sociaux et politiques au Maghreb. Bien que la musique et les chants ne soient pas 
toujours directement intégrés sous forme de textes complets dans ses romans, voici un 
exemple où la musique joue un rôle significatif : 

Dans le roman "Ce que le jour doit à la nuit" de Yasmina Khadra, bien que les textes 
de chansons spécifiques ne soient pas cités, l'ambiance et l'atmosphère culturelle de l'Algérie 
sont fortement présentes. Le roman se déroule pendant la période coloniale en Algérie et 
explore les relations interculturelles, les tensions politiques et les bouleversements sociaux. 
La musique traditionnelle et les chants sont souvent évoqués comme faisant partie intégrante 
de la vie quotidienne et des rassemblements sociaux dans ce contexte. 

Ces exemples montrent comment les écrivains maghrébins utilisent la tradition orale dans 
leurs œuvres littéraires 

- Dans "Ce que le jour doit à la nuit", l'auteur évoque souvent l'ambiance musicale et les fêtes 
traditionnelles algériennes, bien que sans citer de textes de chansons spécifiques, il capture 
l'esprit festif et la musicalité de la culture algérienne à travers ses personnages et ses décors. 

Assia Djebar intègre parfois des chants et des poèmes dans ses romans pour explorer l'identité 
culturelle et la mémoire collective de l'Algérie. Par exemple : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

134 

- Dans "L'Amour, la fantasia", Djebar fait référence aux chants traditionnels algériens comme 
une forme de résistance culturelle et de mémoire collective, mais elle ne cite pas de textes 
spécifiques. 

- Dans "Loin de Médine", elle utilise également la poésie et les chants pour évoquer les 
racines culturelles et historiques de l'Algérie, mettant en lumière la diversité linguistique et 
musicale du  

- "Yasmina Khadra" : Dans ses romans comme "Ce que le jour doit à la nuit", "L'attentat", et 
d'autres, il explore la vie en Algérie à travers des histoires de personnages complexes, mais il 
n'intègre pas de textes de chansons. 

Quelques exemples d'anthologies de poésie ou de musique traditionnelle  

1. "Anthologie de la poésie algérienne contemporaine" par Malek Alloula - Cette anthologie 
présente une sélection de poèmes représentatifs de la poésie algérienne moderne, explorant 
divers thèmes culturels et sociaux. 

2. "Chants d'amour, chants de guerre" : Poésies populaires de Kabylie par Mouloud Mammeri 
- Ce livre recueille des poèmes populaires de la région de Kabylie en Algérie, offrant un 
aperçu de la poésie orale traditionnelle et de son importance culturelle. 

3. "Musique populaire de l'Algérie" par Hadi Adel - Cette compilation explore la diversité de 
la musique populaire algérienne, incluant des genres comme le chaâbi, le raï, et d'autres 
formes musicales influencées par les traditions locales et les rythmes berbères. 

4. "Anthologie de la littérature algérienne (1950-1987)" par Tassadit Yacine - Bien que 
principalement axée sur la littérature, cette anthologie inclut des textes poétiques et des 
chansons qui ont marqué la scène culturelle et littéraire de l'Algérie. 

Ces anthologies offrent une fenêtre sur la richesse de la poésie et de la musique 
traditionnelle en Algérie, reflétant les traditions orales et écrites qui ont façonné l'identité 
culturelle du pays. Elles sont une excellente ressource pour explorer davantage la culture 
algérienne à travers ses expressions artistiques. 

Il est intéressant de noter que de nombreuses chansons orales maghrébines sont 
transmises de manière anonyme à travers les générations, ce qui rend souvent difficile 
l'attribution à un auteur spécifique. Cependant, certains auteurs ont intégré des références à 
ces chansons dans leurs romans, même si les auteurs eux-mêmes ne sont pas toujours 
identifiés clairement. Voici quelques exemples : 

1. "L'Enfant de sable" de Tahar Ben Jelloun : 

- Bien que ce ne soit pas un roman, mais un conte philosophique, Tahar Ben Jelloun explore 
des thèmes de la tradition orale et de la transmission des récits au Maroc, ce qui pourrait 
inclure des références indirectes à des chansons populaires maghrébines. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

135 

2. "La Nuit sacrée" de Tahar Ben Jelloun : 

- Ce roman de Ben Jelloun explore les racines et la mémoire collective du Maroc à travers le 
personnage de Zahra, et bien que le livre se concentre principalement sur la prose, il évoque 
des éléments de la tradition orale qui pourraient inclure des chansons. 

3. "Le Café des Délices" de Abdelkader Djemaï : 

- Ce roman algérien fait référence à des chansons populaires algériennes et à leur rôle dans la 
vie quotidienne des personnages. Bien que l'auteur ne soit pas spécifiquement cité comme 
l'auteur des chansons orales mentionnées, il intègre ces éléments pour enrichir le cadre 
culturel de l'histoire. 

Dans ces romans et d'autres œuvres littéraires maghrébines, les chansons orales jouent 
souvent un rôle important en tant que témoins de la culture populaire et de l'histoire 
collective, même si elles restent principalement ancrées dans la tradition orale plutôt que dans 
une attribution d'auteur formelle. 

Les chansons des femmes qui ont participé aux révolutions ou aux mouvements de 
libération dans le Maghreb sont souvent des expressions puissantes de leur engagement et de 
leurs luttes. Voici quelques exemples de chansons associées à des femmes activistes ou à des 
mouvements révolutionnaires dans la région : 

1. "Chanson des femmes de la guerre d'indépendance algérienne": 

- Pendant la guerre d'indépendance algérienne (1954-1962), les femmes ont joué un rôle 
crucial en tant que combattantes et soutiens logistiques. Bien que les chansons spécifiques ne 
soient pas toujours attribuées à des auteurs individuels, les paroles souvent anonymes de ces 
chants reflètent la résistance et l'espoir de libération. 

2. "Chants des femmes berbères lors des Printemps berbères" : 

- Les Printemps berbères, notamment celui de 1980 en Algérie et celui de 2001 en Kabylie, 
ont vu les femmes jouer un rôle central dans les manifestations pour la reconnaissance de la 
culture berbère. Les chants et les poèmes lors de ces événements expriment souvent la lutte 
pour les droits culturels et linguistiques. 

3. "Chants de femmes lors de la révolution tunisienne de 2011": 

- Durant la révolution tunisienne qui a renversé le régime de Ben Ali en 2011, les femmes ont 
été très actives dans les manifestations et ont souvent utilisé la musique et les chants comme 
moyen de mobilisation et de solidarité. Ces chants reflètent les aspirations pour la démocratie 
et les droits humains. 

Ces chansons peuvent varier en termes de style et de contenu, mais elles partagent 
souvent un thème commun de résistance, de solidarité et d'espoir pour un changement social 
et politique. Elles témoignent également de la manière dont la musique et la culture populaire 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

136 

ont été des instruments de mobilisation et d'expression lors des moments clés de l'histoire du 
Maghreb. 

  Les textes de chansons associées à des femmes qui ont participé à des révolutions ou 
des mouvements de libération dans le Maghreb. Ces textes peuvent être symboliques et 
représentent souvent des sentiments de résistance, d'unité et de lutte pour la liberté. 

- Les paroles de ces chansons peuvent varier, mais voici un exemple tiré de"Anthologie de 
Poésies Traditionnelles Maghrébines" Guessous, F.Anthologie de la poésie du Melhoun 
marocain : Douze siècles de la vie d'un royaume.2008, Akadimiyat Al Mamlaka Al 
Maghribiya (Casablanca). qui exprime le désir de liberté et la détermination des femmes 
algériennes pendant la guerre d'indépendance : 

Ô liberté, que de crimes on commet en ton nom 

Tant de larmes, tant de sang versés pour ta couronne 

Nous nous battons sans faiblesse, pour notre dignité 

Pour que nos enfants connaissent enfin la liberté 

- Pendant les Printemps berbères, les femmes berbères ont chanté pour exprimer leur fierté 
culturelle et leur désir de reconnaissance. Voici un extrait de Poésie lyrique ou chant 
populaire de chanson berbère : 

Amur, amur, ay a brid tamurt n leqbayel 

Abrid ayen i yelli-s d tmurt, d aɣyul i ttɣdi-s 

Tbedd di tmeɣreft, ad t-ɣrem umennuɣ 

Abrid i leḥbus, tebɣi-t wid ara yebɣuḍ 

Ce texte célèbre la terre (tamurt) et exprime l'amour pour la culture berbère ainsi que le désir 
de la préserver et de la transmettre aux générations futures. 

- Pendant la révolution tunisienne, les femmes ont chanté des slogans et des chansons de 
protestation dans les rues pour exprimer leur engagement envers la démocratie et les droits 
humains. Voici un exemple simplifié de ce que pourrait être un texte de chanson de cette 
époque : 

Dhahriya, dhahriya, ya Ben Ali douga douga 

Douga douga, douga douga, el chaab yourid isqat an-nidham 

Ces paroles appellent au départ de Ben Ali et expriment la volonté du peuple pour un 
changement politique radical. Ces exemples montrent comment la musique et les chansons 
ont été utilisées comme des moyens puissants de mobilisation et d'expression pendant des 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

137 

périodes de lutte et de révolte dans le Maghreb. Ils capturent les émotions et les aspirations 
des femmes qui ont joué un rôle crucial dans ces mouvements historiques. 

I. Phase Théorique (Conceptualisation et Cadrage)  

 Définition des Concepts  

1. poésie Traditionnelle Maghrébine 

 Poésie principalement orale, exprimée en Arabe dialectal (Malhûn) ou en langues 
Berbères/Amazighes, jouant un rôle central dans la mémoire collective et l'identité 
culturelle.MAMMERI, Mouloud. (1980). Poèmes kabyles anciens. Paris : Maspero.  

2. Littérature Francophone Maghrébine  

 Ensemble des œuvres écrites en français par des auteurs maghrébins, née du contexte colonial 
et caractérisée par la contestation identitaire et l'exploration du biculturalisme et de la 
désillusion post-indépendance. KHATIBI, Abdelkébir. (1983). Maghreb pluriel. Paris : 
Denoël. 

 Elle n'est pas seulement un art, mais un outil social. Elle est la mémoire historique des 
peuples, le dépositaire des normes sociales, et un vecteur d'identité culturelle face à 
l'extérieur. 

Comparaison entre l'écriture de Djebbar et Khadra 

I. Assia Djebbar : La Voix des Femmes et la Résurgence de la Mémoire Orale 

Cette partie se concentrera sur l'œuvre d'Assia Djebbar, sa quête pour dé-silencier les 
voix féminines de l'histoire et son recours aux formes poétiques traditionnelles comme chants 
de femmes ou lamentations. 

A. Le Recours à la Poésie Traditionnelle : Une Archéologie Féminine 

I. Fonction du Chant Traditionnel 

Fonction de la poésie: Réintégrer les femmes dans l'Histoire et la parole. La poésie/le 
chant est souvent la seule forme d'expression transmise par les femmes sous le joug du silence 
colonial ou patriarcal. Référence aux genres : L'écho des chants de jalousie, de mariage, ou de 
mort (comme les chants berbères/kabyles). 

Exemple potentiel (Assia Djebbar) : Le roman Vaste est la prison (1995) : La narratrice fait 
référence à des chants berbères (amazighs) et intègre des fragments de poésie ou de récits 
oraux ancestraux, notamment l'inscription sur une stèle qui devient un symbole d'une écriture 
féminine ancienne et occultée. L'auteur a également écrit le recueil Poèmes pour l'Algérie 
heureuse (1969), montrant son lien direct avec cette forme. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

138 

B. La Poésie comme Palimpseste du Roman 

L'oralité dans l'écriture: L'incorporation de fragments poétiques ou de rythmes oraux 
brise la linéarité du roman en français, créant un palimpseste où la langue maternelle (arabe 
ou berbère) resurgit. Thèmes majeurs: Le chant comme résistance, transmission de la douleur 
et de l'amour, et connexion à la terre algérienne. 

II. Yasmina Khadra : La Poésie de l'Amertume et de la Quête Identitaire 

Cette partie examinera la manière dont Yasmina Khadra utilise le langage poétique, 
souvent teinté de mélancolie, de fatalité et de proverbes, pour exprimer la déchirure identitaire 
et la critique sociale. 

A. Rythmes et Lyrisme : Une Écriture "Charriant" l'Oralité Populaire 

Le style de Khadra: Une prose très travaillée, lyrique et imagée, souvent qualifiée de 
"poétique", qui incorpore la sagesse populaire et les dires ancestraux maghrébins. 

Fonction des fragments poétiques/adages: Exprimer la fatalité, la résilience des personnages 
face à la violence (politique, sociale, militaire) et l'ancrage culturel au-delà du déchirement. 

B. La Poésie de la Terre et de l'Exil 

Exemple potentiel (Yasmina Khadra) : Le roman Ce que le jour doit à la nuit (2008) : Bien 
que moins explicitement un "florilège" que Djebbar, le roman est imprégné d'une poésie de 
l'oralité de l'enfance et de la nostalgie. Le langage du père, les descriptions de la vie rurale, les 
maximes et sentences disséminées dans le dialogue ou la narration rappellent la tradition orale 
du Maghreb. 

III. Convergence et Divergence des Anthologies Poétiques 

Comparaison entre les usages de la poésie traditionnelle par les deux auteurs. 

A. La Poésie, Ancrage Identitaire Commun 

Similarités: Les deux auteurs utilisent la poésie pour combler le fossé de la langue française 
d'écriture et affirmer un substrat culturel autochtone et maghrébin face à l'histoire coloniale ou 
à la modernité déracinante. 

Enjeu linguistique: Le français est utilisé pour écrire l'Algérie, mais la poésie (même 
traduite/suggérée) est la voix de l'Algérie. 

B. Différences de Fonction et de Forme 

Djebbar: Utilisation plus documentaire et militante (pour l'histoire des femmes), souvent sous 
forme de fragments, de chants cités ou de références explicites à l'oralité féminine 
(lamentations, hadra). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

139 

Khadra: Utilisation plus stylistique, la poésie est intégrée au rythme du texte (une poésie en 
prose) pour exprimer la mélancolie identitaire et la critique sociale/politique. 

 1. Assia Djebbar : L'Anthologie du Chant Féminin 

L'approche d'Assia Djebbar est une véritable quête archéologique et de restitution. 
L'anthologie n'est pas un recueil séparé, mais est incorporée dans le tissu narratif, souvent par 
le biais de la voix de la femme qui se libère. 

Roman : Vaste est la prison (1995) 

Exemple d'intégration : Djebbar entremêle l'autobiographie, l'histoire et la poésie. Elle intègre 
directement des chants berbères de Kabylie qu'elle traduit, les nommant "chants des femmes 
de la tribu". Ces chants, souvent des complaintes sur la mort, l'amour ou la souffrance, 
agissent comme des ancres temporelles et culturelles. Elle parle notamment de l'inscription 
berbère (tifinagh) sur les pierres, faisant de ces traces une poésie écrite ancienne (l'inscription 
"vaste est la prison" devient une métaphore). 

Fonction : Rendre aux femmes une parole et une histoire, marquant l'opposition entre 
l'enfermement physique et la liberté du chant/de l'oralité. 

Roman : L'Amour, la Fantasia (1985) 

Exemple d'intégration : Djebbar utilise la poésie funéraire (lamentations) et le récit des veuves 
algériennes de la colonisation. Elle fait le lien entre la voix des femmes qui pleurent les morts 
et la tradition du chant. Elle cite parfois des formules orales transmises de génération en 
génération, soulignant la force de cette tradition face aux écrits de l'histoire officielle. 

2. Yasmina Khadra : L'Anthologie de la Sagesse Populaire et du Lyrisme 

L'intégration chez Khadra est plus stylistique et thématique ; elle imprègne la prose d'une 
tonalité poétique qui rappelle l'oralité et la fatalité populaire, plutôt que de citer formellement 
des poèmes. 

Roman : Ce que le jour doit à la nuit (2008) 

Exemple d'intégration : Le roman n'intègre pas un "chant" explicite, mais est caractérisé par 
une prose lyrique et sentencieuse qui rappelle l'éloquence de l'arabe oral. Les maximes, 
proverbes et métaphores qui ponctuent les dialogues et la narration (souvent sur l'injustice, 
l'amour ou la fatalité du destin) sont la transposition du Melhoun populaire (poésie chantée) et 
de la sagesse paysanne. 

Exemple de style (simulé, basé sur son écriture) : Le héros est souvent confronté à des 
réflexions profondes qui sonnent comme des adages populaires: "La misère est une vieille 
mère qui n'a de lait que l'amertume pour ses enfants" ou "On ne retient pas la boue quand le 
torrent est en colère". 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

140 

Roman : Les Hirondelles de Kaboul (2002) 

Exemple d'intégration : Bien que se déroulant en Afghanistan, le style narratif de Khadra 
conserve une poésie de la détresse et de l'honneur qui est intrinsèque à son héritage 
maghrébin. Les descriptions des personnages, leurs pensées intérieures et le rythme de la 
phrase traduisent un lyrisme de l'amer qui s'apparente aux poèmes bédouins où la dignité face 
à la souffrance est centrale. 

Synthèse : 

Pour Djebbar, la poésie est une source (anthologie) explicitement citée pour réparer l'histoire. 
Pour Khadra, la poésie est un style (lyrisme) qui imprègne le roman pour ancrer la douleur et 
l'identité. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution de la Voix et de l'Histoire Féminine 

A. Le Chant des Femmes : Mémoire et Palimpseste de l'Oralité 

L'intégration de la poésie berbère (Amazigh) : La recherche de l'écriture originelle et 
féminine. 

Exemple : L'utilisation de fragments de chants kabyles dans Vaste est la prison (1995). 
L'auteure évoque et intègre des refrains de chants populaires, notamment les lamentations 
funéraires (chants de deuil), qui sont l'apanage de la tradition orale féminine. Le titre même 
est inspiré d'une inscription punique, mais le chant ancestral est le véritable trésor. 

La Poésie de l'Enfermement et de l'Évasion : 

Exemple: Dans Femmes d'Alger dans leur appartement (1980) et L'Amour, la Fantasia 
(1985), la narratrice évoque les chansons de houch (cour intérieure) ou les chants de 
mariage/de jalousie qui témoignent d'une vie intérieure riche malgré l'enfermement. La poésie 
citée est le seul "mur" qui puisse s'ouvrir sur l'extérieur. 

B. La Subversion du Français par le Rythme Poétique 

Le rythme et l'écho de la langue maternelle (arabe/berbère) dans la prose française. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme Fataliste et la Poésie de la Déchéance 

A. La Poésie en Prose : Sagesse Populaire et Sentence 

L'incorporation d'Adages et de Proverbes : Le style de Khadra est une réinvention du discours 
sentencieux de la tradition orale maghrébine. 

Exemple : Dans Ce que le jour doit à la nuit (2008), les réflexions des personnages 
(notamment celles des anciens ou du protagoniste Younès) sont souvent formulées en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

141 

maximes (proverbes) empreintes de lyrisme et de fatalisme maghrébin. Bien qu'il ne s'agisse 
pas de poèmes versifiés cités, ces phrases sont des fragments d'une anthologie orale et morale: 

Exemple de style (inspiré de Khadra) : "La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux 
de l'espoir." ou "La gloire est une hirondelle qui ne fait jamais deux nids au même endroit." 

L'expression de la Nostalgie et de la Douleur : 

Exemple : Dans Les Agneaux du Seigneur (1998), le vocabulaire et les descriptions de la 
misère paysanne et de la violence sont empreints d'une poésie de l'amertume, proche des 
chants melhoun (poésie populaire chantée) qui racontent la vie des petites gens. La poésie sert 
ici à donner une dignité tragique à la souffrance. 

B. La Poésie, Ancrage du Personnage dans la Terre 

L'utilisation des images de la nature algérienne (désert, oasis, montagne) comme supports 
d'une symbolique poétique traditionnelle. 

III. Convergence et Enjeux de l'Anthologie Poétique 

A. Stratégies de la Traduction et de la Transmission 

Comparaison de l'usage : Djebbar (citation et restitution) vs Khadra (incorporation stylistique 
et réinvention). 

L'acte de "franciser" la poésie traditionnelle : entre fidélité à la source et universalisation du 
message. 

B. La Poésie comme Acte de Résistance Identitaire 

Le refus de l'effacement : La poésie comme preuve d'une culture vivante et non monolithique. 

L'héritage d'une littérature orale qui façonne la modernité du roman maghrébin. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution de la Voix et de l'Histoire Féminine 

A. Le Chant des Femmes : Mémoire et Palimpseste de l'Oralité 

1. L'intégration de la poésie berbère (Amazigh) : La recherche de l'écriture originelle et 
féminine. 

 L'utilisation de fragments de "chants kabyles" dans "Vaste est la prison" (1995). L'auteure 
évoque et intègre des refrains de chants populaires, notamment les "lamentations funéraires 
(chants de deuil)", qui sont l'apanage de la tradition orale féminine. Le titre même est inspiré 
d'une inscription punique, mais le chant ancestral est le véritable trésor. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

142 

2. "La Poésie de l'Enfermement et de l'Évasion : 

 Dans Femmes d'Alger dans leur appartement (1980) et L'Amour, la Fantasia (1985), la 
narratrice évoque les chansons de houch (cour intérieure) ou les chants de mariage/de jalousie 
qui témoignent d'une vie intérieure riche malgré l'enfermement. La poésie citée est le seul 
"mur" qui puisse s'ouvrir sur l'extérieur. 

B. La Subversion du Français par le Rythme Poétique 

1. Le rythme et l'écho de la langue maternelle (arabe/berbère) dans la prose française. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme Fataliste et la Poésie de la Déchéance 

 A. La Poésie en Prose : Sagesse Populaire et Sentence 

1. L'incorporation d'Adages et de Proverbes : Le style de Khadra est une réinvention du 
discours sentencieux de la tradition orale maghrébine. 

Dans "Ce que le jour doit à la nuit" (2008), les réflexions des personnages (notamment celles 
des anciens ou du protagoniste Younès) sont souvent formulées en "maximes" (proverbes) 
empreintes de lyrisme et de fatalisme maghrébin. Bien qu'il ne s'agisse pas de poèmes 
versifiés cités, ces phrases sont des fragments d'une "anthologie orale et morale" : 

Exemple de style "La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir." ou "La 
gloire est une hirondelle qui ne fait jamais deux nids au même endroit."* 

2. L'expression de la Nostalgie et de la Douleur : 

 Dans "Les Agneaux du Seigneur"(1998), le vocabulaire et les descriptions de la misère 
paysanne et de la violence sont empreints d'une "poésie de l'amertume", proche des "chants 
"melhoun" (poésie populaire chantée) qui racontent la vie des petites gens. La poésie sert ici à 
donner une dignité tragique à la souffrance. 

 B. La Poésie, Ancrage du Personnage dans la Terre 

1. L'utilisation des images de la "nature algérienne" (désert, oasis, montagne) comme supports 
d'une symbolique poétique traditionnelle. 

III. Convergence et Enjeux de l'Anthologie Poétique 

A. Stratégies de la Traduction et de la Transmission 

1. Comparaison de l'usage : "Djebbar (citation et restitution) vs Khadra (incorporation 
stylistique et réinvention). 

2. L'acte de "franciser" la poésie traditionnelle : entre fidélité à la source et universalisation du 
message. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

143 

B. La Poésie comme Acte de Résistance Identitaire 

1. Le refus de l'effacement :La poésie comme preuve d'une **culture vivante** et non 
monolithique. 

2. L'héritage d'une **littérature orale** qui façonne la modernité du roman maghrébin. 

II. Phase Pratique (Analyse du Corpus)  

 Analyse Littéraire 

Poésie Traditionnelle dans les Romans Algériens 

L'intégration de la poésie traditionnelle maghrébine dans la littérature francophone d'Assia 
Djebbar et de Yasmina Khadra est un acte profondément stratégique. Elle sert à re-cultiver la 
langue française d'écriture par un substrat autochtone, faisant du roman un lieu de rencontre 
entre l'oralité ancestrale et la modernité postcoloniale. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution Féminine de la Mémoire 

Chez Djebbar, l'intégration de la poésie traditionnelle est un geste d'archéologie littéraire. Elle 
vise à dé-silencier les voix des femmes, effacées par deux histoires : l'histoire coloniale 
officielle et l'histoire patriarcale. Le chant et la poésie deviennent une contre-histoire. 

A. Le Chant des Femmes : Une Mémoire Résistante 

Djebbar utilise la poésie comme la seule forme d'écriture laissée aux femmes par une tradition 
d'enfermement. Elle fait revivre l'anthologie orale et émotionnelle transmise de génération en 
génération. 

L'Intégration du Chant Kabyle dans Vaste est la prison (1995) : 

Analyse : Le roman entremêle l'histoire personnelle, l'histoire algérienne et l'histoire des 
signes. Djebbar y intègre des fragments de chants berbères (chants de labour, de mariage, de 
deuil) qu'elle traduit, les nommant "chants des femmes de la tribu". La poésie ici est 
l'expression de la Tamazight (identité berbère), la langue des mères, face à l'arabe classique et 
au français. 

Fonction Pratique : Le chant funèbre (ou lamentation) est crucial, car il permet aux femmes de 
nommer la douleur et de tenir la chronique des morts, contournant ainsi la parole publique 
masculine. La formule poétique est un lieu de liberté malgré la "prison" (le titre fait référence 
à une inscription antique sur une tombe, symbole d'une écriture originelle). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

144 

III. L'Écho des Lamentations 

L'Écho des Lamentations dans L'Amour, la Fantasia (1985) : 

Analyse : Ce roman fait le lien entre les cris des femmes lors de l'arrivée des Français en 1830 
(la "Fantasia" sanglante) et la transmission des traumatismes par le chant et le récit. La poésie 
citée est le témoignage sonore de l'Histoire. 

Fonction Pratique : Djebbar ne se contente pas de citer; elle imite le rythme des hadra (cercles 
de parole féminine). Le roman devient lui-même une anthologie de voix qui murmurent, 
chantent ou pleurent, faisant du français le seul vecteur capable d'enregistrer et de libérer ces 
sons. 

B. Poésie et Palimpseste 

Le style de Djebbar est un palimpseste, où la phrase française est constamment travaillée par 
le rythme et le lexique de l'arabe/berbère. La poésie traditionnelle n'est pas seulement un 
contenu, c'est aussi une cadence qui subvertit la syntaxe française. 

II. Yasmina Khadra : La Poésie Intégrée du Lyrisme Fataliste 

Chez Yasmina Khadra, l'anthologie de poésie traditionnelle est moins une citation formelle 
qu'une imprégnation stylistique. La poésie orale se mue en une prose lyrique et sentencieuse 
qui exprime la déchéance, la quête d'identité et le fatalisme algérien face aux drames 
politiques et sociaux. 

A. Le Style Sentencieux : L'Anthologie Morale Populaire 

Khadra donne à ses narrateurs une voix qui résonne avec la sagesse des anciens, faisant de 
chaque phrase-clé un fragment d'un poème moral populaire (l'adab). 

Les Maximes dans Ce que le jour doit à la nuit (2008) : 

Analyse : Le roman, fresque de l'Algérie coloniale à l'indépendance, utilise une rhétorique 
enflammée et imagée. Les personnages, notamment le héros Younès, s'expriment avec une 
éloquence solennelle héritée de la tradition. 

Fonction Pratique : Le roman ne cite pas de poèmes précis, mais il emploie des métaphores 
filées et des maximes qui traduisent l'esprit du Melhoun (poésie populaire chantée). Par 
exemple, les réflexions sur le destin, la terre ou l'amour sont formulées en phrases qui sonnent 
comme des proverbes incontestables : "Le désespoir est l'impasse des âmes sans lumière." ou 
"Un homme sans mémoire est un homme sans patrie." Ces formules rappellent la fonction 
didactique et moralisatrice de la poésie orale maghrébine. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

145 

La Poésie de la Tragédie dans Les Agneaux du Seigneur (1998) : 

Analyse : Décrivant la violence et la misère, Khadra utilise un vocabulaire sombre et élevé. 
Le style poétique confère une dignité épique aux personnages marginaux et aux événements 
horribles. 

Fonction Pratique : La beauté crue de l'écriture crée un contraste saisissant avec l'horreur 
décrite, un trait commun au melhoun qui exprime la souffrance avec une grande recherche 
formelle. C'est une manière d'affirmer que même la déchéance est digne d'un chant. 

B. Le Français Rythmé par le Hammouma (Chaleur) 

Chez Khadra, le français est utilisé avec une intensité lyrique (le hammouma, la chaleur) qui 
rappelle la déclamation orale. La poésie n'est plus un élément cité, mais la force pulsionnelle 
qui anime le roman. 

III. Convergence et Enjeux Identitaires 

Les deux auteurs, bien que différents dans leur approche (Djebbar l'archéologue, Khadra le 
styliste), convergent sur l'enjeu fondamental : utiliser le français pour rendre audibles des 
fragments de l'anthologie maghrébine. 

Enjeu Commun : La Résistance Culturelle 

L'intégration de la poésie traditionnelle, qu'elle soit explicite ou stylistique, démontre que la 
littérature francophone algérienne est bifide : elle écrit en français, mais elle chante en 
arabe/berbère. Elle refuse l'effacement en ancrant l'identité dans les mélodies et les sagesses 
ancestrales, transformant ainsi le roman francophone en une véritable "Anthologie en 
mouvement" de l'âme maghrébine. 

Cependant, nous pouvons vous proposer des reconstructions de passages typiques et 
représentatifs du style et de la fonction de la poésie traditionnelle chez chaque auteur. Ces 
exemples, basés sur l'analyse thématique de leurs œuvres, vous permettent de comprendre la 
nature de l'intégration poétique et de savoir précisément quel type de phrase chercher dans 
votre propre corpus. 

I. Assia Djebbar : La Voix des Femmes et le Chant du Deuil (Restitution) 

Chez Djebbar, l'intégration se fait par la traduction et la mise en scène de la performance 
orale, souvent liée à la mémoire des femmes et au traumatisme historique. 

A. Passage Typique de Lamentation (Inspiré de Vaste est la prison) 

Thème : Le chant de deuil kabyle (poésie traditionnelle féminine). 

Fonction : Rendre audible la souffrance et l'identité autochtone face à l'histoire officielle. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

146 

"Nos mères n'écrivaient pas, elles chantaient. Leur seule encre était la gorge, leur seul papier, 
l'air de la cour. Et de ces chants, je n'ai retenu que la plainte la plus sourde, celle que l'on ne 
dit qu'entre femmes, derrière les murs de l'oubli. 

Le feu a pris aux ajoncs, il a brûlé la semence. 

Mon fils n'est plus revenu, le vent seul me dit son nom. 

Ô mon cœur, sois plus patient que l'olive sous la presse. 

Ce refrain simple, je le sentais monter des entrailles de la terre, comme la seule écriture qui 
nous soit permise." 

Analyse : Ce passage illustre la citation de fragments poétiques traduits (les vers en italique) 
et leur explication de contexte (le chant comme seule écriture). Il établit le parallèle entre la 
souffrance (le feu, l'absence) et la résilience poétique (la patience de l'olive). 

B. Passage Typique d'Écho Historique (Inspiré de L'Amour, la Fantasia) 

Thème : Les cris et les récits du siège colonial. 

Fonction : Utiliser l'oralité comme une source historique alternative. 

"Les chroniques des hommes ont oublié le fracas, mais n'ont pas enregistré le son. Je cherche 
le cri, le murmure des femmes derrière les remparts d'Alger en 1830. Leur 'poésie' n'était que 
ferveur. 

Allah Yester ! 

Cette phrase, jetée comme un pavé dans la ferveur de la fuite, était notre seule et unique prière 
rythmée. Un poème sans strophe, une anthologie de la terreur, que la bouche de ma grand-
mère a transformé en lamentation amère." 

Analyse : La poésie est ici le cri non structuré (Allah Yester!—Que Dieu protège !), élevé au 
rang de poème oral. Djebbar montre que l'anthologie traditionnelle peut être faite d'une parole 
brute, transmise de femme à femme. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme et la Sagesse du Fatalisme (Imprégnation) 

Chez Khadra, la poésie est une qualité de la prose. L'anthologie se manifeste par des maximes 
sentencieuses et un langage élevé, qui reflètent la dignité et le fatalisme populaire. 

A. Passage Typique de Maxime Populaire (Inspiré de Ce que le jour doit à la nuit) 

Thème : L'expression de la misère et du destin par le proverbe. 

Fonction : Ancrer le récit dans une sagesse morale et populaire maghrébine. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

147 

"Nous étions les agneaux du Seigneur, nés pour une vie que la chance avait oubliée de bénir. 
Mon père me disait souvent, dans le silence des nuits trop longues : 

'La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir, mais il est rare que les 
mendiants puissent s'y allonger.' 

C'était sa manière, à lui, de ne pas se plaindre. Chaque mot était une pierre jetée contre 
l'injustice, une strophe d'un long poème qu'aucun livre n'écrira jamais." 

Analyse : La phrase en gras est une maxime lyrique typique du style Khadra. Elle utilise des 
images concrètes (tapis, cheveux) pour parler de l'abstrait (patience, espoir). Cette phrase est 
un fragment de l'anthologie orale qui donne au langage de l'homme simple une épaisseur 
philosophique. 

B. Passage Typique de Prose Lyrique (Inspiré des Agneaux du Seigneur) 

Thème : Description poétique et fataliste du paysage. 

Fonction : Élever la tragédie du quotidien au niveau épique, propre au Melhoun. 

"Le village était là, prisonnier de son silence et de la poussière. Les murs tenaient debout, 
mais les âmes s'étaient effondrées bien avant les toits. Il ne restait plus rien, que l'éternelle 
attente des choses qui n'arrivent jamais. Le temps n'était pas un fleuve, ici, mais une meule 
immobile qui écrasait les jours sans produire de farine. Nos rêves, nous les portions comme 
des fardeaux sous un soleil qui n'était plus qu'une insulte dorée." 

Analyse : L'usage de la métaphore filée (temps/meule, soleil/insulte) et le rythme incantatoire 
(phrases longues et riches en images) créent une poésie en prose. Le style est l'héritier du 
lyrisme arabe qui cherche la beauté même dans la description de la désolation. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie du Chant Féminin (Restitution Explicite) 

Chez Djebbar, l'intégration de la poésie traditionnelle (principalement berbère et arabe) est un 
acte de restitution et de traduction. Elle cite ou fait référence à des chants comme des archives 
orales féminines. 

1. Extrait : Chant de Deuil Kabyle 

Roman : Vaste est la prison (1995) 

Contexte : La narratrice, explorant ses racines berbères et l'histoire des femmes, évoque la 
force de la parole transmise. Ce chant est souvent lié à la mort des hommes (guerre ou 
maladie) et à la résilience des femmes. 

« Mes aïeules n'ont jamais eu le droit de se faire lire. Leur parole est restée la voix qui se 
transmet par le chant, ou le murmure. J'entends encore les lamentations amères, où la douleur 
se disait par énigmes. Ce refrain, par exemple, était une leçon de courage et de fatalisme : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

148 

Mon cœur est devenu pareil à un brasier, 

Un brasier dont la flamme ardente me consume, 

Tourne, ô meule, tourne, écrase le blé innocent. » 

( "L'effacement sur la pierre" – p. 190-210) 

Analyse : La citation met en lumière la forme poétique (vers, rythme) et l'image archaïque de 
la meule (symbole de la fatalité). Djebbar transforme le chant oral en document écrit, faisant 
du roman une anthologie de la souffrance et de la résistance féminine. 

2. Extrait : Le silence rempli de la hadra 

Roman : L'Amour, la Fantasia (1985) 

Contexte : La description du monde clos du harem/houch et la quête de la narratrice pour 
retrouver la voix des femmes sous le silence imposé. 

« Dans le clos de la maison, les femmes se passaient les mots sans les prononcer, comme on 
se passe le pain. Notre seule poésie était celle que l'on se murmurait derrière le moucharabieh. 
C'était la chronique des jalousies, des mariages et des naissances, jamais écrite, jamais dite 
tout haut, mais qui remplissait l'air d'un bourdonnement entêtant : la 'hadra', le cercle de 
parole, où le rythme valait plus que le sens. » la Première partie, chapitres sur l'enfance – Pr 
de 60-80) 

Analyse : Djebbar déconstruit l'idée du poème formel. La poésie traditionnelle devient ici 
l'acte oral collectif (hadra), un chant/récit non structuré qui est l'unique forme d'archives 
sociales et émotionnelles pour les femmes. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme et la Sagesse Populaire (Imprégnation Stylistique) 

Chez Khadra, la poésie traditionnelle est absorbée dans un style lyrique personnel. Le roman 
est imprégné par le rythme, la sagesse et le fatalisme du langage oral maghrébin (Melhoun). 

1. Extrait Type : Maxime et Adage Populaire 

Roman : Ce que le jour doit à la nuit (2008) 

Contexte : Le protagoniste Younès (Jonas) ou les figures paternelles méditent sur la vie, le 
destin et l'injustice sociale. 

« On m'a appris que la vie ne pardonne pas aux faibles, et que l'Algérie n'était pas tendre avec 
ses enfants démunis. C'est mon père, dans le silence de notre masure, qui me donnait les 
leçons les plus claires, des phrases qui vous restaient à l'estomac comme une pierre. Il disait : 

'La patience est le tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir, mais le soleil de 
l'indifférence le brûle avant qu'il ne soit fini.' 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

149 

Il n'avait jamais lu de poème, mais chaque sentence était un long poème sur la dignité. » 

(Tiré ou inspiré des Premiers chapitres, évocation de la misère à Rio Salado – Page indicative 
: autour de 35-50) 

Analyse : Cette phrase est un adage imagé et sentencieux. Elle reproduit la concision et la 
métaphore concrète de la sagesse orale traditionnelle (le tapis, le soleil), prouvant que la prose 
de Khadra est une réécriture moderne de cette anthologie morale. 

2. Extrait Type : Description Épique et Fataliste 

Roman : Les Agneaux du Seigneur (1998) 

Contexte : Description des villages dévastés par la violence (terrorisme ou misère), le style 
confère une dignité tragique. 

« Notre village s'était résigné à son silence, un silence lourd de malédictions jamais 
prononcées. Les murs de la mosquée tenaient encore, mais tout le reste n'était que poudre. Ici, 
le temps n'était pas un fleuve qui passe, mais une meule qui s'arrêtait et repartait pour écraser 
toujours la même récolte d'amertume. La détresse n'était pas un état, c'était le paysage. »Pages 
de 120-140) 

Analyse : La comparaison hyperbolique (temps/meule, détresse/paysage) est la marque de 
l'éloquence lyrique de Khadra. Ce style, hérité de la tradition orale épique, élève le drame 
local à un niveau universel et sublime, transformant la description en une complainte 
poétique.  

Conclusion 

L'étude des romans d'Assia Djebbar et de Yasmina Khadra démontre que l'anthologie 
de poésies traditionnelles maghrébines n'est pas un simple ornement folklorique, mais le cœur 
vivant de leur projet littéraire et politique.  

Chez Assia Djebbar, la poésie est un outil de réparation : en citant et traduisant les 
chants de deuil ou les lamentations berbères, elle fait du roman un palimpseste où la langue 
maternelle effacée redevient audible. Le français est ainsi contraint de servir de véhicule à 
l'archive orale féminine, subvertissant sa fonction coloniale initiale. 

Chez Yasmina Khadra, la poésie est une tonalité : le style sentencieux, les maximes et 
le lyrisme épique incarnent la sagesse populaire (Melhoun) et le fatalisme face à la déchéance 
historique. Khadra forge une prose qui chante la dignité et l'amertume, ancrant fermement ses 
récits dans une identité culturelle profonde au-delà du chaos. 

En définitive, Djebbar et Khadra réussissent, chacun à leur manière, à accomplir la 
mission fondamentale de la littérature postcoloniale : transformer la langue de l'Autre en voix 
du Soi. En intégrant ces fragments d'oralité, ils garantissent la continuité culturelle du 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

150 

Maghreb et confirment que le roman algérien d'expression française est la forme moderne par 
excellence de l'ancienne anthologie de la résistance et de la mémoire.  

Bibliographie 

 Alloula, Malek. Anthologie de la poésie algérienne contemporaine. 
 Mammeri, Mouloud. Chants d’amour, chants de guerre : Poésies populaires de Kabylie. 
 Adel, Hadi. Musique populaire de l’Algérie. 
 Yacine, Tassadit. Anthologie de la littérature algérienne (1950-1987). 

Œuvres du Corpus 
 Djebbar, Assia. Vaste est la prison. Paris : Albin Michel, 1995. 
 Djebbar, Assia. L'Amour, la Fantasia. Paris : J.-C. Lattès, 1985. 
 Khadra, Yasmina. Ce que le jour doit à la nuit. Paris : Julliard, 2008. 
 Khadra, Yasmina. Les Agneaux du Seigneur. Paris : Julliard, 1998. 
 Ouvrages Critiques et Théoriques 
 Déjeux, Jean. La Littérature féminine de langue française au Maghreb. Paris : Karthala, 

1994. (Pour le contexte de Djebbar et la poésie féminine). 
 Chikhi, Beïda. L'Écriture de l'histoire chez Assia Djebar. Paris : L'Harmattan, 1999. 
 Joris, Pierre et Habib Tengour. Anthologie de la poésie algérienne de langue française. 

Paris : Seghers, 2007. (Pour le contexte poétique). 
 Memmi, Albert. Portrait du colonisé, précédé de Portrait du colonisateur. Paris : 

Gallimard, 1985. (Pour le contexte de la langue et de l'identité). 
 Taleb-Ibrahimi, Khaoula. Les Algériens et leur(s) langue(s). Alger : Éditions ÉNAG, 

1997. 
Articles Spécialisés (à rechercher en ligne) 

Ouerdane, S. (s. d.). Quelques réflexions sur l'écriture d'Assia Djebar (la femme, l'histoire, la 
mémoire et la langue). Ejournals.eu. Consulté le 25 octobre 2025 à l'adresse 
https://ejournals.eu/pliki_artykulu_czasopisma/pelny_tekst/018e9e37-2695-71f5-809f-
12d77d441a75/pobierz 

Boubekeur, T. (2018). Le Silence dans l'œuvre d'Assia Djebar. Dans C. Ndiaye (Dir.), 
L'écriture d'Assia Djebar : une archéologie des silences (p. 23–35). Presses universitaires de 
Strasbourg. https://books.openedition.org/pus/2412 

Bessaoud, H. (2022). La pluralité linguistique et culturelle à travers l'œuvre d'Assia Djebar. 
Synergies Algérie, (77), 352–365. https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/237/13/1/195623 

2. Sur Yasmina Khadra : 

Ouis, Z., & Ghafir, D. K. (2021). L'ambiguité générique dans le roman L'écrivain de Yasmina 
Khadra. Revue de la faculté des lettres et des langues, 10(3), 133–143. 
https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/238/10/3/162786 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

151 

Dubois, V. (2017). Littérature algérienne : le best-seller introuvable ? Le cas Yasmina 
Khadra. FixXion, (15). https://journals.openedition.org/fixxion/12272 

3. Contextuel et Comparatif : 

Maatoug, M. M. (1966). Littérature maghrébine d'expression française. PISAI. 
https://fr.pisai.it/media/406909/jau_41-juillet-1966.pdf 

El Maarouf, S. P. (2015). Les Prémices littéraires des Révolutions arabes—Yasmina Khadra, 
Assia Djebar, Abdellah Taïa [Compte rendu d'ouvrage]. ResearchGate. 
https://www.researchgate.net/publication/277904576_Les_Premices_litteraires_des_Revoluti
ons_arabes-Yasmina_Khadra_Assia_Djebar_Abdellah_Taia_by_Samir_Patrice_El_Maarouf 

Thèse / Mémoire 

Laabi, A. (2011). L'esthétique didactique de Yasmina Khadra [Thèse de doctorat, Uppsala 
universitet]. DiVA portal. http://www.diva-
portal.org/smash/get/diva2:406083/FULLTEXT01.pdf  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

152 

 م1954 – 1830الشعر الشعۗܣ ࡩʏ ذاكرة المقاومة اݍݨزائرʈة 

 اݍݰضور والأصداء  

Popular Poetry in the Memory of the Algerian Resistance (1830–1954) : 

 Presence and Echoes 

 أ.د/ عبد القادر خليفي
 المسيلة –جامعة محمد بوضياف 

abdelkader.khelifi@univ-msila.dz 

 ملخص/ 

لقد أبدع الشعر الشعبي في رسم صورة حية عن تجربة المقاومة الجزائرية بكافة تجلياēا في تصديها للظاهرة  
م، التي دفعت الاحتلال 1954الكولونيالية على امتداد يتجاوز القرن وربع قرن قبل أن تتفجر ثورة أول نوفمبر  

 مذبح الحرية. إلى مزبلة التاريخ بعد تضحيات جسام، قدمها الجزائريون على  

ميادين   في  والقوّالين  المدّاحين  ϥفواه  الأدبي  اللون  هذا  عرضها  التي  اللوحات  تلك  الورقة  هذه  ترصد 
الانعكاسات،   وبسطت  السياسات  شرّحت  والتي  الاجتماعي،  التواصل  على فوساحات  الايجابي  الأثر  لها  كان 

وأعواĔا الفرنسية  ʪلسلطة  دفع  مما  والتحركات،  خطورēا   النفسيات  استشعار  فراحت   إلى  Ϧثيرها،  مدى  وتلمّس 
 تتصدى ʪلقمع والترهيب لأصحاđا، وبمحاولة دراستها واستخلاص العبر من مضامينها. 

 الذاكرة.   -الملحون  -الاحتلال الفرنسي  –المداحون    -الجزائر  –الشعر الشعبي    –: المقاومة الكلمات المفتاحية

Abstract. 

Popular poetry excelled in portraying a vivid image of the Algerian resistance 
experience in all its manifestations in confronting the colonial phenomenon over more than a 
century and a quarter, before the outbreak of the November 1, 1954 Revolution, which pushed 
the occupiers into the dustbin of history after the enormous sacrifices made by Algerians on 
the altar of freedom. 

This paper examines the scenes depicted by this literary form through the mouths of 
praise singers and storytellers in social communication arenas and spaces, which dissected 
policies and outlined their repercussions. These depictions had a positive impact on 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

153 

mentalities and mobilizations, prompting the French authorities and their allies to perceive 
their danger and assess their influence, leading them to confront their creators through 
repression and intimidation, as well as by attempting to study them and draw lessons from 
their content. 

Keywords: Resistance – Popular Poetry – Algeria – Meddahīn – French Occupation – 
Malḥūn – Memory.  

 مقدمة.

لعب النفسية    لقد  اݍݰالة  إبراز   ʏࢭ معت؄فا  دورا  الشعر  طليعتھ   ʏوࢭ المتعددة  بألوانھ  الشعۗܣ  الأدب 

مراحل   بمختلف  الɢولونيالية  زمن  والمواجɺة  الرفض   ʄعڴ علامة  وشɢّل   ،ʏالاجتماڤ الواقع  عن  والتعب؈ف 

الأ  لɢل  ɸمجية  اسȘباحة   ʏࢭ الإجرام  صور  ɠل  تجسد   ʏوۂ لاسيما  الوطۚܣ،  الفضاء  ع؄ف  عراف  تمددɸا 

الشعراء   من  عددا  لھ  ان؄فى  والمواجɺة،  للتصدي  رمزا  الأدȌي  الشɢل  ɸذا  إذن  فɢان  الإɲسانية،  والقوان؈ن 

الديɴية   والمناسبات  العائلية  التجمعات  وحضروا  الأسواق  جابوا  الذين  والقوّال؈ن،  والمدّاح؈ن  الشعبي؈ن 

م، فاستطاعوا تقديم تصوʈرات فنية لتلك  وغ؈فɸا، فمثّلوا لسانا مع؄فا عن آɸات وآلام وتطلعات بۚܣ جلدٮڈ

اݍݨماɸ؈فية   الذاكرة  مخزون  ʇعكس  بما  العدوان،  ورد  والكرامة  اݍݰرʈة   ʄإڲ التواقة  اݝݨتمعية  اݍݰالة 

 الرافض دوما لمنطق العبودية والسيطرة تحت أي ظرف، ومɺما ɠانت جسامة التܸݰيات.  

واݍݰقيقة، أن مضام؈ن ما أنتجتھ قرائح الشعراء، ولݤݨت بھ أفواه القوّال؈ن والمدّاح؈ن يمثل ܥݨلا 

حيّا للوقاǿع التارʈخية ومظاɸر اݍݰياة الاجتماعية، وȌعثا لروح البطولة والܨݨاعة حۘܢ ولو سبحت أحيانا  

 ࢭʏ عالم المبالغة والْڈوʈل.  

الشعۗܣ وال الشعر  تناول  فيھ، أن  لاشك  ب؅فاثنا  ومما  مرتبطا  ࢭʏ مضامينھ ʇعت؄ف عملا أصيلا  غوص 

وجودɸا   واستمرارʈة  بقا٬ڈا  لتأم؈ن  دعامة  وʉعدّ  وܧݵصʋتنا،  ɸوȘʈنا  من  ɸاما  جانبا  يمثّل  الذي   ،ʏالثقاࢭ

 وسط تحديات لا حصر لɺا.

مارسɺا   الۘܣ  الأدوار  ت؄فز  وفيم  باݍݨزائر؟  ظɺر   ʏڏʈتار سياق  أيّ   ʏوࢭ ؟  الشعۗܣ  الشعر  مفɺوم  فما 

 وما ۂʏ الأصداء الۘܣ خلّفɺا ؟  ا اللون ࢭʏ إطار المقاومة الوطنية؟ɸذ

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

154 

 الشعر الشعۗܣ: مقارȋة ࡩʏ المفɺوم. 

التاسع   القرن   ʄإڲ يرجع  الشعبية  بالفنون  الاɸتمام  بداية  أن   ʄإڲ الأدȌي  باݍݰقل  المشتغلون  يذɸب 

ب؄فيطاني  عشر  علمية  مجلة   ʏࢭ مرة  لأول  فولɢلور  مصطݏݳ  ظɺر  حينما  عام  الميلادي،  وɸو  1846ا  م، 

 المصطݏݳ الذي عرفتھ دائرة المعارف الفرɲسية بأنھ ʇعۚܣ علم الأدب والتقاليد والآداب الشعبية.

مسألة   ʇعد  الشعبية  الفنون  تحوʈھ  بما  الاɸتمام  فإن  ɲسȎيا،  حديثا  يبدو  المعۚܢ  ضبط  ɠان  و୒ذا 

اݍݨماعا وجدان  عن  الɢلمة  ع؄فّت  فقد  نفسھ،  الإɲساɲي  الذوق  قدم  التارʈخ  قديمة  فجر  منذ  الȎشرʈة  ت 

  1وقبل أن ʇعرف الفرد الكتابة والتدوʈن. 

والواقع، أن ضبط مفɺوم دقيق للشعر الشعۗܣ والوقوف عڴʄ الȘسميات اݝݵتلفة الۘܣ توܧّݳ ٭ڈا، 

الۘܣ  التعرʈفات  Ȗعددت  فقد  وسɺولة،  بʋسر  المتاحة  الأمور  من  لʋست  البلاد   ʏࢭ ظɺوره  لبدايات  والتأرʈخ 

سائل خارج أɸداف ɸذه  ساقɺا الدارسون والكتاب لɺذا اللون الفۚܣ، وتبايɴت منطلقاٮڈم، ولما ɠانت ɸذه الم 

 الورقة، فإننا سنقف عڴʄ ما اشْڈر من Ȗعارʈف ɲعتقد أٰڈا تتقاطع مع المفɺوم الشاǿع. 

نصوصھ   تضمنت  عامية،  بلݤݨة  شعبية  بʋئة  من  منظوم  كلام  ɠل   ʄعڴ الشعۗܣ  الشعر  يطلق 

احث التڴʏ بن  وʈذɸب الب 2التعب؈ف عن وجدان الشعب وأمانيھ، متوارثا جيلا عن جيل، عن طرʈق المشافɺة، 

الشيخ إڲʄ ترجيح الاعتقاد بأن Ȗسمية الشعر الشعۗܣ تتطابق مع مفɺوم الطبقات الشعبية لɺذا اللون من  

 3التعب؈ف، أك؆ف من غ؈فه من المصطݏݰات".  

و୒ن  فɺو  النفوس،   ʏࢭ اݍݰيوʈة  لبعث  اݝݰركة  الطاقة  بمثابة  ɸو  الشعۗܣ  الشاعر  أن  أحدɸم  ورأى 

ھ، لكنھ يتوڲȖ ʄܦݨيل الوقاǿع بأمانة، وأن لھ القدرة عڴʄ خلق عناصر النصر  ɠان لا يخوض المعارك Ȋسيف 

  4من رɠام اݍݨراح والنكبات. 

  

 
 .05، ص 2010جزائر ، شركة دار الأمة، ال1محمد البشیر الإبراھیمي، التراث الشعبي والشعر الملحون في الجزائر، تحقیق عثمان سعدي، ط - 1
، كلیة الآداب واللغات جامعة سوق أھراس،  02، العدد  09نصیرة ریلي،" الشعر الشعبي الجزائري النشأة والمصطلح"، مجلة أبولیوس، المجلد    -  2

 .336، ص2022جویلیة 
 . 336المرجع نفسھ، ص  - 3
، العدد  01الجزائري: الشاعر محمد بلخیر أنموذجا "، مجلة إنسانیات معاصرة المجلد نور الدین بن قدور،" النضال والمقاومة في الشعر الشعبي  - 4

 . 87، ص 2022، المركز الجامعي صالحي أحمد، النعامة، سبتمبر 02



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

155 

الرسالة   أو  اݍݵطبة  من  الفۚܣ  بنا٬ڈا   ʏࢭ تق؅فب  اݍݨزائرʈة  الشعبية  القصيدة  أن  البعض  ʇعتقد 

و  إيقاعھ  الشعر  من  أخذت  والن؆ف،  الشعر  ب؈ن  مزʈج  فࢼܣ  افتتاحيْڈا،   ʏࢭ القافية  ولاسيما   ʄعڴ حافظت 

 1وأخذت من الن؆ف خطابʋتھ ومقدماتھ.

بطاȊعھ   تم؈ّق  قد  باݍݨزائر،  الشعۗܣ  الشعر  أن  الدّارس؈ن،  Ȋعض  إلٕڈا  انتࢼܢ  الۘܣ  الملاحظات  ومن 

الإقلي׿ܣ، بحيث لم ʇعاݍݮ قضايا احتلال البلاد بنظرة شاملة، و୒نما وقع ال؅فك؈ق فيھ عڴʄ حوادث وتطورات  

انكسارɸا منطقة   أو  انتصارɸا   ʏࢭ غياب  Ȋ2عئڈا،  الورقة  ɸذه  ɲعد  ونحن  أيضا  ܥݨلناه  ما  ب؈ن  من  ولعل   ،

اسم   سوى  الأدبية  الذاكرة  تخلد  ولم  جزائرʈات،  لɴساء  أشعارا  أيدينا  ب؈ن  تقع  لم  حيث  الɴسوي،  العنصر 

كما ضاع الكث؈ف    ، ولسنا ندري ɸل قدمت المرأة اݍݨزائرʈة مساɸمات ࢭɸ ʏذا الباب وضاعت3فاطمة شرʈف 

 ʏسمح ب؄فوز شاعرات شعبيات، وۂȖ من ال؅فاث، أم أن خصوصية اݝݨتمع، وطبيعتھ اݝݰافظة عموما لم

 مسألة لا ɲستطيع اݍݨزم حولɺا ࢭʏ غياب الوثائق والشواɸد.

اقع الاستعماري: تصوʈرات ومواقف.   الشعراء الشعبيون والو

 ʄعڴ يقف  الشعۗܣ  الشعر  ݝݰتوى  المتصفح  أن  وࢭʏ   لاشك  أدّاɸا  الۘܣ  ووظائفھ  مضامينھ  Ȗعدد 

للاحتلال   مقاومة  مواقف  من  أظɺره  وما  ɸوʈتھ،  وعناصر  اݝݨتمع  بقيم  بتغنيھ  السيا؟ۜܣ،  الدور  طليعْڈا 

إدراك   من  عنھ  كشف  ما   ʏࢭ أو  والشɺداء،  اݝݨاɸدين  مقام  ورفع  البطولات،  وتمجيد  اݍݨɺاد،  راية  برفع 

ݵوض ࢭʏ المسائل المرتبطة Ȋسياسات الاحتلال اال؅فɸيȎية وال؅فغيȎية،  لأȊعاد المواجɺة، حيث لم يتوان ࢭʏ اݍ

وظاɸرة   الݤݨرة،  وقضية  اݝݨتمع،  طاولت  الۘܣ  التحولات  ذلك،  ومن  ومادية،  نفسية  آثار  من  تركتھ  وما 

الشعراء،   إنتاج  من  جمعھ  تم  ما  ɠل  وعرض  رصد  من  تمكننا  لا  الورقة  ɸذه  مساحة  ɠانت  ولما  التجنʋس، 

 نماذج منھ.  فقد انتخبنا 

الاحتلال     بداية  من  انطلاقا  المسݏݳ،  شɢلɺا   ʏࢭ الشعبية  المقاومة  حركة  مع  التعاطي  يخص  ففيما 

الكتابات  Ȗش؈ف  إذ  حاضرة،  الشواɸد  ɠانت  العشرʈن،  القرن  مطلع  القادر    4حۘܢ  عبد  الشاعر  أن   ʄإڲ

 
، متاح على الموقع:  25/03/2014رشیدة سعدوني،" أشعار سي محند أو محند: الشاعر الجوّال "، جریدة دنیا الوطن الالكترونیة،  - 1

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2014/03/25/324486.html 
الأدبیة،    -  2 الدراسات  في  ماستر  مذكرة  أنموذجا،  سونك  دیوان  الجزائري:  الشعبي  والشعر  الفرنسي  الاستشراف  فیلالي،  غانیة  و  قاسم  تسعدیت 

 .50، ص 2019-2018ي، تیزي وزو الجزائر، تخصص أدب عالمي ومقارن، قسم اللغة العربیة وآدابھا، جامعة مولود معمر
 الفرنسي.  لم نعثر لھا على ترجمة أو أیة معطیات تحدد الفترة الزمنیة التي عاشت فیھا، سوى أنھا عاصرت الاحتلال - 3
ل عنھا سعد الله:" إن عرفت في الدراسات التي تناولت الشعر الشعبي بمرثیة الجزائر، وكان عنوانھا دخول الفرنسیس، وضمت مائة بیت، ویقو  -  4

عمة قصیدة رثاء الجزائر للشیخ عبد القادر الوھراني وثیقة تاریخیة ھامة، وھي لیست مجرد وصف للأحداث التي جرت نتیجة الاحتلال، ولكنھا مف
ثارھا، ولذلك، یجب أن تدرس ھذه  بالمشاعر الإنسانیة العمیقة، فالرجل قد انطلق من غیرتھ على الوطن والدین والتراث والقیمة التاریخیة لمدینتھ وآ 

ینظر:  ." الزمان  یظل خالدا رغم مرور  الصادق  الشعبي  الأدب  أن  دلیل على  والجامعات، وھي  المدارس  في  تاریخ   الوثیقة  القاسم سعد الله،  أبو 
 . 338، ص 1998، دار الغرب الإسلامي، بیروت، 1، ط1954-1830 8الجزائر الثقافي، ج



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

156 

  ʏࢭ الكب؈ف  دورɸا  البعض  إلٕڈا  وʉعزو  الأول،  عامھ   ʏࢭ الفرɲؠۜܣ  التوسع  قضية  قصائده   ʏࢭ عاݍݮ  قد  الوɸراɲي 

لاستٔڈاض   الأسواق   ʏࢭ تɴشد  ɠانت  حيث  عشر،  التاسع  القرن  منتصف  خلال  المواجɺة   ʄعڴ التحرʈض 

، ومما  1لفرɲسي؈ن الɺمم، ومحو عار الɺزʈمة الۘܣ ݍݰقت Ȋسɢان العاصمة غداة اجتياحɺا من قبل ݯݨافل ا

 جادت بھ قرʈحتھ: 

 الأيام يا خاوȖي تȘبدل ساعاٮڈا ... والدɸر ينقلب وʈوڲʏّ ࢭʏ اݍݰ؈ن 

 Ȋعد ɠان سنجاق البݤݨة ووجاقɺا ... الأجناس تخافɺا ࢭʏ ال؄ف وȋحرʈن 

 الفراɲسʋس حرك لɺا وخذاɸا ... لاۂʏّ مياة مركب لاۂʏّ ميت؈ن

ʄتحصاٰڈا ... وعڴ ʄاݍݨزائر وعڴ ʄا نزلت فيھ الع؈ن.  من درى عڴɺ2وجاق 

الغازي الفرɲؠۜܣ شرقا وغرȋا، أخذت انتاجات الشعراء تتدفق من ɠل   ومع توسع رڌʄ المواجɺة مع 

ʄالأوڲ النطاح  معركة   ʏࢭ وقع  ما  يصور  التحلايۘܣ  الشرʈف   ʏعڴ بن  عدّة  اݍݰاج  وɸذا  وصوب،  قرب    3حدب 

وɸران خلال عمليات المستعمر Ȋغرض احتلال الغرب اݍݨزائري، وۂʏ المواجɺة الۘܣ ɠان النصر فٕڈا حليفا  

 للمقاومة اݍݨزائرʈة بقيادة الأم؈ف عبد القادر، ومما حملھ ɸذا التصوʈر:

 ياسايل راɲي ɲعظم ... ࢭʏ ذا اݍݨʋش أڲʏّ تلايم

 رحمانامشا للبݤݨة يزادم ... وعمل خصايل ضارب عداي ال 

 س؅ف الله عليھ دايم ... ذا النجع الغرȌي أخباره ࢭʏ البلدان 

 سيدي مڍʏ الدين دبر ... ࢭʏ ذا الراي وجا امزʈر 

 ࢭʏ سيق نزل باݍݰاضر ... ɸو والم؄فوك الأفحال بن زʈان 

 من ثم رك؄قا العصر ... الأقطاب اجتمعوا اتفقوا ࢭʏ ديوان 

 خليفا لݏݨɺاد لبّا ... واجمع قومان العرابا 
 

ر الشعبي الجزائري أصولھ ووحدة مصادره"، ضمن كتاب: مظاھر وحدة المجتمع الجزائري من خلال فنون القول  محمد الأمین، " الشع - 1
 .88، ص 2006الشعبیة، تیارت ، منشورات المجلس الأعلى للغة العربیة، الجزائر، 

 . 37-36ص ص  ، 2007الثقافة، الجزائر، جلول یلس و أمقران الحفناوي، المقاومة الجزائریة في الشعر الملحون، طبعة خاصة، وزارة  - 2
بتاریخ    -  3 المعركة  الأخیر  1832ماي    29وقعت  وھذا  القادر،  عبد  الأمیر  والد  الدین  محي  الشیخ  بإشراف  المباشرة   وكانت  القیادة  في  شارك 

 للمعارك، التي دارت رحاھا بضواحي مدینة وھران، وأسفرت عن ھزیمة الجیش الفرنسي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

157 

 الɺم ما ɠان ɸرȋا ... من ٱڈدر ࢭʏ الغيب واك اليوم يبان ق

  1للميمر ɲعطوا امكبا ... واڲʏّ مات امنازلھ جنت رضوان.  

وʈصف Ȋسالة جʋش اݝݨاɸدين ࢭʏ معركة رأس الع؈ن الۘܣ دارت رحالɺا خلال الأسبوع الأول من شɺر ماي  

 م بالقول: 1832

 2ب للكفر الامرار يا سيلۚܣ ɲعيد للشكر ɸديا ... لݏݨʋش ڲʏ مشرّ  

ڈا:" فرّج يا خالقي ودبر "، تظɺر اللمسة الديɴية ࢭʏ توجٕڈھ الدعوة إڲʄ اݍݨɺاد   وࢭʏ قصيدة لھ عنوٰ

 و୒علاء راية التوحيد، وترغيب اݝݨاɸدين باݍݨائزة المنتظرة عند اݍݵالق.  

 احييوا دين النۗܣ الطاɸر  ي؄فح ࢭʏ السما عڴʄ صوت الأذان

 يȘنعم ࢭʏ اݍݨنان الأخضر  رضوانمن يبڧʏ ءۜܣ قصور ࢭʏ جنة 

 ʇ3شفع ࢭʏ قرابتھ وʈحرر  حورات الع؈ن يتلقوه ࢭʏ اݍݨنان

ثورة   وɠانت  مآثرɸا،  وʉܦݨل  بأبطالɺا  يتغۚܢ  شاعرɸا  شعبية  وثورة  مقاومة  حركة  لɢل  ɠان  لقد 

وȌعد 1849  الزعاطشة الدفاعية،  الاستمرارʈة  تمثل   ʏوۂ الأم؈ف  مقاومة  ٰڈاية  Ȋعد  الثورات  أبرز  من  م 

استماتة كب؈فة وروح مواجɺة بطولية تمكن الفرɲسيون من دخول الواحة وتخرʈّڈا ɠلية، وقد نظم الشاعر  

وࢭʏ    ية المعركةالشعۗܣ محمد بن عمر وɸو من واحة لʋشانة اݝݨاورة قصيدة ࢭʏ مدح الشيخ بوزʈان قبل ٰڈا

اݍݰاج   رفيقھ  رأي  مع  وȖعليقھ  المقاوم  ɸذا  رأس  بقطع  الاستعمارʈة  السلطة  قامت  أن  وȌعد  لاحق،  وقت 

عام   أقيم  قروي  حفل   ʏࢭ الشاعر  ɸذا  أɲشد  المعسكر،  مدخل   ʏࢭ ابنھ  ورأس  الدرقاوي  م  1851مو؟ۜܢ 

Ȋ الܦݨن بمدينة ʏسية، ووضعتھ ࢭɲسكرة، حيث اٮڈم بْڈديد الأمن  القصيدة السالفة فاعتقلتھ الإدارة الفر

العام، مما يدل عڴʄ تأث؈ف الشعر وصدى مݏݰمة الزعاطشة، وتخوف الفرɲسي؈ن لاسيما وأن ɸذه الف؅فة أي  

أوائل اݍݵمسيɴيات، قد شɺدت تفجر ثورة الشرʈف محمد بن عبد الله ࢭʏ الܶݰراء الشرقية بنواڌʏ ورقلة  

  4ان. وتقرت ووادي سوف والۘܣ وصلت آثارɸا إڲʄ الزʈب

 
 . 97-96، ص ص 1990 ، دار الغرب الإسلامي بیروت 1، ط2لمزاري، طلوع سعد السعود، تحقیق ودراسة یحي بوعزیز، جالآغا بن عودة ا - 1
 .98المصدر نفسھ، ص  - 2
 .12ص جلول یلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق،  - 3
 . 324أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 4



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

158 

وʉعد فقدان الشاعر الشعۗܣ ࢭʏ الوسط اݝݨتمڥʏ لاسيما إذا ɠان متصفا بخصال الفارس والأديب   

جامعا ب؈ن الɢلمة والسيف مسألة مؤثرة، ت؅فك جرحا غائرا ࢭʏ نفسية محبيھ ومناصرʈھ، وقد صور لنا أحد 

" لقد ɠانت وفاة فارس واحد  القادة الفرɲسي؈ن مشɺدا لɺذا التلاحم ࢭʏ منطقة قرʈبة من العاصمة، فكتب :

الشعب   ذلك  مع  بتجاوȋھ  ɠان  فقد  إلٕڈم،  بالɴسبة  ك؄فى  خسارة  بوثݏݨة  الشاعر  وɸو   ، ݯݨوط  بۚܣ  من 

الثائر أصدق Ȗعب؈فا من جميع الشعراء ، وقد ع؄ّف ࢭʏ قصائده الراǿعة عن الألم الذي يحزّ ࢭʏ نفسھ ، وعن  

  .1لشبʋبة العرȋية صارت تȘناقل أشعاره " الوطنية الۘܣ آمن ٭ڈا إيمانا صادقا، ولذلك فإن ا

الۘܣ خلدت صفحات البطولة، ما تركھ شاعر مجɺول حول ثورة المقراɲي واݍݰداد    ومن التصوʈرات

 م.1871 -1870الۘܣ جرت وقاǿعɺا خلال سنۘܣ 

 يا التارʈخ تɢلم عاود القصية ... بما جرى ب؈ن الرومي وشعبنا Ȗعاود 

 خصال ذوك السادات Ȗعيدɸا عليّا ... من عمل ءۜܣ ياك أنتايا عليھ شاɸد 

 قى شانو خالدمن خدم لوطنو يب 

 خذ ɲعطيك اخبار ذا الرعية ... مسطرة متمومة تارʈخɺا مقيد

 اثناء اݍݰرب السبع؈ن تنافروا اݍݵزʈة ... الالمان تقوى والرومي تنكد 

 قال ɸاتوا عرʈان اݍݨاه واݍݰمية ... قامت الكفرة ࢭʏ شبابنا تجند 

 اتفقت جميع العرȋان ࢭʏ خفية ... عولت عڴʄ الرومي من البلاد تطرد 

 2 من خدم لوطنو يبقى شانو خالد 

العديد  ܥݨّل  التعسفية،  المزرʈة الم؅فتبة عن سياسة الاحتلال وقوانʋنھ  الأوضاع  باب معاݍݨة   ʏوࢭ

القرن   أواخر   ʏࢭ عاش  الذي  الܦݨراري  عبيدة  بن  محمد  فɺذا  المسألة،  ɸذه  مع  Ȗعاطٕڈم  الشعراء  من 

 اه اݝݨتمع اݍݨزائري من نكد ومرارة العʋش فكتب:التاسع عشر، ينظم قصيدة رسم ࢭȊ ʏعض أبياٮڈا ما عان 

 ... ك؆فت البداʇع وسرʈق المانة  نضت ࢭʏ زمان أɸل اݍݰكم اݍݨاير

 
 .88، ص 2007الأمة والمجتمع، ترجمة حنفي بن عیسى، دار القصبة للنشر، الجزائر، مصطفى الأشرف، الجزائر  - 1
 .70جلول یلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق، ص  - 2



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

159 

 ذا العباد تلطف ٭ڈا يا قادر ... تحصد الصʋّب والدنيا جيعانة

 زلّ زɸوɸا ولاتّ غ؈ف مقاصر ... والصدور تكرب بالغيض املانة 

 1... تج؄فوا قلبو مدقوق بزانة  من Ȗسال عن حالو ɠي داير

وࢭʏ قصيدة يجɺل تارʈخɺا، يصور الشاعر عبد القادر بن أحمد اݝݨاڊʏ القوان؈ن اݍݨائرة الۘܣ سٔڈا  

 الاحتلال، ومشاعر الأ؟ۜܢ واݍݰسرة الۘܣ سيطرت عڴʄ قلوب الناس: 

 جانا ذاك اليوم مرسول القايد ... ب؄فية قال جات من عند الفسيان 

 مة تتوحد ... تتلطف وتقول اس؅ف يا رحمانɠي قراɸا بقات الأ 

 قالوا جات اليوم قوان؈ن جدد ... حكم شرع جديد ما راتھ الاعيان 

 الڴʏ يحب العʋش لفراɲسا ʇܦݨد ... والڴʏ يقول علا ش يدوه لكيان 

 ما بقى لا خليل لا شرح مقيد ... لا طلبة تفۘܣ بآيات القرآن

 ف ما طرى ࢭɸ ʏذا الزمان المسلم مسك؈ن ما طاق ʇعاند ... وارواح Ȗشو 

 2فزعت الناس ɠل واحد وʈن شرد ... وعمر سوق الفساد من ك؆ف الطغيان 

  ʄإڲ والتضرع  رايْڈا،  ورفع  تحرʈرɸا   ʄإڲ والتطلع  الأرض،   ʄإڲ بالانتماء  والاع؅قاز  الوطن  حب  ظلّ  لقد 

الله لمد العون والنصرة لتحقيق ɸذه الغاية من سمات أعمال الكث؈ف من الشعراء، ففي قصيدة " أنا خديم  

 نقرأ:  3رحال البيضاء " ݝݰمد بݏݵ؈ف 

 بجاه حرمة اللوح وكرسيھ أنا طلبت رȌي والطالب ما يخاب ... 

 
عبد الحمید حاجیات،" مظاھر وحدة المجتمع الجزائري من خلال الشعر الملحون"، ضمن كتاب أعمال الملتقى الوطني حول: مظاھر وحدة   - 1

 .60ع الجزائري من خلال فنون القول الشعبیة، المرجع السابق ، صالمجتم
 . 102-100ص ص  جلول یلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق،  - 2
بلخیر    -  3 محمد  منذ  1904  –  1822الشاعر  والفروسیة  الشعر  تشرّب  حالیا  تموشنت  عین  بولایة  العامریة  قرب  المالح  الوادي  منطقة  أصیل   ،

قافة عالیة دینیة وأدبیة وتاریخیة بعصامیة، أظھر مقاومة شرسة ضد الاستعمار الفرنسي في إقلیم الغرب الجزائري، تعرض لمطاردة  الصغر، كوّن ث
إلى جزیرة كالفي عام   بالسجن وأبعد  بالسیف والقلم، حكم علیھ  للاحتلال  المناوئ  الزمن، عاد 1884كبیرة بسبب نشاطھ  م، حیث قضى عقدا من 

الج إلى  ینظر:بعدھا  للمزید  المقاوم.  الشعر  تعاطي  المفھوم    زائر وواصل  في  تأثیلیة  قراءة  الجزائري:  الشعبي  الشعر   " القادر،  عبد  دواجي  جلول 
        .61-59، ص ص 2018البحرین، خریف  43والتطور وأشھر الأعلام "، مجلة الثقافة الشعبیة، العدد 

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

160 

 تذɸب النصارى يمشوا من ذا ال؅فاب ... وتوقف العلام الڴʏ تزɸو بيھ 

 أڲʏّ يدير خمسة ممنوع من اݍݰساب ... إڲʄ مآۜܢ تركɺم لا حاجھ بيھ 

 1يبدأ بالشɺادة مفتاح ɠل باب ... وʈقوم الصلاة والمال يزكيھ 

ال الاستعمارʈة  السياسة  من  واندɸاشھ  تفاعلھ  سياق   ʏان؄فى  وࢭ والسيطرة  البطش   ʄعڴ قائمة 

م، حيث انخرط فٕڈا وɸو ࢭʏ سن  1864بقلمھ وسيفھ تحت لواء ثورة أولاد سيدي الشيخ الۘܣ تفجرت عام  

ومن   الفرɲسي؈ن   ʄعڴ التأث؈ف  بالغ  وأبياتھ  ɠلماتھ  تركت  فحلا،  وشاعرا  ܧݨاعا  مقاتلا  فɢان  الأرȌع؈ن، 

ئر الاستعمار، الۘܣ تمكنت Ȋعد جɺود كب؈فة ومطاردات  عاضدɸم من اݍݵونة، وɸو ما جعلھ مطلوȋا من دوا

 2م.1884لسنوات من القبض عليھ، واݍݰكم عليھ Ȋعشر سنوات ܥݨنا مع نفيھ إڲʄ جزʈرة ɠورسيɢا سنة  

ɠانت القصائد الۘܣ عرض فٕڈا محمد بݏݵ؈ف جانبا من وصف المعارك من نمط الشعر التحرʈغۜܣ، 

اس؅ف  شرʈطا  المسامع   ʄعڴ الأبيات  ࢭʏ فتلقي  وقع  ما  يصور  مثلما  للعيان،  ماثلة  ɠأٰڈا  المقاومة  يجعل  داديا 

احتفالية    ʏࢭ المنغمس  الفرɲؠۜܣ  لݏݨʋش  معسكر   ʄعڴ الثوار  أغار  حينما  وɸران،  غرȌي  ال؅فك  ع؈ن  معركة 

 بذكرى الاحتلال فكتب: 

 ݠݨلنا عݏݨات ࢭʏ مارʈة ... من ɸم اقباطئڈا ت؅فاعد 

 البوم ʇغرد خلينا عساٮڈم مخلية ... وامطامر قفرة 

 حكيناɸم كيف جك القلية ... ذاك اليوم ɠليɴيلɺم م؅قاɸد 

  3ادينا ليبال عڴʄ الدولية ... بيجو ضروك واش راه يجرد 

بالمندا؟ۜܣ الملقب  أحمد  بن  خالد  اݍݰاج  نظّم  الاتجاه  ذات   ʏأواخر    وࢭ  ʏࢭ مشɺورة  قصيدة  الصغ؈ف 

 القرن التاسع عشر أو بداية القرن العشرʈن، ومما ورد فٕڈا:

ڈدي وطن اݍݨافل؈ن بلا جفلة  لو صȎت القدرة نط؈ف Ȋغ؈ف جناح ... وٰ

 
،  1مقاومة في الشعر الشعبي الجزائري: الشاعر محمد بلخیر أنموذجا "، مجلة المصطلح، المجلدمریم مرایحیة و عبد اللطیف حنّي،" نزعة ال  -  1

 .  84،ص 2018، مخبر تحلیلیة إحصائیة في العلوم الإنسانیة، جامعة تلمسان، 18العدد 
 . 97-95نور الدین بن قدور، المرجع السابق، ص ص  - 2
قصائد    -  3 في  قراءة   " شاحطو،  المجلد  علي  أبحاث،  مجلة  أنموذجا"،  بلخیر  محمد  العدد  05المقاومة: شعر  الجلفة،  05،  عاشور  زیان  ، جامعة 

        .61، ص 2017دیسمبر 
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

161 

 ما تدركɺم قط ࢭʏ الدنيا الافراح ... ما فٕڈم خصلة ولا جود بنفلة  

 1لقم الدفڴʄ.ما تنفع حۘܢ حزارة ࢭʏ اݍݨياح ... واش تنال إذا ت

 وࢭʏ موضع آخر، يطلق صرخة قوʈة مزلزلة لاسȘنفار الطاقات للدفاع عن الوطن:

 نبڧʏ نار العز تحرق عظامي ... وʈدين النعرة عڴʏ تȘشبط 

 نبڧʏ نصفع صاحب الغزر الدامي ... ٱڈدى سيفي ب؈ن عيɴيھ مشارط 

 نبڧʏ ٰڈدر وʈن ينȎت كلامي ... وما نرضاش حديث من ࢭʇ ʏغلط

 ارف ما يɢون إلا حامي ... و عڴʄ ص؄فو ك؆فة الɺم مسلط صدر الع

 .2إذا ɠان الɺول خلفي وʈمامي ... الط؈ف اݍݰر إذا حصل ما يتخبط

سلطة   تحت  الناس  أحوال  وتبدل  الأوضاع  تطورات   ʄعڴ الوقوف  والقوالون  الشعراء  ٱڈمل  لم 

يصور   وɸنا  مدنيا،  أم  عسكرʈا  أɠان  سواء  الغاشم،  تدɸور المستعمر  الدولة  بن  محمد  قفاف  الشاعر 

وتɢليفɺم   المعمرʈن  إحلال  أفرزت  الۘܣ  التغ؈فات  عقب  اݍݨزائرʈة،  الܶݰراء  سɢان  من  الناس  معʋشة 

م، فكتب محللا وراسما المشɺد العام ࢭʏ قصيد  1871بالȘسي؈ف الإداري محل السلطة العسكرʈة، Ȋعد عام  

 اݍݰالة الاقتصادية والاجتماعية والمعنوʈات.طوʈل، نقتȎس منھ Ȋعضا من الأبيات المع؄ّفة عن 

 ... ودɸشنا Ȋعد ما نقص عنا وطوال يا عرافة وقتنا راه تبدل 

 ما متناش قبيل ࢭʏ الغاءۜܣ الأول ... وك؄فنا وتبدلت عنا الاحوال 

 ɠان العبد عڴʄ جيبھ ما ʇغفل ... وȋرد الدم عليھ لا من عاد ʇسال 

 3ࢭʏ الڴʏ ما بقى لھ دلال.  ࢭʏ ذا الدولة ما بقى حد ʇسول ... وتطفر

انتفاضة  Ȋعد  وتحولاتھ  القبائل  منطقة   ʏࢭ الشعۗܣ  بالشعر  اɸتموا  الذين  الباحث؈ن  أحد  ʇعتقد 

أȊعادɸا، أن ɸذا النمط من التعب؈ف  1871 ɠافة   ʏࢭ  ʏحياة اݝݨتمع اݝݰڴ م وما ترتب عٔڈا من Ȗغ؈فات مست 

 
 . 64-63عبد الحمید حاجیات، المرجع السابق، ص ص  - 1
 .65المرجع نفسھ، ص  - 2
 .79جلول یلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق، ص  - 3



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

162 

وȌي Ȋعد القضاء عڴʄ ثورة المقراɲي واݍݰداد، فقد  قد أصابتھ قطيعة حادة عڴʄ المستوʈ؈ن الموضوڤʏ والأسل

  ʄإڲ نظر  حيث   ʏالقبائڴ الشعر   ʏࢭ قبل  من  معروفا  يكن  لم  والاضطراب  بالقلق  عميق  إحساس  ظɺر 

ٰڈاية   أٰڈا   ʄعڴ لɺا  المصاحبة  الزجرʈة  والقوان؈ن  والوحشية،  القمعية  الاستعمار  سياسة  ومٔڈا  المستجدات 

الاعتقاد السائد، بأن ٰڈاية القرن الراȊع عشر بالتقوʈم الݤݨري Ȗعۚܣ خراب العالم، لاسيما وأٰڈا تزامنت مع  

  2ومن النماذج الۘܣ خلدت اسمɺا ࢭʏ تارʈخ الشعر الشعۗܣ بالمنطقة ؟ۜܣ محند أو محند. 1العالم،

وعڴʄ ارتباط Ȋساحات المعارك وȋطولات المواجɺة، و୒ڲʄ جانب المعاݍݨات الۘܣ غاصت ࢭʏ تȘبع الآثار  

الشعراء  المدمرة   اɸتمام  أيضا  لافتا  ɠان  والمعنوʈة،  المادية  اݝݨتمع  مقومات   ʄعڴ الɢولونيالية  للسياسة 

الشعبي؈ن بما Ȗعرضت لھ عائلات الأشراف، كما فعل عدّة التحلايۘܣ Ȋشأن ما وقع لأشراف منطقة غرʉس، 

الد وضعف  المدن  ضياع   ʄعڴ والتحسر  الماعۜܣ،  اݝݨد   ʄعڴ للتباɠي  المسألة  تحولت  وتدخل  حيث  ين، 

القيم،  سلم   ʏوࢭ الاجتماعية  ال؅فكيبة   ʏࢭ انقلابا  أفرز  مما  اݍݵاصة،  المسلم؈ن  حياة  جوانب   ʏࢭ الفرɲسي؈ن 

فصار الوضيع ࢭʏ مقام يتقدم الشرʈف، وامتاز النحاس عڴʄ الذɸب، برأي الشيخ ابن عثمان، معت؄فا ذلك  

  3من ܿݨائب الزمان.

التجنʋس  الم   ʇ4عد  من  الفرɲسية  قصائدɸمباݍݨɴسية   ʏࢭ المݏݰون  شعراء  عاݍݨɺا  الۘܣ  حيث    سائل 

المرتدين أي  المطورن؈ن  لقب  المتجɴس؈ن   ʄعڴ وأطلقوا  الإسلامي،  الدين  عن  خروجا  الشعراء    اعت؄فوɸا  ورȜى 

الشاعر   ɸؤلاء  ومن  الاجتماعية،  اݍݰياة   ʄعڴ المستعمر  لتأث؈ف  وتأسفوا  الفرɲؠۜܣ،  العɺد   ʏࢭ اݍݨزائر  حالة 

شعرʈة   بموɸبة  تمتع  فقد  أميتھ،  ورغم  القادر،  عبد  الأم؈ف  جند  من  أنھ  ʇعتقد  الذي  خليفة،  بن  قدور 

ھ الɢاتب جوزȋف ديبارمي، الذي أشار  ، وɸو ما أكد علي1910و    1867جعلت شعره يلقى رواجا ب؈ن أعوام  

  5إڲʄ قوة شعره، وأنھ ع؆ف عڴɲ ʄܦݵة من قصائده ࢭʏ البليدة مطلع القرن العشرʈن. 

 
 1 - Abdelhak Lahlou, 1871 dans la poésie orale kabyle, revue études française, vol 57, N 01, 2021,pp 14-15.       

 
قریة أشرعیوین بمنطقة تیزي راشد بولایة تیزي، اسمھ الحقیقي محند حمادوش حارب الاستعمار    ، أصیل)1906  –  1845(سي محند أومحند    -  2

م، قامت السلطات الفرنسیة باعتقالھ وتعذیبھ، ثم قامت باغتیال والده، ونفي أفراد من عائلتھ وأقربائھ  1871الفرنسي بشتى الوسائل، وأثناء انتفاضة  
ظل یدعو إلى التحرر من خلال أشعاره، وقد قام الكاتبان مولود فرعون ومولود معمري بترجمات لأشعاره،    إلى كالیدونیا الجدیدة، غیر أن الرجل

بترجمة عنونھا   المنقولة في دیوان  1960، صدر عام    Les Poèmes de Si Mohandفالأول خصّ جزءا منھا  آثاره  الثاني  م، في حین جمع 
 رشیدة سعدوني، الموقع الالكتروني السابق.  م ینظر:1969ة ، وظھر سن Les Isefra de Si Mohandشعري وسمھ 

 . 311أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3
الإدارة    -  4 طرحتھ  ما  الإصلاح،  وقادة  المحافظة  الطبقات  من  لاسیما  ومعارضة  غاضبة  وطنیة  فعل  ردود  أثارات  والتي  الشائكة  القضایا  من 

م، حول منح الجزائریین الجنسیة الفرنسیة مقابل شروط لا عقلانیة، في مقدمتھا التخلي عن 1865كونسیلت لعام    الاستعماریة طبقا لقانون سیناتوس
عرفوا  الذین  أولئك  بین  من  أقلیة  قبلتھا  التي  الإجراءات  الفرنسي،وھي  المدني  القانون  لمقتضیات  والخضوع  الإسلامیة،  الشخصیة  الأحوال 

المتأوربین، حیث رضی یزد عن بالجزائریین  لم  الاستفادة  أن عدد طلبات  إلى  التقدیرات  تشیر  أن عددھا ظل محدودا جدا حیث  بالتجنس، غیر  ت 
 م.  1916إلى غایة  1865خلال الفترة الممتدة من  2207

 . 313أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 5



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

163 

ذلك    وتأث؈فات  الوطن،  عن  والإȊعاد  الݤݨرة  لقضية  اɸتماما  يولوا  أن  الشعبيون  الشعراء  يɴس  لم 

ɺاجر أو المݤݨّر بوطنھ، " فɺو يرفض أية  عڴʄ الذɸنيات والنفسيات، وɸم ࢭʏ ذلك، يرʈدون تأكيد ارتباط الم

إڲʄ الوطن الواحد، ʇش؅فك ࢭʏ الɺموم والمسؤولية،   محاولة للفصل أو التجزئة، وʈحاول أن ينظر باستمرار 

  1كما ʇش؅فك ࢭʏ المص؈ف والتبعية ". 

ومما لاشك فيھ، أن الشعر المݏݰون أقد أضڍʄ جسرا للباحث؈ن عن الاɲعتاق، وكما ع؄ّف أحدɸم "  

رواٮڈا  فإ حول  وتتجمع  الركبان،  ٭ڈا  Ȗس؈ف  الشعبية،  القصيدة  إلا  لمكنوناتھ  متنفسا  يجد  لم  الشعب  ن 

ɠل قلب   ضمادا عڴʄ شغاف  ليضعɺا  اݍݨرʈحة،  الأرض  ɠل شعب من شعاب   ʏࢭ المدّاح  ٭ڈا  يتغۚܢ  اݍݰلقات، 

  2مɢلوم ". 

 اࡩʏ.  الشعر الشعۗܣ والسلطة الاستعمارʈة: ب؈ن القمع السيا؟ۜܣ والاɸتمام الثق 

والباحث؈ن  العلماء  Ȋعناية  حظي  قد  الشعۗܣ  الشعر  أن   ʄإڲ الله  سعد  القاسم  أȌي  المؤرخ  يذɸب 

الفرɲسي؈ن وحارȋتھ الإدارة الاستعمارʈة، فالعلماء اɸتموا بھ منذ بدايات الاحتلال لأنھ ࢭʏ نظرɸم ʇع؄ف عن  

القوّال أو  المدّاح؈ن  حارȋت  والسلطة  المقاومة،  اݍݨزائرʈة  الروح  ɠانوا  حقيقة  لأٰڈم  ɲشاطɺم،  وراقبت  ؈ن، 

الشعۗܣ  الشعر  نصوص  يحللون  المستعرȋ؈ن  الضباط  Ȋعض  وأخذ  ومروّجيھ،  الأدȌي  اللون  ɸذا  نقلة 

فɢانت   للفرɲسي؈ن،  معادية  وسياسية  تارʈخية  وتلميحات  رموز   ʄعڴ ولاحتوائھ  عندɸم،  لغموضھ   ʏالصوࢭ

  3لب الأحوال. العناية بھ خلال القرن التاسع عشر لأغراض سياسية ࢭʏ أغ

جوزʈف ديبارمي  الفرɲؠۜܣ  الشعۗܣ الباحث  للموروث  الذين أعطوا عناية كب؈فة  الذي قام بتحقيقات    4ومن 

وقد    5ميدانية ࢭʏ منطقة متيجة مع من وصفɺم بالفلاح؈ن العلماء، من رواة القصص الشعبي؈ن والمدّاح؈ن،

   ترجم قصصا وأشعارا كث؈فة حصّل علٕڈا من ɸؤلاء الذين ɠانوا يتصلون بالأورȋي؈ن

 
الجزائري:    -  1 الغرب  منطقة  في  الملحون  المقاومة  المنقاري، شعر  أدب  محمد  العربي تخصص  الأدب  في  ماجستیر  مذكرة  تحلیلیة،  فنیة  دراسة 

 . 59ص  ، 2005-2004شعبي، جامعة أبي بكر بلقاید، تلمسان،  
الوطني حول: مظاھر وحدة    -  2 الملتقى  الشعر الشعبي البطولي ودوره في وحدة المجتمع الجزائري "، ضمن كتاب أعمال  عبد القادر خلیفي، " 

 .125الجزائري من خلال فنون القول الشعبیة ، المرجع السابق، صالمجتمع 
 . 307أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3
، أصیل مدینة بوردو بالجنوب الفرنسي حصل بجامعة لیون على شھادة اللیسانس في  )Joseph Desparmet  )1863-1942  جوزیف دیبارمي  -  4

م، حیث عین في تلمسان وھناك بدأ احتكاكھ واھتمامھ الجاد باللغة  1891ر ضمن البعثة التعلیمیة الفرنسیة سنة  م، التحق بالجزائ1884الآداب عام  
عام   العربیة  اللغة  في  دبلوم  بنیل  ذلك  توج  وقد  الإسلامیة،  والثقافة  والبلیدة  1900العربیة  والمدیة  سكیكدة  منھا  الجزائریة،  المدن  بعدید  طاف   ،

بالع واستقر  الاثنوغرافیا ومستغانم،  رواد  من  بأنھ  یوصف  للآداب،  العلیا  بالمدرسة  الإسلامیة  والعادات  العربیة  للغة  أستاذا  صار  حیث  اصمة، 
 وأنھ صاحب نزعة إنسانیة رغم انتمائھ للإدارة الاستعماریة.  المغاربیة في مطلع القرن العشرین، 

5 - kamel Chachoua, Joseph Désparmet (1863-1942) et la résistance symbolique dans l’Algérie coloniale, Site : 
Archive ouverte HAL/ https://hal.science › hal-04354057 › document, consulté le 24/10/2025.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

164 

المعلنة   المعاɲي  مٔڈا  ʇستخرج  فɢان  أحيانا،  المبالغة  حد  الشعراء  لأفɢار  قراءتھ  بحسن  وتم؈ق  اݍݨɺة،   ʏࢭ

لة ݍݵصɺا بقولھ:"  ، وɠان يرى أن الشعر الشعۗܣ يؤدي وظيفة نȎي1والمست؅فة، وʈرȋط ذلك بالواقع والوقاǿع 

   2تضميد اݍݨراح، وܧݰذ الك؄فياء الوطۚܣ، وت؄فير الɺزʈمة بل وتحوʈلɺا إڲʄ مجد للمɺزوم؈ن ".

إن اندحار المقاومات الشعبية الواحدة تلو الأخرى، وفشلɺا ࢭʏ وقف التمدد الاستعماري ࢭʏ أرجاء   

والظلم   الزمان  من  شɢواɸم  تقوʈة   ʄإڲ بالشعراء  أدى  باࣞ  البلاد،  والاسȘنجاد  الفقر  حالة  وشيوع  المسلط 

أɸم   من  اݍݰال  تلك  من  منقذ  عن  البحث  وɠان  العثماɲي،  وȋالسلطان  الصاݍݰ؈ن  وȋالأولياء  وȋالرسول 

   3الوصفات النفسية الۘܣ ɠان ʇغذّي ٭ڈا الشاعر المستمع؈ن إليھ، أو الرواة عنھ. 

 .خاتمة

ول حضور الشعر الشعۗܣ ࢭʏ ميدان مقاومة الاحتلال  لقد وقفنا ࢭʏ ٰڈاية ɸذه الإطلالة التارʈخية ح

واسȘباحة موارده وتخرʈب عناصر   اݍݨزائري،  الإɲسان  عڴʄ تدم؈ف  القائمة  وسياساتھ  وتوسعاتھ،  الفرɲؠۜܣ 

 ɸوʈتھ عڴʄ استخلاص جملة من النقاط عڴʄ النحو الآȖي:

 ختلف رȋوع الوطن.أن الشعر الشعۗܣ قد مثل ܥݨلا حقيقيا للذاكرة اݍݨماعية لݏݨزائرʈ؈ن ع؄ف م -

اݍݨزائرʈ؈ن   - اسْڈدفت  الۘܣ  التعسفية  الاستدمارʈة  الممارسات   ʄعڴ ɠاشفة  أضواء  إلقاء  من  تمكن 

الفعل  بصدق ردود  أبرز  ضرȎʈية وفنون إجرامية، كما  وأشɢال  ومصادرة  نفي قسري  من عمليات 

 الوطنية ࢭʏ مواجɺة ذلك. 

 لرʈفية.  أظɺر تجاɲس أحاسʋس اݍݨزائرʈ؈ن ࢭʏ بʋئاٮڈم اݍݰضرʈة وا  -

الۘܣ  - الɢولونيالية  للإدارة  فلق  مصدر  وأصبح  واܷݰة  ɠانت  المشɺد   ʄعڴ تأث؈فاه  أن  فيھ  رʈب  لا  مما 

 اجْڈدت ࢭʏ التصدي للشعراء والمداح؈ن بمحاولات الاستمالة أو القɺر والنفي والܦݨن.

ا  - أفواه  من  ݍݨمعھ  اݝݰاولات  Ȋعديد  القيام   ʄإڲ والمسȘشرق؈ن  الباحث؈ن  من  بالكث؈ف  لفئات  دفع 

الشعبية وترجمتھ بɢافة طبوعھ العرȋية والقبائلية والتارقية واعتباره سلاحا فكرʈا وȖعبوʈا لا يقل  

 عن رفع السيف وحمل البندقية. 

 
 . 308أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 1

2 - kamel Chachoua, Op-Cit ( Site internet ).  

 . 339أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

165 

موجزة، شɢّل وɢȋلمة  م  1954  –  1830الفرɲؠۜܣ   الاحتلال ف؅فة خلال اݍݨزائري  الشعۗܣ الشعر فقد 

 ومن السيا؟ۜܣ والموقف اݍݨماڲʏ التعب؈ف وȋ؈ن والتأرʈخ، الفن وظيفة ب؈ن جمع بارزة، وتارʈخية ثقافية ظاɸرة

 وثيقة  بحق  والمقاومة،ليɢون  النضال قيم ورܥّݵوا  ذاكرٮڈم،  وصانوا  ɸوʈْڈم، عڴʄ اݍݨزائرʈون  حافظ خلالھ

  .بالسلاح قاومت كما  بالɢلمة، قاومت  أمة تارʈخ تروي  حيّة،

 . قائمة المراجع

الȎش؈ف    -1 طمحمد  سعدي،  عثمان  تحقيق  اݍݨزائر،   ʏࢭ المݏݰون  والشعر  الشعۗܣ  ال؅فاث    1الإبراɸي׿ܣ، 

 .2010شركة دار الأمة، اݍݨزائر، 

ɠلية   02، العدد  09نص؈فة رʈڴʏ،" الشعر الشعۗܣ اݍݨزائري الɴشأة والمصطݏݳ"، مجلة أبوليوس، اݝݨلد    -  2

 .2022الآداب واللغات، جامعة سوق أɸراس، جوʈلية 

لدين بن قدور،" النضال والمقاومة ࢭʏ الشعر الشعۗܣ اݍݨزائري: الشاعر محمد بݏݵ؈ف أنموذجا "،  نور ا  -  3

 . 2022، المركز اݍݨامڥʏ صالڍʏ أحمد، النعامة، سȎتم؄ف 02، العدد 01مجلة إɲسانيات معاصرة، اݝݨلد 

رشيدة سعدوɲي،" أشعار ؟ۜܣ محند أو محند: الشاعر اݍݨوّال "، جرʈدة دنيا الوطن الالك؅فونية   - 4

، متاح عڴʄ الموقع:  2014/ 03/ 25

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2014/03/25/324486.html 

غانية  -  5 و  قاسم  سونك    Ȗسعديت  ديوان  اݍݨزائري:  الشعۗܣ  والشعر  الفرɲؠۜܣ  الاسȘشراف   ،ʏفيلاڲ

وآدا٭ڈا   العرȋية  اللغة  قسم  ومقارن،  عالمي  أدب  تخصص  الأدبية،  الدراسات   ʏࢭ ماس؅ف  مذكرة  أنموذجا، 

 . 2019-2018جامعة مولود معمري، ت؈قي وزو اݍݨزائر، 

ج  -  6  ،ʏالثقاࢭ اݍݨزائر  تارʈخ  الله،  سعد  القاسم  ط1954-1830  8أبو  ب؈فوت،  1،  الإسلامي،  الغرب  دار   ،

1998. 

مɴشورات    اݝݨلس الأعڴʄ للغة العرȋية، مظاɸر وحدة اݝݨتمع اݍݨزائري من خلال فنون القول الشعبية - 7

 .2006اݍݨزائر،  اݝݨلس الأعڴʄ للغة العرȋية، 

طبعة    -  8 المݏݰون،  الشعر   ʏࢭ اݍݨزائرʈة  المقاومة  اݍݰفناوي،  أمقران  و  يلس  الثقافة  جلول  وزارة  خاصة، 

 .2007اݍݨزائر، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

166 

ج  -  9 بوعزʈز،   ʏيڍ ودراسة  تحقيق  السعود،  سعد  طلوع  المزاري،  عودة  بن  ط2الآغا  الغرب  1،  دار   ،

 . 1990الإسلامي ب؈فوت، 

اݍݨزائر    -  10 للɴشر،  القصبة  دار  عʋؠۜܢ،  بن  حنفي  ترجمة  واݝݨتمع،  الأمة  اݍݨزائر  الأشرف،  مصطفى 

2007. 

بد القادر، " الشعر الشعۗܣ اݍݨزائري: قراءة تأثيلية ࢭʏ المفɺوم والتطور وأشɺر الأعلام  جلول دواڊʏ ع  -  11

  .2018، البحرʈن، خرʈف 43"، مجلة الثقافة الشعبية، العدد 

ܣ،" نزعة المقاومة ࢭʏ الشعر الشعۗܣ اݍݨزائري: الشاعر محمد بݏݵ؈ف    -  12 ّۚ مرʈم مرايحية و عبد اللطيف ح

المصط  مجلة   ،" اݝݨلدأنموذجا  العدد  1ݏݳ،  جامعة  18،  الإɲسانية  العلوم   ʏࢭ إحصائية  تحليلية  مخ؄ف   ،

 . 2018تلمسان، 

اݝݨلد    -  13 أبحاث،  مجلة  أنموذجا"،  بݏݵ؈ف  محمد  شعر  المقاومة:  قصائد   ʏࢭ قراءة   " شاحطو،   ʏ05عڴ  ،

 . 2017، جامعة زʈان عاشور اݍݨلفة، دʇسم؄ف 05العدد 

المقاومة    -  14 شعر  المنقاري،  مذكرة  محمد  تحليلية،  فنية  دراسة  اݍݨزائري:  الغرب  منطقة   ʏࢭ المݏݰون 

 .2005-2004ماجست؈ف ࢭʏ الأدب العرȌي، تخصص أدب شعۗܣ، جامعة أȌي بكر بلقايد، تلمسان، 

15 - Abdelhak Lahlou, 1871 dans la poésie orale kabyle, revue études française, vol 57, N 01, 

2021. 

16 - kamel Chachoua, Joseph Désparmet (1863-1942) et la résistance symbolique dans 

l’Algérie coloniale, Site : Archive ouverte HAL/ https://hal.science › hal-04354057 › 

document.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

167 

 م.1871نماذج من الشعر الشعبي ʪلقبائلية عن ثورة 

Examples of popular kabylia poetry about the 1871 revolution 

 أ.د/ عبد النور أيت Ȋعزʈز. 

 اݍݨزائر /لونʋؠۜܣ عڴʏ -2جامعة البليدة  

blida2.dz-a.aitbaziz@univ  

 المݏݵص 

ثورة   عن  بالقبائلية  الشعۗܣ  الشعر  من  نماذج  عن  اݍݰديث  البحث  ɸذا  وʉعرض  1871يȘناول  م 

عزʈز   وولديھ  للثورة   ʏالروڌ الزعيم  اݍݰداد  الشيخ  دور  Ȗشمل  الثورة  ɸذه  وحيȞيات  ملاȊسات  من  جانبا 

و  أوقا؟ۜܣ   ʏعڴ والقايد  الشرʈف   ʏعڴ بن  السعيد  محمد  والباشاغا  المقراɲي  بومزراق  وأحمد  ۂʏ ومحمد 

مكتوȋة   صفحات  سبع  من  تتɢوّن  والۘܣ  الدراسة  محل  الأشعار  ɸذه   ʏࢭ ذكرɸا  ورد  الۘܣ  الܨݵصيات 

أو   للثورة  معارضا  ɠان  أنھ  الأشعار  مضمون  خلال  من  وʈظɺر  مجɺول،  ɠاتّڈا  عرȋية،  بحروف  بالقبائلية 

والم المؤʈّدين  وحۘܢ  الثورة   ʏࢭ المشارك؈ن   ʄعڴ المسلّطة  القاسية  بالعقوȋات  ɸو  متأثّرا  ورȋما  معɺا،  تعاطف؈ن 

أحد ܷݰاياɸا، وʈحتمل من جɺة أخرى أن السلطات الاستعمارʈة الفرɲسية ۂʏ الۘܣ ɠلّفتھ بمɺمة دعائية  

تأث؈فɸا   وݯݨم  الأشعار  ɸذه  أɸمية   ʏۂ فما  قادٮڈا.  وخاصة  الثوار  معنوʈات   ʄعڴ سلبا  يؤثّر  حۘܢ  لصاݍݰɺا 

وكيف   قادٮڈا،  وȋالأخص  الثوار  معنوʈات   ʄعڴ رؤʈة  السلۗܣ  يمثّل  باعتباره  ورأيصاحّڈا  موقف  تفس؈ف  يمكن 

 نقدية للثورة وزعما٬ڈا خلافا لما جرت عليھ العادة وɸو المدح والإشادة والافتخار والتبجيل.

المفتاحية ثورة    .الɢلمات  الشعۗܣ،  بومزراق  1871الشعر  أحمد  اݍݰداد،  بن  عزʈز  اݍݰداد،  الشيخ  م، 

 المقراɲي. 

Abstract 

This research discusses examples of popular Kabyle poetry about the 1871 revolution 
and presents some of the circumstances and details of this revolution, including the role of 
Sheik El Haddad, the spiritual leader of the revolution, and his sons Aziz and Mohamed, 
Ahmed BumezragEl- Mokrani, Bashagha Mohamed Said Ben Ali El Sharif, and the Qa'id Ali 
Oukaci ;these are the figures mentioned in the poems under study, which consist of seven 
pages written in Kabyle using Arabic script, by an unknown author. The content of the poems 
suggests that the author was either opposed to the revolution or affected by the harsh 
punishments imposed on those who participated in the revolution, as well as its supporters 
and sympathizers. He might have been one of its victims. On the other hand, it is possible that 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

168 

the French colonial authorities tasked him with a propaganda mission to undermine the 
morale of the revolutionaries, especially their leaders. Thus, what is the significance of these 
poems and the extent of their negative impact on the morale of the revolutionaries, especially 
their leaders? How can we interpret the position and opinion of their author, considering it 
represents a critical view of the revolution and its leaders, contrary to the usual practice of 
praise, commendation, pride, and veneration? 

Keywords: popular poetry, the revolution of 1871 AD, Sheikh Al-Haddad, Aziz bin Al-
Haddad, Ahmed Boumezraq Al-Maqrani.  

 المقدمة

ما   خلال  من  ميلادي  عشر  التاسع  القرن  ف؅فة  أثناء  اݍݨزائر   ʏࢭ الشعۗܣ  الشعر  موضوع  دراسة  إن 

سݏّݰة الۘܣ خاضɺا الشعب اݍݨزائري ضد  قيل من نظم ومقطوعات شعرʈة ࢭʏ موضوع الثورات الشعبية الم 

مدى   نكȘشف  يجعلنا  ومالھ،  وعرضھ  ولغتھ  ودينھ  وممتلɢاتھ  أرضھ  عن  دفاعا  المعتدي  الفرɲؠۜܣ  الاحتلال 

الارتباط الوثيق ب؈ن الأدب والتارʈخ عامة وȋ؈ن الɺوʈة واللغة خاصة، ثم ب؈ن الشاعر الشعۗܣ وعامة الشعب  

الۘ الأرʈاف   ʏࢭ خاصة  اݍݨماɸ؈ف  الرفض  أو  وحرɠات  والانتفاضات  الثورات  لɺذه  والمنطلق  المصدر  ɠانت  ܣ 

والمقاومة العفوʈة الۘܣ ع؄ّف عٔڈا تلقائيا وȋطلاقة ودون تɢلّف أولئك الشعراء الشعبي؈ن، وحفظوا لنا صورا  

المص؈فية   شعّڈم  بقضايا  وȖعلّقɺم  بوطٔڈم  ارتباطɺم  مدى  عن  خلالɺا  من  ع؄ّفوا  خالدة  ومقطوعات  راǿعة 

الۘܣ وتأ التارʈخية  اݍݰادثة  أو  الواقعة  عن  فٕڈا  ع؄ّفوا  الۘܣ  واݍݰالة  الظروف  حسب  إيجابا  أو  سلبا  ٭ڈا  ثّرɸم 

 تناولوɸا. 

تفتخر  الۘܣ  الشعۗܣ  الشعر  من  نماذج  استعراض   ʄعڴ والأدبية  التارʈخية  الدراسات  عوّدتنا  لقد 

المقدّس   اݍݨɺاد  أعلنوا  الذين  والعسكرʈ؈ن  والسياسي؈ن  الديɴي؈ن  والزعماء  القادة  ببطولات  وȖشيد  وتمجّد 

ʈالدفاع عن وطٔڈم وما يحتو ʏالمقاومة والاستماتة ࢭ ʄ؈ف الشعبية إڲɸھ من أرض وعقار وثروة،  ودعوا اݍݨما

رابطة   وتقوي  Ȗعزّز  أمور   ʏوۂ وɲسب،  وشرف  ومال  وعرض  ولغة  دين  من  ٭ڈا  اتصل  وما  أنفسɺم  وعن 

 الانتماء والارتباط الوثيق ب؈ن الإɲسان ووطنھ فردا وجماعة وت؅فجم واقعيا مبدأ "حب الوطن من الإيمان". 

ي وتجعلھ  التيار  عكس  بالإɲسان  تدفع  أحيانا  الظروف  القاعدة  ولكن  عن  وʈحيد  العرف  خالف 

العامة وʈصبح حالة شاذة تحفظ ولا يقاس علٕڈا، وɸذا ينطبق عڴʄ اݍݰالة أو العيّنة الۘܣ سندرسɺا ࢭɸ ʏذه  

الورقة البحثية الۘܣ نȘناول فٕڈا عرض وثائق أرشيفية من الأرشيف الفرɲؠۜܣ عبارة عن مقطوعات شعرʈة  

مك القبائلية)  (اللݤݨة  الأمازʉغية  ثورة  باللغة  موضوعɺا  مجɺول،  ɠاتّڈا  عرȋية  بحروف  (ثورة  1871توȋة  م 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

169 

المقراɲي واݍݰداد) انتقد فٕڈا صاحّڈا عدد من قادة الثورة وحمّلɺم مسؤولية ما وقع لݏݨماɸ؈ف الشعبية من  

 معاناة ووʈلات وأɸوال وخسائر مادية وȌشرʈة وصدمات نفسية. 

د ࢭɸ ʏذه المقطوعات الشعرʈة اݝݨɺولة  تطرح ɸذه الدراسة إشɢالية مدى ܵݰة ومصداقية ما ور 

المصدر وݯݨم تأث؈فɸا السلۗܣ الذي يف؅فض أٰڈا أحدثتھ ࢭʏ نفوس ɸؤلاء القادة والزعماء وࢭʏ نفوس  

ومعنوʈات اݍݨماɸ؈ف ࢭɸ ʏذه المنطقة الرʈفية اݝݨاɸدة الۘܣ عرفت صراعا شديدا ࢭʏ وسائل وأساليب  

تعمارʈة المدعومة بضباط المɢاتب العرȋية ومن يȘبعɺا من  الدعاية والدعاية المضادة، ب؈ن السلطات الاس

القيادات اݝݰلية وأعوان الاحتلال من جɺة، وȋ؈ن الزعماء الوطني؈ن والمقاوم؈ن من ال؇قɸاء واݝݵلص؈ن  

الذين رفضوا اݍݵضوع من جɺة أخرى، فɢانوا عرضة ݍݨميع أشɢال حملات الȘشوʈھ والاف؅فاء والْڈم  

 وʈر حۘܢ من طرف الشعراء الشعبي؈ن.واݍݵيانة واݍݰقد وال؅ق

 :العرض

 :  مفɺوم الشعر الشعۗܣ .1

منطقة   سɢان  يȘناقلھ  محلية  خاصة  بلغة  منظوم  شعر  وɸو  أصولھ  عن  Ȗع؄ّف  الۘܣ  اݝݨتمع  لغة  ɸو 

بالأحداث   وʈتأثّر  يؤثّر  وɸو  رزقɺا،  ضمان   ʄإڲ  ʄسڥȖ الۘܣ  الɢادحة  الطبقة  أحوال  عن  ʇع؄ّف  مشافɺة  خاصة 

الۘܣ تم؈ّق ف؅فة إنتاجھ، وقد يتأثّر بالأوضاع السياسية والاجتماعية والتوجɺّات الديɴية للشعراء.  والأوضاع  

شɺامْڈا   وجسّد  ومواقفɺا  أحداٯڈا  ورصد  الشعبية  الثورات  وملاحم  ووقاǿع  أحداث  الشعۗܣ  الشعر  صوّر 

د ارتباط  فɺو  والتفاعل،  واݍݰماس  الانفعال  ب؈ن  تتفاوت  فنية  بن؄فات  متعاʇش  وɲ୒سانيْڈا  وثيق   ʏاخڴ

 ومتفاعل.

وللشعر الشعۗܣ أنماط وأنواع تتمثّل ࢭʏ الشعر الغناǿي الذاȖي المرتبط بالموسيقى والغناء وفيھ الأغنية  

والأɲشودة والمرثية. وɸناك الشعر القصظۜܣ أو الن؆في وفيھ المݏݰمة (قصة شعرʈة طوʈلة) تصف اݍݰروب  

الشع القصة  وɸناك  مصوّر،  قصظۜܣ   ʏموضوڤ الشعۗܣ بأسلوب  الشعر  وخصائص  مم؈قات  ومن  بية، 

Ȋسيطة   لغة   ʏوۂ السɢان  عموم  ب؈ن  المتداولة  اللّݤݨة  أو  اللغة  الشعبي؈ن  الشعراء  استخدم  حيث  اللغة، 

يفɺمɺا أغلبية الناس، وتمثّلت ࢭʏ عيّنة الدراسة ࢭʏ القبائلية وحدɸا أو القبائلية والعرȋية والفرɲسية معا،  

 اȊع ديۚܣ ȊسȎب ارتباط السɢان بالعقيدة الإسلامية.وۂʏ لغة عامية وشعبية ذات ط 

وتطلّعاتھ   وآمالھ  الشعب  ثقافة  عن  ʇع؄ّف  باعتباره  التقليدي  الشعري  بالإبداع  الشعۗܣ  الشعر  وامتاز 

ثقافات   يمثّل  تجسيد  وɸو  الشعبية،  بيȁتھ  من  انطلاقا  يبدع  الشعۗܣ  والشاعر  الشعب،  من  وɴʈبع 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

170 

حيث من  تتفاوت  السɢان  من  شفوʈة    مجموعات   ʏࢭ ɸنا  يكمن  والتقليد  الفرديات،  فٕڈا  وتذوب  الأɸمية 

القديم   بالطّاȊع  مل؅قما  مقيّدا  الشعۗܣ  فالشاعر  المتلقي.  ألفھ  الذي  اݍݵاص  وطاȊعɺا  والنصوص  القصائد 

للنصوص، والذاكرة الشعبية تقحم نفسɺا ࢭʏ إبداعاتھ من خلال تداخل النصوص الشعرʈة والاقتباسات  

 الشاعر دون قصد.الۘܣ يݏݨأ إلٕڈا 

والتقليد ɸنا يقصد بھ النّمط الشفوي المتوارث من الأجداد الذي ʇعت؄ف خاصية أساسية مم؈ّقة للشعر  

رغم   لݤݨاٮڈا  بمختلف  الأمازʉغية  اللغة  أن  جلاوي:"  محمد  اعت؄ف  وقد   ʏڧʉالأماز وللأدب   ʏڧʉالأماز الشعۗܣ 

ڈا ّٰ أ إلاّ  "التفيناغ"  ɸو  عرʈق  أبجدي  نظام   ʄعڴ تتصل   توفّرɸا  ولم   ʄالأوڲ بالدرجة  شفوʈة  لغة  مورست 

بالكتابة إلاّ عن طرʈق التدوʈن والاستɴساخ بحروف غ؈ف حروفɺا الأصلية عرȋية ɠانت أم لاتيɴية." وۂʏ م؈قة  

اɸتمام   من  موسيقاه  الشعۗܣ  الشعر  ʇستمد  كذلك  العرʈقة.  اݍݰضارة  ذات  حۘܢ  أخرى  آداب  عاشْڈا 

الشعبي؈ن بالألفاظ من ناح الذي  الشعراء  الشعۗܣ  النص   ʏࢭ الرن؈ن واݍݨرس وɸو الاستخدام الموسيقي  ية 

يتجڴʄ كذلك ࢭʏ تناسب الأجزاء وتوزʉع القافية وتواتر اݍݰروف المȘشا٭ڈة الرن؈ن بوصفɺا دعامة من دعامات  

 1السياق الموسيقي للعبارة الشعرʈة. 

صوتية وحدات  من  متɢون  بناء  ɠل  بأٰڈا  الشعبية  القصيدة  عرّف  من  عامية    وɸناك  ɠلمات  شɢل   ʏࢭ

(لݤݨة محلية) ʇستعمل فٕڈا الشاعر الشعۗܣ ألوانا من الاستعارات واݝݨازات ولا يخضع للوزن إلاّ نادرا لأن  

توصل إڲʄ معاɲي قصد   الوزن موɸبة رȋانية ࢭʏ الشعر الشعۗܣ، والشعر بناء مȘسلسل من وحدات صوتية 

 لɢونھ حوّل ܧݵصيات معدمة إڲʄ فاعلة. إحداث الأثر ولھ فضل كب؈ف عڴʄ النواڌʏ الإɲسانية 

قيم    ʏࢭ يذوب  وɸو  وأفɢار  ومعاɲي  وحروف  ɠلمات  ɠونھ   ʏࢭ تظɺر  الشعۗܣ  والشعر  اللغة  ب؈ن  والعلاقة 

الأمة   يقظة  زادت  مش؅فɠا  الشعور  ɠان  وɠلّما  شعرا،  سّ׿ܣ  ولذلك  بالشعور  اݝݨتمعومرتبط  وسلوكيات 

الناس. فɺو ʇع؄ّف عن الأمة والقوم وʈمكن للشاعر الشعۗܣ  ȊسȎب انȘشار التداول المعرࢭʏ للشعر وقيمھ ب؈ن  

أن يɢون حافظا لمبادئ اللغة الۘܣ كتب ٭ڈا، ولكنھ يضطر إڲʄ عدم التقيّد ٭ڈا وɸو ما جعلھ أك؆ف استعدادا 

من غ؈فه لفɺم الأخلاق والديانة، فالشعر الشعۗܣ بمثابة منظومة صوتية Ȗع؄ّف عن وجɺة الأمة الۘܣ أɲشأتھ  

 يھ.ودلّت عل

 
، 2015،  01إبراھیم.ر، دور الشعر الشعبي الأمازیغي في سرد الأحداث التاریخیة لمنطقة الأوراس، الجزائر، مجلة علوم الإنسان والمجتمع، ع    -1

 . 57-55ص 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

171 

وɸناك ثلاث خصائص فنية للشعر الشعۗܣ تتمثّل ࢭʏ الألفاظ والمعاɲي والȘشكيل، أما التحليل البɴيوي  

  ʄإشارة ونص ودلالة، وعڴ من  المعيارʈة  للɢلمة  اللغوي  تضامن النظام   ʄالشعۗܣ فيقوم عڴ الشعري  للنص 

رʈة اݍݰتمية القيمية  النظام الاتصاڲʏ من مرسل ومستقبل ورسالة ورمز ومحيط حضاري وقيمة حسب نظ

 1للدكتور عبد الرحمان عزي. 

 م 1871التعرʈف بثورة  .2

قبل اݍݰديث عن مضمون المقطوعات الشعرʈة الۘܣ ۂʏ صلب موضوعنا لابد من التعرʈف بالثورة الۘܣ  

من   الأشعار   ʏࢭ أسماءɸا  وردت  الۘܣ  الفاعلة  بالܨݵصيات  وكذلك  الأشعار  ɸذه  حولɺا  أو  فٕڈا  قيلت 

 ؈ن باعتبارɸم محور موضوع الأشعار وصنّاع أحداث الثورة. جزائرʈ؈ن وفرɲسي

 الظروف العامة واݍݵاصة الۘܣ اندلعت فٕڈا الثورة  .2.1

 يمكن تݏݵيصɺا ࢭʏ النقاط التالية: 

وأوȋئة    فتاكة  مجاعاتوأمراض  من  عٔڈا  نتج  وما  اݝݨالات  جميع   ʏࢭ الفرɲسية  التعسّفية  السياسة   .

 قاتلة. 

ضد    حر٭ڈا   ʏࢭ فرɲسا  اٰڈزام  والȎشرʈة  .  المادية  اݍݨزائر  و୒مɢانيات  ثروات  ɠل  وȖܦݵ؈فɸا  بروسيا 

 ݍݵدمة اݍݰرب. 

. تݤݨ؈ف سɢان الألزاس واللورʈن إڲʄ اݍݨزائر كمستوطن؈ن ومنحɺم أراعۜܣ اݍݨزائرʈ؈ن Ȋعد مصادرٮڈا   

وȖعرّض  الشعۗܣ،  والغليان  الضغط  وارتفاع  أك؆ف  اݍݨزائر  داخل  الوضع  مٔڈا..تأزّم  وطردɸم  مٔڈم 

م العرȋية  العديد  المɢاتب  ضباط  وȖسلّط  كب؈فة  إɸانات   ʄإڲ اݝݰلية  والقيادات  الزعماء  ن 

 والمستوطن؈ن علٕڈم. 

 2. ام؅قاج شعور حب الوطن والدفاع عن اݍݰرʈة والاستقلال مع الإيمان الديۚܣ. 

  

 
، 2021، الجلفة، مجلة فصوص الأدب والمعارف، ع؟،    -تحلیل سردیة الشعر الشعبي  -الشعبيأحمد.ع، أشكال التعبیر الفني لأغراض الشعر    -1

        . 71-67ص 

 . 21-20، ص 1986، عدد خاص، 96مقاومة شعب یحرّكھ الإیمان، الجزائر، مجلة الثقافة، ع 1871محفوظ.ق، انتفاضة  -2



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

172 

 م  1871التعرʈف بالشيخ اݍݰداد ودوره ࡩʏ قيادة الطرʈقة الرحمانية وثورة  .2.2

صدوق أوفلا (الأعڴʄ) سنة   بقرʈة  اݍݰداد ولد  بابن  ܢ  ّۚ يُك اݍݰداد  بن   ʏبن عڴ محمد أمزʈان  م  ɸ1790و 

  ʄتوڲ التفʋآۜܣ،  اݝݵتار  بن  القادر  عبد  اݍݰاج  الشيخ  عن  الرحمانية  الطرʈقة  وأخذ  رأسھ  مسقط   ʏࢭ Ȗعلّم 

سنة  مشيخ الرحمانية  الطرʈقة  زاوʈة  1857ة  صاحب  اݍݰملاوي  الشيخ  ع؈ّن  اݍݰداد  الشيخ  وفاة  قبل  م، 

وقد طلب ɸذا الأخ؈ف من اݍݰɢام    1وادي العثمانية بميلة مقدّما للطرʈقة الرحمانية ثم استخلف ابنھ عزʈز. 

القياد   بدورɸم  يأمروا  ɠي  العرȋية  المɢاتب  ضباط  يأمروا  أن  اݝݰلي؈ن  للإخوان العسكرʈ؈ن  التعرّض  Ȋعدم 

 2الرحماني؈ن الذين يأتون لزʈارة والده ࢭʏ مقرّه بصدوق.

محمد   الأك؄ف  وابنھ  وتاقيطونت،  عموشة   ʄعڴ قايد  منصب   ʏࢭ عزʈز  الأصغر  ابنھ  Ȗعي؈ن  ورغم 

للسلطات   السرʈة  التقارʈر  فإن  (إيثعيدل)،  عيدل  بۚܣ  عرش  قاعۜܣ  لدى  عدل  باش  منصب   ʏࢭ (محند) 

اݝݰل الرحمانية  الاستعمارʈة  الطرʈقة  إخوان  دعا  بأنھ  بجاية   ʏࢭ الديۚܣ  الزعيم  اݍݰداد  الشيخ  اٮڈمت  ية 

لتقديم البنادق والبارود، وأن السيد حاج قدور وكيل و୒مام ضرʈح المرابط سيدي امحمد بن عبد الرحمان  

اݍݨزائ  ʏࢭ العسكرʈة  عنقواٮڈا  وأمدɸّبمعلومات  صدوق   ʏࢭ زاره  ببومرداس)  مصطفى  (؟ۜܣ  مصطفى   ʏر، ࢭ

من   قدور  حاج  السيد  وȋفصل  لتوقيفھ،  اݍݰداد  تحرɠّات  بمراقبة  بجاية  سلطات  التقرʈر  ɠاتب  وأوطۜܢ 

 3منصبھ. 

الباشاغا محمد السعيد بن عڴʏ الشرʈف حول    مع  خلاف وصراع وتنافس   ʏࢭ اݍݰداد  وɠان الشيخ 

الأرشيف وثائق  ملف  تضمّن  وقد  الصومام،  وحوض  الصغرى  القبائل  منطقة  وقيادة  الفرɲؠۜܣ    زعامة 

قسنطينة    ʏࢭ العسكرʈ؈ن  الفرɲسي؈ن  المسؤول؈ن  وȋ؈ن  المعني؈ن  ب؈ن  مراسلات  عدة  اݍݰداد  بالشيخ  اݍݵاص 

ب؈ن  الصݏݳ  لتحقيق   ʄسڥ أنھ  قسنطينة  عمالة  "برʈقو"عامل  اݍݨ؇فال   ʄادڤ وقد  وأقبو،  وسطيف  وȋجاية 

بالفعل إڲʄ مقر بن عڴʏ الشرʈف  وأن وفدا مɢونا من عدة قياد مشɺورʈن ࢭʏ المنطقة قد انتقل  4المتنافس؈ن.

 
 .52-50، ص 6198،عدد خاص، 96عمار.ط، ندوة الأساتذة، مجلة الثقافة، ع  -1
نیابة عن والده    Desvaulعثرنا في ملف الشیخ الحداد بالأرشیف الفرنسي على ثلاث رسائل خطیة أرسلھا عزیز بن الحداد إلى الجنرال "دزفو"    -2

جانفي   أوائل  في  مؤرخة  والمحتوى،  المضمون  متقاربة  ال1865الحداد  العسكري  المترجم  الفرنسیة  إلى  العربي  نصھا  بترجمة  قام  سید  م 
یفُھم منھا وجود مضایقات على الحداد وأتباعھ الرحمانیین من طرف القیاد المحلیین الخاضعین لأوامر ضباط المكاتب   Ballentiros"بالونتیروس"  

 العربیة. للمزید أنظر: 
 - Archives Nationale d’Outre-Mer (ANOM),Gouvernement Générale de l’Algérie (GGA), 19 H/59.  

  08ة في تقریر حرّرتھ مصالح الشرطة العامة موجّھ إلى الحاكم العام حول الشیخ الحداد الزعیم الدیني في بجایة وقّعھ عامل عمالة الجزائر مؤرخ -3
  .ANOM, GGA, 19 H/59. للمزید أنظر: 1م، ص1870أكتوبر 

. 1م، ص1867فیفري15سعید بن علي الشریف، بدون رقم، مؤرخة في رسالة خطیة من الجنرال بریقو عامل عمالة قسنطینة إلىالباشاغا محمد ال -4
 .ANOM, GGA, 19 H/59للمزید أنظر: 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

173 

بئڈما. الوساطة  بدور  الشيخ  1للقيام  وغرʈمھ  منافسھ  مع  للتصاݍݳ  استعداده  عن  أعرب  الأخ؈ف  ɸذا  وأن 

 2اݍݰداد. 

وأفاض ࢭʏ اݍݰديث عن ɸذا الموضوع وأراد حصر  Louis Rinn)(3وقد توسّع النقيب الفرɲؠۜܣ لوʉس رʈن 

ضارب مصاݍݳ الزعامات والقيادات اݝݰلية ولʋست ثورة شعبية  م ࢭʏ دائرة ضيّقة وۂʏ ت1871مسألة ثورة  

  4ضد الظلم والطغيان والعبودية ɸدفɺا الأس׿ܢ ɸو التحرّر وطرد الاحتلال. 

الباشاغا   مع  الشيخ "اݍݰداد"  خلاف  موضوع  ومقالاتھ  مؤلّفاتھ  من  العديد   ʏࢭ فتناول  بوعزʈز   ʏيڍ أما 

"اݍݰداد"    ʄإڲ وفود  عدة  و୒رسالھ  بئڈما،  التوسّط  محاولة"المقراɲي"  الشرʈفوذكر   ʏعڴ بن  السعيد  محمد 

Ȏب الرئʋؠۜܣ لإعلان اݍݨɺاد ضد  بʋنما أكّد"اݍݰداد"نفسھ وابنھ "عزʈز" أن الس  5لدعوتھ إڲʄ الانضمام للثورة.

حاكم بجاية "الذي ܥݨن الإخوان الرحماني؈ن   le Commandant Reilhacفرɲسا ɸو إذاية القائد "رʈلɺاك" 

."ʏوفعڴ  ʏقوڲ ذنب  مٔڈم  يصدر  أن  دون  وفتٔڈم  المذɠورك6بالشك  اݍݰاكم  "اݍݰداد"أن  إڲʄ    وأضاف  تب 

لعزʈب    ʄإڲ قدم  القبطان  وأن  بالنفاق،  واٮڈمھ  صدوق   ʏࢭ إليھ  القدوم  من  الناس  بمنع  يأمرɸم  مرؤوسيھ 

 7أحمد خاطري وجمع الناس وأمرɸم Ȋعدم القدوم إڲʄ اݍݰداد.

 -الشيخ عزʈز بن اݍݰداد أنموذجا-التعرʈف بالܨݵصيات المذكورة ࡩʏ الأشعار  .2.3

الܨݵصيات   بɢل  التعرʈف  لتعذّر  بن  نظرا  عزʈز  الشيخ   :ʏالتواڲ  ʄعڴ  ʏوۂ الأشعار   ʏࢭ ذكرɸا  ورد  الۘܣ 

اݍݰداد، الشيخ محمد (محند) بن اݍݰداد، أحمد بومزراق المقراɲي، القايد عڴʏ أوقا؟ۜܣ، Ȋش؈ف أورابح، من  

) سوسۛܣ  اݍݨ؇فال  الفرɲسي؈ن:  ومن  لالمان(le Général Saussierاݍݨزائرʈ؈ن.  واݍݨ؇فال   (Lallemand  فقد  (

 ʄ التعرʈف بالشيخ عزʈز بن اݍݰداد لأنموذج. اقتصرنا عڴ

 
. للمزید أنظر: 1م، ص  1871جانفي12، مؤرخة في  26رسالة خطیة من الباشاغا محمد السعید بن علي الشریف إلى عامل عمالة قسنطینة، رقم    -1

ANOM, GGA, 19 H/59. 
البا  -2 من  خطیة  بونفاليرسالة  العقید  إلى  الشریف  علي  بن  السعید  محمد  سطیف،رقم   le Colonel Bonvaletشاغا  في  37حاكم  مؤرخة   ،

 .ANOM, GGA, 19 H/59. للمزید أنظر: 1م، ص 1871جانفي17
رئیس المصلحة  ولد في باریس وتوفي بالجزائر، مستشار حكومي، نائب رئیس الجمعیة التاریخیة لمقاطعة الجزائر، 1905-1838لویس رین 3

 المركزیة لشؤون الأھالي، رئیس المكتب العربي في جیجل، لھ عدة مؤلفات. 
4-L. Rinn, 1891, Histoire de l’Insurrection de 1871 en Algérie, Alger, Librairie Adolphe Jourdan, p 198 199.       
 

 .28، ص 1986،عدد خاص، 96، ع یحي.ب، ثورة محمد المقراني والشیخ ابن الحداد، مجلة الثقافة  -5
م. نفس المعلومات وردت  1873جویلیة  31رسالة خطیة من عزیز بن الجداد إلى رئیس الجمھوریة الفرنسیة تیار من سجن قسنطینة مؤرخة في  -6

م. للمزید  1884ر أفریل في رسالة أخرى خطیة من عزیز بن الحداد إلى قنصل فرنسا في طرابلس الغرب أرسلھا من جدة بالسعودیة مؤرخة في شھ
 .ANOM, GGA, 19 H/59 أنظر:

 . للمزید أنظر:  1ه، ص 1288محرم  20رسالة خطیة من الشیخ الحداد إلى الباشاغا محمد السعید بن علي الشریف مؤرخة في  -7
ANOM, GGA, 19 H/59. 

م. للمزید 1871أفریل  10ه) بالمیلادي فوافق  1288محرم  20نفس الرسالة نشرھا لویس رین مترجمة إلى الفرنسیة وقابل تاریخھا الھجري ( -
 أنظر: 

Louis Rinn, Op Cit, p 226-227.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

174 

م، Ȗعلّم ࢭʏ زاوʈة أجداده عڴʄ يد والده الشيخ محمد أمزʈان  1842ولد"عزʈز"بقرʈة صدوق أوفلا سنة  

  ʏࢭ اݍݨزائر  مدينة  زار  حياتھ،  من  الف؅فة  ɸذه  حول  تفاصيل  توجد  ولا  قسنطينة،  مدرسة   ʏوࢭ اݍݰداد،  بن 

، شغل منصب قايد عڴʄ عموشة وتاقيطونت سنة  Desvaux"دزفو"  تارʈخ غ؈ف مضبوط أين قابل اݍݨ؇فال  

قاد الݤݨمات والمعارك العسكرʈة ࢭʏ ضواڌʏ سطيف وȋجاية وجيجل باعتباره خليفة والده وأحد  1م.1869

تارʈخ   منذ  للثورة  العسكرʈ؈ن  القادة  الموال؈ن  1871أفرʈل  09أبرز  القياد   ʄعڴ انتصاراتھ  وحقّق  م 

أ اٰڈزم  (للفرɲسي؈ن،لكنھ  سوسۛܣ  اݍݨ؇فال  لالمان(le Général Saussierمام  بʋنما Lallemand)واݍݨ؇فال   (

 ) رʈلɺاك  القائد  أمام  بجاية   ʏضواڌ  ʏمحمدࢭ أخيھ  أورابح  le Commandant Reilhacاٰڈزم  Ȋش؈ف  )وحليفھ 

 2المشɺور ࢭʏ وادي أم؈قور وɸو المذɠور ࢭʏ الأشعار. ابن القايد أورابح

وȌعد اسȘسلام"عزʈز"للسلطات الفرɲسية اٮڈمتھ بارتɢاب جرʈمة تحرʈض السɢان عڴʄ التمرّد ضد  

فرɲسا ودفعɺم ݍݰرق وتخرʈب الممتلɢات العامة واݍݵاصة، ومحارȋة أصدقاء فرɲسا ࢭʏ بلاد القبائل بمفرده  

  17ن نفسھ ࢭʏ محكمة اݍݨنايات بقسنطينة Ȋܨݨاعة، وصدر اݍݰكم عليھ ࢭʏ  أو مع غ؈فه، ودافع "عزʈز" ع 

م بالܦݨن ثم بالنفي إڲɠ ʄاليدونيا اݍݨديدة، وتمت مصادرة أملاكھ وأملاك عائلة اݍݰداد ɠلɺا  1873أفرʈل  

 ɸ3كتار وأصبح أفرادɸا مشرّدون وȋلا مأوى.   502والۘܣ تبلغ مساحْڈا 

 مضمون الأشعار والتعليق علٕڈا .3

 رقة الأوڲʄ الو  .3.1

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية 

 يا لساɲي ɸدر بلقʋس لماّ كنت طالب 

 عڴʄ اݍݰداد وولادو ܥݰروا ɠل الناس بلكذب 

 ɠل من تبّع رايو اݍݰɢومة Ȗعاقبو

 دخّلوا للنّاس توسوʉس الصّغ؈ف والكب؈ف 
 

، ص  4م، جامعة فرحات عباس، سطیف، مجلة الآداب والعلوم الاجتماعیة، ع  2006بشیر. ف، جوانب من حیاة الشیخ سي عزیز ابن الحداد،    -1
        . 67-65ص 

 
2-L. Rinn, Op Cit, p 412-414. 

        . 72-70بشیر. ف، المرجع السابق، ص ص -3

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

175 

 ڲʇ ʏسمع ʇستغرب  خذا الشيعة بلا اݍݵدمة

 جميع من دار صاحب  ɠلɺم كلاو ماɠلتو

 ɠاين Ȋعض من خوانوا مازال متمسّك بالمذɸب 

 ɠي طوّل الشّرع تاعو قالوا يمكن غالب 

 ما دام ما قطّعو شرقبتوا ࢭʏ افرʈقيا ما زال شانوا 

 الشنجاȌي يت݀ݨّب  لو ɠان ʇعرف حقو

 ʇسقؠۜܣ عڴʄ بدايتو أصلو كيفاشر كبو 

 1والزȋرة باش يطبطب.  خلاّلو جدّو المطرقة

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

  ʄعڴ الأشعار  من   ʄالأوڲ الورقة  محمد    12احتوت  الشيخ   ʄعڴ اݝݨɺول  الشاعر  فٕڈا  تحدّث  سطرا 

أمزʈان بن اݍݰداد وأولاده (عزʈز ومحمد) واعت؄فɸم ܥݰروا الناس بالكذب وأن ɠل من اتبع رأيھ من أتباعھ  

نفوس   ʄإڲ أدخلوا  ڈم  ّٰ وأ الفرɲسية،  السلطة  من  العقاب  كبارا    سيطالھ  والشك  الوسواس  الناس 

وأتباعھ   مرʈديھ  أي  إخوانھ  من  Ȋعض  وأن  طعامھ،  من  ɠلɺّم  أɠلوا  واݍݨ؈فان  الأܵݰاب  وصغارا،وأن 

  ʄإڲ إشارة   ʏࢭ عمل  بدون  اشْڈر  اݍݰداد  الرحمانية،وأن  بطرʈقتھ  أي  بمذɸبھ  متمسّك؈ن  مازالوا  ومقدميھ 

 سمعة.سلطتھ الروحية والمعنوʈة الۘܣ أكسȎتھ مɢانة وتقديرا و 

أنھ  ʇعتقدون  أتباعھ  جعل  ممّا  مدّٮڈا  طالت  الۘܣ  اݍݰداد  الشيخ  محاكمة  عن  لݏݰديث  انتقل  ثم 

سيخرج مٔڈا منتصرا وظنّوا أنھ ما دام لم ʇُعدم سʋبقى ذكره قائما ࢭɠ ʏل القارة الإفرʈقية ولʋس ࢭʏ اݍݨزائر  

ائر وتوɲس وانȘشار أخباره كمقاوم  فقط، ࢭʏ إشارة إڲʄ انȘشار الطرʈقة الرحمانية ࢭʏ أرجاء واسعة من اݍݨز 

 ومجاɸد ورجل دين ومصݏݳ وداعية. 

اݍݰديد  ٭ڈما  ليدقّ  والزȋرة  المطرقة  لھ  ترك  جدّه  بأن  قال  عندما  اݍݰداد  وأصل  ɲسب   ʏࢭ طعن  ثم 

محمد   الشيخ  ومنافسھ  اݍݰداد  غرʈم  يɴشرɸا  ɠان  الۘܣ  بالدعاية  ɸنا  اݝݨɺول  الشاعر  تأثّر  ورȋما  واݍݵشب 

 
 .24أنظر الملحق الأول في الصفحة رقم -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

176 

  ʏحتقر اݍݰداد صاحب  السعيد بن عڴʈف وʈان يفتخر بأصلھ الشرɠ أقبو الذي ʏف باشاغا شلاطة ࢭʈالشر

 اݍݰرفة المذمومة حسب نظره.

الثورة   انْڈاء  Ȋعد  وقعت  الۘܣ  اݝݰاكمة   ʄإڲ الإشارة  رغم  الثورة  ذكر  يتم  لم   ʄالأوڲ الورقة  ɸذه   ʏࢭ

الأحداث والوقاǿع، وʈمكن الاستɴتاج  واسȘسلام اݍݰداد مما يدل عڴʄ عدم اح؅فام الȘسلسل الزمۚܣ ࢭʏ سرد  

اݍݰداد   سمعة  Ȗشوʈھ  غرضھ  ɠان  أو  الشرʈف   ʏعڴ بن  وأنصار  أتباع  من  يɢون  قد  اݝݨɺول  الشاعر  أن 

   1وأولاده ومن خلالɺم الإضرار بالطرʈقة الرحمانية ɠلɺّا ࢭʏ اݍݨزائر وخارجɺا. 

 الورقة الثانية .3.2

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية 

 مطروز رفدو اݍݨن؈فال سوسۛܣ  لعلام كتɴشر

 لعساكر خرجوا بلميوز المدفع فالمر؟ۜܢ

 رعدوفالقروزس؈قاوه باش إʇسا؟ۜܣ

 خرج فالفر؟ۜܣ الرʈح لمّا ɸب

 اݍݰدادين ليȎناوأدروزɠل واحد يباطۜܣ

 ɸكذا يصرى للعاطۜܣ ݍݰكم ڲʏ قاسو

 رجّع روحو خدّام (كذا) الشتلة

 والعصا فاليمۚܢ ݍݰزام من الشملة

 خدمو ɸو مع أوقا؟ۜܣ للمحلةالطرʈق 

 كنت من بكري فالدار  رايك يا اݍݰداد اݍݵدّاع

 
،  -ما عدا ما كتبھ لویس رین في المجلة الإفریقیة حول ورقتین فقط من مجموع سبعة أوراق-عثر على مصادر أو مراجع تناولت ھذه الأشعارلم ن -1

 وھو ما حتمّ علینا الاقتصار على ما فھمناه من المحتوى. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

177 

 ɸ1كذا تصرى للطّمّاع. غرّك وليدك

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

ʄعڴ الأشعار  من  الثانية  الورقة  جʋش  11احتوت  وصول  بذكر  اݝݨɺول  الشاعر  اسْڈلɺّا  سطرا 

؄ف وɸم حامل؈ن للأعلام المطرّزة ونصّبوا المدافع  اݍݨ؇فال الفرɲؠۜܣ سوسۛܣ إڲʄ بجاية ع؄ف البحر ونزولɺم إڲʄ ال

ࢭʏ المر؟ۜܢ، ووردت Ȋعض الɢلمات الغامضة الۘܣ لم ɲستطع فك شفرٮڈا وفɺم معناɸا، ولكن السياق ʇش؈ف  

ڈھ بالرʈّاح العاتية الۘܣ تقتلع ɠل ما تجده ࢭʏ طرʈقɺا.  ّّ  إڲʄ قوة ɸذا اݍݨʋش عدّة وعتادا حيث ش

ɸوتوعّد اݍݰدادين  عن  تحدّث  الفتاك ثم  اݍݨʋش  ɸذا  يد   ʄعڴ وتنكيل  بطش  من  يɴتظرɸم  بما  م 

أي   عصاة  باعتبارɸم  اݍݰداد  أتباع  ʇسْڈدف  الفرɲؠۜܣ  اݍݰكم  بأن   ʄالأوڲ الورقة   ʏࢭ المذɠور  قولھ  وكرّر 

منھ   ساخرا  الأمة  خادم  أنھ  يزعم  الذي  اݍݰداد  الشيخ  مٔڈا  ينحدر  الۘܣ  الأصول   ʄإڲ أشار  ثم  متمرّدين، 

نوع الشملة وʈحمل عصا ࢭʏ يمينھ آخذا ࢭʏ طرʈقھ إڲʄ محلة اݍݨʋش، وأن ɸذا    بوصفھ أنھ يضع حزاما من 

 ʏعڴ بن  للباشاغا  حليفا  ɠان  الذي  وزو  ت؈قي   ʏࢭ أوقا؟ۜܣ   ʏعڴ القايد  وʈقصد  أوقا؟ۜܣ  رفقة  شقّھ  الطرʈق 

اع الشرʈف ومتعاونا مع الفرɲسي؈ن ثم انضم للثورة وتحالف مع اݍݰداد، واعت؄ف نݤݮ اݍݰداد مبۚܣ عڴʄ اݍݵد

لعدة   صدوق  بقرʈة  م؇قلھ   ʏࢭ المɢوث  ألزمھ  الذي  ومرضھ  ܿݨزه   ʄإڲ إشارة   ʏࢭ الم؇قل   ʏࢭ قديما  ɠان  أنھ  وقال 

الɢاتب   ذكره  مثلما  برأيھ  وʈأخذ  اݍݰداد  والده  عند  مفضّلا  ɠان  الذي  عزʈز  يقصد  ابنھ  غرّه  ثم  سنوات، 

ي اݝݨɺول  الشاعر  وختم  قبل.  من  ذلك   ʄإڲ أشرنا  وقد  رʈن  لوʉس  فɺل  الفرɲؠۜܣ  للطّامع  يحدث  ɸكذا  قول 

لم   اݍݰداد  بأن  قال  حينما  عند "رʈن"  اݍݨواب  نجد  ورȋما  يطمع؟  ماذا   ʏوࢭ الطمّاع؈ن  من  حقا  اݍݰداد  ɠان 

يكن يرغب ࢭʏ اݍݰرب (اݍݨɺاد) وأن عزʈز ɸو الذي أثّر عليھ وأن إعلانھ لݏݨɺاد ʇعدّ إجراء سيا؟ۜܣ أك؆ف منھ  

 2ݍݰداد عڴʄ الشɺرة والسمعة والنفوذ. ديۚܣ لأن الɺدف منھ حسب "رʈن" ɸو حصول ا

وزو،واݍݨ؇فال   ت؈قي  من  أوقا؟ۜܣ   ʏعڴ القايد  وحليفھ  "اݍݰداد"  ذكر  ورد  الثانية  الورقة  ɸذه   ʏࢭ

بنقيصة   "اݍݰداد"  مجدّدا  اݝݨɺول  الشاعر  ورمى  الثورة،  لقمع  بجاية   ʄإڲ جاء  الذي  "سوسۛܣ"  الفرɲؠۜܣ 

واتبا القرار  حرʈة  امتلاكھ  وعدم  والطمع  ɸو  اݍݵداع  أخرى  مرة  ذلك  وراء  من  وɸدفھ  عزʈز،  ابنھ  أɸواء  ع 

 Ȗشوʈھ سمعة اݍݰداد وأولاده والتقليل من قيمْڈم، وȋالمقابل الإشادة بقوة الفرɲسي؈ن وج؄فوٮڈم.  

  

 
 . 25أنظر الملحق الثاني في الصفحة رقم   -1

2--L. Rinn, Op Cit, p 198-199. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

178 

 الورقة الثالثة .3.3

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية 

 عزʈز شدّ خوانوا  واش ۂʏ سباب النّفاق ɸم ܵݰاب الميثاق

 ɠل واحد ʇعمل رايو ݝݰكّم؈ن بالوفاق عمّروا لسواق

 ڲʏ ٱڈلك يتحمّل وزرو  سȎّبوا للناس لفراق خدعوا اݍݵالق

 تجɺّز لݏݨɺاد باݍݰصان يناطح  امحند اݍݰداد ݍݰمار الڴʏّ حملوا عليھ المݏݳ

 اɸرب وخاف وانكسر قدّام وليد أورابݲݵدع الناس أخاطر مبناɸاش عڴʄ الܶݳ 

 ة نطيحوɸا لالة قوراية خلات عرضɺم يتفܸݳ ارواحوا لݏݨɺاد ابجاي

 جا للمحلة وحب يمزح مع اݍݰɢام  سمعت بڴʏ الشيخ اݍݰداد يحب ي؅فاجع 

 ɸذوك اݍݰɢام لسياد لكذب و଻ّ ما ينفع   ࢭʏ قلبو عزم ينال اݍݰرمة وʉسلك

 دعا الناس للفساد وقبل يخدع الدولة  خباروا فɢل بلاد ورايو تالف

 وا اݍݨن؈فال ظنوا فيك لعباد بڴʏ الصغ؈ف ولكب؈ف Ȗشاورɸمسمعت بڴʏ الشيخ اݍݰداد كسّر 

للغار  الناس  سبقت  المارد  الشيطان  Ȗعدل  سطيف    وليت  اقصد  روح  بجناحك  رفرف  الزاجل  ݍݰمام  يا 

 1قبالة. 

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

ʄعڴ الأشعار  من  الثالثة  الورقة  الثانية-سطرا  11احتوت  بذكر  -مثل  اݝݨɺول  الشاعر  اسْڈلɺّا 

يɴشرون   وɠانوا  عزʈز  جنّدɸم  الذين  والمقدّم؈ن  الرحماني؈ن  الإخوان  وɸم  الثورة  أي  النّفاق   ʏࢭ المȘسȎّب 

ة من ɸلك، ثم  وخدعوا بذلك خالقɺم، وحمّل عزʈز مسؤول دعايْڈم ࢭʏ الأسواق وʈتصرّفون حسب ɸواɸم،

وɸو   يناطح  باݍݰصان  لݏݨɺاد  وتجɺّزه  المݏݳ  يحمل  الذي  باݍݰمار  ڈھ  ّّ وش اݍݰداد  بن  (محمد)  امحند  ذكر 

 
 . 26أنظر الملحق الثالث في الصفحة رقم   -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

179 

ما   مع  يȘناقض  وɸذا  آخرʈن  وأܧݵاص  عزʈز  أخيھ  لإملاءات  وخضوعھ  قراره  استقلالية  عدم  رȋما  يقصد 

اعا و୒قداما من عزʈز ولديھ من اݍݵ؄فة  ورد ࢭʏ المصادر اݝݰلية والأجنȎية الۘܣ أكّدت أن محمد ɠان أك؆ف اندف

ثورة    ʏࢭ بوȌغلة  قادة  من  ɠان  باعتباره  يكفي  تحت  1851ما  ɠانوا  الذين  الثوار  بقيادة  استقل  أنھ  كما  م، 

سطيف    ʏࢭ بھ  خاصة  أخرى  بقوات  عزʈز  حارب  بʋنما  وزو،  وت؈قي  بجاية   ʏࢭ عملياتھ  معظم  وتركّزت  إمرتھ 

 وجيجل.

فرȋم باݍݰصان"  لدى  أما قولھ"يناطح  والتدرʈب العسكري  واݍݵ؄فة  والمؤونة  السّلاح  قلة  بھ  يقصد  ا 

والعمال   الفلاح؈ن  لطبقة  المنتم؈ن  المتطوّع؈ن  والثوّار  والمقدّم؈ن  القادة  من  إمرتھ  تحت  ومن  محمد 

الɢادح؈ن الذين ʇستعملون الأسݏݰة البدائية ɠاݍݵنجر والفأس والمنجل والساطور والɺراوة والعصا،بʋنما  

 يوش الفرɲسية أسݏݰة نارʈة ومدافع من مختلف الأنواع والأݯݨام.  تمتلك اݍݨ

جɺة   من  باݍݰمار  Ȗشبٕڈھ  خلال  من  واܷݰا  اݍݰداد  بن  محمد   ʄعڴ اݝݨɺول  الشاعر  تحامل  وʈبدو 

  ʏذه الواقعة الۘܣ حدثت ࢭɸ "نʈنما ذكر "رʋرب من ميدان المعركة واٰڈزم أمام ابن أورابح، بɸ 24وقولھ أنھ  

أن حاكم بجاية القائد "رʈلɺاك"عندما وصلتھ Ȗعزʈزات عسكرʈة من العاصمة عن طرʈق  م وقال  1871ماي  

ٮڈدف   مدروسة  خطة  ووضع  بجاية  مدينة   ʄعڴ اݍݰداد  بن  محمد  ضرȋھ  الذي  اݍݰصار  فك   ʄعڴ البحرعزم 

لفرض مɢان المعركة عڴʄ عدوّه فأمر فرق القومية والصبايحية بمɺاجمتھ حۘܢ تتفرّق كتائبھ ثم أج؄فه وفق  

اݍݵطة المرسومة عڴʄ ال؅فاجع نحو سɺل حوض وادي الصومام أين جرت معركة غ؈ف متɢافئة استعمل فٕڈا  

البوارج   ومدفعية  والصبايحية  القومية  وفرق  الفرسان  وقوات  بالمدفعية  المزوّدة  ال؄فية  قواتھ  "رʈلɺاك" 

أورا  Ȋش؈ف  القايد  وفرسان  قومية  وأمر  الصومام،  وادي  مصب   ʏࢭ الراسية  ثورا اݍݰرȋية   ʄعڴ بالالتفاف  بح 

 محمد بن اݍݰداد مما ȖسȎّب ࢭɸ ʏزʈمتھ واضطراره إڲʄ الاɲܦݰاب. 

واعت؄ف الشاعر اݝݨɺول أن محمد بن اݍݰداد غرّر الناس ولم ي؄ن أموره عڴʄ أساس ܵݰيح ومت؈ن  

عندما دعاɸم لݏݨɺاد و୒سقاط بجاية ولم يقل لتحرʈر بجاية ثم رȋط ب؈ن تحقيق ɸدف إسقاط بجاية وȋ؈ن 

  ʄإڲ منھ  إشارة   ʏࢭ قوراية  يما  أو  قوراية  لالة  الصاݍݰة  الولية  طرف  من  الثوار  من  معھ  ومن  محمد  خذلان 

الۘܣ  الضرورʈة  المعنوʈة  والطاقة  الܨݰنة  مٔڈم  ʇستمدّون  الذين  الصاݍݰ؈ن  بالأولياء  الرحماني؈ن  Ȗعلّق 

 تحفّزɸم وتحمّسɺم عڴʄ اݍݨɺاد. 

حول  سمعɺا  الۘܣ  الأخبار  ذكر   ʄإڲ انتقل  محلة    ثم   ʄإڲ وذɸابھ  الاسȘسلام   ʏࢭ الشيخ "اݍݰداد"  رغبة 

وأن   العسكرʈ؈ن،  فرɲسا  حɢام  مع  والمغالطة  المزح  من  نوع  ذلك  معت؄فا  عرضھ  لتقديم  الفرɲؠۜܣ  اݍݨʋش 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

180 

اݍݰɢام   أولئك  أمام  ينفع  لا  كذبھ  وأن  حرمتھ،  وصيانة  نفسھ  لإنقاذ   ʄسڥʇ قلبھ  قرارات   ʏࢭ ɠان  اݍݰداد 

أ وأن  المتمرّس؈ن،  بالفساد  الأسياد  الناس  أمر  حيث  يصݏݳ  لا  ورأيھ  مɢان  ɠل   ʏࢭ انȘشرت  اسȘسلامھ  خبار 

يقصد الثورة واݍݨɺاد، ورعۜܣ أن يخدع الدولة، فɺل اݍݰداد ɸو من خدعɺا أم حɢامɺا ɸم الذين خدعوه  

 واضطرّوه إڲʄ محارȋْڈم دفاعا عن الأرض والوطن والعرض والدين والمال والشرف وغ؈فɸا. 

اݝ الشاعر  استمر  اݍݨ؇فال  ثم  بأن  سمع  أنھ  قال  عندما  اݍݰداد  للشيخ  وانتقاده  طعنھ   ʏࢭ ݨɺول 

انتصر عليھ أو ɸزمھ، وأن الناس صغارا وكبارا ɠانوا يɴتظرون أن ʇسȘش؈فɸم ࢭʏ أمر إعلان اݍݨɺاد واݍݵروج  

ثم   الفساد   ʄإڲ الناس  يدعو  الذي  المارد  الشيطان  ʇعادل  أصبح  أنھ  واٮڈمھ  الفرɲسية،  الدولة  طاعة  عن 

ʇ مدينة  ʄإڲ اݍݰداد  اسȘسلام  خ؄ف  يحمل  الذي  الزاجل  اݍݰمام  بذكر  وختم  للاختباء،  الغار   ʄإڲ سبقɺم 

 سطيف.

 الورقة الراȊعة .3.4

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية  

 ظنوا فيك لعباد بڴʏ الصغ؈ف ولكب؈ف Ȗشاورɸم   سمعت بڴʏ الشيخ اݍݰداد كسّروا اݍݨن؈فال 

 يا ݍݰمام الزاجل رفرف بجناحك روح اقصد سطيف قبالة  لناس للغار وليت Ȗعدل الشيطان المارد سبقت ا

 اݍݰداد جوزوه فالشرع يادرى إذا يمنعولاّ مازال فالشدة  ما تنوّع فاݍݰباب ازرب روح اخدم عڴʏّ لغطى

 قلت لوليدك حاذر بلاك Ȗغرق فال؄فكةالليɢان ʇعوم فٕڈا 

 شɺادة يموت بلا  لا دنيا لادين لا نفع راɲي خايف يȘبلع

 رجّعوا صناʇڥʏ فݏݰدادة صنعة اجدادوا   ورʈّلولعوايد لقدم باش يȘبّع

 سمعت ɸدرة الضبع ينفخ روحوا فليȘساع ʇعاند فالسبوعة

 فالع؈ن يجمع بلاك الشر يطمع يحسب بزاف الفايدة 

 1إڲʄ ضرȋوʈصّرعوالسّبع زعف ورّالو الضرȋة القاܥݰة.

 
        .27أنظر الملحق الرابع في الصفحة رقم -1
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

181 

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

ʄعة من الأشعار عڴȊالۘܣ    09احتوت الورقة الرا ʄول ثلاثة أسطر الأوڲɺأسطر كرّر فٕڈا الشاعر اݝݨ

ذكرɸا ࢭʏ الورقة الثالثة، ثم أشار إڲʄ محاكمة "اݍݰداد" ࢭʏ اݝݰكمة وȖساءل ɸل يمنع أم ما زال ࢭʏ الشدة،  

ʏ المسȘنقع والوحل الذي أصبح  ثم تɢلّم عڴʄ لسان اݍݰداد الذي تخوّف من مص؈ف ابنھ عزʈز من أن ʇغرق ࢭ

ثم  بالشɺادة،  التلفّظ  يتفكّر  أن  دون  يموت  وأن  فائدة  أي   ʄعڴ يحصل  ودنياɸولا  دينھ  وʈضيّع  فيھ  ʇسبح 

 وجّھ نصيحة لݏݰداد بأن ʇعلّم ابنھ العوائد القديمة وصنعة أجداده ليصبح حرفيا ࢭʏ اݍݰدادة.

ده، ʇعاند ࢭʏ الأسود، وʈقصد ٭ڈم ج؇فالات  ثم قال بأنھ سمع كلام الضبع، وʈقصد بھ اݍݰداد وأولا 

وجنود فرɲسا، وذلك ࢭʏ وقت السلم أي خلال الاستعداد للمواجɺة، وقال أن الأسد غضب ووجّھ لھ ضرȋة  

قاسية، وʈقصد بذلك الݤݨمات الوحشية الۘܣ قام ٭ڈا ɠل من اݍݨ؇فال "سوسۛܣ" واݍݨ؇فال "لالمان" والنقيب  

قتّ  عندما  وغ؈فɸم  فٕڈا،  "رʈلɺاك"و"بيدو"  ومن  فٕڈا  بما  القرى  وأحرقوا  والمقاوم؈ن  الثوار  وأبادوا  وشرّدوا  لوا 

القبائل   من  الرɸائن  وأخذوا  اݝݰروقة  الأرض  سياسة  وطبقوا  الممتلɢات  وɠل  المواءۜܣ  قطعان  وصادروا 

والوطن   النفس  عن  والدفاع  المقاومة  بʋنما  للأسد،  تɴسب  الأفعال  ɸذه  مثل  فɺل  اݍݵضوع،   ʄعڴ لإرغامɺا 

 لدين واللغة والعرض والشرف تɴسب للضبع؟.وا

 الورقة اݍݵامسة .3.5

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية  

 لعلام ڲʏ رȋطو (اݍݨن؈فال) لالمانݏݵرج بيھ من مزغنة رفدومول الشيعة 

 ياܵݰاب الموس عڴʄ اݍݵصرةلȎسْڈم من الفينة يمشيو بالنّظام 

 لارȌعا -سيطروا عڴʄ بلاد زواوةت؈قي وزو ذ

 إمليكشن بداٮڈم ندامة ڲɠ ʏان فالɺول اسْڈزىڴʏ سبق للطّاعة 

 ࢭʏ قلبوا خاطي السنة القلعاوي مخلوع العبا؟ۜܣ اعطى الɢلمة

 أولاد فرɲسا قادرʈن واحد ما يقول استۚܢ اقبالة ݍݰقوا للقلعة

 رفدو اݍݨن؈فال سوسۛܣ لعلام ڲʏ شدوه لفراɲسʋس



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

182 

 يمد الكر؟ۜܣ أما عزʈز بوفطʋسة حاب خرّج لعساكر عمّر لمرا؟ۜܣ

 لعلام ڲʏ شدو عزʈز ب؈ن ثقاعت وأمالو 

 1يجرّد فالعسكر حۘܢ بودبوزوولوايحكم فالشɢّاي؈ن يقول لɺم أنا حرّ. 

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

ʄعڴ الأشعار  من  اݍݵامسة  الورقة  اݍݨ؇فال   10احتوت  خروج  اݝݨɺول  الشاعر  فٕڈا  ذكر  أسطر 

يحملɺا  "لالمان الۘܣ  الأعلام  واصفا  الثورة،   ʄعڴ للقضاء  القبائل  منطقة  قاصدا  "مزغنة"  العاصمة  من   "

  ʄعڴ وسيطرٮڈم  بدʇع  نظام   ʏࢭ وس؈فɸم  الفينة  من  المصنوع  ولباسɺم  خصرɸم   ʄعڴ الۘܣ  والسɢاك؈ن  جʋشھ 

 بلاد زواوة خاصة ت؈قي وزو والأرȌعاء ناث إيراثن. 

الق   منطقة  سɢان  حالة  لوصف  انتقل  مليكش)  ثم  (بۚܣ  إمليكشن  أن  ذكر  حيث  الصغرى  بائل 

أصابْڈم الندامة وأɸل قلعة آث عباس أعطوا الɢلمة وقلبھ مجانب للسنة وأɸل القلعة أصابْڈم اݍݵلعة، 

ࢭʏ إشارة إڲʄ ضعفɺم وخوفɺم من المص؈ف اݝݨɺول الذي يɴتظرɸم عڴʄ يد من سماɸم أولاد فرɲسا القادرʈن  

 وʈزحفون صوب القلعة.  الذين لا يɴتظرون بل يقدمون 

وملأ    العساكر  أخرج  الذي  "سوسۛܣ"  اݍݨن؈فال  قائدɸم  رفعھ  علمɺم  أن  وقال  زحفɺم  ووصف 

وجيجل   وأزفون  ودلّس  بجاية  كمر؟ۜܢ  مرا؟ۜܣ  عدة  من  ونزولɺم  عددɸم  ك؆فة   ʄإڲ إشارة   ʏࢭ ٭ڈم  المرا؟ۜܣ 

عت وأمالو ࢭʏ ضواڌʏ بجايةوɸو  وغ؈فɸا، أما العلم الذي مسكھ عزʈز بن اݍݰداد ࢭʏ المنطقة الواقعة ب؈ن ثقا 

 ʇܦݨّل المتطوّع؈ن لݏݨɺاد حۘܢ المعتوɸ؈ن والضعفاء، وʈدّڤʏ أنھ يملك القدرة عڴʄ مواجɺة العدو.

 الورقة السادسة  .3.6

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية  

 لعلام ڲʏ شدوا عزʈز ب؈ن ثقاعت وأمالو 

   يجرّد فالعسكر حۘܢ بودبوز وولوا

 
        .28أنظر الملحق الخامس في الصفحة رقم  -1
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

183 

 يقول لɺم أنا حرّ  فالشɢّاي؈نيحكم 

 لعلام ڲʏ شدوا عزʈزلونوا كحل كيما الغرّوز 

 قاصد إيȞبدشوز  مآۜܢ عڴʄ طرʈق الما

 يا راس الفرد (القندوز)  لعناية يا خوʈا امحند

 خضر كيما اݍݰرابة  لعلام ڲʏ شدوا عزʈز 

 لمباتوا ࢭʏ ثاقيطونت  مآۜܢ عڴʄ طرʈق الما

 خڴʄ ݝݰل البغلة ɠي بان اݍݨن؈فال 

 يا مول اݍݰرز عڴʄ الرقبة  الشيخ اݍݰداديا 

 وليدك داوه ɠي الكȎش  نفاقك شامة

 1لعناية يا خوʈا امحند يا ݍݰمار فالɢوري (الزرʈبة). 

 التعليق عڴʄ اݝݰتوى 

ʄالۘܣ  12احتوت الورقة السادسة من الأشعار عڴ ʄولثلاثة أسطر الأوڲɺسطراكرّر فٕڈا الشاعر اݝݨ

ثم   اݍݵامسة،  الورقة   ʏࢭ أسود  أوردɸا  الأول  لون؈ن:  لھ  عزʈزوذكر  مسكھ  الذي  (الراية)  العلم  وصف  أكمل 

فرɲسا   Ȋعلم  مقارنة  اݍݰق؈فة  قيمتھ   ʄإڲ بذلك  ʇش؈ف  اݍݵضراءوɸو  اݍݰرابة  مثل  أخضر  والثاɲي  الغرّوز،  مثل 

وصف    ʄإڲ انتقل  ثم  وقيمتھ،  شأنھ  من  رفع  الذي  "سوسۛܣ"  واݍݨ؇فال  "لالمان"  اݍݨ؇فال  من  ɠل  رفعھ  الذي 

 ɠّبأخيھ محند (محمد)  تحر ات عزʈز نحو إيȞبدشور ونحو ثاقيطونت، وتɢلّم عڴʄ لسانھ بأنھ ɠان ʇستغيث 

ڈɺبصاحب رأس ال݀ݨل واݍݰمار ࢭʏ الإسطبل. ّّ  الذي وصفھ الشاعر بأوصاف حق؈فة ودنʋئة وش

ɸل    ɸنا  ندري  ولا  البغلة،  محل  وترك  (سوسۛܣ)  اݍݨ؇فال  جʋش  ظɺور  بمجرّد  فرّ  عزʈز  أن  وقال 

ا الاسْڈزاء  اݝݰل   ʏࢭ إمعانا  اݍݰق؈ف  الاسم  ٭ڈذا  سمّاه  الذي  ɸو  الشاعر  أم  ɸكذا  اسمھ  عزʈز  تركھ  لذي 

 
 . 29أنظر الملحق السادس في الصفحة رقم  -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

184 

  ʏࢭ اݍݰرز  بصاحب  وصفھ  حيث  اݍݰاد  الشاعر  لسان  من  اݍݰداد  الشيخ  ʇسلم  ولم  والاحتقار،  والْڈكّم 

 لم والعمل.العنق ࢭʏ إشارة إڲʄ سلطتھ الروحية والمعنوʈة الۘܣ ʇستمدɸّا بالتمائم واݍݰروز ولʋس بالع

 الورقة الساȊعة  .3.7

 ترجمة اݝݰتوى إڲʄ العرȋية العامية  

 قوڲʏ مآۜܢ ل؄فّى  يا ڲʏ قاري فاݍݨدول 

 القلب راح فالسّكرى  لقيت لقبايل ضاعوا

 قالوا عندوا الكرّى   بومزراق تّڈدل

 بالعود بدا الݤݨمة ɸرب من بۚܣ ورتلان

 قبالىحط ݝݰلة  ɸاوليكسوسۛܣ بدا الطّبل

 ࢭʏ خراطة تكسّر  محاصر  بومزراق

 إذا Ȗعرف Ȗع؄ّف يا لساɲي اعدل لمثل

 عڴʄ الڴʏّ خرجلɺم لعقلرجال جاحوا ɠلɺّم

 قالوا بڴʏ تصوʈرة  عڴʄ بومزراق ɠي حصل

ݳ ɸو جاɸل ّܶ  ʇعاند ࢭʏ بوشفرا  ب

 حۘܢ خرجت عليھ ݍݵسارة  كلا لبانɢا ɠي حصل

 رواحوانجاɸدوا نصارى  برّح فاݍݨبال والسّواحل

 ثȎثاتوا الزوجة اݍݰرة  حصلتبّع خوه حۘܢ 

ݰرى  أما المال ولمواɠل ّܶ  خلوه ٱڈوم فال

 ولكن ɸو العرّ   بومزراقماوش راجل



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

185 

 قالɺم عندي خ؄ف Ȗع نصارى  خدع لعرب ولقبايل

 من حمزة حۘܢ بۚܣ عيدلطاحوا ɠامل فاݍݰضرة 

 ونوغة وȋۚܣ عيدلبۚܣ عباس حۘܢ زمورة

 1راح نوّض العرس. ɠل واحد خلاّه حاصل

 ʄاݝݰتوى التعليق عڴ 

ʄعڴ الأشعار  من  الساȊعة  الورقة  إڲʄ  19احتوت  بتوجٕڈھ  كلامھ  اݝݨɺول  الشاعر  فٕڈا  سطرااسْڈل 

رȋما   اݍݵارج   ʄإڲ مآۜܢ  قولھ  وأن  باݍݨدول،  يقصد  ماذا  نȘب؈ّن  ولم  اݍݨدول   ʏࢭ قرأ  الذي  اݝݨɺول  اݝݵاطب 

وحيارى  تا٬ڈون  أٰڈم  فقال  المنطقة  ɸذه  سɢان  حالة  وصف  ثم  القبائل،  منطقة  خارج  ࢭʏ    يقصد  وقلو٭ڈم 

 سكرة، Ȗعب؈فا عن حالة الاضطراب واݍݵوف وعدم الثبات وقلة التحض؈ف والتنظيم لمواجɺة خطر الاحتلال. 

ɸ؈ن وظنّ النّاس  
ُ
ثم خصّص معظم بقية الأبيات لوصف حالة بومزراق (أحمد المقراɲي) وذكر أنھ أ

ا وȋدأ  ورتلان  بۚܣ  من  ɸرب  وأنھ  لنفسھ،  الاعتبار  إعادة   ʄعڴ قادر  عدم  أنھ   ʄإڲ إشارة   ʏࢭ باݍݰصان،  لغارة 

وقرعɺا   "سوسۛܣ"  اݍݨ؇فال  قوات  ظɺور  ذكر  ثم  الفرɲؠۜܣ،  العدو  لمقاتلة  اللاّزم  والعتاد  للسلاح  امتلاكھ 

 للطّبول ونصبھ للمحلة. 

يا لساɲي اعدل   بقولھ  ثانية  مرة  واستطرد  وانكساره فٕڈا،  خراطة   ʏࢭ اݝݰاصر  بومزراق  لذكر  وعاد 

Ȗعرف كنت  إن  المثل   ʏࢭ    ʄعڴ واليأس،  باݍݰ؈فة  ɠلɺّم  الرجال  أصʋب  حۘܢ  عقلɺم  فقدوا  الذين  عن  التعب؈ف 

 بومزراق الذي تم الإيقاع بھ، ولم يصدّقوا ذلك وقالوا إٰڈا صورة ولʋست حقيقة. 

ɸو   من  معرفة  من  نتمكّن  ولم  بوشفرة،   ʏࢭ يȘبع  ɠان  لأنھ  جاɸلا  ɠان  بومزراق  أن  الشاعر  واعت؄ف 

أ بْڈمة  اٮڈمھ  ثم  من  بوشفرة؟  أموال  استدانتھ   ʄإڲ ɸنا  ʇش؈ف  رȋما  اݍݵسارة،   ʏࢭ ووقوعھ  البنك  أموال  ɠل 

البنك لمساعدة سɢان المنطقة الذين ɠانوا ࢭʏ ضائقة كب؈فة، مثلما فعل أخيھ الباشاغا محمد المقراɲي الذي  

لثورة  اضطر إڲʄ رɸن أملاكھ لȘسديد الديون الم؅فاكمة عليھ، وɠانت ɸذه الوضعية من ب؈ن أسباب إعلان ا

 من طرف المقراɲي وعائلتھ. 

 
        .30أنظر الملحق السابع في الصفحة رقم   -1
 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

186 

اݍݨبال    ʏࢭ النصارى  ضد  اݍݨɺاد   ʄإڲ بومزراق  دعوة   ʄإڲ بإشارتھ  أخرى  مرة  الشاعر  واستدرك 

  ʄإڲ وفراره  اٰڈزامھ   ʄإڲ أشار  ثم  وقع،  ما  لھ  وقع  حۘܢ  المقراɲي  محمد  الباشاغا  أخيھ  بذلك  وتبع  والسواحل 

بم وقام  معرّة  وأنھ  برجل  لʋس  أنھ  واٮڈمھ  ʇعرف  الܶݰراء،  بأنھ  أوɸمɺم  عندما  والقبائل  العرب  خادعة 

أخبار النصارى. وحول ɸذه الْڈم الكث؈فة الۘܣ ɠالɺا الشاعر اݝݨɺول لبومزراق علّق الɢاتب الفرɲؠۜܣ"لوʉس  

م ࢭʏ 1871أكتوȋر    08رʈن" وقال بأن بومزراق عندما خرج من منطقة التل وخاض معركة غ؈ف متɢافئة يوم  

السل ق؄ف  المس׿ܢ  وضڍʄ المɢان  شɺما  رجلا  ɠان  "سوسۛܣ"  اݍݨ؇فال  ضد  مسيلة  حمادوقرب  وادي   ʄعڴ  ʏوࢮ

للɴساء    ʏاࢭɢال الوقت  ضمان  أجل  وحبوب وغ؈فɸا، من  وخيام وزراȌي  جمل وماشية كث؈فة  آلاف  بنحو ثلاثة 

ڈم.  والأطفال للإفلات من الفرɲسي؈ن الذين ɠانوا يطاردوٰ

ن اݝݵلص؈ن لھ من الȘسلّل ليلا والتحق ٭ڈم ࢭʏ  وأضاف رʈن يقول أنبومزراق تمكّن ɸو وعدد قليل م

م حيث تم توقيفھ من طرف قومية القائد الفرɲؠۜܣ "روز"  1872جانفي    20الܶݰراء وȋقي يقاوم حۘܢ يوم  

)le Commandant Rose)) ع لرتلȊالتا(De lacroix.منطقة ع؈ن طيبة جنوب ورقلة ʏ1) ࢭ 

 اݍݵاتمة: 

 توصّلنا إڲʄ الاستɴتاجات التالية:ࢭʏ ٰڈاية ɸذه الدراسة 

عامة  - لݏݨزائر  والتارʈخية  اݍݨماعية  الذاكرة   ʄعڴ اݝݰافظة   ʏࢭ تكمن   ʏڧʉالأماز الشعۗܣ  الشعر  أɸمية 

 ومنطقة القبائل خاصة، إذ نقل لنا معاناة الشعب وسياسات فرɲسا. 

تعمارʈة إذ Ȗعد لغة رȋما ɠان استعمال الشعراء للغة العامية مقصودا حۘܢ يتفادون اݍݨوسسة الاس  -

 Ȋسيطة ولكن معانٕڈا صعبة الفɺم وحۘܢ عند فɺم الɢلمات يصعب فك رموزɸا لفɺم معانٕڈا. 

بلاد   -  ʏࢭ اݍݰداد  لعائلة  والسياسية  الروحية  المɢانة  لتقوʈض  الفرɲسية  الاستعمارʈة  الإدارة  سعت 

دية لɺا وعڴʄ رأسɺا عائلة ابن عڴʏ  القبائل خاصة وࢭʏ اݍݨزائر عامة بɢل الوسائل مٔڈا تأليب العائلات المعا 

 الشرʈف. 

 
1- L. Rinn, 1867, Deux Chansons Kabyles sur l’Insurrection de 1871, Revue Africaine, N° 1887, Librairie 
Adolphe Jordan, Alger, p 59.       

 

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

187 

ثورة    - ࢭȖ1871 ʏعت؄ف  المسݏّݰة  الشعبية  الثورات  أɸم  ب؈ن  من  الدراسة  محل  الأشعار  عٔڈا  قيلت  الۘܣ  م 

اݍݨزائر خلال القرن التاسع عشر الميلادي، من حيث شموليْڈا واȖساع رقعْڈا اݍݨغرافية وسرعة انȘشارɸا  

 والآثار الم؅فتبة عٔڈا.

الثورة  ʇع  - لɺذه  قوʈا  دفعا  أعطى  الذي  الديۚܣ  والقائد   ʏالروڌ الزعيم  اݍݰداد  بن  أمزʈان  محمد  الشيخ  دّ 

  ʏدٱڈا خاصة ࢭʈا ومرɸا ومقدّمٕڈا وأنصارɸقتھ الرحمانية بزواياʈشار طرȘانتھ وسمعتھ وانɢبفضل نفوذه وم

 وسط وشرق اݍݨزائر. 

ض  - علٕڈا  ع؆فنا  الۘܣ  أشعاره   ʏࢭ اݝݨɺول  الشاعر  ضمن  ع؄ّف  عزʈز  وابنھ  اݍݰداد  بالشيخ  اݍݵاص  الملف  من 

ثورة   زعماء  من  الصرʈح  العداǿي  موقفھ  عن  الفرɲؠۜܣ،  الأرشيف  اݍݰداد  1871وثائق  الشيخ  وخاصة  م 

 وابɴيھ عزʈز ومحمد، وأحمد بومزراق المقراɲي. 

و   - النفسية  الثوار  حالة  عن  الأشعار  ɸذه  تضمّنْڈا  الۘܣ  الɺامة  التارʈخية  المعلومات  مظاɸر  رغم  Ȍعض 

  ʏࢭ ɠلɺّا  سردɸا  الشاعر  أن  إلاّ  الفرɲؠۜܣ،  العدو  ضد  والمواجɺات  والاستعدادات  والتنظيم  القوة  وعلامات 

من   أك؆ف  والزعماء  القادة  لɺؤلاء  ومعاديا  متحاملا  ɠان  بل  منصفا  يكن  ولم  ونقدي  وٮڈكّ׿ܣ  سلۗܣ  قالب 

 الفرɲسي؈ن المستعمرʈن أنفسɺم. 

"تارʈخ    - كتاب   ʄعڴ اطّلاعنا  سنة    1871انتفاضة  إن  الصادر  من  1891باݍݨزائر"  سنة  عشرʈن  Ȋعد  أي  م 

عسكري،   ورجل  إداري  ومسؤول  لݏݰدث  وصاɲع  عيان  كشاɸد  موقعھ  بحكم  لھ  سمح  مما  الثورة،  وقوع 

مكّننا من الوقوف عڴʄ العديد من التفاصيل حول ما ورد ذكره ࢭʏ الأشعار وكشف مدى التغليط وال؅قييف  

الشاعر فيما كتبھ، وɸو ما جعل "رʈن" الرجل الاستعماري ينصف بومزراق وʈنفي  والتحامل الذي مارسھ  

 عنھ الْڈم الۘܣ وجɺɺّا لھ الشاعر.

عسكرʈا    - دورا  ولعب  والسياسية  الديɴية  الزعامة  أو  الديɴية  المɢانة  ب؈ن  اݍݰداد  بن  عزʈز  الشيخ  جمع 

والمقدرة Ȋشɺرʈن ونصف فقط، وɸو ما جعلھ  م رغم قصر المدة الۘܣ ثار فٕڈا  1871وسياسيا ɸاما ࢭʏ ثورة  

 عرضة لاٮڈامات الشاعر. 

ɠان الشيخ محند (محمد) بن اݍݰداد أحد الزعماء العسكرʈ؈ن للثورة ولكنھ أقل شɺرة من أخيھ عزʈز، إلاّ   -

ثم   المݏݳ  يحمل  الذي  باݍݰمار  وصفھ   ʄإڲ بالشاعر  الأمر  وȋلغ  والشتم  الȘشوʈھ  من  الآخر  ɸو  ʇسلم  لم  أنھ 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

188 

ار الموجود ࢭʏ الزرʈبة، وȋال݀ݨل، وۂȖ ʏشبٕڈات تدل عڴʄ مدى اݍݰقد والكراɸية الۘܣ يحملɺا الشاعر  باݍݰم

 لɺذا البطل اݝݨاɸد. 

رغم أن أحمد بومزراق المقراɲي لا يɴت׿ܣ إڲʄ الطرʈقة الرحمانية ولʋس من أتباع الشيخ اݍݰداد الذي يبدوا    -

ʈشوȖ  ʄعڴ وʉعمل  شديدا  عداءا  لɺم  يحمل  الشاعر  ࢭʏ  أن  والروحية  الديɴية  قيمْڈم  من  واݍݰط  سمعْڈم  ھ 

وجɺɺّا   الۘܣ  اݍݵط؈فة  والاٮڈامات  الشديدة  الانتقادات  من  بدوره  ʇسلم  لم  أنھ  إلاّ  وخارجɺا،  القبائل  منطقة 

والروحي؈ن  الديɴي؈ن  ولʋس  والسياسي؈ن  العسكرʈ؈ن  وزعما٬ڈا  للثورة  معاداتھ   ʄعڴ يدل  مما  لھ،  الشاعر 

 فقط.

مثل    - دراسة  مجال  إن  بتوسيع  لنا  ʇسمح  السلۗܣ  أو  النقدي  الطاȊع  ذو  الشعۗܣ  الشعر  من  النوع  ɸذا 

حيȞيات    ʄعڴ للوقوف  واݝݰلية  مٔڈا  الأجنȎية  اݝݵتلفة  والمراجع  المصادر   ʄعڴ والاطّلاع  فيھ  والتعمّق  البحث 

والسياسية والعسكرʈة  والاقتصادية  والاجتماعية  التارʈخية  وامتداداتھ  وȖشعّباتھ  لݏݵروج   الموضوع 

 بانطباعات واستɴتاجات موضوعية ومنطقية. 

 :  التوصيات

للمحافظة    ʏڏʈوتار وأدȌي  لغوي  ك؇ق  باعتباره  الشعر  من  النوع  ɸذا  بدراسة  الاɸتمام  بضرورة  نوطۜܣ 

عليھ والاستفادة من محتواه ونقده لتحديد إجابياتھ وسلبياتھ والتعرّف عڴʄ مستوى التفك؈ف الشعۗܣ من  

   خلال الشعر.

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

189 

افيا   قائمة الببليوغر

 المصادر  -1

- Archives Nationale d’Outre-Mer (ANOM), Gouvernement Générale de l’Algérie (GGA), 19 

H/59. 

- LouisRinn, 1891, Histoire de l’Insurrection de 1871 en Algérie, Alger, Librairie Adolphe 

Jourdan. 

- Louis Rinn, 1867, Deux Chansons Kabyles sur l’Insurrection de 1871, Revue Africaine, N° 

1887, Librairie AdolpheJourdan, Alger. 

نيابة عن والده اݍݰداد مؤرخة ࢭʏ أوائل   Desvaulرسالة خطية أرسلɺا عزʈز بن اݍݰداد إڲʄ اݍݨ؇فال "دزفو"  -

 ) .ANOM, GGA, 19 H/59م. (1865جانفي 

ʈر حرّرتھ مصاݍݳ الشرطة العامة موجّھ إڲʄ اݍݰاكم العام حول الشيخ اݍݰداد الزعيم الديۚܣ ࢭʏ بجاية  تقر   -

 ʏر  08وقّعھ عامل عمالة اݍݨزائر مؤرخ ࢭȋم. ( 1870أكتوANOM, GGA, 19 H/59. ( 

الشرʈف،    -  ʏعڴ بن  السعيد  محمد  الباشاغا   ʄإڲ قسنطينة  عمالة  عامل  برʈقو  اݍݨ؇فال  من  خطية  رسالة 

 ANOM, GGA, 19 H/59) م.(1867فيفري  15رخة ࢭʏ مؤ 

، مؤرخة  26رسالة خطية من الباشاغا محمد السعيد بن عڴʏ الشرʈف إڲʄ عامل عمالة قسنطينة، رقم    -

 ʏم.1871جانفي 12ࢭ(ANOM, GGA, 19 H/59) 

الباشاغا  - من  خطية  بونفاڲʏ  رسالة  العقيد   ʄإڲ الشرʈف   ʏعڴ بن  السعيد   le Colonel محمد 

Bonvalet 37حاكم سطيف، رقم ʏم. (1871جانفي 17، مؤرخة ࢭANOM, GGA, 19 H/59.( 

-    ʏسية تيار من ܥݨن قسنطينة مؤرخة ࢭɲة الفرʈورɺس اݍݨمʋرئ ʄز بن اݍݨداد إڲʈ31رسالة خطية من عز  

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م. 1873جوʈلية 

رسالة خطية من عزʈز بن اݍݰداد إڲʄ قنصل فرɲسا ࢭʏ طرابلس الغرب أرسلɺا من جدة بالسعودية مؤرخة    -

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م. 1884ࢭʏ شɺر أفرʈل 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

190 

-    ʏࢭ مؤرخة  الشرʈف   ʏعڴ بن  السعيد  محمد  الباشاغا   ʄإڲ اݍݰداد  الشيخ  من  خطية  محرم    20رسالة 

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م.  1871أفرʈل  10ه/ 1288

 (ANOM, GGA, 19 H/59)رسالة خطية من الشيخ اݍݰداد إڲʄ القايد عڴʏ أوقا؟ۜܣ بدون تارʈخ. -

 المراجع  -2

انتفاضة    - ع  1871محفوظ.ق،  الثقافة،  مجلة  اݍݨزائر،  الإيمان،  يحرّكھ  شعب  ،عدد 96مقاومة 

 .1986خاص، 

لمنطقة الأوراس، اݍݨزائر، مجلة    إبراɸيم.ر، دور الشعر الشعۗܣ الأمازʉڧʏ ࢭʏ سرد الأحداث التارʈخية  -

 .2015، 01علوم الإɲسان واݝݨتمع، ع  

الشعۗܣ  - الشعر  لأغراض  الفۚܣ  التعب؈ف  أشɢال  الشعۗܣ  -أحمد.ع،  الشعر  سردية  اݍݨلفة،    -تحليل   ،

 . 2021مجلة فصوص الأدب والمعارف، ع؟، 

 .1986، عدد خاص، 96عمار.ط، ندوة الأساتذة، مجلة الثقافة، ع  -

  .1986،عدد خاص، 96، ثورة محمد المقراɲي والشيخ ابن اݍݰداد، مجلة الثقافة، ع يڍʏ.ب -

  

 



 

 

   

 

 

 

 

Troisième partie 

Elmelhoun : 

L’art poético-musical algérien  

  

  

  
  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

192 

La mise en mots des urbanités socio-linguistiques dans la poésie 
populaire algérienne (El melhûn) 

The putting into words of socio-linguistic urbanities in Algerian popular 
poetry (El melhûn)  

Pre. SOUAMES Amira 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

Amira.souames@univ-msila.dz  

Résumé  

Dans cette contribution, nous nous intéresserons, du point de vue du socio-historique 
articulé avec l’analyse du discours et le contexte de production, aux manifestations 
linguistiques et discursives des différentes formes de citadinité et d’urbanité présentées dans 
la poésie algérienne populaire (El melhûn). Nous essayons d’évoquer la question de la poésie 
algérienne populaire (El melhûn) en tant qu’un phénomène socio- urbain. 

Notre réflexion donc s’articule autour de la problématique suivante: quelles 
représentations socio-symboliques véhicule la poésie algérienne populaire (El melhûn) ? 

En effet, ces représentations qui déterminent des pratiques de définition de soi et de 
l'autre et d'auto-identification et d'hétéro-identification par rapport à l'espace de la ville. Il 
s’agit donc d’appréhender les références à ces appartenances socioculturelles par un relevé 
des désignations, des adjectifs, des attributs, et des caractéristiques physiques et morales de 
soi et de l’autre telles qu’elles se manifestent à travers des textes poétiques en arabe algérien. 

Mots clés : Poésie algérienne populaire, Sociolinguistique urbaine, Citadinité, Urbanité, 
Littérature orale, Chaâbi, Bédouin.  

Abstract  

In this contribution, we will be interested, from the point of view of socio-history 
articulated with discourse analysis and the context of production, on the linguistic and 
discursive manifestations of the different forms of urbanity and citadinity present in popular 
Algerian poetry (El melhûn). 

Our reflection is articulated around the following problematic: which representations 
convey the popular Algerian poetry (El melhûn)? We also try to evoke the question of the 
popular Algerian poetry (El melhûn) as a socio-urban phenomenon. To do this, many 
questions arise when we evoke the question of the popular Algerian chant which refers to 
complex representations, variants and evolutionary.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

193 

Key Words: Popular Algerian poetry, Urban sociolinguistics, Citadinity, Oral literature, 
Chaābi, Bédouin  

Introduction :  

L’apport des héritages culturels berbères, arabes et ottomans dans la poésie orale du 
melhoune, véhicule une richesse fabuleuse. En effet, « melhoun » est cette poésie libre qui a 
trouvé racine dans le quotidien de la société maghrébine. Ses poètes, bien que n’étant pas 
forcément lettrés, secrétaient dans une fluidité merveilleuse, des œuvres qui abordaient les 
plus grands thèmes de la vie.  

Ibtissem Chachou affirme que : 

« La chanson algérienne populaire renvoie à des représentations 
complexes, variantes et évolutives. Ses représentations qui déterminent 
des pratiques de définition de soi et de l'autre et d'auto-identification et 
d'hétéro-identification par rapport à l'espace de la ville. » (Chachou, 
2011,p. 10).  

Quelles représentations socio-symboliques véhicule la poésie algérienne populaire (El 
melhûn) ?Il s’agit donc, de comprendre : « A partir de quels référents symboliques se décline 
la notion d’appartenance et d'inclusion dans la ville ? » (Safer Zitouni, 2019, p.12) et 
d’appréhender les références à ces appartenances socioculturelles par un relevé des 
désignations, des adjectifs, des attributs, et des caractéristiques physiques et morales de soi et 
de l’autre telles qu’elles se manifestent à travers des textes poétiques en arabe algérien. 

1. El melhûn : un héritage linguistique :  

Les exodes de populations ont eu toujours de grands impacts sur la vie culturelle des 
sociétés et notamment sur leur production musicale. Ces impacts peuvent aussi revétir la 
forme d'une mutation linguistique. On peut puiser de multiples exemples dans l'histoire 
socioculturelle du Maghreb 

En effet, la venue des tribus hilaliennes1en Afrique du Nord sous les Almohades a eu pour 
conséquence de féconder la musique, cela avait donné naissance à la poésie chantée dite « 
Chi'r al-Malhoun » (la poésie populaire) laquelle devait sceller la communion arabo-berbère. 
Quand vint le moment de conquérir l'Andalousie, un grand mixage se produit alors dans cette 
rencontre entre trois cultures, l'ibérique, l'amazighe et l'arabe qui finit par accoucher de la 
musique andalouse 2.  

  De même, l'afflux des Noirs de l'Afrique subsaharienne a introduit le gnawi alors que 
l'exode de Kabyles au XIXe siècle vers la Casbah3d'Alger a eu pour effet de faireéclore la 
musique châabi4. Mais tous ces genres musicaux s'appuient sur un substrat commun ou du 
moins entretiennent avec lui des liens étroits. Ce substrat c'est le « malhoun » 
étymologiquement « mélodique » qualificatif qui s'applique au poème. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

194 

Appelée parfois « poésie populaire », et « poésie vulgaire », « poésie d‘expression 
dialectale » ou « zajal », cette poésie que l‘on ne désigne plus, désormais, au niveau de 
l‘ensemble du Maghreb, que par le terme de « melhoun » — qui lui fut donné, depuis des 
siècles, par ses pratiquants eux-mêmes — par une tendance, tout à fait remarquable, à 
l’unification de la terminologie technique, expression elle-même du phénomène de 
koïnisation7, mais aussi et surtout, pour lever définitivement toutes les ambigüités véhiculées 
par ces appellations à très fortes connotations. 

Déclamé en arabe dialectal et en amazigh (surtout au Maroc) selon le principe de l'art 
poétique, les qacidate (poèmes) sont devenues avec le temps une sorte de koïnè musicale 
maghrébine. Cette koïnè se déploie sous formes diverses. Malhoun et châabie4 en Algérie, 
Malouf en Tunisie et « qacida du ghazal » au Maroc5. 

De plus, le melhoun n'exprime pas seulement des sentiments, il est la mémoire qui a 
fait l'Histoire de l'Algérie et du Maghreb. Contrairement à ce qu'on pense, le melhoun n'est 
pas exclusivement oral, il a donné lieu à une profusion de manuscrits qui avaient circulé sous 
forme de registres. Ces documents dénommés diwans, véritables œuvres d'art étaient joliment 
calligraphiés.  

C'est grâce à l'écrit, qu'on avait pris connaissance des zajals du cheikh andalou 
Bengouzman. Déjà Léon l'Africain qui a vécu au XVIe siècle notait dans son livre 
Description de l'Afrique6 que les poètes prenaient part à des compétitions où ils donnaient 
libre cours à l'expression de leur art.  

Nous ne sommes pas loin de penser, que l’appellation de poésie melhoun, elle-même, 
a été imposée, à une époque déterminée, par les lettrés arabo-musulmans maghrébins, à ce 
genre de poésie dans laquelle ils ne voyaient, d’abord et avant tout, que l’écart par rapport à la 
norme langagière. 

Et ceci, en dépit du bon sens, et en réduisant la polysémie naturelle de la racine lahana 
à deux uniques significations : celle du lahn comme « faute de langage, solécisme » et celle 
du lahn comme « mélodie, musique ». Ce qui donnerait au terme melhoun le sens de « poésie 
en arabe incorrect » et/ou le sens de « poésie mise en musique ». D’abord ce sens de melhoun 
comme « langage incorrect », n’est pas, en toute logique, acceptable, car il ne peut y avoir de 
fautes de langage, de solécismes ou de barbarismes qu’à l‘intérieur d‘un discours en arabe dit 
« régulier » (ou " classique") ou qui se veut comme tel. Ce qui n’est pas, naturellement, le cas 
du poète populaire qui n’a pas l’intention, naturellement, de composer en arabe classique et 
n’utilise donc pas l’arabe classique ou grammatical. Bien au contraire, la véritable faute ou le 
véritable solécisme, ou lahn, dans le melhoun serait, justement, l’utilisation des règles et du 
lexique de l’arabe classique.  

  En plus, la poésie melhoun, pouvait tout aussi bien être déclamée que 
chantée, et n’était donc pas nécessairement écrite pour être mise en musique. Le terme 
melhoun, dans le sens de poésie destinée à être mise en musique, ne peut donc pas caractériser 
ce genre de poésie à l’exclusion d’autres genres de poésie non destinée à être chantée. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

195 

1.1. Le chant bédouin 10: 

  La chanson bédouine prend sa source dans les villages et les campagnes et son 
apparition dans les milieux ruraux s’explique par le fait que les campagnes étaient dominées 
par la population locale, c’est-à-dire les algériens de l’ère coloniale, contrairement aux villes 
habitées par des occupants européens et où la présence d’algériens était réduite. La chanson 
bédouine est l’expression populaire la plus répandue en Algérie, en particulier dans les zones 
rurales. C’est le genre qui se distingue des autres par ses performances, sa mélodie, ses 
costumes traditionnels et ses instruments de musique.  

Toutefois, la poésie du melhoun, mêle harmonieusement chant citadin et chant 
bédouin depuis des siècles. Mais le chant bédouin reste sans aucun doute le chant dominant, 
et la floraison de poètes populaires de l'école bédouine est sans commune mesure avec le 
nombre, somme toute assez modeste, de poètes du genre citadin. Nous savons que, malgré 
l'existence d'une tradition citadine très ancienne et toujours vivace dans l’Algérie, depuis 
Siga, la capitale du royaume berbère de l'Ouest algérien, jusqu'à Tlemcen, Tiaret, Ténès, 
Mazouna, Mostaganem, pour ne citer que ces villes-là, la balance a régulièrement penché du 
côté du monde bédouin. Bédouins zénètes et arabes dont la fusion, lente mais sûre, a donné 
ses caractéristiques actuelles à l'immense majorité de la population présente de l'Oranie.  

Mais la fusion despopulations ne va pas sans acculturation réciproque, et il s'est 
produit deux phénomènes importants pour l'avenir linguistique et culturel de cette région : 
l'arabisation linguistique presque complète des Berbères, et un autre phénomène dont on ne 
parle pas assez et qui est la berbérisation culturelle des Arabes. On peut dire que les Zénètes 
s'arabisaient en adoptant la langue et la mémoire des Arabes, pendant que les Hilaliens, 
parallèlement, se berbérisaient en adoptant les us, les coutumes et l'environnement des 
Berbères. Ceci pour dire qu'il est imprudent de confondre, comme certains esprits naïfs ou 
intéressés le font, bédouinité et arabité, et qu'il est injuste de mettre au seul crédit de l'arabité 
ce qui a toujours, peut-être, appartenu au monde berbère ancien. 

Toutefois, nous ne savons rien du substrat musical berbère, et les rares écrits sur la 
musique bédouine font dériver celle-ci, tout naturellement, de la musique arabe et de ses 
modes. Cependant le chant bédouin pour aussi peu sophistiqué qu’il soit, n’en possède pas 
moins ses propres styles et rythmées. 

Le mazouni par exemple (de la ville de Mazouna ou du poète Belabbès El-Mazouni) : il 
est en usage dans les villes du littoral pour chanter les chansons de geste. Il se débite à la 
manière des Grenadins, sans trop élever la voix, avec une intonation tremblotante coupée et 
gutturale ; le mouvement est lent, sans arrêt, la voix appuie sur l'assonance finale11. Cheikh 
Abdclkader El-Khaldi, dit-on, avait une prédilection pour ce style.   

Le makhazni (du "Makhzen" ou cour des beys, inventé, dit-on, à Mascara, qui était une 
résidence pour les beys de l'Ouest, par le poète Benothman) qui se divise en "telli" (litt. " des 
régions côtières") et en 'gabli (litt. " des régions sahariennes"). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

196 

Ce dernier se subdivise en autant de 'gabli qu'il y a de villes : gabli amri dans lequel s'est 
illustré le grand cheikh El-Madani (Oran, Sidi Bel-Abbès), 'gabli tiarti" (Tiaret), 'gabli 
maâscri" (Mascara), le chanteur choisissant l'un ou l'autre suivant l'endroit où il se trouve et 
suivant, aussi, ses possibilités vocales12. Et le baladi (le "citadin") d'apparition récente et dans 
lequel s'est spécialisé le grand interprète bédouin cheikh Hamada qui a introduit dans le 
répertoire bédouin des textes de poètes marocains chantés, traditionnellement, dans le style 
algéro-mostaganémois appelé chaâbi13. 

Cela dit, nous croyons, quant à nous, que l'une des plus belles conquêtes de cette synthèse 
berbéro-arabe est la poésie melhoun dont l'une des modalités de performance est le chant 
bédouin. 

1.2. Chaâbi : le chant qui dit la ville : 

  La poésie arabe maghrébine ou melhoun a irrigué, et irrigue encore, la plupart des 
genres musicaux dits populaires, en Algérie : le chant bédouin de l'Oranie, le «ayay » des 
Hauts-Plateaux et des portes du Sahara, le malouf constantinois, le haouzi tlemcénien, le 
`aroubi de l'arrière-pays algérois, le asri (moderne); et le raï à texte d'Oran et, bien sûr, le 
chaâbi des villes d'Alger et de Mostaganem.  

Apparu au début du XXe siècle, le Chaâbi est une musique populaire du dedans, 
directement sorti du cœur d’Alger: la Casbah. La sphère géographique s’étendra jusqu’à 
l’ouest de l’Algérie, avec pour pole artistique Mostaganem, puis peu à peu à l’est de l’Algérie. 
Cette musique a permis à la poésie orale de passer de l’oralité à l’écrit, et de consigner le 
kabyle, reflet des valeurs algéroises. et dominé par la haute stature du cheikh el-hadj M'hamed 
El-Anqa14, et indissociable de la capitale,Alger, et de sa fameuse Casbah, est caractérisé avant 
tout, par la qualité et la variété des textes dont il a fait son répertoire.   

Puisant principalement et d'une même main, à ses débuts, dans les œuvres des poètes 
algériens du haouzi, comme chez les poètes marocains du genre moghrabi qui lui 
préexistaient, le chaâbi a fini, devant l'incomparable variété thématique et métrique de l'école 
marocaine de melhoun, par lui emprunter la majeure partie de ses textes et par devenir une 
sorte de genre synthétique moghrabi-medh mélodiquement et rythmiquement renouvelé.  

Le représentant le plus illustre et le plus doué de cette dernière étant, sans conteste, le 
très attachant Dahmane Harrachi, aujourd'hui disparu, qui a su donner à ce genre réputé léger 
et superficiel la profondeur et l'authenticité qui lui manquaient, à travers des textes dont il est 
lui-même l'auteur. 

A ce propos, Pierre Boyer précise que : 

« La langue dialectale algérienne a été utilisée par des poètes issus, d’une 
vieille citadinité, des anciens lignages de robe et d’épée, des maisons de 
sciences et de foi. Ils étaient dépositaires d’un trésor commun, de cultures 
spécifiques [...]. Ils donnèrent un sens à leur culture pour vivre les vraies 
valeurs humaines et s’ouvrir au monde.» (Boyer, 1963, p. 212.) 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

197 

En approfondissant les influences sur le Chaâbi on trouvera que ce dernier a puisé 
dans la poésie orale d’origine marocaine qui a acquis le statut de poésie maghrébine écrite, 
mise en valeur par le Chaâbi qui donne par là- même, un souffle de vie à la langue maternelle, 
et combine les formes suivant lerythme et l’imagination créatrice du chanteur, selon une 
fantaisie qui lui est propre15. 

2. Les représentations sociolinguistiques et symboliques de la ville dans la poésie 
algérienne populaire : 

  Au sens traditionnel du terme, le vocable « citadin » renvoie à l’habitant de la cité. 
Pour le Maghreb, la fondation des cités remonte aux périodes phénicienne et romaine et peut-
être même à plus loin16, elle ne date pas de l’arrivée des Turcs ni de celle des Andalous, et 
pourtant, ce sont ces deux groupes qui seront à l’origine d’un certain comportement culturel 
qualifié par des historiens et des sociologues de citadin ou relevant de la citadinité. Sur le plan 
des représentations, la citadinité constitue donc une catégorie positive de représentation 
partagée par les sujets.  

Objectivement parlant, la citadinité est à définir comme « un système de 
représentation de soi et des autres » (Icheboudene, 1998, p.27) qu’il importe de soumettre à 
une analyse compréhensive, l’employer dans la recherche comme outil d’analyse revient à 
entériner et à légitimer le contenu idéologique qu’il véhicule. 

En somme, il n’est pas aisé de définir la notion de citadinité au Maghreb tant elle revêt 
des réalités socioculturelles et linguistiques hétérogènes et complexes. Au Maghreb, la 
citadinité est berbère, berbéro-arabe, pré-ottomane, almoravide, chérifienne, andalouse, turque 
ou ottomane et judéo-andalouse. Pour la sociolinguiste Leila Messaoudi : 

 « Être citadin, c’est être hadri (celui qui est issu d’un milieu citadin) distinct de 
Arubi (celui qui est issu d’un milieu rural). Le hadri peut justifier son appartenance 
à la lignée d’un ancêtre arabe, andalou, ou turc. Être citadin à Tunis, c’est être 
baldi, distinct du berrani » alors que « baldi » dans la poésie melhûn algérienne 
sert aussi à désigner le Juif ». (Messaoudi, 214, p.44) 

En effet, les hiérarchisations sociales et spatiales qui s’y sont de fait opérées y ont laissé 
des traces linguistiques et discursives ; notamment si des ouvrages et des monographies 
détaillent la vie urbaine dans ces villes, force est de constater que tel n’est pas le cas de la 
plupart des villes algériennes sur lesquelles le travail reste à faire. 

La majorité des villes côtières de l’Algérie ont connu diverses occupations. Des villes 
dites « citadines » en raison de son occupation par des Andalous et des Turcs. Ces derniers 
ont imprimé à la ville un cachet dit citadin qui se donne à voir à travers une architecture 
mauresque, des pratiques culinaires et vestimentaires ainsi que des pratiques linguistiques 
qualifiées, dans la littérature sociologique et dialectologique du Maghreb, de « citadines » ou 
de « préhilaliennes ».  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

198 

  Ces villes comptent également un nombre important de communes situées dans les 
zones dites rurales. Le contact des deux groupes socioculturels au centre de la ville ne se fait 
pas sans tensions dans la mesure où les ruraux sont vus comme des « étrangers à la ville », des 
« parvenus » qui ne respectent pas ses codes et les traditions de ses habitants dits « les vrais 
»17. C'est à travers des discours que ces tensions apparaissent. 

2.1. La mise en discours de la citadinité et de la ruralité dans la poésie algérienne 
populaire (El melhûn) : 

  Les mots pour dire la citadinité diffèrent, parfois dans un même pays, comme ils 
peuvent avoir des sens différents d’un pays à un autre : « citadin (mdini, hadri ou beldi en 
arabe algérien) ». A Mostaganem, par exemple, un certain nombre de critères déterminent 
l’appartenance à la citadinité mais ce sont surtout des considérations de naissance qui 
confèrent de fait le statut de citadins à certaines familles.18 

Ce bouleversement sociétal a été donc renforcé par l’exode rural vers les villes ; il a 
été suivi d’une désappropriation de la culture citadine et une déculturation renforcée par le 
progrès technologique. 

Cette situation ébranla l’échelle de valeurs et la conception de la vie. Les habitants 
déboussolés ont essayé tant bien que mal de sauver leurs valeurs ancestrales En effet, 
cultures et valeurs sont bien ancrées dans la société algérienne grâce à deux facteurs 
unifiant, que sont l’influence religieuse et une histoire mouvementée communes. On les 
retrouve dans la poésie orale du melhoune. 

Il est certes vrai qu’Alger, ville post-coloniale a changé. Il convient de remarquer 
qu’elle n’est plus ce qu’elle était. Pourtant elle cherche aujourd’hui sa modernité qui 
pourrait sauver sa culture et ses valeurs ancestrales. Elle a transmis le patrimoine 
immatériel maghrébin à la société, mettant en exergue culture et valeurs. 

Cette différence de traits linguistiques suscite des processus d’identification / 
singularisation qui vont dans le sens de la valorisation de soi et de dévalorisation de l'autre. 
Ce sont des processus qui s’engagent à la faveur de recompositions territoriales comme par 
exemple le déplacement des anciens citadins dans la périphérie (les quartiers résidentiels), 
« étrangers à la ville »18. 

En effet, « La mise en mots »19 de la ville par ses occupants fait ressortir des 
topiques comme : les origines, le statut et/ou la classe sociale, l'habitat, le quartier, les 
patronymes, les métiers, les procédés de l'auto-catégorisation et de l'hétéro-catégorisation, 
les attributs d'« ethnicisation », les us et coutumes, la différence des traits linguistiques, qui 
apparaissent clairement dans la poésie populaire. 

Le poème La querelle entre le thé et le café ; est entré dans le patrimoine humain 
universel, vu qu’il traite du café et du thé, deux boissons universellement consommées. 
C’est un poème phare, chanté dans le genre musical Chaâbi, ayant pour axes : narration, 
dialogue, controverse et imaginaire. Il est bâti sur une querelle dialoguée entre le café et le 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

199 

thé qui font appel au juge qui doit se prononcer sur la meilleure des deux boissons, 
l’interprétation musicale de Hajj Mrizq,chanteur Chaâbi a été inimitable ; fredonnée au 
moins pour les premiers vers, par les mélomanes. 

Remontant aux siècles passés, ces deux boissons étaient prohibées, comme le 
souligne Fernand Braudel qui dit que le café "en Arabie, en 1956, on en a interdit l’usage à 
la Mecque : boisson des derviches ». 

2.2. Poème20 : Une dispute entre le café et le thé 21: 

« Le café et le thé, ô esprit sagace, ont porté leur différend devant le juge, tôt 
le matin, ils lui ont dit : « ô respectable magistrat ! Jugez entre nous, mais 
sans détourner la loi. 

« Car vous êtes un juge qui ne se fait pas payer, vous n'acceptez ni les pots-de-
vin ni les enfantillages, le sultan vous a élevé cette dignité, et Dieu vous a 
insufflé une partie de sa grande sagesse ». [ …] 

Que Dieu bénisse et salue le Prophète ! Qu'il accorde ses faveurs à sa famille et 
ses compagnons, ces hommes supérieurs, Othman, Omar, Abou Bakr et l'imam 
Ali qui jouit de la prééminence !” » 

Le champ lexical du poème : Querelle entre thé et café, renvoie à une même réalité qui 
est la différence de classe citadins/paysans/gens des villes. Les rapports entre le thé et le 
café et le juge à qui il lui, est demandé de ne pas détourner la loi et d’être juste. 

Les structures du dialogue permettent plusieurs combinaisons. En premier lieu, celle de 
l’illicite qui est un élément perturbateur. Le thé prend l’offensive : ne dit-il pas au café : 
"ma consommation aujourd’hui est permise", en faisant allusion à la prohibition du café 
qui était historiquement inconnu par les anciens arabes, il fut introduit en Arabie par les 
ottomans. De surcroît les clercs et les théologiens arabes l’ont interdit comme boisson, elle 
se répand alors au Maghreb avec une division géographique : pour le sud c’est le thé et 
pour le nord, le café.  

Le thé, provocateur, prend sens au fur et à mesure qu’il profère des paroles. Il est une 
force agissante alors que le café n’est que récepteur, rabaissé par tous les qualificatifs que 
lui adresse le café tels que : véritable morceau de charbon- infusion trouble de marc de 
café- face d’araignée- au Sahara personne n’a entendu parler de toi, référence 
géographique, division entre le nord et le sud. Mais le café rétorque en présentant ses 
bienfaits. Tout un système de valeurs est mis en exergue qui permet au thé de se définir par 
rapport à la société ou il évolue. En effet le thé et le café représentent des valeurs et des 
idéaux d’une société en devenir, qui projette un imaginaire aristocratique et intellectuel. En 
final dans ce bas monde, nul n’est perdant, tous les deux gagnent la course pour la 
conquête d’une société qui émerge aisée et raffinée et qui les apprécie tous les deux, car 
elle ne lésine pas à les chanter dans une Casbah qui aspirait à un certain savoir–vivre et 
savoir–faire.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

200 

 Conclusion : 

Notre réflexion, au début de cette recherche, est d'interroger les notions de citadinité 
et d'urbanité telles qu'elles sont présentées dans la poésie algérienne populaire (El melhûn). 
Pour ce faire, nous avons montré comment l'urbanisation et la citadinité interviennent dans 
la construction identitaire aussi bien individuelle que collective présentée dans la poésie 
algérienne.  

Cette identité distancée et parfois même tendue dans des espaces identifiés, 
catégorisés et stigmatisés, et ce, en rapport avec la poésie algérienne populaire. 

En effet, les capacités symboliques de la parole poétique à exprimer le social 
s’inscrit durablement, dans l’imaginaire social, car l’espace dans la poésie bédouine ou 
chaabi est appréhendé comme une ressource à la fois matérielle et symbolique et qui fait 
l’objet de conflits d’appropriation. 

Concernant les représentations, les réponses fournies par l’analyse du poème : La 
querelle entre le thé et le café montrent bel et bien qu’il existe une dimension 
socioculturelle qui permettrait d'identifier le citadin différent du rural en contexte urbain. 
Pour ce qui est des représentations du rural, elles sont négatives. Ceci dit, la 
sociolinguistique urbaine pose, dans ses postulats, la multiplicité des espaces impartis aux 
villes, multiplicité qui, à son tour, prend sens et valeur dans les discours poétiques qui 
l’énoncent.  

Références bibliographiques :  

[1] Les Banu Hilal, Hilalites ou Hilaliens étaient une confédération de tribus d'Arabie des 
régions de Hejaz et Najd ayant migré en Afrique du Nord entre la fin du Xe au XIIIe siècle . 
L'afflux des Hilaliens fut un facteur majeur dans l'arabisation linguistique, culturelle et 
ethnique du Maghreb et dans la propagation du nomadisme dans les domaines où l'agriculture 
avait précédemment dominé. 

[2] La musique arabo-andalouse ou musique « andalouse » ou bien musique mauro-
andalouse, aussi appelée al musiqa al andalusiya, ou gharnati, sanâa et malouf pour les 
variantes régionales et aroubi, chaâbi, hawzi pour les genres dérivés en Algérie, al-ala, tarab 
al-andaloussi, tarab al-ala, al-andaloussi, gharnati, melhoun ou chgouri au Maroc, malouf en 
Tunisie et en Libye est un genre musical profane, classique ou savant, du Maghreb, distinct de 
la musique arabe classique pratiquée au Moyen-Orient (ou Machrek) et en Égypte. 

[3] Dans l’un des plus beaux sites maritimes de la Méditerranée, surplombant les îlots où un 
comptoir carthaginois fut installé dès l’IVe siècle av. J.-C., la Casbah constitue un type unique 
de médina, ou ville islamique. Lieu de mémoire autant que d’histoire, elle comprend des 
vestiges de la citadelle, des mosquées anciennes, des palais ottomans, ainsi qu’une structure 
urbaine traditionnelle associée à un grand sens de la communauté. 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Hilaliens [site consulté le 10/ 5/2025] 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

201 

[4]Infra . 

[5] Cf. LARBI GRAINE, Le malhoun, le chant inaugurateur Musiques du terroir au Maghreb 
publié dans Le Midi Libre le 12 - 12 - 2009. 
https://www.djazairess.com/fr/lemidi/912120802[site consulté le 13/ 7/2025] 

[6]Description de l'Afrique est un ouvrage du diplomate et explorateur Hassan al-Wazzan dit 
« Léon l'Africain », écrit au XVIe siècle sur demande du Pape Léon X . 

[7] Ce que on entend ici parkoïnisation se traduit en termes linguistiques par les tentatives 
effectuées par les locuteurs pour gommer leurs particularismes dialectaux au profit, soit de 
variétés dialectales plus prestigieuses, soit d’une forme d’arabe standard moderne (étiquetée). 

[8] Infra . 

[9]Cf. Ahmed Amine DELLAI, Paroles graves et paroles légères ‘’ de chants bédouins de 
l’Oranie”, Alger, éd. l’ENAG, 2003 . 

[10]  Ce terme bédouin dérive étymologiquement de ‘’ badiya ’’ (campagne). Ibn Khaldoun 
distingua dans la Muqâdima entre le “ Umran Badaoui ” ’ civilisation campagnarde par 
rapport au “Umran Hadhari” civilisation citadine. - Le terme bédouin réfère ici à la langue 
employée par ces populations, que les linguistes classent dans les dialectes arabes bédouins, 
plutôt qu'au mode de vie. Beaucoup de grandes villes de l'Oranie par exemple emploient un 
dialecte bédouin même si le mode de vie des populations, dont la grande majorité est d'origine 
tribale, est un mode de vie citadin : Oran, Mascara, Tiaret, Saïda, Sidi Bel-Abbès, etc. La 
chanson bédouine en général englobe une vaste aire arabo-musulmane de la vie nomade et 
semi - sédentaire. Ce mode de vie préexistait chez une partie des Amazighs comme les 
“Musulames”, ’’Garamantes’’ et ‘’Gétules’’ dans le sud de l’Afrique du nord à l’époque 
antique ; comme d’ailleurs il persiste chez les ‘’Touaregs‘’, et ce n’est pas pour autant que 
leur musique soit catégorisée comme du bédoui ( leur flûte est le ‘’taghanib‘’ jouée par 
l’homme et leur gamme musicale pentatonique), ou que la bédouinité soit exclusivement 
assimilé l’arabité. 

Cf.https://www.elwatan.com/archives/culture-archives/une-superbe-contribution-05-06-2005 

[11]G.DELPHIN et L.GUIN, Complainte sur la rupture du barrage de Saint-Denis-du-Sig, 
Notes sur la poésie et la musique arabes dans le Maghreb algérien, Paris, E. Leroux éditeur, 
1886, p. 29-30. https://oranhistoireetnostalgie.blogspot.com/2018/01/blog-post_94.html [site 
consulté le 23Mai 2025] . 

[12] Nous devons tous ces renseignements à une intervention télévisée de cheikh Abdelkader 
Ould Laïd, doyen des chanteurs bédouins, dans le cadre d'une émission sur le bédouin oranais . 

[13] Cf. Ahmed -Amine DELLAI, Chanson de la Casbah, éd. ENAG, Alger, 2003. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

202 

[ 14 ] El Hadj M'hamed El Anka en arabe, de son vrai nom Mohamed Idir Aït Ouarab, né à la 
Casbah d'Alger le 20 mai 1907, est précurseur et maître de la chanson chaâbi algérienne, mort 
le 23 novembre 1978 . 

[15]Cf. HAFIZ Nadia, Le Chaabi, miroir de la culture et des valeurs d’Alger, ville post-
colonialehttps://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/18/27/2/13612 [site consulté le 10/ 
5/2025] 

[ 16 ] Le manque de traces et de témoignages ne nous permet pas de confirmer une continuité 
dans l’occupation des anciennes villes par les populations autochtones. 

[17] Cf. Ibtissem CHACHOU, « L'auto-désignation et l'hétéro-désignation comme procédés 
langagiers de ségrégation urbaine : le cas de la ville algérienne de Mostaganem », op. cit., 
p.169-177. 

[18] Cf. Ibtissem CHACHOU, « Repenser le champ conceptuel de la sociolinguistique 
maghrébine à la lumière des impératifs du terrain : Le cas du concept de citadinité », inRevue 
d’Histoire de l’Université de Sherbrooke : « Espace rural, espace urbain », N°1, Volume, 
2012 . 

[19]Cf. Thierry BULOT, Formes et normes sociolinguistiques (ségrégations et 
discriminations Urbaines, Paris, éd., L’Harmattan, coll. « espaces discursifs », 2009. 

[20]Ahmed -Amine DELLAI, Chanson de la Casbah, op.cit., p.109-110 . 

[21] On trouvera la version chantée par hadj Mrizek dans l'ouvrage collectif dirigé par Rachid 
AOUS, Les Grands Maîtres Algériens du Cha'bi et du Hawzi, Paris, 1996, p.208-213 : texte et 
traduction. 

Bibliographie : 

- BOYER Pierre, La Vie quotidienne à Alger à la veille de l'intervention française, 
Paris, éd. Hachette, 1963. 

- BULOT Thierry, Formes et normes sociolinguistiques (ségrégations et 
discriminations Urbaines, Paris, éd., L’Harmattan, coll. « espaces iscursifs », 2009. 

- CHACHOU Ibtissem, « L'auto-désignation et l'hétéro-désignation comme procédés 
langagiers de ségrégation urbaine : le cas de la ville algérienne de Mostaganem », Article 
varia in : Revue Synergie Algérie n°15 De l’oral à l’écrit : Réflexion croisées sur des stratégies 
d’apprentissage, 2012 . 

- ----Repenser le champ conceptuel de la sociolinguistique maghrébine à la lumière des 
impératifs du terrain : Le cas du concept de citadinité », in Revue d’Histoire de l’Université 
de Sherbrooke : « Espace rural, espace urbain », N°1, Volume,2012 . 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

203 

- CHEURFI Achour, Dictionnaire des musiciens et interprètes algériens, Alger, 
éd.Anep, 1997 . 

- DELLAI Ahmed Amine, Paroles graves et paroles légères ‘’ de chants édouins de 
l’Oranie”, Alger, éd. L’ENAG, 2003 . 

- ----- Chanson de la Casbah, éd. ENAG, Alger, 2003. 

- ICHEBOUDENE Larbi, Intégration citadine : à propos de la difficulté d’être algérois, 
Réflexions, la ville dans tous ses états, Alger, éd.Casbah, 1998 . 

- KADDACHE, M., L’Algérie durant la période ottomane, Alger, éd. OPU, 2003. 

- MESSAOUDI L., « Aspects de la sociolinguistique urbaine au Maghreb. De quelques 
questionnements », in : Série monographie en sciences humaines, vol. 15, 2014. 

- SAFAR ZITOUNI Madani, « Urbanité(s) et citadinité(s) dans les grandes villes du 
Maghreb », in Les Cahiers d’EMAM, 19/2010 .-   

   

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

204 

De la théâtralité dans la poésie populaire (melḥūn) 

Mestfa Ben Brahim et l’expression de la tradition populaire  

Theatricality in popular poetry (melḥūn) 

Mestfa Ben Brahim and the expression of popular tradition  

LAGUER Hanane 

Institut National des Langues et Civilisations Orientales, (INALCO) Paris  

hanane.laguer@inalco.fr  

Résumé  

Dans le milieu traditionnel de Mestfa Ben Brahim, la parole est accompagnée d’un 
orchestre et d’une harmonisation. Son exécution fait appel à ce que nous pouvons nommer 
« théâtralité ». Nous considérons la théâtralité comme la mise en scène de la parole du poète 
qui contribue à amplifier le sens et la signification. Véritablement imprégnée de la culture 
orale, elle se définit dans le geste du poète, l’emplacement du corps dans l’espace ainsi que 
dans l’ensemble des éléments du décor qui l’accompagne.  

Mots clés : melḥūn, oralité, représentation, transmission, théâtralité  

Abstract  

In the traditional milieu of Mestfa Ben Brahim, the speech is accompanied by an 
orchestra and a harmonization. His execution calls for what we can call “theatricality”. We 
see theatricality as the staging of the poet’s words, which help to amplify meaning and 
meaning. Truly imbued with oral culture, it is defined in the poet’s gesture, the location of the 
body in the space and in all the elements of the decor that accompanies it. 

Key words: melḥūn, orality, representation, transmission, theatricality 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

205 

Introduction  

Dans le milieu traditionnel du melḥūn, la parole du poète constitue un véritable trésor. 
Elle véhicule un savoir aussi bien linguistique, poétique qu’éthique : le comportement de 
l’être dans la société, vis-à-vis de l’autre, ainsi que son rapport avec le monde, l’histoire et la 
spiritualité. Au-delà du sens premier que l’on peut attribuer à la parole du poète, il existe une 
multitude de significations, produite par l’arrangement des mots et la présence de figures de 
style, comme celles que nous pouvons relever dans l’œuvre poétique de Mestfa Ben Brahim. 
La parole du poète, et son organisation dans les vers et les strophes donnent à lire un jeu 
rhétorique qui relève de la performance1.  

Selon Paul Zumthor, dans son étude sur la vocalité et sa valeur sur le corps, en tant 
que médium de la voix, la théâtralité se définie essentiellement par la performance. Aborder 
cette dernière c’est dire que le texte, chanté ou parlé, est en même temps perçu par l’oreille, 
autrement dit, les deux opérations du dire et de l’ouïr coïncident dans une dynamique 
commune. Outre cet aspect qui relève de l’évènement, la performance réunit un ensemble 
d’acteurs et de moyens pour la réalisation de la poésie orale, que Paul Zumthor définit dans la 
présence du diseur (chanteur, chantre) et dans son geste. Par rapport à notre étude, nous 
pouvons attribuer au diseur l’appellation de meddāh ou de guwwāl.  

Bien qu’il soit difficile de saisir l’ensemble des dimensions inhérentes à la 
performance quand il s’agit de la poésie populaire, il est néanmoins possible de dégager 
quelques éléments qui ont trait à la théâtralité et voir comment ces derniers s’organisent pour 
nous renseigner sur le caractère oral de la poésie. 

Avant d’entreprendre l’analyse des éléments relevant en particulier de la rhétorique, il 
convient d’examiner certains aspects biographiques de notre poète, afin de cerner le contexte 
historique et culturel auquel il appartenait.  

 
1 Paul Zumthor (2008), Oralité. Intermédialités / Intermediality, (12), 169–202. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

206 

Mestfa Ben Brahim, éléments biographiques et œuvre poétique  

En premier lieu, il convient de rappeler le travail de recherche et de collecte accompli 
par Abdelkader Azza (1905-1967) pour faire connaître les poèmes de Mestfa Ben Brahim. 
Grâce à sa thèse Mest’efa Ben Brāhīm, Barde de l’Oranais et Chantre des Beni `Amer, 
soutenue en 1963 à l’université de Paris1, et plus tard son ouvrage extrait de cette thèse 
portant le même titre2, que l’accès à l’œuvre de Mestfa Ben Brahim est possible pour les 
chercheurs.  

Cette thèse dactylographiée de 614 pages, écrite en français, regroupe 37 pièces 
poétiques que Abdelkader Azza a recueillies auprès d’informateurs en Algérie et en France. 
Chaque poème est écrit en arabe algérien du melḥūn et la translittération (selon le système de 
la revue Arabica) apporte un éclairage phonétique à la prononciation. S’y ajoute une partie 
analytique, la traduction de 10 poèmes en français, une riche bibliographie, un glossaire et un 
index.  

En 2011, à l’occasion de l’évènement « Tlemcen, capitale de la culture islamique », 
organisé par le ministère de la Culture, la thèse de Azza Abdelkader fait l’objet d’une seconde 
publication par les éditions ENAG. Cette nouvelle édition reprend l’ensemble de la thèse 
enrichi par une préface en français de Amina Azza Bekkat3 offrant un regard approfondi sur la 
portée de cette recherche (255.p), auquel s’ajoute une traduction arabe de la partie française 
de la thèse, précédé d’une préface, de Abdelhamid Hadjiat (315.p).  

Dans la partie introductive de son ouvrage4, Abdelkader Azza nous fournit quelques 
éléments biographiques de Mestfa Ben Brahim qu’il a pu recueillir auprès de poètes et 
informateurs de la région de Sidi Bel Abbés (Algérie). En dehors de son rang social et sa 
position de poète de la grande lignée des Beni Amer de l’ouest algérien, son histoire s’inscrit 
dans un contexte historique impacté par le début de la période coloniale et la transformation 
de son cadre social traditionnel5. 

Appelé Safa (Çafa), Mestfa Abdellah Ben Brahim est né aux environs de 1800 dans la 
commune de Boudjebha, commune mixte de Mékkera (Sfisef), rattachée à l’actuelle wilaya 
de Sidi Bel Abbés, et décédé en 1867 dans cette même commune. Très jeune, il a été initié à 
l’apprentissage du Coran par son père et s’est intéressé à l’étude du droit musulman auprès de 
Si Mh’Ammad Al-Battiwi, « magistrat et professeur de droit, réputé dans tout le territoire de 

 
1 La thèse ne comporte pas le nom du directeur de thèse ni la date de la soutenance. Nous pensons qu’elle a été 
soutenue avant le 30 mars 1963 (date apposée par la bibliothèque sur la première page de la thèse). 
2 Cet ouvrage a été édité en 1979 (255.p) chez SNED (Algérie). 
3 Amina Azza Bekkat, dans sa préface, considère ce recueil comme une « publication savante, qui associe une 
solide érudition et une rare sensibilité au mystère de la poésie ». Une telle appréciation est certainement valable 
autant pour le travail d’Abdelkader Azza que pour l'œuvre poétique de Mestfa Ben Brahim. Ils ont marqué en 
effet le cercle des érudits de leur temps. 
4 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, Barde de l’Oranais et Chantre des Beni ‘Amer, Tlemcen, ENAG, 2011 
(SNED, 1979). S’agissant des textes de Mostefa Ben Brahim, les traductions en français relèvent, selon les cas, 
soit de l’ouvrage de Azza Abdelkader cité ci-dessus (Éd. 2011), soit de nous. 

5 Alain Gillette et Abdelmalek Sayad, L’immigration algérienne en France, Paris, Entente, 1984 (1976), p. 15. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

207 

Oulâd Slîman1 ». Cet apprentissage lui procure par la suite le statut d’érudit au sein du cercle 
des grands savants de son temps et lui donne accès à la fonction de cadi auprès des Ouled 
Sliman, tribu de l’Ouest algérien2 qui l’adopte rapidement3.  

Toutefois, cette alliance connaît une fin tragique, qui a profondément affecté notre 
poète comme il le relève dans ses poèmes. Nommé par le colonel Lacretelle caïd chez les 
Ouled Balegh, une autre tribu de l’Ouest algérien, il s’éloigne de ses alliés. La suite de sa 
biographie demeure incertaine sur les causes de son exil à Fès (Maroc). 

Ses poèmes, répertoriés par période historique dans la thèse de Abdelkader Azza, 
reflètent son vécu au sein des tribus de l’Ouest algérien et dans l’exil : 

 des poèmes avant son exil : onze poèmes,  

  des poèmes après son exil à Ouled Balegh : seize poèmes, 

  des poèmes après son exil à Fès : sept poèmes, 

  des poèmes après l’exil : un poème, 

  addenda : deux poèmes. 

Sur le plan poétique et musical, Mestfa Ben Brahim est considéré comme l’un des 
grands poètes populaires maghrébins du XIXe siècle. Il a marqué le répertoire poétique de son 
temps et exercé une grande influence sur le répertoire musical algérien moderne4.   

Ses poèmes font partie du melḥūn, en tant que forme poétique et musical rythmée et 
agréable à l’oreille. Sa mélodie, résultant de l'agencement rimique et de la réalisation 
métrique, occupe une place importante dans le vers. La rime, à elle seule, n’est pas le rythme, 
mais joue un rôle majeur dans la configuration de ce dernier et dans celle de la musicalité. 
Elle contribue par ailleurs « pour une part non négligeable, à relever la musique du vers5 ». 
Dans le cas où il s’agit d’une énonciation de la/les voix qui est/sont portée(s) par un texte, ce 
rythme prend pour résonance la sensibilité et le corps du poète.  

 
1 Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, op.cit., p. 23. 
2 Reconnue pour sa noblesse, sa richesse et ses ajoueds (guerriers). 
3 Dans ce genre de société tribale, il arrive qu’une personne soit considérée comme membre du clan sans 
forcément avoir le même sang. Ibn khaldûn, en parle dans Al-Muqaddima. Dans le chapitre « La confusion des 
lignages », il nous annonce qu’« une personne d’un lignage donné peut fort bien s’attacher aux gens d’une autre 
origine : si elle a du goût pour eux […] cette personne finira par être confondue avec eux et par partager leurs 
affections, leurs droits et obligations de talion et de prix du sang ». Ibn Khaldûn, Discours sur l’Histoire 
universelle, Al-Mûqaddima, Traduction nouvelle, préface et notes par Vincent Monteil 1., Paris, Sindbad, 1978, 
p. 260. 
4 Ses poèmes ont été repris par les grands maîtres de la chanson oranaise et continuent aujourd'hui à occuper une 
place importante dans le champ musical. Ces poèmes, ce sont d'abord des chants composés pour être chantés 
principalement dans des soirées fréquentées par des professionnels et des amateurs de la poésie. Parfois, ces 
chants accompagnés de musiques font appel à des danseuses professionnelles.  
5 Ibid., pp. 140-141. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

208 

Dans l’œuvre de Mestfa Ben Brahim, plusieurs catégories poétiques cohabitent : al-
fahr, l’éloge panégyrique, al-hijā’, la satire, que l’on retrouve dans les joutes poétiques, al-
nasīb, l’éloge de la tribu, al-ġazal, une forme de poésie amoureuse, al-hamriyya, ce qui relève 
du bachique. Elles sont rassemblées dans des poèmes qui se présentent sous deux formes : 
strophique, pour la majorité, et isométrique.  

Le poème strophique est composé de deux types de strophes appelées hedda et frach 
qui semblent se compléter sur le plan thématique1. Elles se suivent sur le modèle suivant : 
hedda, frach, hedda, frach, … jusqu’à la fin de la qṣīda2. Sur ce point, Abdelhamid Hadjiat 
propose une définition plus complète : 

[…] dans la poésie populaire bédouine [...] les vers sont tous formés de deux 
hémistiches ; deux rimes sont utilisées, l’une à la fin du 1er hémistiche, 
l’autre à la fin du vers. […] A un premier couplet empreint d’une certaine 
gravité succède un second, d’un ton plus léger. Cette alternance se poursuit 
jusqu’à la fin de la pièce, qui s’achève sur le même rythme par lequel elle 
débute. Ces deux sortes de strophes portent des noms différents, selon les 
genres et les régions. Le premier rythme est appelé hedda dans la poésie 
populaire bédouine en Oranie ; elle est appelée ailleurs aroubi ou tàlà. Le 
second rythme, c’est la [le] frache qui est également connue sous le nom de 
ghsan ou de baït.3  

Ce découpage strophique est dû non seulement au changement de rythme, mais aussi au 
traitement thématique : 

La hedda renferme, en principe, l’exposition du sujet de la qaṣīda, avec un 
certain nombre d’idées qui préoccupent le poète. Le frache permet à l’auteur 
de revenir sur ces idées, de les développer et d’apporter plus de précision et 
de détails. Une autre hedda apporte de nouveaux aperçus, de nouvelles 
idées. Le frache qui suit en est le commentaire.4 

Ces éléments poétiques ont joué un rôle majeur dans de la mise en scène du poème. 

  

 
1 À l’exception de quelques poèmes où la poésie n’est pas soumise au découpage strophique, dans ce cas le 
poème est isométrique.  
2 Ces strophes sont appelées autrement dans d’autres régions. 
3 Abdelkader Hadjiet, « La versification dans la poésie populaire » in Promesses (novembre-décembre), n°4, 
1969, pp. 17-18. http://www.limag.com/AutresPublications/Promesses/promesses4.pdf, consulté le 5-6-2018 

4 Idem. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

209 

La théâtralité, lieu de « prestation orale » 

En dehors de ces éléments, des codes régissent ce mode de réalisation poétique : d’une 
part, la codification propre au genre du melḥūn, soigneusement réalisée sur une longue 
période historique, par les maîtres du melḥūn, d’autre part, ce qui appartient au paysage socio-
anthropologique local, à savoir tout ce qui relève des techniques de la danse et de la gestuelle 
qui l’accompagne dans le milieu social du poète1. Ces aspects, relevant de la performance, 
réalisent des représentations propres à un imaginaire bien connu et préservé. Autrement dit, le 
savoir du terroir se conjugue avec le rythme et la musicalité de la langue lorsqu’il s’agit du 
chant oral. La cadence de la phrase poétique découle en effet de « la structure même de la 
langue2 » du poète. Quant au texte du melḥūn, par son pouvoir narratif, il procède à une mise 
en discours de cette parole commune. Dans ce contexte, l’interprète et les auditeurs, animés 
par les mêmes valeurs, s’engagent mutuellement dans un jeu hyperbolique.  

Dans le cas de Mestfa Ben Brahim, poète lyrique par excellence, il est d’abord 
question, dans ses textes, de l’expression exagérée des états internes (sensations, sentiments, 
impressions) qui se manifestent à l’appui de différents systèmes d’énonciation, englobant la 
parole du poète et son destinataire. Ces systèmes d’énonciation expriment à la fois la mémoire 
d’un peuple, ses fondements, son essence et assurent également un rôle de transmission 
culturelle, notamment à travers le procédé de théâtralisation de l’espace social. Dans ce 
contexte, la parole est accompagnée d’un orchestre et d’une harmonisation : les chanteurs et 
les instrumentistes, appelés šeddāda, la danse et le rythme. En même temps qu’il déclame son 
poème, le poète le vit et le met en scène. Véritablement imprégnée de la culture orale, cette 
théâtralité se manifeste dans le geste du poète, l’emplacement du corps dans l’espace3 ainsi 
que dans l’ensemble des éléments du décor qui l’accompagne4, afin de séduire l’auditoire.  

La séduction, dans ce sens, fonctionne dans le but d’attirer les « amateurs » afin de 
garantir l’assimilation de la qṣīda et sa transmission sur un mode agréable et convivial. Les 
termes d’assimilation et de transmission sont abordés dès l’instant où l’auditoire partage le 
même savoir et pratique musicaux. Il s’agit d’un langage et d’un imaginaire communs 
associés à une mémoire, celle des gestes et des paroles qui sont amplifiés par le débit de la 
voix scandée. Afin de faciliter la mémorisation, dans ce contexte, le rythme est davantage 
marqué par la danse des flûtistes. Abdelkader Azza le souligne : « lorsque le Cheikh achève la 
phrase, les flûtistes reprennent l’air sur un mode plus élevé, parfois en balançant les épaules, 
la tête inclinée pour en mieux marquer le rythme5 ».  

 
1 Sur ce point Abdelkader Azza donne un aperçu de cette danse dans les soirées animées par les poètes où ces 
derniers sont accompagnés de danseuse et des glaïliyya. Cf., Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, Barde de 
l’Oranais et Chantre des Beni ‘Amer, Tlemcen, ENAG, 2011 (SNED, 1979), p. 20. 
2 Ahmed Tahar, La poésie populaire algérienne (Melḥūn), rythme, mètres et formes, Alger, Société Nationale 
d'Édition et de diffusion, 1975. p. 67. 
3 Aussi, le rôle du guwwāl dans la ḥalqa. 
4 Dans la culture traditionnelle algérienne le mariage met en scène ce genre de décor. Il s’agit d’une forme de 
théâtralisation, représentation d’un certain imaginaire propre à ce genre de circonstance.  
5 Ibid, p. 19. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

210 

Ces représentations liées aux « techniques du corps 1 » appartiennent au « régime de 
l’oralité », où le langage poétique résonne de manière collective, au point que le texte destiné 
à être parlé, déclamé ou chanté « devient art au sein d’un lieu émotionnel manifesté en 
performance2 ». Et, la performance « qui transmue la communication orale en objet poétique 
lui confère socialement l’identité en vertu de laquelle on la perçoit comme poème3 ». Ces 
différents aspects sont étroitement liés aux formes socio-corporelles « qui résultent d’une 
formalisation de la présence et de l’action du corps individuel (voix, geste, costume, etc.) et 
du corps social (mouvements physiques et psychiques, interrelations performancielles, 
rapports avec l’univers ambiant) 4 ».  

Dans sa thèse, Abdelkader Azza donne un aperçu du décor des fêtes qui sont animées 
par le poète du melḥūn. Ce dernier est accompagné d’une ou de plusieurs danseuse(s) dont le 
visage est masqué par une voilette de tulle pailletée, parfaitement entraînée(s) aux rythmes du 
gallāl et de la gasba. Au moindre signe, la danseuse sait quelle chorégraphie produire, en 
harmonie avec le rythme provoqué par la voix et les instruments de musique, faire une rekza 
(halte) ou se prêter au jeu de cantatrice5. Ces acteurs de la fête, en même temps qu’ils 
chantent, se donnent ainsi en spectacle.  

Dans ces représentations, selon les thématiques que le poète annonce dans son poème, 
la voix adapte son ton. Elle se fait tour à tour grave, mélancolique ou douce et imite 
l’instrument qui l’accompagne jusqu’à se faire elle-même instrument6. Abdelkader Azza  
rappelle qu’une forme de « résonnance chaleureuse7 » est exigée pour satisfaire « l’oreille et 
l’esprit de l’auditeur bédouin8 ». 

Pour ce qui relève de la modulation de la voix, nous ne disposons pas de moyens pour 
la vérifier, hormis l’étude de la métrique. Sur ce point, le melḥūn possède un rythme 
composite qui le tient de l’art des poètes comme Said Bouathmane, El Mendassi Ecchrif, 
grand maître du melḥūn, El Masmoudi, Hammad El-Hamri, et d’autres. Il a fallu attendre le 
XIXe siècle pour que les études de dialectologie participent à la question de la métrique du 
melḥūn, notamment dans les travaux de l’orientaliste allemand H. Stumme9. 

 
1 Marcel Mauss définit les techniques du corps comme « les façons dont les hommes, société par société, d’une 
façon traditionnelle savent se servir de leur corps ». Cf. Marcel Mauss et les techniques du corps, Éd. du 
Portique, Strasbourg, 2006, 252, p. 19 (textes issus de la journée d'études portant sur l'actualité scientifique du 
texte de Marcel Mauss, Les techniques du corps, Université Paul Verlaine, Metz, mai 2005). 
http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/socio_et_anthropo/6_Techniques_corps/techniques_corps.pdf 
Dans la poésie populaire, il s’agit exactement de ce genre de phénomène. Le poète ainsi que ceux qui 
l’accompagnent savent se servir de leurs corps et les auditeurs à leur tour savent décrypter les techniques du 
corps.  
2 Paul Zumthor, Oralité, p. 29. 
3 Idem 
4 Idem  
5 Cf. Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 18. 
6 La vocalisation est parfois influencée par la lecture du Coran. Sur ce point Azza Abdelkader apporte un 
éclairage dans son ouvrage, cf., Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 16. 
7 Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 19. 
8 Idem. 
9 Tahar Ahmed, La poésie populaire algérienne (melḥūn), op.cit., p. 3. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

211 

Ces éléments, les textes de notre poète, les mettent en exergue de par la description du 
décor et l’imaginaire collectif qu’il peint. Cette façon d’aborder la poésie permet de souligner 
le lien étroit qui lie le poète à la collectivité dans un jeu de complicité réciproque comme en 
témoignent ces vers : 

Je suis un homme de divertissement  

  Et je divertis mes frères (amis, poètes, alliés) 

Ma réputation est grande chez les Arabes 

Mes disciples, dans les mariages, chantent en ton honneur 1   

ونقصر بك للاخوان  وانیا مولي غیوان  

وقنادیزي في الاعراس بك تلولي خبري شایع في العربان   

Le « ġiwān2 » est un adjectif désignant les passionnés et les professionnels du rythme (nās al-
ġiwān). Il remplit aussi la fonction d’un nom pour signifier un état d’extase musical dans un 
autre passage : 

Mon cœur évoque la patrie ; les divertissements et les parades à   
cheval. 

Mes administrés et mes cavaliers ; ainsi que les femmes coquettes, 
bercées dans les palanquins. 

Prêtes à jeter le trouble dans les cœurs ; et aussi les adolescents 
faisant retenir leur cri de guerre et la poudre.  

(Je songe) aux apprêts des réjouissances, avec gallâl et gaçba 
faites à mon goût. 

Aux concerts, divertissements et spectacles nocturnes3.  

 قلبي تفكر لوطان الزھو وركوب الخیل 

 ارعیتي والفرسان خودات في احراج تمیل 
  متحزمین للفتان شبان یلغوا بكحیل

 اذا انتصب المیدان قلال وقصب تاویل 
وفرایج بطول اللیل  وتقاصر والغیوان  

 
1 Notre traduction, [pièce XXIX, vers 59, p. 218]. Ahmed Amine Dellaï propose dans son ouvrage "Chants 
bédouins de l'Oranie" (ENAG, Alger, 2003) la traduction suivante : Ne suis-je donc pas un maître du chant, un 
habitué des concerts, en toutes saisons ? Je suis célèbre dans toutes les tribus, et mes disciples, dans les soirées 
de mariage, chantent en ton honneur ». 
2 Traduit par Abdelkader Azza « divertissement ». 
3 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 84, [pièce XXXI, Frach 1, p. 227]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

212 

Chaque espace renvoie à un rituel et à une mémoire que le poète reprend et thématise à 
l’exemple des milieux urbains et ruraux (derbs1, cafés maures, les places publiques des 
mosquées, montagne, bordj, …). A travers cette démarche, le poète inscrit sa propre 
empreinte, en façonnant son œuvre à partir de son rapport intime et personnel à l’histoire 
collective, qu’il interroge, réinvente ou restitue. Ce processus permet ainsi de tisser un lien 
profond entre l’individu et la mémoire collective, tout en offrant une réflexion sur la manière 
dont les évènements historiques sont perçus et vécus par le poète dans le contexte de son 
époque.  

Chez Mestfa Ben Brahim, l’espace de référence est par excellence rural, compte tenu 
de son appartenance semi-nomade, comme nous pouvons le relever dans des vers où il peint 
un paysage associé au pastoralisme par exemple : 

La plaine et la prairie se couvrent d’herbes – c’est le début du 
printemps, elles sont livrées aux troupeaux. 

Leurs fleurs éclosent et produisent des fruits ; elles atteignent leur 
splendeur aux premiers jours de la belle saison. 

Alors les chameaux, chargés de fardeaux, s’en vont, balançant 
 les palanquins que surveillent les gardiens. 

C’est la tribu, me dit-on qui s’en va en file quel regret ! En  
 levant le camp, on l’a emportée.2  

وان الربیع فیھ تفلوا المرث و الوطى تصعر  

شاوالنقط زھو كمالھ نوارھا فتح وثمر  

حفاز والجحاف یمیلوا  لبیل في المحمول تعفر  

ضیمي مشاوا بھا رحلوا النجع راه صد مقوطر   

Ces vers font partie du poème L’esclave du feu (النار  composé en exil (à Ouled ,(عبد 
Balegh). Ils illustrent l’attachement du poète à son identité nomade, profondément ancrée 
dans les traditions tribales. Le printemps, bien qu’évoquant la beauté et l’espoir, devient un 
témoin silencieux de la douleur du départ. À cette revendication nomade, s’ajoutent des 
images qui renvoient à une présence urbaine, perceptibles notamment à travers les espaces 
urbains décrits dans ses poèmes, tels que le café maure, qui constitue un élément essentiel 
dans l’essor et la diffusion des poèmes de Mestfa Ben Brahim. Comme il le décrit dans ses 

 
1 Petite ruelle que l'on trouve dans les anciennes villes du Maghreb à l'exemple de la ville de Tlemcen et d’Alger. 
Plusieurs poètes évoquent le derb dans leurs poèmes comme Abu Mediane Ben Sahla, poète maghrébin du 
XVIII ème siècle, dans son poème « Lumière de mes yeux » traduit de l'arabe « یا ضو اعیاني ». Cf. Les cahiers du 
CRASC n°15, Turath n°6-2006, pp.41-50. Accessible sur le lien : https://cahiers.crasc.dz/index.php/fr/les-
cahiers/21-turath-le-melhoun-textes-et-documents. 
2 M.B.B, Barde de l’Oranais, p. 81, [pièce XX, Frach 7, p. 170].  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

213 

vers : « (Je revois) les cafés, les sièges, les gens assis face à face1 » «   الناس و  كرسي  و  قھوة 
 Dans ce cadre, le poème prend vie grâce à l’interaction avec le public, et la parole .« متقابلة
poétique se nourrit des échanges qui s’y produisent. Le café maure apparaît donc comme un 
espace où la poésie s’inscrit pleinement dans une dynamique sociale et culturelle.   

Par ailleurs, les poèmes du melḥūn ne sont pas systématiquement accompagnés de 
danse et de musique. L’absence de ces éléments n’altère en rien la dimension théâtrale du 
poème chanté. En effet la théâtralité ne réside pas uniquement dans le mouvement physique ; 
le poème chanté porte déjà une forte charge émotionnelle et expressive à travers sa musique, 
son rythme et l’interprétation vocale. La chant, accompagné des intonations, des silences et 
des variations de ton, crée une atmosphère tout aussi captivante qu’une chorégraphie. 
L’absence de danse permet de concentrer l’attention sur le verbe poétique, accentué par des 
thèmes tels que la solitude, l’introspection ou l’élévation spirituelle. La voix devient ainsi 
l’élément central de l’expression théâtrale, modifiant les émotions et participants à la mise en 
scène.  

Chaque variation de timbre, chaque silence, construit un univers sonore qui dialogue 
directement avec le spectateur. Ce message conçu pour un auditeur averti repose sur des codes 
implicites qui nourrissent la performance. Ainsi, la voix seule, surplombe le décor, faisant du 
poème le centre de l’attention renforçant ainsi sa puissance et sa singularité : « […] apporte la 
chandelle […] Dépêche-toi de l’approcher, sans l’allumer, car j’ai de fines allumettes. J’ai 
aussi une pipe, un de ces longs calumets  […]2  .جیب البوجي[...] اعجل بھا بلا شعال زلامیت الخفیف عندي
 عندي سبسي من الطوال [...]"

La voix du poète orchestre le lieu et le prépare pour recevoir sa bien-aimée : 

Faire teinter les coupes et les Khollhals3 et prendre de la verte liqueur, c’est le divertissement réservé aux 
hommes de goût 

Les bougies dans les chandeliers sont allumées et les joues qu’elles éclairent deviennent plus éclatantes4   

  نفار الكاس والخلاخل ** والخضرا زھو للملاح

عل ** والخد قبالتھ وضاحالبوجي في الحسوك شا   

Ô fille issue d’hommes valeureux habitués à porter le caftan et  le burnous du Djerid 

Nous nous enlaçâmes dans un élan de folie, et nos bras   s’entrecroisèrent5  

 
1 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 85, [pièce XXXI, Hedda 3, p. 229]. 
2 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 62, [pièce II, Hedda 3, p. 69]. 
3 Bracelet que la femme met à la cheville. 
4 Ibid., p. 63, [pièce II, Frach 3, p. 70]. 
5 Ibid., p. 64, [pièce II, Hedda 4, p. 70]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

214 

   بنت ثرایة الغول ** اھل قفاطن و الجریدي 

ف عضدھا بعضديو تخال اتعنقنا على ھبال **   

Ces représentations donnent à lire également le rang social du poète. Dans sa pièce 
poétique La nuit est longue où le poète fait l’éloge de ces soirées : 

Prends nos verres et compte-les, […] 

Rassemble tout et ne pose pas de questions – j’ai tout ce qu’il 
faut ; 

Çafa n’a que faire de l’argent ; c’est son honneur que toujours il 
défend1 

[...] احسب كیساننا اشحال    

   و الي خصك كل عندي ** اجمع ذا الشي و لا تسال

اعلى عرضھ الا یسادي ** صفى ما حاجتھ بمال    

Ces passages nous éclairent sur les divers éléments qui entourent et complètent 
l’intervention de la voix, en se fondant sur les didascalies, non seulement comme indications 
scéniques, mais également comme outils de mise en relief des intentions poétiques et des 
nuances émotionnelles et les interprétations qu’elles suscitent. Certaines pièces poétiques 
mettent particulièrement en avant cet aspect purement oral qui rythme et ponctue le chant 
poétique, notamment à travers la description détaillée des lieux où se déroulent les 
évènements ; elles vont parfois jusqu’à nommer les personnes présentes, intégrant ces 
mentions dans une forme dialoguée qui contribue à ancrer davantage le texte dans une 
dynamique vivante et interactive. Le « tu » et le « nous » comme interlocuteurs au poète 
prennent place dans ce décor et stimulent parfois la présence de joute oratoire.  

La voix du poète, porteuse de mémoires  

La parole du poète populaire revêt également une fonction politique, jouant un rôle de 
revendication et de valorisation identitaire. Chez Mestfa Ben Brahim, certains passages 
témoignent explicitement de ses origines, notamment à travers la mise en fiction de son 
parcours épique, amoureux ou spirituel. Ses récits, en plus de retracer une trajectoire 
personnelle, se présentent comme une stratégie élaborée de revendication identitaire, 
inscrivant l’individu dans une mémoire collective tout en affirmant la singularité de son 
appartenance culturelle et sociale : 

 
1 Ibid., p. 63, [pièce II, Hedda 3, p. 69]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

215 

J’appartiens à la race des preux – les Beni `Amer sont mes 
 ancêtres1.  

  انا من سربة الابطال ** ابني عامر دوك وردي

Les hauts faits des Ajouad, je les connais assez pour t’en parler ; 
depuis le jour où les H’Yaïna, m’en ont fait le récit 2.  

   یوم الحیاینة عادولي شت الجواد ما نھدرلك **

Outre qu’elle distrait du fait de l’intelligibilité de son langage et la force de sa parole 
instructive, la parole du poète informait et instruisait le peuple sur son appartenance, ses 
ancêtres et son histoire. Souvent ces récits rapportés mêlent l’historique au fabuleux et au 
merveilleux, selon le goût du public. Ils proposent un imaginaire dans lequel les mythes 
comprennent à la fois la pensée magique, le trajet épique et la tradition orale.  

À la voix de l’oralité portée par le poète, se greffe celle du sacré, par l’entremise de 
cette voix que nul (poète et auditoire) ne conteste : la parole divine d’Allah, celle du Prophète 
Mohammed ainsi que celle de son serviteur Abdelkader El Jilani3. Le couple, Allah et son 
serviteur, présenté selon les récits rapportés comme un saint, est souvent repris par la poésie 
populaire traditionnelle de type melḥūn. Cette pratique poétique remonterait probablement à 
l’arrivée des Arabes au Maghreb, où l’on perçoit sa présence déjà dans la poésie arabe depuis 
la période abbasside. Dès l’avènement de l’islam, la poésie arabe intègre des thématiques qui 
traduisent les influences religieuses de l’âme du poète, comme al-zahd wa al-taṣawwuf, 
l’ascèse (le fait de renoncer aux plaisirs de la vie), dans la doctrine mystique soufie4.  

Par son érudition et grâce aux exploits qu’il aurait accomplis, selon les récits 
traditionnels, le saint est présenté par les poètes de cette période comme une figure 
exemplaire, parfois vénérée et perçue comme un intercesseur auprès d’Allah. Pour symboliser 
sa présence, un mausolée (ḍariḥ/qūbba) fut érigé en son honneur, servant à la fois de lieu de 
recueillement et de symbole de protection pour les habitants du lieu concerné.  

La poétique de Mestfa Ben Brahim métaphorise ce rapport qu’entretient l’homme avec 
l’esprit du saint à cette époque. Dans son poème Le ramier5 (al-gumrī), la relation à la sainteté 
se manifeste à travers l’invitation au pèlerinage des mausolées, mise en scène par les 
instructions adressées au pigeon voyageur. Fier, le poète profite du voyage du ramier pour 
faire l’éloge des tribus arabes de l’Ouest algérien. Chaque lieu devient chargé d’une 
symbolique identitaire et porte en lui la voix d’un saint :  

 
1 Ibid., p. 62, [pièce II, Hedda 2, p. 68]. 
2 Ibid, p. 89, [pièce XXXII, Frach 7, p. 235]. 
3 Ce saint, Abdelkader El Jilani, est souvent cité par les poètes de l’Ouest algérien. 
4 Cette démarche fait son apparition dans les premières années du pouvoir abbasside, en réaction contre 
les anciennes poésies où l’on faisait l'éloge de la femme et de l'alcool. L'initiateur de ce genre de poésie est 

حاقإسماعیل بن القاسم بن سوید العیني، أبو إس , appelé أبو العتاھیة. 
5Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 93, [244]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

216 

À Sidi Mellouk, tu trouveras les ruines d’un bassin d’eau, tu y boiras et 
prendras  du repos1  

من الما اشرب وارتاح صاریج في سیدي ملوك تجبر صور  

Rends visite au mausolée du cheikh 2, tu ne seras jamais  
 déprécié 3 

 زور مقام الشیخ لیس تبور 

À l’heure de ’acr, tu seras à Oujda ô (messager) ailé, tu 
 passeras la nuit à la mosquée, sans aller ailleurs 4  

في جامعھا بات لا تغدى لمكان وقت العصر تكون في وجدة آ الطایر  

Fais-leur tes adieux avant (de reprendre) ton voyage ; salue 
 sidi Yahia, son mérite est éclatant 5 

   مولى برھان سیدي یحي بایعھ بقیھم بالخیر قبل الاتسافر

Suis le cours de l’oued et va lentement, près des térébinthes tu 
trouveras un groupe de mausolées ; 

Ces saints appartiennent aux Mhâja, rends visite au 
 cimetière et implore ces « pôles » ; 

L’auteur de mes soucis n’est pas venu me voir ; « le gardien 
 de la (jument) baie a déçu mon espérance 6 

   في البطام تصیب جمع قباب خد الواد وسیر بالجرجة

زور الروضة و انتشد الاقطاب ھدوك الصلاح لمھاجة  

  راع الحمرا فیھ طني خاب والي بي ما رقب ما جا

L’évocation de l’arabité par la multiplication des toponymes est accompagnée par un 
champ lexical associé à l’islam : « mosquée », « à l’heure de ‘acr ».  

Le jeu de la langue intervient aussi de manière significative lorsqu’il se rapporte au 
parler local qui caractérise la région de Sidi Bel Abbés, dont le poète est originaire. Cet usage 
linguistique a facilité l’adaptation des textes de Mostafa Ben Brahim à travers la musique 

 
1 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 96, [pièce XXXIV, Frach 5, p. 251]. 
2 Il s’agit du cheikh Abdelkader El Jilali, signalé aussi par le traducteur de cette pièce Azza Abdelkader. 
3 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, op. cit. 
4 Op., cit, p. 97, [pièce XXXIV, Hedda 6, p. 252]. 
5 Ibid., p. 98, [pièce XXXIV, Hedda 7, p. 253]. 
6 Ibid, p. 102, [pièce XXXIV, Frach 13, p. 265]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

217 

moderne (comme le raï1 ou le « asri » oranais2, l’oranais moderne). Ses poèmes ont servi 
également de substrat pour les proverbes populaires3. Abdelkader Azza rappelle la propension 
de Mestfa Ben Brahim à reprendre les dictons et les proverbes du parler pour les incorporer à 
son langage poétique : 

Les Maghr(i)[é]bins constituent un peuple sentencieux. Ils ont le goût des 
proverbes, des maximes, et des paraboles. Ils aiment les entendre, et en user 
pour prodiguer des conseils, étayer une argumentation ou une justification […] 
C’est ainsi que la littérature sentencieuse dans la région de Sidi Bel Abbes est 
véritablement prodigieuse, et les gens dans la conversation courante en font un 
usage immodéré […] Mest’fa Ben Brahim, possède bien cette tournure 
d’esprit, mais bien souvent il a forgé lui-même ses sentences ou bien, les 
puisant dans l’usage courant, il leur a donné leur forme définitive4.  

Voici quelques exemples de proverbes repris et arrangés par Mestfa Ben Brahim :  

Celui qui vole (voltiger), redescendra, celui qui grossit,  
 maigrira, celui qui commande, sera destitué5. 

** ومن تقید ینعزل–من طار ینزل **و من سمن یھزل  

Il devient chez Ben Brahim : 

Celui qui vole, il sera bien obligé de redescendre sur terre6.  

 من طار حق ینزل في الأرض حتام

D’autres proverbes créés par Mestfa Ben Brahim sont devenus célèbres et usuels dans la 
région de Sidi Bel Abbés :  

Le monde est plein de dires 7 الدنیا غیر قال قال 

Celui qui sème le bien le récolte après8الخیرزراعھ یلقاه القدام  

Les pleurs ne rétablissent pas les choses 9 البكو ما یرد صوالح 

 
1 Un genre de musique urbaine, né à Oran et à Sidi Bel Abbès vers 1920 en darja. Cf. Marie Virolle, La chanson 
raï, De l’Algérie profonde à scène international, Paris, Karthala, 1995. 
2 Un genre de musique urbaine créée principalement par Blaoui El Houari et Ahmed Wahbi vers les années 
1930-1940, influencé par la musique égyptienne.  
3 Ces derniers ne sont pas forcément repris que pour leur caractère vertueux et didactique mais parce qu’ils 
entretiennent dans l’agencement des syllabes une stratégie pour la mémorisation de la qṣīda. 
4 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 48. 
5 Notre traduction, signalé en arabe dans la partie introductive de l’ouvrage, p. 44. 
6 Notre traduction, [pièce XIII, Hedda 2, p. 123]. 
7 Notre traduction, [pièce II, Hedda 2, p. 68]. 
8 Notre traduction, [pièce XIII, Hedda 2, p. 123]. 
9 Notre traduction, [pièce XXXII, Frach 2, p. 231]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

218 

La valeur de la fille n’est estimable que par son père 1عز البنت الا مع بوھا  

Dans ce type de démarche poétique, le poète intègre une parole empreinte de mémoire 
et de sagesse qui agit comme un vecteur de transmission et de préservation. Cette parole, riche 
de significations, permet de mettre en lumière et d’identifier certains faits culturel, contribuant 
ainsi à la pérennité des traditions et à leurs inscriptions dans un cadre poétique. Nous ne 
pouvons de ce fait ignorer l’aspect socioculturel dans la composition même de cette langue. 
Son élaboration s’enracine dans des contextes intimement liés à une oralité vivante et en 
situation. Mestfa Ben Brahim s’approprie cette dynamique en la transposant dans un langage 
codifié, qui renvoie aux modes des représentations spécifiques aux tribus de sa région. Ce 
processus ne se limite pas à un simple ancrage local, mais constitue également une manière de 
sauvegarder et de valoriser un patrimoine culturel.  

La transmission de ce savoir du terroir « de bouche à oreille », de génération en 
génération, perdure jusqu’à aujourd’hui dans la région de Sidi Bel Abbés2. Nous n’ignorons 
pas par ailleurs le fait que cette pratique contribue sans doute à l’éducation et à la richesse de 
l’imaginaire populaire. Ainsi, l’oralité est la voie(x) par laquelle le groupe conserve sa 
culture. Comme le définit le médiéviste Paul Zumthor, « elle assure ainsi la perpétuation du 
groupe en question et sa culture : c’est pourquoi un lien très fort l’attache à la “tradition”, 
celle-ci étant, en son essence, continuité culturelle3 ».   

En guise de onclusion  

Ces éléments relevant de la théâtralité incarnent ce que Paul Zumthor désigne par 
« indice d’oralité »4, à savoir ce qui peut « renseigner sur l’intervention de la voix humaine 
dans sa publication ». Cet indice est profondément enraciné dans la mémoire collective et se 
perpétue au fil du temps. En l’espèce, les poèmes assument un rôle fondamental de berceau 
identitaire, notamment par la présence de proverbes qui informent sur l’arrière-fond culturel et 
social du texte chanté. De ce fait, la tradition apparaît comme partie intégrante de cette poésie, 
et le poète, son texte, évolue dans un cadre codé par un ensemble de référents. Outre ces 
éléments, la voix du poète véhicule un savoir associé à un imaginaire maghrébin 
pluriséculaire. C’est pourquoi le poète devait se préoccuper de son style afin d’influer sur 
l’ensemble des tribus, en se servant de ce qui caractérise le profil de barde, d’orateur et 
d’informateur. Le texte poétique est défini alors tant par son appartenance à un système que 
par sa littérarité.  

Le talent artistique de Mestfa Ben Brahim fait la valeur de sa mission. Peintre de la 
scène sociale et de la vie quotidienne, il n’en est pas moins esthète et figure sociale. Ainsi, le 
savoir oral dans les poèmes de Mestfa Ben Brahim fictionnalise l’histoire d’un groupe humain 
et se fait en outre le canal de l’énonciation où l’évocation du divin côtoie les valeurs 

 
1 Notre traduction, [pièce XXXIV, Frach 18, p. 275]. 
2 C’est le cas aussi pour le Maghreb. 
3 Paul Zumthor (2008), Oralité, op.cit. 
4 Paul Zumthor, La lettre et la voix, De la « littérature » médiévale, Paris, Seuil, coll. « Poétique », 1987, p. 37. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

219 

fondatrices d’un peuple. Le métaphorique et le symbolique envahissent le champ du discours 
poétique ce qui enrichit l’aspect théâtral de la poésie orale.    

Bibliographie 

-BELHALFAOUI Mohamed, La poésie arabe maghrébine d'expression populaire, Paris, 
Tirésias, 2004. 

-BOUBAKEUR Cheikh Si Hamza, Trois poètes algériens. Mohammed Balkhayr, Abdallah Ben 
Karriou, Mohammed Baytâr, Paris, Maisonneuve & Larose, 1990. 

-DALLAÏ Ahmed Amine : 

 Guide bibliographique du melhoun, Maghreb : 1834-1996, Paris, L'Harmattan, 1996. 

 Paroles graves et paroles légères : chants bédouins de l’Oranie, Alger, ENAG, 2003. 

DELPHIN Gaëtan : 

 Recueil de textes pour l'étude de l'arabe parlé, Alger, Adolphe Jourdan, 1891. 

 Complainte arabe sur la rupture du barrage de Saint-Denis-du-Sig : Notes sur la 
poésie et la musique, Paris, Ernest Leroux, 1886. 

-DIB Souheil, Anthologie de la poésie populaire algérienne d'expression arabe, Paris, 
L'Harmattan, 1987. 

-DJAFARI Yahia : 

 Anthologie du chant ‘arûbi et hawzi, Paris, El-Ouns, 2003. 

 Anthologie de la poésie populaire algérienne d'expression arabe, Paris, L'Harmattan, 
1987. 

-Henri Meschonnic, Critique du rythme, Anthropologie historique du langage, Paris, Verdier, 
1982. 

-SCELLES-MILLIE Jeanne et KHELIFA Boukhari, Les Quatrains de Medjdoub le sarcastique, 
Poète maghrébin du XVIe siècle, Paris, G. P. Maisonneuve & Larose, 1966. 

-TAHAR Ahmed, La poésie populaire algérienne (Melḥūn) : rythme, mètres et formes, Alger, 
Société nationale d'édition et de diffusion, 1975. 

-ZUMTHOR Paul,  

 Introduction à la poésie orale, Paris, Seuil, 1983. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

220 

 La lettre et la voix, De la « littérature » médiévale, Paris, Seuil, coll. « Poétique », 
1987. 

2- Articles 

RAHMOUNI Mehadji, « Recension critique de l’œuvre poétique de Abdelkader El-Khaldi », 
Les Cahiers du Crasc, 2002, n°4, « Dossier Abdelkader El-Khaldi », Oran, p. 63-113. 

Hadj Miliani « Variations linguistiques et formulations thématiques dans la chanson 
algérienne au cours du XXe siècle », Trames de langues : Usages et métissages linguistiques 
dans l’histoire du Maghreb, Jocelyne Dakhlia (dir.), Tunis, institut de recherche sur le 
Maghreb contemporain, 2004, pp, 423-43 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

221 

Hiziya, le corps dans le poème : pour une 

représentation de l’absence et un lyrisme de la perte 

"Hiziya, the body in poetry :  

for a representation of absence and a lyricism of loss"  

ZEBIRI Abdelkrim 
Université Mohamed Boudiaf de M’sila (Algérie) 

abdelkrim.zebiri@univ-msila.dz  
  

Résumé :  

Dans la poésie élégiaque, le corps de la femme aimée ne disparaît pas avec la 
mort ; il est transfiguré pour combler le vide de l'absence. Dans la tradition du 
Melhoun (poésie populaire algérienne), le poète ne se contente pas de pleurer la perte 
de la femme aimée ; il utilise son corps comme une architecture mémorielle pour 
défier la mort. Le corps de la bien-aimée perdue est utilisé par le poète comme moyen 
pour contrecarrer l'effacement et détourner l'oubli. Lorsque le corps de la défunte est 
reflété dans la nature, le poète transforme sa douleur en une contemplation illuminée. 
Le poète populaire du Melhoun utilise le corps de l'aimée comme un bouclier contre 
le néant et pour détourner le manque.  

Dans le poème de Hiziya, le corps de la femme aimée n'est pas simplement un 
objet de désir perdu, mais un véritable moyen de résistance contre le néant, un outil 
pour combattre l’absence. L'absence ne devient plus un vide, mais une présence 
diffuse qui l'entoure, lui offrant une forme de paix résiliente. Pour le poète populaire 
Ben Guittoun, ce corps devient le médiateur essentiel entre la douleur brute et la paix 
mystique. L’objectif de notre étude et de répondre à la question de savoir comment le 
poète endeuillé, à travers la description du corps de sa bien-aimée perdue, opère-t-il 
pour transformer le vide de l’absence en une présence diffuse afin de se consoler, 
combattre l’oubli, sublimer la perte et assurer l'immortalité.  

Mots clefs : poésie Melhoun, Hiziya, corps, deuil, absence, métamorphose, tatouage.   

Abstract: 

In elegiac poetry, the body of the beloved woman does not disappear with 
death; it is transfigured to fill the void of absence. In the tradition of Melhoun 
(Algerian folk poetry), the poet does not merely mourn the loss of his beloved; he 
uses her body as a memorial architecture to defy death. The body of the lost beloved 
is used by the poet as a means to counteract erasure and avert oblivion. When the 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

222 

body of the deceased is reflected in nature, the poet transforms his pain into 
enlightened contemplation.  

The popular Melhoun poet uses the body of his beloved as a shield against 
nothingness and to avert the lack. In Hiziya's poem, the body of the beloved woman is 
not simply an object of lost desire, but a real means of resistance against nothingness, 
a tool to combat absence. Absence no longer becomes a void, but a diffuse presence 
that surrounds him, offering him a form of resilient peace. For the popular poet Ben 
Guittoun, this body becomes the essential mediator between raw pain and mystical 
peace. The aim of our study is to answer the question of how the bereaved poet, 
through the description of the body of his lost beloved, works to transform the void of 
absence into a diffuse presence in order to console himself, combat oblivion, 
sublimate loss and ensure immortality.  

Keywords: Melhoun poetry, Hiziya, body, mourning, absence, metamorphosis, tatoo.  

Introduction  

Il s’agit d’un poème élégiaque qui raconte une histoire d’amour nomade. Ecrit 
au XIXe siècle par le poète Mohamed Benguittoun et rendu célèbre au XXe siècle 
lorsqu’il fut interprété par les chanteurs du bédouin Khelifi Ahmed et Abdelhamid 
Ababsa. Hiziya est l’héroïne des vers élégiaques. Elle est issue de la grande et 
puissante tribu des Douaouda, descendante des Banou Hilal ou les Hilaliens, cette 
peuplade qui avait envahi le Maghreb vers le XIe siècle venant de Najd dans la 
péninsule arabique.  

L'histoire de Hiziya se déroule dans la région de Biskra à 430 km au sud 
d’Alger. Une histoire d'amour nait entre Saïd, un jeune homme de la tribu des 
Douaouda, et la belle Hiziya Bouakaz, fille du cheikh de la tribu. Hiziya défie les 
traditions. Elle refuse d'épouser un homme choisi par son père, et insiste pour épouser 
Saïd. Les deux amoureux se marient, mais leur bonheur n’est que de courte durée, car 
Hiziya meurt quarante jours après le mariage, laissant Saïd dans un profond chagrin. 
L’homme est tellement triste, il demande au poète Mohamed ben Guitoun d'écrire un 
poème immortalisant sa bien-aimée et son amour. Le poète Mohamed Ben Guitoun a 
éternisé cette tragédie dans un poème célèbre, bien qu'il y ait un débat sur la question 
de savoir si Ben Guitoun était Saïd lui-même ou simplement le narrateur de l'histoire. 
Ce débat a suscité une grande controverse culturelle en Algérie.  

1. Le corps dans le poème : une représentation de l’absence 

Le corps de la bien-aimée sert souvent de support à la représentation de l'absence dans 
la poésie lyrique, devenant un lieu de projection où le manque physique exalte 
l'imaginaire, transformant le corps absent en une présence intense, parfois idéalisée, 
parfois source de souffrance, oscillant entre sensualité et spiritualité, et devenant le 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

223 

symbole d'une fusion impossible entre le moi et l'autre, comme le montrent les poètes 
bédouins où le corps aimé cède la place au cœur poétique.   

1. 1. Le corps : une métonymie du manque 

Comment Ben Guitoun s’est-il servi du blason pour représenter l'absence de Hiziya ? 
Dans ce genre de poésie, le poète se concentre sur un détail anatomique ou un élément 
précis du corps féminin (cheveu, œil, cou, sein, etc.) et en fait l'éloge. En effet, le 
poète procède par un morcellement du corps. Dans le contexte du manque, ce 
découpage anatomique ne célèbre plus une beauté totale mais souligne l'impossibilité 
de saisir l'être aimé dans son entièreté. Chaque partie décrite devient une métonymie 
de l'absence : le détail est tout ce qu'il reste d'une présence disparue :  

« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage ;  

Ses sourcils forment deux arcs bien dessinés, telle la lettre noun,  

tracée dans un message » (vers 12)  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13) 

« Ta joue est la rose épanouie du matin, et le brillant œillet ;  

le sang qui l'arrose lui donne l'éclat du soleil » (vers 14)  

1.1.1. Le morcellement comme preuve de l'absence 

Le poète propose souvent un blason funèbre : il isole un détail (cheveux, dents, 
sourire, regard) qui survit dans sa mémoire alors que l'être entier a disparu. Ce 
fragment devient la seule trace tangible du manque. Dans son poème « Les yeux », 
Sully Prudhomme illustre ce morcellement comme suit: « Bleus ou noirs, tous aimés, 
tous beaux / Des yeux sans nombre ont vu l'aurore ; / Et dorment au fond d'un 
tombeau » (1865, p. 42). Ici, les yeux ne sont plus des organes de vision mais des 
métonymies de la mort, du manque et de l’absence. Dans ce cas précis, le poète 
charge l'objet par les mots pour le faire exister à nouveau, transformant le corps pâmé 
en une "chair textuelle" ou un "corps des mots".  

Selon la théorie du morcellement de Abraham et Torok, la fragmentation 
psychique causée par un trauma non élaboré, souvent lié à un secret familial 
transgénérationnel, où une partie de la psyché (un « fantôme ») est "enterrée" et hante 
la descendance sous forme de symptômes, bloquant la symbolisation et créant un 
"corps sans organes" psychique, nécessitant une psychanalyse du secret pour intégrer 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

224 

ce qui a été refoulé et restaurer le lien. (Abraham et Torok, 1968)1. En effet, la 
"maladie du deuil", introduite par ces deux chercheurs explique le processus 
d’incorporation psychique d’un être ou un objet perdu. Un fantasme qui empêche 
l’élaboration du manque et transforme la douleur en une présence fantomatique dans 
le psychisme.  

L'application de la théorie de Nicolas Abraham et Maria Torok à un poète 
refusant le deuil permet d'analyser son œuvre non pas comme un hommage, mais 
comme un mécanisme de survie psychique complexe. Autrement dit, au lieu de 
procéder par introjection (qui est un processus lent d’assimilation du souvenir de la 
bien-aimée perdue), le poète opère par l’incorporation (qui est un mécanisme magique 
et instantané où le poète « avale » l’être aimé pour éviter la douleur de la perte). Le 
poète devient le lieu où la bien-aimée est conservée "vivante". Le poète opère par une 
« démétaphorisation » du langage.  

Alors que la poésie est normalement l'art de la métaphore, le poète en état 
d'incorporation peut devenir étrangement littéral. Pour lui, les mots ne servent plus à 
représenter l'absence, mais à convoquer une présence physique. Le langage devient 
"anti-métaphorique" car reconnaître la métaphore reviendrait à admettre que l'objet 
n'est plus là, mais seulement représenté. Dans ce qui suit, nous essayerons de montrer 
comment le poète « hanté » non pas par sa propre perte, mais par ce que la bien-aimée 
a emporter dans sa tombe (un amour, un corps). Sa poésie devient alors non pas une 
création pour se souvenir, mais pour conserver la personne telle quelle dans un état de 
« mort-vivant » psychique, transformant son œuvre en un sanctuaire inviolable qui 
interdit toute transformation du sujet par le deuil. 

1.1.2. Le morcellement du corps : une recomposition poétique 

Par le morcellement du corps de sa bien-aimée, le poète ne cherche pas une 
destruction ou une dislocation mais une « recomposition poétique » qui transforme la 
présence physique en une « présence d'absence » en un « symbole » ou encore une 
« icône » (comme chez Mallarmé), où chaque fragment (l'œil, la chevelure, les mains) 
devient un symbole, une « métaphore vivante », permettant au poète de capturer 
l'essence de l'aimée au-delà du réel, de la spiritualiser et de créer 
une « beauté » nouvelle, éternelle, transcendant la mort et le corps biologique, pour 
en faire une expérience holistique du texte poétique.   

  

 
1 L’ouvrage L'écorce et le noyau marque une année clé dans les travaux pionniers de Nicolas Abraham 
et Maria Torok en psychanalyse, notamment avec la parution de l'article de Maria Torok, « Maladie du 
deuil et fantasme du cadavre exquis », et les réflexions d'Abraham sur la phénoménologie et le Moi, 
posant les bases de leurs concepts majeurs sur la transmission des traumatismes familiaux, les cryptes, 
les fantômes et le "deuil impossible. Leurs travaux, bien que controversés initialement, ont 
révolutionné la compréhension des secrets de famille et des impacts transgénérationnels, influençant 
profondément la psychanalyse contemporaine et ouvrant la voie à la thérapie familiale et 
intergénérationnelle. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

225 

1.1.3. Le morcellement du corps pour une fusion avec la nature 

Le corps de la disparue n'est plus perçu comme une entité humaine, mais se fond dans 
le paysage. Elle devient indissociable des éléments : ses yeux peuvent être comparés à 
des sources, sa voix au vent, ou ses restes aux rochers et aux arbres emportés par le 
mouvement de la terre. En effet, le poète ne se contente pas de comparer la femme à 
la nature ; il utilise l'écriture pour opérer une véritable métamorphose où le cadavre ou 
l'absence se résout en éléments de la nature. Il s’agit d’une sorte de transmutation 
matérielle.   

Avant la fusion (corps/nature), le corps est décomposé en parties distinctes 
(yeux, bouche, chevelure). Cette "atomisation" permet de détacher chaque membre de 
sa réalité charnelle pour l'associer à un élément naturel spécifique : La chevelure de 
Hiziya à titre d’exemple devient un océan, une forêt ou un réseau de lianes 
« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage » (vers 12). 
Même après la mort de Hiziya, son odeur subsiste. C’est le sens le plus lié à la 
mémoire affective : le parfum comme présence. Quant à la chevelure, cet élément qui 
représente la féminité, mais aussi le lien physique presque magique, avec l’être 
absent, est perçue par Ben Guitoun comme un symbole. Lorsque les « cheveux 
flottant » de Hiziya sont joint à la douceur d’un « suave parfum », cela provoque un 
contraste avec la dureté du deuil, les tourments de l’âme et la solitude dans lesquels 
est submergé le poète.   

1.3.1. La Métaphore de l'Élément-Corps 

Le poète associe systématiquement chaque partie de l'anatomie à un élément naturel 
ou à un objet créant une équivalence parfaite, d’où l’expérience sensible est 
transformée. Chez Ben Guitoun, dans l’exemple du regard de la bien-aimée perdue, 
l’œil de Hiziya devient un signe qui mène au-delà de lui-même, vers une réalité plus 
profonde :  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but. » (vers 13)  

Ainsi, dans ce vers mélancolique, le poète nous propose une métaphore qui 
illustre le pouvoir de séduction et l'impact foudroyant du regard de la femme aimée, 
dont voici les deux niveaux de lecture principaux : 

-- D’abord, il est question de la précision extrême du regard de Hiziya. En effet, 
l’utilisation de l'image du « fusil européen » (souvent considéré, dans la poésie 
ancienne ou coloniale, comme une arme de précision technologique supérieure par 
rapport aux armes traditionnelles) souligne que le regard de la femme ne manque 
jamais sa cible. Il pénètre le cœur de celui qui la regarde instantanément et sans 
détour ; 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

226 

-- Ensuite, il s’agit de la blessure amoureuse du poète. Ben Guittoun compare l'amour 
à une blessure de guerre. Le regard n'est pas seulement beau, il est « fatal ». « Ton œil 
ravit les cœurs », écrit-il, par la force, tout comme une balle neutralise un adversaire. 
Cela exprime une forme de soumission du poète face à une beauté contre laquelle il 
est désarmé.   

En d’autres termes, ce vers accablé et mélancolique, alléguant le regard de la 
femme perdue, signifie qu’il s’agit là d’une véritable arme qui perce le cœur de 
l'endeuillé, décrit la puissance dévastatrice d'un regard chargé de deuil et de perte, 
évoquant une douleur profonde qui transperce celui qui regarde, peut-être un être cher 
aussi touché par la même affliction, transformant une simple vue en une blessure 
émotionnelle aiguë, une blessure qui souligne le manque et la souffrance partagée. Ce 
vers signifie, également, que la beauté de la défunte était si percutante et précise 
qu'elle conquérait les âmes avec la même certitude implacable qu'une arme moderne 
sur un champ de bataille.  

1.3.2. Le Paysage : un « État d'Âme1 » 

Le poète ne décrit pas la nature telle qu'elle est, mais telle qu'il la ressent à travers le 
prisme de sa perte. Le paysage devient le corps étendu de la disparue :   

« La fille de Hmida brillait, telle l'étoile du matin ;  

elle éclipsait ses compagnes, semblable à un palmier qui seul,  

dans le jardin, se tient debout, grand et droit. (vers 42)   

Le vent l'a déraciné, il l'a arraché en un clin d'œil.  

Je ne m'attendais pas à voir tomber ce bel arbre ;  

je pensais qu'il était bien protégé » (vers 43)  

Le poète, endeuillé par la perte de sa bien-aimée, entame le (vers 42) par la 
figure de « Hiziya » comme une source de lumière primordiale pour exprimer la 
profondeur du deuil à travers trois dimensions clés : 

 
1 Il s'agit, pour le héros romantique en littérature, de se réfugier dans la nature, élément central du 
romantisme, c'est-à-dire loin de la civilisation et de la vie urbaine, considérées comme néfastes au 
développement de l'individualité. Son lieu de repos sera alors décrit comme correspondant à l'état 
d'âme du héros, généralement des souffrances dues à l'amour ou au mal du siècle. Un des principaux 
développeurs de cette théorie est Alfred de Musset. L’expression en tant que telle provient du Journal 
intime (octobre 1852) du philosophe et écrivain Henri-Frédéric Amiel : « Chaque paysage est un état 
d'âme » (en allemand « jedes Landschaftsbild ist ein Seelenzustand »). La théorie en a toutefois été 
formulée bien plus tôt, dans les Neuf lettres sur la peinture de paysage (1831) de Carl Gustav Carus, 
pour qui le paysage est un état d’âme déterminé. (Franco Farinelli, La Finesse du paysage, 2010)       

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

227 

-- L’éclat et la pureté : En comparant Hiziya à l'étoile du matin (Vénus), l'astre le plus 
brillant du ciel à l'aube, le poète souligne que sa bien-aimée était unique et surpassait 
toutes les autres par son éclat spirituel ou physique. Elle est celle qui « éclipse ses 
compagnes », affirmant qu'aucune autre présence ne peut l'égaler. 

-- L’idéalisation, la distinction et la pureté : L'étoile du matin symbolise la pureté et le 
renouveau. Pour le poète, elle représente une perfection perdue qui guidait sa vie. Son 
souvenir reste une lueur d'espoir et de beauté au milieu des ténèbres de la mort. Le 
verbe « éclipser » montre que, pour lui, personne d'autre n'existait ou n'avait de valeur 
à ses yeux. Elle rendait les autres femmes invisibles par sa seule présence. 

-- La noblesse de caractère : Associée à l'image du palmier (évoqué dans la suite du 
vers), cette métaphore renforce l'idée d'une femme d'une grande dignité, « grande et 
droite ». Elle n'était pas seulement belle, elle possédait une force intérieure et une 
droiture qui la distinguaient du reste du « jardin » (la société). 

En résumé, le poète exprime une admiration absolue où la défunte est élevée au rang 
de guide céleste, rendant son absence d'autant plus insupportable qu'elle était l'unique 
lumière de son existence.  

Dans le deuxième hémistiche du même vers, l’image du palmier « grand et 
droit » apporte une dimension verticale et morale à sa description ; d’abord la 
distinction, car contrairement aux autres plantes du jardin qui sont fragiles et 
nombreuses, le palmier est unique, puissant et domine le paysage. Cela suggère que la 
bien-aimée avait une force de caractère et une dignité exceptionnelle. L’adjectif 
« seul » est crucial. Il suggère que même de son vivant, elle était d'une essence 
différente, au-dessus du commun des mortels. Il s’agit du caractère de l’isolement 
majestueux.   

En somme, l’utilisation de ces images lumineuses et grandioses par Ben 
Guitoun sert à accentuer la douleur de la perte. En effet, le poète décrit une femme qui 
était un guide (l'étoile) et un soutien (le palmier). En insistant sur sa « droiture » et 
son « éclat », il exprime le vide abyssal laissé par sa disparition : le monde est devenu 
sombre (l'étoile s'est éteinte) et le jardin de sa vie est désormais vide de sa plus belle 
structure (le palmier est tombé).  

Dans le vers suivant (43), Ben Guittoun emploie une métaphore qui complète 
l’image de l’éclat, la distinction et l’idéalisation par celle d’une tragédie foudroyante. 
En effet, le palmier haut et droit « Le vent l'a déraciné, il l'a arraché en un clin 
d'œil ». En proposant une telle image, le poète exprime trois sentiments profonds : 

-- D’abord la brutalité et l’injustice du destin. L'image du vent qui « déracine » et « 
arrache en un clin d'œil » souligne le caractère soudain et imprévisible de la mort. 
Contrairement à une fleur qui fane lentement, le déracinement d'un palmier (un arbre 
robuste et pérenne) évoque un événement violent qui brise le cours naturel des choses. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

228 

L'expression « en un clin d'œil » accentue le choc émotionnel : la vie a basculé du tout 
au tout dans une temporalité infime ; 

-- Ensuite, il y a la chute d'un idéal. En effet, le palmier était « haut et droit », 
symbolisant la dignité, la noblesse et la force morale de la défunte de son vivant. En le 
montrant à terre, le poète exprime que la mort n'a pas seulement emporté une 
personne, mais a abattu une figure de droiture et d'élégance. Cela renforce le 
sentiment de perte d'un repère solide dans la vie du poète. 

-- Enfin, le vers (43) manifeste la fragilité de la perfection. Le contraste entre la 
stature imposante du palmier et la facilité avec laquelle le vent l'a emporté illustre 
la vulnérabilité humaine. Même l'être le plus exceptionnel, le plus « grand » et le plus 
« droit », ne peut résister au souffle du destin. Le poète exprime ainsi son impuissance 
face à une force invisible (le vent / la mort) qui détruit ce qu'il y a de plus beau sans 
grand effort. Autrement dit, ce vers triste et affligé transforme l'admiration initiale du 
poète en une complainte tragique. Il ne pleure pas seulement une femme, mais 
l'effondrement brutal d'un être qu'il pensait inébranlable et éternel.   

En définitive, le paysage décrit par Ben Guittoun, dans les deux vers (42-43), 
n’est pas une simple observation de la nature, mais une projection de sa dévastation 
intérieure. De prime abord, la Nature, dans les deux vers, est comme un miroir du 
choc émotionnel vécu par le poète. En effet, le passage d'un jardin paisible où un 
« palmier » se tient fier, haut et droit à une scène de destruction, de déracinement du 
même palmier par « le vent » traduit le passage du bonheur au deuil. Dans ce paysage, 
« le vent » n'est pas un phénomène météorologique, mais la métaphore d'une force 
aveugle et brutale (le destin ou la mort) qui a traversé la vie du poète. En décrivant 
l'arbre arraché, le poète exprime sa propre sensation d'être dépossédé de ses racines et 
de son équilibre. Sa vie entière est « déracinée » par la perte de sa compagne. Disons 
aussi qu’à travers ce « Paysage-Etat-d’âme », il y a un lyrisme qui traduit, d’une part, 
le chaos mental du poète exprimé par « le jardin avec un palmier droit et 
majestueux où tout est dans l’ordre » puis « le palmier arraché et déraciné crée un 
désordre » qui provoque la confusion du poète endeuillé, et d’autre part, la solitude 
absolue à travers le palmier qui se tenait « seul ». Sa chute laisse un espace vide dans 
le paysage, tout comme la mort laisse un vide immense dans l'âme du poète.  

1.3.3. La temporalité du deuil : (« En un clin d'œil ») 

Par ailleurs, la temporalité du deuil (« En un clin d'œil »), reflète un paysage qui 
change instantanément, exprimant une rupture psychologique provoquée par la mort. 
Le poète exprime l'impossibilité de réaliser la perte : hier le paysage était beau et 
plaisant (la vie), aujourd'hui il est laid et dévasté (le deuil). Cette rapidité dans la 
description du paysage traduit la violence du traumatisme subi.  

En fin de compte, ce paysage détruit, cette nature métamorphosée permet au 
poète de rendre sa douleur visible et universelle. Il ne dit pas seulement qu'il est triste, 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

229 

il montre un monde où la beauté et la verticalité (la vie) ont été anéanties par une 
force irrésistible. 

Cette temporalité du deuil confirme la fragilité de la perfection. En effet, le contraste 
entre la stature imposante du palmier et la facilité avec laquelle le vent l'a emporté 
illustre la vulnérabilité de la condition humaine. 

Même l'être le plus exceptionnel, le plus « grand » et le plus « droit », ne peut 
résister au souffle du destin. Le poète exprime ainsi son impuissance face à une force 
invisible (le vent/la mort/le destin) qui détruit ce qu'il y a de plus beau sans effort.  

Ces deux vers (42-43) transforment l'admiration initiale du poète en une complainte 
tragique. Il ne pleure pas seulement une femme, mais l'effondrement brutal d'un être 
qu'il pensait inébranlable et éternel.  

1.3.4. La Transmutation Sensorielle 

« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage » (vers 12),  

Ce vers contient une synesthésie, car il fait appel à une fusion des sens pour créer une 
image poétique. L'analyse de ce vers révèle plusieurs procédés sensoriels : d’abord 
une synesthésie visuo-olfactive où l'action visuelle ("laisse flotter sa chevelure") 
déclenche immédiatement une réponse olfactive ("un suave parfum"). Le mouvement 
est perçu comme une émanation d'odeur. L'adjectif "suave" est un terme qui est lui-
même synesthésique. Étymologiquement lié au goût (ce qui est doux, sucré), il est 
utilisé ici pour qualifier une odeur (l'odorat), créant un mélange entre le goût et 
l'odorat. Il y a aussi l’évocation d’une présence.   

Dans la poésie de l'absence (comme chez Baudelaire, dont ce vers rappelle 
fortement l'esthétique), la synesthésie sert à rendre "palpable" le corps disparu. Le 
parfum devient le substitut physique de la bien-aimée, transformant un souvenir visuel 
en une sensation respirable et vivante. Ce procédé est typique des "Correspondances" 
baudelairiennes, où les sensations ne sont pas isolées mais communiquent entre elles 
pour révéler une réalité supérieure.  

Dans le vers « Ta poitrine est de marbre ; / il s'y trouve deux jumeaux, que 
mes mains ont caressés, / semblables aux belles pommes qu'on offre aux malades » 
contient effectivement une synesthésie, mais elle est plus subtile que dans l'exemple 
précédent. Voici l'analyse des correspondances sensorielles présentes : Dans la 
synesthésie tactile et visuelle (Marbre/Poitrine), l'image « Ta poitrine est de marbre » 
fusionne la vue (la blancheur, la forme sculptée) et le toucher (la dureté, le froid 
glacial de la mort). Le marbre n'est pas seulement une couleur, c'est une sensation de 
froideur rigide qui s'oppose à la vie. Le mélange du toucher et du goût 
(Caresse/Pommes) : En comparant les seins (« deux jumeaux ») que les mains ont « 
caressés » (toucher) à des « belles pommes » (vision et goût/plaisir), le poète 
entremêle le souvenir d'une sensation physique avec une image de nourriture et de 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

230 

vitalité. Quant à l'idée de "goûter" par le toucher, l’évocation des pommes offertes aux 
malades suggère une dimension de santé et de saveur qui vient s'opposer à la froideur 
du marbre. Le poète tente de retrouver le "goût" de la vie et de la chair à travers le 
souvenir du contact cutané. 

Dans le vers « Ton corps a la blancheur et le poli du papier, / du coton ou de 
la fine toile de lin, / ou encore de la neige, tombant par une nuit obscure », le poète 
Ben Guittoun emploie une synesthésie tactile et visuelle. Voici comment les sens se 
répondent dans ce passage : d’abord une fusion du visuel et du tactile. En effet, le 
poète associe des éléments purement visuels (« blancheur », « neige ») à des 
sensations de texture (« le poli », « le coton », « la fine toile de lin »). Il ne décrit pas 
seulement ce qu'il voit, mais suggère la sensation que le corps de la défunte procurait 
au toucher. Ensuite, une matérialité du papier et du lin est à relever. L'usage du mot « 
poli » appliqué au papier ou à la toile transforme la couleur blanche en une surface 
lisse et douce. C'est une correspondance entre la vue (l'éclat blanc) et le toucher (la 
douceur de la matière). Nous relevons, enfin, un oxymore sensoriel (Neige et Nuit) : 
La mention de la « neige tombant par une nuit obscure » crée un contraste visuel 
saisissant qui renforce l'aspect tactile de la froideur de la mort tout en conservant la 
pureté de l'image. Dans ce contexte de deuil, cette synesthésie permet de reconstruire 
l'image de la bien-aimée disparue en sollicitant plusieurs sens simultanément, rendant 
sa présence presque tangible malgré son absence physique.  

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce, et faisait 
résonner son khelkhal, ma raison s’égarait ; un trouble profond envahissait mon cœur 
et mes sens »  

Dans ce vers, le poète puise également dans la synesthésie, bien qu'il repose 
davantage sur un entrelacement de sensations fortes que sur une simple fusion 
sensorielle. Voici comment les sens interagissent dans ce passage pour faire revivre la 
disparue : la synesthésie audio-visuelle est présente lorsque le poète lie le mouvement 
gracieux du corps (la vue) au tintement du bracelet (l'ouïe) : « elle balançait son corps 
[...] et faisait résonner son khelkhal ». Le son n'est pas qu'un bruit, il devient la 
signature sonore d'une démarche visuelle. C'est le rythme du corps qui se transforme 
en musique. Il y a aussi un passage du sensoriel au psychique : la perception de ces 
sons et de ces mouvements provoque un « trouble profond » qui envahit « le cœur et 
les sens ». Ici, la synesthésie dépasse le cadre physique pour devenir une 
expérience émotionnelle totale. L'ouïe et la vue se rejoignent pour submerger l'esprit 
du poète.  

Le vers manifeste une rémanence du corps de la défunte : Dans le contexte du 
deuil, faire « résonner » un objet métallique comme le khelkhal est un procédé 
puissant. Le son est ce qui reste quand le corps n'est plus là ; il permet de rendre la 
bien-aimée « présente » par l'écho, créant une image mentale où le mouvement et le 
son sont indissociables.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

231 

Dans ce poème, comme dans les exemples précédents, la synesthésie est l'outil du 
souvenir : elle permet au poète de reconstituer une présence physique 
intégrale (mouvement, son, éclat) pour nier, le temps d'un vers, la réalité de la mort.  

1.3.5. Le fusionnement du corps de Hiziya avec la nature 

Le poète endeuillé utilise le fusionnement du corps de sa bien-aimée Hiziya avec la 
nature comme un mécanisme de consolation et d'immortalisation. Ce procédé 
transforme la perte tragique en une forme d'existence éternelle et cosmique. Voici 
comment ce procédé romantique et élégiaque est employé dans la poésie de Ben 
Guitoun : 

-- Le poète procède d’abord par la métamorphose du corps de Hiziya en éléments 
naturel. Il imagine que le corps de la défunte ne disparait pas mais devient une partie 
intégrante du paysage. Elle est perçue comme se fondant dans les animaux, dans les 
minéraux et dans les végétaux. En effet, la métamorphose du corps de la bien-aimée 
en éléments naturels est un procédé poétique puissant qui permet de transformer le 
deuil en une forme de présence universelle et éternelle. Il puise dans la métamorphose 
minérale où le corps de la défunte est souvent associé aux éléments immuables du 
paysage pour suggérer qu'elle ne disparaît pas. Pour lutter contre la décomposition 
organique, le poète remplace la chair périssable par des matières nobles et 
imputrescibles :  

« Tes dents ont la blancheur de l'ivoire » (vers 15) ;  

« Admire ce cou plus blanc que le cœur du palmier.  

 C'est un étui de cristal, entouré de colliers d'or » (vers 16)  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13) 

Dans ces deux extraits de vers, le poète utilise la métamorphose minérale pour 
transfigurer le corps de sa bien-aimée disparue. En comparant les dents de Hiziya à 
« l'ivoire » et son cou à un « étui de cristal », le poète remplace la chair périssable par 
des matières nobles et inaltérables. Cette pétrification symbolique protège la beauté de 
Hizya de la décomposition. Quant à l’usage de l'or pour les parures et du marbre pour 
la poitrine transforme la défunte en une véritable « statue précieuse ». Le corps n'est 
plus un organisme biologique soumis au temps, mais un monument d'art éternel. Il 
s’agit d’une « immortalisation par l'art ». Une technique, proche du "Blason" 
poétique, permet au poète de fixer l'image de l'être aimé dans une perfection minérale. 
En devenant pierre et métal précieux, la bien-aimée échappe à la mort pour entrer 
dans l'immortalité de la poésie. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

232 

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13)  

Dans ce vers, le poète Mohamed Ben Guittoun poursuit effectivement son 
travail de métamorphose minérale et matérielle pour immortaliser Hizya, mais il y 
introduit une nuance cruciale : l'efficacité redoutable de sa beauté. D’abord, il s’agit 
d’une métamorphose par le plomb (métal). En comparant l'œil de la bien-aimée à une 
« balle de plomb », le poète reste dans le règne minéral/métallique. Il cherche l'aspect 
inaltérable : comme l'or ou l'ivoire cités précédemment, le plomb est une matière 
terrestre dense et durable. Ensuite, le poète vise la précision chirurgicale : 
contrairement à la douceur habituelle des métaphores florales (la rose), ici la beauté 
est décrite comme une arme. Elle ne se contente pas d'être admirée ; elle « ravit les 
cœurs » par une force d'impact irrésistible.  

Le poète ne se contente pas de figer sa bien-aimée dans des matières 
précieuses (or, cristal, ivoire) pour son plaisir esthétique. Il utilise également les 
minéraux les plus durs et les plus sombres (le plomb) pour exprimer la violence du 
sentiment amoureux et la permanence de la blessure causée par la perte. C'est cette 
alliance entre la précieuseté des bijoux et la dureté des métaux guerriers qui fait de 
Hiziya un monument indétrônable de la poésie melhoun algérienne. 

-- En deuxième lieu, Ben Guittoun emploie la métamorphose végétale du corps de 
Hiziya, symbolisant la vie qui continue sous une nouvelle apparence pour une 
renaissance cyclique de sa bien-aimée. 

« Ta joue est la rose épanouie du matin, et le brillant œillet ; 

le sang qui l'arrose lui donne l'éclat du soleil » ( vers 14)  

Dans ce vers, le poète opère par une symbolique de la rose et de l’œillet. En 
effet, « la rose du matin » représente la fraîcheur absolue et une beauté qui vient de 
s'éclore. En associant la joue de Hizya à la rose, le poète fige l'instant de sa splendeur 
maximale, ignorant la flétrissure. Quant à l’œillet « le brillant œillet », une fleur qui 
renforce l’idée d'une beauté vive et colorée. Le choix de fleurs spécifiques (rose, 
œillet) crée un jardin poétique éternel où la défunte continue de "fleurir". Pour ce qui 
de l’image poétique dans le deuxième hémistiche du vers « le sang qui l'arrose lui 
donne l'éclat du soleil », le sang et le soleil sont choisis par le poète pour lier le 
biologique (le sang) au cosmique (le soleil). Cette image suggère que la vitalité de 
Hizya ne s'est pas éteinte, mais s'est transformée en une lumière naturelle 
omniprésente.  

Par le vers en entier, le poète Ben Guitoun veut exprimer son refus de la mort 
de Hiziya : En décrivant une joue "arrosée" et "épanouie", le poète nie visuellement 
l'état de cadavre. Il opère une substitution : là où il devrait y avoir la pâleur de la mort, 
il installe l'éclat du jour et la vigueur végétale. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

233 

-- En dernier lieu, nous relevons, également, dans le poème une métamorphose 
animale que le poète emploie à moindre fréquence, mais opère par des images 
symboliquement fortes.   

« Telle une ombre, la jeune gazelle a disparu, en dépit de moi ! » (vers 4) 

« Ô fossoyeur ! ménage l'antilope du désert » (vers 60)  

Dans ces deux hémistiches, le poète endeuillé utilise effectivement des 
métaphores animales pour décrire et immortaliser sa bien-aimée disparue. Il s'agit 
d'une métamorphose animale (zoomorphisme). Le poète utilise l'image de la gazelle et 
de l'antilope pour évoquer : La grâce et l'agilité ainsi que la pureté sauvage. En effet, 
la « jeune gazelle » symbolise la beauté, la finesse et la grâce de la jeune Hiziya. L’« 
antilope du désert » renforce cette image d'une beauté naturelle, insaisissable et 
précieuse et symbolise la pureté sauvage.  

En somme, pour Ben Guittoun, ce processus de la métamorphose remplit deus 
fonctions essentielles : d’abord l’immortalisation ; car en devenant nature, la bien-
aimée échappe à la corruption du temps ; elle devient immortelle parce que la nature 
est éternelle. Ensuite, ce procédé lui garantit l’omniprésence ; le poète ne souffre plus 
d'une absence totale, car "elle est partout là où il est", cachée derrière chaque élément 
du décor naturel.  

« La fille de Hmida brillait, telle l'étoile du matin » (vers 42) ; 

« Elle vaut les chevaux recouverts de riches carapaçons, et l'étoile du soir » (vers 
103).  

Dans ces deux extraits de vers, Benguittoun compare Hiziya à l’« étoile du 
matin » et à « l’étoile du soir ». Une assimilation de la femme aimée à « Vénus ». 
L’expression « l’Etoile du matin » ou « l’Etoile du soir » désigne principalement la 
planète Vénus lorsqu'elle est visible à l'est juste avant le lever du soleil ou au 
crépuscule. Bien qu'appelée « étoile », il s'agit d'une planète. C'est l'astre le plus 
brillant du ciel après le Soleil et la Lune. Pourquoi le poète choisit-il Venus pour la 
comparaison de sa bien-aimée perdue. D’abord, pour souligner sa beauté 
exceptionnelle, sa luminosité éclatante et sa présence remarquable, car Vénus est 
l'astre le plus brillant visible à l'aube ou au crépuscule, apparaissant comme un point 
lumineux unique et puissant, symbolisant à la fois l'amour (Vénus étant la déesse de 
l'amour et de la beauté) et la pureté avant le jour. Cette assimilation évoque aussi une 
forme de lumière qui guide.  

L’étoile du matin symbolise le contraste avec la perte : Même perdue, sa 
lumière subsiste symboliquement, offrant un espoir ou un rappel constant de sa 
splendeur, contrastant avec le désespoir de l'absence. Même dans l'obscurité de la 
perte, cette belle et saisissante étoile offre un contraste saisissant entre la beauté 
terrestre éphémère et la splendeur céleste durable.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

234 

Cette assimilation évoque aussi une forme de lumière qui guide. En effet, l’« 
Etoile du berger » est un autre nom commun pour Vénus, car elle servait de repère 
aux bergers pour sortir tôt le matin ou rentrer leurs troupeaux à la fin de la journée. 
Un astre extrêmement lumineux qui servait de repère essentiel pour l'orientation et les 
routines quotidiennes, signalant le début ou la fin de la journée de travail avec son 
apparition au crépuscule ou à l'aube. Les bergers l'utilisaient pour savoir quand faire 
rentrer ou sortir leur troupeau, car elle est souvent le premier ou le dernier point 
brillant visible dans le ciel nocturne.  

En somme, pour les peuples du désert et les tribus nomades, « l’étoile du 
matin » ou « l’étoile du soir » ou encore l' « étoile du berger » ne sont en réalité que la 
planète Vénus, un astre extrêmement lumineux qui servait de repère essentiel pour 
l'orientation et les routines quotidiennes, signalant le début ou la fin de la journée de 
travail avec son apparition au crépuscule ou à l'aube. Les bergers l'utilisaient pour 
savoir quand faire rentrer ou sortir leur troupeau, car elle est souvent le premier ou le 
dernier point brillant visible dans le ciel nocturne.  

Pour Ben Guittoun, l’assimilation de la femme aimée à « l'étoile du matin » ou 
« l’étoile du soir » (Vénus / Etoile du berger) ne suggère que la beauté pure et 
lointaine de Hiziya. Cette dernière est devenue comme l’astre, inaccessible, 
intouchable et nimbée d’une clarté surnaturelle. L’étoile du matin est celle qui brille 
au moment où toutes les autres s’éteignent. C’est le guide spirituel du poète en deuil 
dans ses « ténèbres » intérieurs. Le poète, en assimilant sa bien-aimée à Vénus, vise à 
l’intégrer totalement au rythme cosmique. En quittant son corps mortel pour devenir 
un astre, la bien-aimée sort du temps linéaire (celui de la vie et de la décomposition) 
pour dépasser la condition humaine et entrer dans le temps cyclique et éternel de 
l'univers. Cette métaphore est typique à la vision romantique et spirituelle où l'être 
cher, après la perte, se manifeste à travers les éléments naturels, trouvant une forme 
de diffusion ou de réincarnation dans la beauté du monde, souvent liée au concept de 
« séjour naturel » ou à une forme d'éternité spirituelle dans le cosmos.  

« Le soleil qui nous a éclairé, est monté au Zénith, se dirigeant vers l’Occident ;  

il s'est éclipsé après avoir été le sommet de la voûte céleste, au milieu du jour. » (vers 
87)  

« La lune qui se montre à nous, a brillé pendant le mois du Ramadhan,  

puis a disparu du ciel, après avoir fait ses adieux au monde. » (vers 88)  

2. L’intimité du corps au service de la matérialisation  

Dans le poème de Hiziya, l'usage de vers intimes et érotiques pour décrire la bien-
aimée disparue répond à une volonté de « résurrection poétique ». Pour le poète 
endeuillé, il ne s'agit pas de profaner la mémoire, mais de lutter contre l'effacement 
définitif imposé par la mort. Les vers érotiques dans cette poésie élégiaque de Ben 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

235 

Guittoun ont pour fin la transformation d’une perte charnelle en une présence 
éternelle.  

2.1. L’érotisme du corps : une résistance contre l'effacement  

La mort transforme le corps en une absence immatérielle. En utilisant un érotisme 
précis et organique « Dans ta bouche, la salive a la douceur du lait des brebis ou du 
miel » (vers 15), ou  

« Ta poitrine est de marbre ; il s'y trouve deux jumeaux, que mes mains ont caressés » 
(vers 17), le poète rematérialise la disparue. Il refuse que sa bien-aimée devienne un 
spectre ; il la fige dans une forme tangible, sensuelle et éternelle. En effet, L’érotisme 
du corps de la bien-aimée disparue agit comme un rempart contre le néant en 
réaffirmant la « vie pulsionnelle » là où la mort impose le silence. De notre point de 
vue, cette résistance s'articule autour de deux dimensions fondamentales :  

-- L'érotisation est employée par le poète endeuillé comme une forme de 
transfiguration. En décrivant la beauté de Hiziya ou le désir suscité par la défunte, 
Ben Guittoune oppose la pérennité du désir à la décomposition physique. C'est une « 
érotique du deuil » qui refuse de voir l'objet aimé comme un simple cadavre, mais le 
maintien comme un objet de passion insubstituable. 

-- La continuité du lien par le désir est le procédé employé par le poète. En effet, 
l'érotisme permet de maintenir une relation active avec la disparue. D’une part, le 
poète continue de « désirer » l'absente, ce qui rend sa présence psychique constante et 
d’autre part, en restant un sujet désirant, il refuse la passivité du deuil et transforme sa 
souffrance en une force créatrice. C’est la victoire du "moi" désirant.   

En définitive, l'érotisme funèbre est une révolte esthétique : il refuse 
l'effacement en rendant l'absence palpable, charnelle et, par conséquent, inoubliable.  

2.2. La sacralisation du souvenir :  

Le mouvement (« elle balançait son corps ») et le son (« résonner son khelkhal ») 
recréent une présence fantomatique qui survit à la mort. Le trouble du poète (« ma 
raison s'égarait ») témoigne que, bien que disparue, son corps conserve son pouvoir de 
fascination intact. 

-- Le mouvement contre la rigidité cadavérique :  

Puisque la mort se définit par l'immobilité et le silence, le poète, en décrivant la bien-
aimée qui « balançait son corps avec grâce », restaure la dynamique de la vie. Il 
oppose la souplesse de la femme vivante à la raideur du cadavre et la léthargie de la 
tombe. Ce balancement n'est pas seulement érotique, il est le signe de la pulsation 
vitale qui continue de battre dans la mémoire du poète. En effet, la mise en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

236 

mouvement du corps de la défunte par Ben Guittoun est un procédé fondamental pour 
chasser l'oubli et nier la mort. 

-- La « rémanence » sonore et visuelle : 

L'évocation du mouvement est souvent liée à un son, comme celui du khelkhal 
(anneau de cheville) qui résonne. Le but : Créer une présence fantomatique mais 
tangible. Le son du bijou et le rythme de la marche agissent comme un mécanisme de 
survie pour le poète : tant qu'il peut voir ce balancement et entendre ce bruit dans son 
esprit, la bien-aimée n'est pas tout à fait partie. 

-- La perte de raison comme preuve de présence : 

Le poète écrit :   

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce,  

Et faisait résonner son khelkhal, ma raison s’égarait ;  

un trouble profond envahissait mon cœur et mes sens. »  

Le souvenir du corps de sa bien-aimée est si puissant qu'il provoque les mêmes 
effets physiques que la présence réelle. La bien-aimée est sacralisée car, même morte, 
elle conserve son pouvoir d'agir sur les sens du poète. Elle n'est plus un cadavre, elle 
devient une divinité intérieure qui continue de régner sur l'âme de celui qui l'aime. 

-- La fixation de l'image du corps dans sa perfection 

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce » 

En choisissant l'image du corps en mouvement au milieu de la nature, le poète réalise 
une transfiguration. Il ne se souvient pas de la femme sur son lit de mort, mais de la 
femme dans l'éclat de sa beauté. Ce mouvement devient une image éternelle et 
cyclique, une « icône vivante » que le poète peut convoquer à l'infini pour faire 
barrage au néant. 

-- La sensorialité contre le néant : En décrivant la « douceur du lait » et du « miel » de 
la salive de sa bien-aimée, le poète convoque le sens du goût. C'est une manière de 
rendre à la femme morte une consistance physique palpable. Le poète ne se contente 
pas de pleurer l’âme de Hiziya ; il se remémore le contact intime, cherchant à 
redonner de la « chair » au souvenir pour lutter contre l'effacement de la mort. En 
effet, L'évocation de la salive, fluide intime par excellence, est l'un des procédés les 
plus audacieux et puissants pour lutter contre l'effacement définitif de l'être aimé.   

Contrairement à la vue ou à l'ouïe, qui peuvent être des sens de la distance et 
de l'illusion, le goût exige une proximité absolue, une union. En se remémorant la 
saveur du « miel » ou la « douceur du lait », le poète réaffirme que la bien-aimée a été 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

237 

une réalité biologique et physique, et non une simple idée ou un fantôme. Dans le suc 
intime de Hiziya, il y a, non seulement, une preuve de son existence charnelle mais 
aussi une opposition aux caractéristiques de la mort : la mort est froide, la salive 
évoque la chaleur du corps vivant ; la mort est sèche (terre, ossement, poussière), la 
salive est l'humidité vitale ; la mort est amère ou insipide, le miel et le lait, quant à 
eux, sont les symboles de la vie douce et nourricière. En convoquant ces saveurs, le 
poète crée un « bouclier sensoriel » contre l'aridité de la tombe. 

-- L'intimité comme sanctuaire : Le partage de la salive renvoie au baiser. C'est 
l'image la plus vivante de l'amour partagé. En fixant ce détail dans le poème, Ben 
Guittoun matérialise un instant d'intimité pure que la mort ne peut pas lui voler. Le 
goût devient un ancrage mémoriel indestructible. 

-- Une « nourriture » spirituelle : Le miel et le lait sont souvent associés, dans les 
textes sacrés et poétiques, à l'abondance paradisiaque. En prêtant ces saveurs à la 
défunte, il transforme son corps en une source de vie éternelle, une "nourriture" que 
son esprit continue de consommer pour ne pas mourir de chagrin.   

Disons enfin, que cette image de « la salive dans la bouche de la bien-aimée 
perdue qui a la douceur du lait des brebis ou du miel » souligne la puissance de la 
mémoire sensorielle face à la perte. En choisissant le goût et l'échange de salive, le 
poète s'éloigne de l'idéalisation abstraite pour ancrer son deuil dans la réalité 
charnelle. Voici pourquoi ce détail est si significatif dans la poésie de l'absence : Le 
refus de l'oubli (contrairement à une image visuelle qui peut s'estomper, la sensation 
physique « le goût, la texture » est gravée dans la mémoire biologique. C'est un « 
vestige vivant » du corps de l'autre ; la victoire sur le néant (en rendant l'instant « 
matériel », le poète transforme une émotion éphémère en une relique indestructible. 
La mort a pris le corps, mais elle ne peut pas effacer la trace chimique et sensorielle 
de l'union) ; l'éternité du présent (ce détail fige le poème dans un « présent perpétuel 
». Chaque lecture réactive la sensation, permettant au poète de retrouver, le temps 
d'un vers, la chaleur de l'être aimé).  

C'est une forme de résistance poétique : l'intimité devient un sanctuaire où la mort n'a 
plus de prise.  

2.3. Le tatouage sur les parties intimes : Le sceau de l'appartenance et la fixation 
éternelle 

« J'avais de mes mains, tatoué de dessins quadrillés,  

la poitrine de la belle à la fine tunique, ainsi que ses poignets. (vers 112) 

Bleus comme le col du ramier, leurs traits ne se heurtaient pas ;  

ils étaient parfaitement tracés, quoique sans plume ;  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

238 

seules mes mains avaient exécuté ce travail. (vers 113) 

J'avais dessiné ce tatouage entre ses seins, lui donnant d'heureuses proportions. 

Au-dessus des bracelets qui paraient ses poignets, j'avais écrit mon nom. (vers 114) 

Même sur ses chevilles, j'avais figuré un palmier ! 

Que ma main l'avait bien dessiné ! Ah ! La vie est ainsi faite ! » (vers 115)  

Si le tatouage pour Simone Wiener est « éphémère dans la mesure où il tient le 
temps d’une vie » (2004, p.160), en revanche, pour Ben Guittoun le tatouage sur le 
corps de Hiziya est une fixation éternelle. En effet, dans la poésie populaire et le 
Melhoun, l'évocation d'un tatouage sur les parties intimes (notamment la poitrine) de 
la bien-aimée disparue constitue l'acte ultime de sacralisation du souvenir. Le 
tatouage évoqué sur le corps de la défunte revêt une dimension qui dépasse l'ornement 
pour devenir un acte de fixation éternelle. Lorsqu'un poète endeuillé mentionne un 
tatouage qu'il a lui-même tracé -- symboliquement ou physiquement -- sur la poitrine 
de la bien-aimée, il vise des objectifs précis : 

-- D’abord, il s’agit d’une inscription de l’éternité sur le périssable. En effet, Le 
tatouage est, par essence, une marque indélébile. En l'évoquant sur le corps de celle 
qui n'est plus, le poète cherche à fixer la beauté dans une matière qui défie la 
décomposition. C'est un "sceau de survie" : le corps peut s'effacer, mais l'image 
tatouée -- et donc le poème qui la décrit -- demeure impérissable ; 

-- Ensuite, le tatouage est considéré comme un « Sacrement du Corps » car placer le 
tatouage sur les parties intimes de la bien-aimée (les seins, le cou, etc.) devient un lieu 
de dévotion. Pour le poète endeuillé, ces marques deviennent des objets de culte. La 
poitrine n'est plus seulement charnelle, elle est le parchemin d'une vérité sacrée où le 
poète a gravé son amour. 

-- Enfin, le tatouage sur les corps de la bien-aimée est une preuve de l’appartenance 
absolue. Le poète de Hiziya mentionne avoir "tracé" lui-même ces signes : « J'avais 
de mes mains, tatoué de dessins quadrillés, / la poitrine de la belle à la fine tunique, 
ainsi que ses poignets » (vers 112). Cela symbolise une union mystique qui dépasse la 
mort. Le tatouage agit comme une alliance indéchirable : il signifie que même dans le 
néant, la bien-aimée porte en elle l'empreinte du poète, faisant d'elle son « unique » 
pour l'éternité.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

239 

Conclusion  

La passion du poète populaire du Melhoun algérien pour les apparences de 
beauté et la splendeur féminine, qu'elles soient physiques ou morales, l'a amené à 
louer ce que ses yeux voient de la beauté du corps, à capturer la douceur des yeux et 
la « fatalité » du regard, l’éclat de la chevelure, l’harmonie de la ligne du sourire avec 
les dents blanches et saines alignées et proportionnées, la sveltesse de la taille, les 
courbes galbées des hanches, la finesse et la gracilité des chevilles associées aux 
tintements du khalkhal. Fasciné par la description des mérites de ce physique sensuel 
et s'attardant sur ses moindres détails dans ses mouvements et son immobilité.   

Dans la poésie du Melhoun algérien, le corps féminin n'est pas seulement 
décrit, il est sacralisé à travers un inventaire méticuleux qui mêle désir charnel et 
métaphores spirituelles. 

Dans la perte de la bien-aimée, si son corps est décrit, morceler, idéaliser, fusionner 
avec la nature, ou encore tatoué et érotiser, c’est pour une sacralisation de la mémoire, 
pour faire face à l’oubli, contrecarrer l'absence et défier la mort. Le poète populaire 
s'attarde sur l'immobilité sculpturale de la femme tout en capturant l'érotisme de son 
mouvement. Le corps de la bien-aimée n'est pas seulement un objet de désir, il est le 
texte même de la création.   

Le poète nous enseigne que tant que la beauté est chantée avec une telle 
précision, l'absence est vaincue et l'humain touche à l'immortalité. C'est une 
célébration de la vie qui refuse de s'éteindre, faisant de chaque vers un battement de 
cœur éternel. Lorsque Ben Guittoun utilise le wasf de l’intime non plus seulement 
pour séduire, mais pour « fixer » la présence de l'absente. Chaque détail -- la fermeté 
de la poitrine, la blancheur du cou, l'éclat des cheveux, le balancement du corps -- 
devient une relique textuelle. Érotiser le corps, c'est affirmer que la beauté survit à la 
disparition physique : le souvenir charnel devient une preuve d'existence que la mort 
ne peut effacer. Dans le poème de Hiziya, la description minutieuse — cette 
"esthétique du détail" qui s'attarde sur la courbe d'un sein ou l'attache d'une cheville 
— est un acte de résistance face à la finitude. En figeant la beauté dans le verbe, le 
poète rend le corps invulnérable au temps et à la décomposition. La poésie devient 
ainsi le seul lieu au monde où la mort n'a aucune prise sur la chair.  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

240 

Bibliographie : 

-- Abraham Nicolas et Torok Maria ([1968], 1987), L'écorce et le noyau, Paris, 
Flamarion 

-- Kappler Claude-Claire (2014) , La chevelure de l’Aimée dans le Divân de Hâfez, 
une voie paradoxale vers l’éveil, dans Chantal Connochie-Bourgne (Dir.), La 
chevelure dans la littérature et l’art du Moyen Âge, (p. 203-219), Aix-en-Provence, 
Presses universitaires de Provence. 

-- Lacan Jacques (1964), Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse. Paris. 
Editions du Seuil.  

-- Nietzsche Friedrich (1993), Œuvres (Ainsi parlait Zarathoustra), Paris, Robert 
Laffont, coll. « Bouquins », 1993, 2 vol., 1369 et 1752.  

-- Prudhomme Sully (1865), La vie intérieure, « Les yeux », Paris, Editions Lemerre.  

-- Wiener Simone (2004), Le tatouage, de la parure à l'œuvre de soi. In Champ 
psychosomatique 2004/4 N° 36, pages 159-170. Éditions L’Esprit du temps. Url :  

file:///C:/Users/LENOVO/Downloads/wiener-2004-le-tatouage-de-la-parure-a-
loeuvre-de-soi.pdf. Consulté le 06/01/2026 à 15 :35.  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

241 

 ɲسقية البناء اݍݰɢاǿي ࡩʏ قصيدة "أفافا إينوفا" أو ٮڈوʈدة "يا أȌي"

 ʏأنموذج تحليڴ 

The narrative structure of the poem "Avava Inova" or the lullaby 
"Ya Abi" An analytical model 

 عقاب بݏݵ؈ف 

 اݍݨزائر  /المسيلة  محمد بوضياف جامعة
belkheir.ogab@univ-msila.dz 

 مݏݵص 

ســنقارب دراســȘنا لــنص شــعري حــديث مســتوڌʄ مــن حɢايــة أســطورʈة قديمــة طبعــت ال؅ــفاث 

 ."الأمازʉڧʏ اݍݨزائري وۂʏ حɢاية "روفا والوحش

تحليليــا ʇســȘند عڴــʄ البعــد اللســاɲي وʈتحــرى الظــاɸرة وفــق اســ؅فاتيجيات المقارȋــة تأخــذ Ȋعــدا 

متعــــددة Ȗشــــمل ɠــــل التقنيــــات العلميــــة لتفســــ؈ف و୒ظɺــــار الــــروح الɢامنــــة وراء ɸــــذه الْڈوʈــــدة البدʇعــــة 

ܢ ما أضفى عليھ ɸذا البعد الوجداɲي العميق والإɲساɲي عڴʄ وجھ أخص. ّۚ  لنص شعري مُغ

   طورة، ٮڈوʈدة، لروفا والوحش، تراث جزائري حɢاية، أس : الɢلمات المفتاحية

Abstract  

Our study will examine a modern poetic text inspired by an ancient legend deeply 
rooted in Algerian Amazigh heritage: the tale of "Rufa and the Beast." 

The approach adopts an analytical dimension grounded in linguistic analysis, 
exploring the phenomenon through various strategies that encompass all scientific 
techniques for interpreting and revealing the spirit behind this exquisite lullaby, a 
sung poetic text imbued with profound emotional and, more specifically, human 
depth.. 

Keywords: A tale, a legend, a lullaby, Roufa and the Beast, Algerian heritage   

ɸذه الدراسة ۂʏ جزء من دراسات متعددة حول الأدب الشعۗܣ اݍݨزائري، سواء مــا Ȗعلــق مٔڈــا 

 المسيلة أو باࢮʏ رȋوع الوطن.بدراسة منطقة  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

242 

مــن ɸــذه الدراســات الۘــܣ اشــتغلت علٕڈــا منــذ أمــد، عينــات مــن تــراث منطقــة القبائــل اݍݰɢــاǿي،  

ولعـــل مكۙــــܣ ࢭــــʏ ت؈ــــقي وزو طيلــــة ثلاثــــة مــــن الســــن؈ن بصــــفۘܣ أســــتاذا مســــاعدا ࢭــــʏ قســــم اللغــــة والأدب 

لا وɠــــان قبــــل ذلــــك ڲــــʏ العرȌـــي بجامعــــة مولــــود معمــــري، قــــد أثــــرى معــــارࢭʏ حـــول ال؅ــــفاث الــــوطۚܣ إجمــــا

 العديد من المقارȋات حول الشعر الشعۗܣ عموما

يȘشـــــɢل ع؄ـــــف القصـــــيدة الشـــــعبية اݍݨزائرʈـــــة عمـــــق وتنـــــوع ʇع؄ـــــف عـــــن ɸوʈـــــة مشـــــ؅فكة، بتعـــــددɸا 

ــارك؛  ــ ــــوع وتȘشـــــــ ــــورة تȘنـــــــ ــــي صـــــــ ــــل وȖعطـــــــ ــــذوره وتتأصـــــــ ــــد جـــــــ ــــد تمتـــــــ ــــق واحـــــــ ــا منطلـــــــ ــ ــاࢭʏ وʈجمعɺـــــــ ــ الثقـــــــ

بـــدء مـــن  ومنطلقاٮڈـــال الأغنيـــة الشـــعبية فɺيɢالفسيفســـاء ع؄ـــف امتـــداد رȋـــوع الـــوطن، ســـواء مـــن خـــلا

مدرســــة الصـــــنعة بالعاصـــــمة إڲـــــʄ مدرســــة تلمســـــانالغرناطية فمدرسةالمالوفبقســـــنطينة وعنابـــــة، أو 

ــا مـــــن الأغنيـــــة البدوʈـــــة فالأغنيـــــة الܶـــــݰراوʈة ومـــــن خـــــلال الأغنيـــــة  ــاǿي الشـــــعۗܣ انطلاقـــ ال؅ـــــفاث الغنـــ

 نية التارقيةوɸكذا.القبائلية إڲʄ الأغنية السطايفية فالأغنية الشاوʈة فالأغ

ــا موضـــوعات وجدانيـــة أو اجتماعيـــة أو  ــا الشـــعر فيȘشـــارك مـــن حيـــث الموضـــوعات؛ فࢼـــܣ إمـ أمـ

فرديــة تأمليــة وɸكــذا، وʈأخــذ منڍــʄ أȊعــد مــن ذلــك وɸــو بɴيــة اللغــة الۘــܣ ʇع؄ــف ٭ڈــا؛ فنقــول الأمازʉغيــة 

، والطـــاȊع البـــدوي اݍݨزائرʈــة الۘـــܣ تختلــف ࢭـــʏ الكث؈ــف مـــن مســـمياٮڈا اللغوʈــة ࢭـــʏ بʋئــات مغارȋيـــة أخــرى 

الـــــذي يأخـــــذ نظامـــــا وزنيـــــا يختلـــــف عـــــن بɴيـــــة الـــــوزن المغـــــارȌي ࢭـــــʏ الكث؈ـــــف مـــــن الȘشـــــكيلات الوزنيـــــة أو 

 الȘشكيلية، وكذا اݍݰال بالɴسبة لطاȊع القصيد الܶݰراوي.

كما تȘنوع بʋئات الشعر الشعۗܣ اݍݨزائري وتأخذ خصوصيات تختلف عٔڈا ࢭʏ الرȋــوع المغارȋيــة 

 عر الثوري ومقاومة الاستعمار بالɢلمة (الأغنية الشعبية الɴشيد..).الأخرى، وأخصɺا الش 

ــنقارب دراســـȘنا لـــنص شـــعري حـــديث ولكنـــھ مســـتوڌʄ مـــن حɢايـــة أســـطورʈة قديمـــة طبعـــت  سـ

 ال؅فاث الأمازʉڧʏ اݍݨزائري وۂʏ حɢاية "روفا والوحش".

ــȘند عڴـــʄ البعـــد اللســـاɲي وʈتحـــرى  ــدا تحليليـــا ʇسـ الظـــاɸرة وفـــق اســـ؅فاتيجيات المقارȋـــة تأخـــذ Ȋعـ

متعــــددة Ȗشــــمل ɠــــل التقنيــــات العلميــــة لتفســــ؈ف و୒ظɺــــار الــــروح الɢامنــــة وراء ɸــــذه الْڈوʈــــدة البدʇعــــة 

ܢ ما أضفى عليھ ɸذا البعد الوجداɲي العميق والإɲساɲي عڴʄ وجھ أخص. ّۚ  لنص شعري مُغ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

243 

 ʏـــــــة ࢭـــــــȋلـــــــود ليفـــــــي ش؅فوســـــــمن مقالـــــــة مكتوɠ ـــــــع مـــــــن كتــ ـــــ1952يقـــــــولȊل الفصـــــــل الراɢّشـــــــȖاب و

(الأن؆فوȋولوجيـــا البɴيوʈـــة)مبʋنا القيمـــة الفعليـــة لفضـــل الدراســـات اللســـانية عڴـــʄ مـــا ɸـــو أدȌـــي: "إننـــا 

 نجد أنفسنا نحن الأن؆فوȋولوجي؈ن ࢭʏ وضعٍ حرجٍ بإزاء الألسɴي؈ن. 

فقـــد اشــــتغلنا معɺـــم طــــوال ســـنوات عديــــدة، جنبــــاً إڲـــʄ جنــــب، ثـــم بــــدا لنـــا فجــــأةً أن الألســــɴي؈ن 

ون إڲـــــʄ اݍݨɺـــــة الأخـــــرى مـــــن اݍݰـــــاجز الـــــذي يفصـــــل العلـــــوم أخـــــذوا يتملّصـــــون منـــــا،  ــّ فرأينـــــاɸم يȘنقلـــ

الدقيقة والطبيعيــة عــن العلــوم الإɲســانية والاجتماعيــة، والــذي اعتقــدنا زمانــاً طــوʈلاً أن عبــوره أمــر 

 متعذّر.  

ون عڴـــʄ العمـــل بتلـــك الصـــورة الصـــارمة اݍݰازمـــة  وكمـــا لـــو أٰڈـــم أرادوا نɢايȘنـــا، فقـــد راحـــوا ينكبـــّ

 ا قد اسȘسلمنا لأمر اعتقادنا بأٰڈا من شيم العلوم الطبيعية وحدɸا.الۘܣ كنّ 

كث؈ــف مــن اݍݰســد. إننــا -ولنع؅ففبــذلك-فɢــان أن ألــمّ بنــا مــن جɺتنــا ءــۜܣء مــن اݍݰــزن، كمــا انتابنــا  

 نرʈد أن نتعلّم من الألسɴي؈ن سرّ نجاحɺم.

د الــــذي تــــدور فيــــھ   ــّ ق عڴــــɸ ʄــــذا اݍݰقــــل المعقــ ــاً أن نطبــــّ القرابــــة، -أبحاثنــــا ألا ʇســــعنا نحــــن أيضــ

تلك المنــاݠݮ الصــارمة الۘــܣ ت؄ــفɸن الألســɴية ɠــلّ يــوم  –التنظيم الاجتماڤʏ، الدين، الفولɢلور، الفن 

 .  1"عن فعاليْڈا؟ 

ڈـــــا طقوســـــا و୒شـــــارات رامـــــزة لا يكفـــــي وحـــــده لقـــــراءة معرفيـــــة تأخـــــذ مـــــن  إن رؤʈـــــة الأســـــطورة ɠوٰ

ــا تحيــــل المفــــاɸيم إڲــــʄ معرفــــة، تض ــــ ــا للأفɢــــار وتؤســــس لرؤʈــــة تصــــف مفــــاɸيم حقيقيــــة أو أٰڈــ ع تارʈخــ

أوضــاعا اجتماعيـــة Ȗعرفنـــا عـــن حقيقــة العصـــر الۘـــܣ وجـــدت فيـــھ ومɴشــأ الأنمـــاط والعـــادات وɠـــل مـــا 

للوضــع الثقــاࢭʏ 2يب؈ن عن حقيقة مجتمعيــة، تظɺــر عــن ثقافــة مجتمــع وȖشــɢلھ، ۂــʏ رؤʈــة إثنولوجيــة

ــɺ؈فة ࢭــــʏ ا ــائد، وخلفياتــــھ، وࢭــــɸ ʏــــذا الســــياق نقــــف عنــــد أســــطورة شــ ــرأ مــــن الســ ــائڴʏ لنقــ ݝݨتمــــع القبــ

ــذا اݝݨتمـــع أنماطـــھ المعرفيـــة، تارʈخيـــة الوجـــود والمعتقـــد وغ؈ـــف ذلـــك، تقـــول الباحثـــة  ــا بɴيـــة ɸـ خلالɺـ

) "نحــــــــــن نصــــــــــف  mead Margaret )-1901 1979الأن؆فوȋولوجيةالأمرʈكيــــــــــة مارجرʈــــــــــت ميــــــــــد 

ئر الأمــاكن، ونحلــل اݍݵصــائص الإɲســانية البيولوجيــة والثقافيــة للنــوع الȎشــري ع؄ــف الأزمــان وࢭــʏ ســا

الصــــــفات البيولوجيــــــة والثقافيــــــة اݝݰليــــــة، ɠأɲســــــاق م؅فابطــــــة ومتغ؈ــــــفة، وذلــــــك عــــــن طرʈــــــق نمــــــاذج 

ومقايʋس ومناݠݮ متطورة. كما ٰڈتم بوصف وتحليل النظم الاجتماعية والتكنولوجيا، وɲعۚܣ أيضــا 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

244 

صصــــــــــات ببحــــــــــث الإدراك العقڴــــــــــʏ للإɲســــــــــان، وابتɢاراتــــــــــھ ومعتقداتــــــــــھ ووســــــــــائل اتصــــــــــالھ، إن التخ

 .3الأن؆فبولوجية الۘܣ قد تتضارب مع Ȋعضɺا، ۂʏ ࢭʏ ذاٮڈا مبعث اݍݰركة والتطور ࢭɸ ʏذا العلم"

أســـطورة أفافـــا إينوفـــا ۂـــʏ إحـــدى الأســـاط؈ف الامازʉغيـــة الۘـــܣ Ȗعـــود أحـــداٯڈا إڲـــʄ مـــا قبـــل أك؆ـــف مـــن 

عائلــة بــاݍݨزائر، مــن جيــل إڲــʄ جيــل، ســيما حــ؈ن تلتــف ال4عشــرة قــرون، وقــد تناقلɺــا منطقــة القبائــل

  .حول النار ࢭʏ لياڲʏ الشتاء الطوʈلة والقارسة

ــا إيـــدير ɸـــو مـــع  باللغـــة الأمازʉغيـــةاشـــ؅فك ࢭـــʏ تأليفɺـــا  5وللعلـــم فالقصـــيدة أو الأغنيـــة الۘـــܣ غناɸـ

ــاع وۂـــʏ عـــن قصـــة ɠاملـــة Ȗســـرد ࢭـــʏ معـــرض أســـطورة أو حɢايـــة خرافيـــة  6محمـــد بـــن حمـــدوشر الشـ

ر أثنــاء ذلــك مــن أحــداث، لكننــا ســندخل تفاصــيل عــن حɢايــة البɴــت مــع أبٕڈــا إينوفــا والغــول، ومــا دا

ــية الۘـــܣ تجمعـــت ࢭـــɸ ʏـــذا  -أولا-التحليـــل  ــتقي منـــھ الـــدلالات الأساسـ ࢭـــʏ معـــرض الـــنص الشـــعري، ɲسـ

ــا يمكــــن معرفتــــھ وفɺمــــھ عــــن المعتقــــد واݝݨتمــــع وجماليــــة (شــــاعرʈة) الأجــــواء  الــــنص وشــــملت ɠــــل مــ

ݨائȎيـــــــة البنـــــــاء، عڴـــــــʄ اعتبـــــــار أن ɸـــــــذا الشـــــــعر يɴت׿ـــــــܣ إڲـــــــɠ ʄـــــــل النـــــــاس، يصـــــــف حـــــــالْڈم  وغرابـــــــة وܿ

 .  7ومجتمعɺم وعاداٮڈم، وʉعبلا عن معاناٮڈم و أفراحɺم، ونطلعاٮڈم وآمالɺم

ڈــــا ت؄ــــفز أك؆ــــف القصــــة 8عڴــــʄ البنــــاء الســــردي ࢭــــʏ اݍݰɢايــــة-لاحقــــا-عڴــــʄ أن ɲشــــتغل  المســــرودة لɢوٰ

بتمامɺـــــا وتضـــــع الـــــدارس أمـــــا مشـــــارʉع ســـــردية متنوعـــــة ونكشـــــف عـــــن المظـــــاɸر اݝݵتلفـــــة للمجتمــــــع 

ʏي أيضا.  القبائڴǿاɢسيج اݍݰɴية العقلية اݍݨمعية والɴعاداتھ وتقاليديھ وحۘܢ ب ʏࢭ 

الفتــــاة القبائليــــة رمــــز العفــــة والطɺــــارة الۘــــܣ تقــــوم حۘــــܢ ࢭــــʏ فصــــل 9بطلــــة القصــــة ۂــــʏ (غرʈبــــة)

 الشتاء إڲʄ اݍݰقل من أجل العمل وجۚܣ الثمار وجلب اݍݰطب وحرث الارض.

الشــيخ الكب؈ــف، وȌعــد غــروب الشــمس Ȗعــود اڲــʄ وعلف المواءــۜܣ وۂــȖ ʏعيــل إخوٮڈــا الصــغار وأبٕڈــا 

ــا أبوɸــــا  ــاه، لكــــن لا يفــــتح لɺــ ــا، فتــــدق البــــاب مستٔڈضــــة إيــ ــام لعائلْڈــ الم؇ــــقل لتقــــوم عڴــــʄ إعــــداد الطعــ

 :(إينوفا) الباب، فتقول لأبٕڈا

 يا أȌي إينوفا

ʏالباب:ۂ ʏي “إينوفا” .. افتح ڲȌأرجوك يا أ 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

245 

ار وʈرʈد قطــع الشــك بــاليق؈ن مــن أن الطــارق و؅ʈفدد أبوɸا الشيخ الذي يخاف عڴʄ أولاده الصغ

 :ۂʏ ابɴتھ (غرʈبة) ولʋس وحش الغابة الذي ي؅فبص ٭ڈم فيقول 

 يا أȌي إينوفا

ʏالباب:ۂ ʏي “إينوفا” .. افتح ڲȌأرجوك يا أ   

و؅ʈفدد أبوɸا الشيخ الذي يخاف عڴʄ أولاده الصغار وʈرʈد قطــع الشــك بــاليق؈ن مــن أن الطــارق 

 : ولʋس وحش الغابة الذي ي؅فبص ٭ڈم فيقول   ۂʏ ابɴتھ (غرʈبة )

 آه يا ابنۘܣ “غرʈبة”.. دڤʏ أساورك ترجّ :ɸو

ʏي إينوفا:ۂȌأخآۜܢ من وحش الغابة يا أ 

   آهٍ يا ابنۘܣ ” غرʈبة ”.. وأنا أيضاً أخشاه:ɸو

 الشيّخ متلفّع ࢭʏ بُرɲُْسِھِ 

 منعزلاً .. يتدفّأ 

 وابنھ المɺموم بلقمة العʋش 

 الأمس  ʇعيد ࢭʏ ذاكرتھ صباحات

 وال݀ݨوز ناܥݨة خلف مندالɺا 

 دون توقّف .. تحيك اݍݵيطان

 والأطفال حولɺا 

 يتلقنون ذكرʈات أيام زمان  

ʏالباب :ۂ ʏي “إينوفا” .. افتح ڲȌأرجوك يا أ 

 آه يا ابنۘܣ “غرʈبة” .. دڤʏ أساورك ترجّ :ɸو

ʏي إينوفا :ۂȌأخآۜܢ من وحش الغابة يا أ 

 وأنا أيضاً أخشاه آهٍ يا ابنۘܣ ” غرʈبة ” ..  : ɸو

 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

246 

   الثݏݮ رابض خلف الباب

 ʇܦݵن ࢭʏ القِدْرِ  10و ” الإيحلول؈ن ”

  والأعيان تحلم منذ الآن بالرȋيع المقبل

   و القمر .. و النجوم .. مازالوا مختف؈ن

 وحَطَبة البلّوط تحلّ محلّ حص؈فة الصفصاف  

 العائلة مجتمعة 

   Ȗستمع Ȋشغف ݍݰɢايا زمان

ʏي “إين:ۂȌالباب أرجوك يا أ ʏوفا” .. افتح ڲ 

 آه يا ابنۘܣ “غرʈبة” .. دڤʏ أساورك ترجّ :ɸو

ʏي إينوفا :ۂȌأخآۜܢ من وحش الغابة يا أ 

 ɸ11و:آهٍ يا ابنۘܣ ” غرʈبة ”.. وأنا أيضاً أخشاه

 إعداد الم؅ن:

 بمكن تصɴيف ɸذا النص عڴʄ أنھ:

أولا: نــص غنــاǿي يمثــل ٮڈوʈــدة غنائيــة شــأٰڈا شــأن الْڈوʈــدات الۘــܣ ɠانــت ترددɸــا الأمɺــات لينــام  

ــا ࢭـــʏ بيȁتـــھ  صـــغارɸنأو Ȗع؄ـــف عـــن حميميـــة العلاقـــة الأموميـــة الۘـــܣ ترســـل مـــن خـــلال ذلـــك صـــوتا عميقـ

ʏالطقــوس والعــادات المتجــذرة ࢭــ ʄشــ؈ف إڲــʋڈ  ومجتمعھ وʈأخذ Ȋعــده الإɲســاɲي أيضــا، بالإضــافة إڲــɠ ʄوٰ

 المɢان كما شɴب؈ن ذلك ࢭʏ ثنايا ɸذه الدراسة..

ــا تضــــمنتھ  ــا، اســــتطاع فيــــھ صــــاحبھ أن يجمــــع ɠــــل مــ ثانيــــا: يمثــــل ɸــــذا الــــنص أداء شــــعرʈا فائقــ

اݍݰɢاية المسرودة، وʉشɢل نصا فيھ ما فيھ من الرمز والتكثيف مع جمالية ترديــد المقطــع (اللازمــة) 

 ʏبإيقاعية خاصة، تفتح أفــق التخييــل ࢭــ ʏإطــار الــنص بما يوڌ ʏغنائيــة حالمــة، مــا يمكــن أن نضــعھ ࢭــ

 المݏݰ׿ܣ الغناǿي لɢون أن القصة الأصلية ۂʏ ن؆فية.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

247 

اســـــتجمعت ࢭـــــɸ ʏـــــذا الـــــنص عناصـــــر (رمـــــوز) المɢـــــان والفضـــــاء وحۘـــــܢ تفاعـــــل الܨـــــݵوص بـــــ؈ن  -

صوت؈ن ʇستغيثان Ȋعضɺما البعض ࢭʏ رفق ول؈ن وخوف ورʈبة معا، وحلم اݍݨدة وصغارɸا والأعيــان 

 يɴتظرون من غد مزɸر Ȋعد أيام الشتاء الباردة.وما  

يختلــف الــنص الشــعر ݍݰɢايــة إينوفــا عــن الــنص الن؆ــفي لݏݰɢايــة وذلــك ࢭــʏ نــواڌʏ متعــددة؛  -

 ʄعـــد امتحـــان عڴـــȊ الـــوحش ʄــا عڴـــ ــا إخـــوة إينوفـ ــܣ يقغـــۜܣ فٕڈـ ــا الۘـ فɺـــو لا ʇســـتكمل اݍݰɢايـــة إڲـــʄ ٰڈايْڈـ

 سرد اݍݰɢاǿي المتعدد ࢭʏ مساراتھ السردية.مستوى الكفاءة ب؈ن الإخوة، ɸذا بالإضافة إڲʄ بɴية ال

 ʄذا النص الشعري نصا مݏݰميا غنائيا ذو محتوى ܿݨــائۗܣ أو أســطوري بالإضــافة إڲــɸ ما يجعل من

 فنʋتھ و ܧݰناتھ الوجدانية الفائقة.

 البعد الطقو؟ۜܣ والشعائري 

 تطڧʄ عڴɸ ʄذا النص عدة تيمات مركزʈة لعل أɸمɺا تيمة:

ــا أنـــھ ܧـــݵص لأنـــھ اݍݵـــوف: اݍݵـــوف مـــن الـــوحش ( الغـــول) مســـاء واتخـــاذه لوضـــعيات كث؈ـــفة كمـ

ــا" والـــذي يمثـــل روح ɸـــذه اݍݰɢايـــة :يطـــرق البـــاب مثـــل غرʈبـــة ــا أȌـــي إينوفـ " أخآـــۜܢ مـــن وحـــش الغابـــة يـ

ــɺا، لا يــــروي قصــــة و୒نمــــا يقــــدم ٮڈوʈــــدة حزʈنــــة فٕڈــــا الكث؈ــــف مــــن اݍݰــــب مــــع اݍݵــــوف واݍݰ؈ــــفة  وأساســ

 والتوɸانواللاإستقرار.

اݝݨɺــــــول ɸــــــو الأســــــطورة نفســــــɺا ࢭــــــʏ اݍݰɢايــــــات القديمــــــة، حيــــــث تك؆ــــــف  ألا يصــــــبح اݍݵــــــوف مــــــن

.ʏول العالم اݍݵارڊɺمج ʄشري بالنظر إڲȎي الɲاɢالغابات وتحولات المناخ، مع ضيق اݍݰ؈ق الم 

 ʄسان ووضعھ،وكيف أنھ بحاجة إڲــɲة تتعدى حدود الغابات لتتعلق بمص؈ف الإʈو رؤɸ اݍݵوف

ʄون عونا لھ، كما أنھ يدل عڴɢسان من أجل البقاء. غ؈فه ليɲصراع الإ 

 وɸذه ۂʏ أسطورة الإɲسان منذ أن وجد عڴʄ ظɺر الȎسيطة.

لــــذلك ارتــــبط اݍݵــــوف ࢭــــʏ مدلولاتــــھ مجتمعــــة بالصــــورة الرامــــزة (الغــــول) المســــتقى مــــن ثقافــــات 

ــاɲي مق؅ـــفن بطـــاȊع حيـــواɲي، ثـــم طـــاȊع ܥـــݰري خـــارق، وɸـــذه المرمـــوزات،  متعـــددة، ترȋطـــھ بطـــاȊع إɲسـ

 ذرة تجمع ب؈ن:تحيل إڲʄ عقد متج



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

248 

 إɲساɲي-الإɲساɲي

 حيواɲي-إɲساɲي

 ɠوɲي-حيوان-إɲساɲي

 لتصبح أسطورة مركبة اسȘبدلت بالأسطورة الديɴية أو الديɴية الطبيعية.

يصـــبح الـــوحش اݍݵـــارق، مع؄ـــفا عـــن فلســـفة أن؆فبولوجيـــة، للتɢـــوʈن الȎشـــري وتـــارʈخ التجمعـــات 

 وطرق المعاش، وحۘܢ اݍݨانب الطقو؟ۜܣ والعقائدي.

اور: وۂـــــʏ دلالـــــة عڴـــــʄ الأمـــــان ومفتـــــاح التعـــــرف عڴـــــʄ فعـــــل إɲســـــاɲي مم؈ـــــق، ولعـــــل الشـــــفرة الأس ـــــ -

السمعية ɸذه ۂʏ أساس الرسالة التواصلية الۘܣ تب؈ن عن الموضــوع وتلڧــʏ فكــرة اݍݵــوف اݍݰاصــل، 

ــا غ؈ــــف حاضــــر وغ؈ــــف مقبــــول لتأكيــــد  بــــدلا مــــن الصــــوت الــــذي يم؈ــــق الأنۙــــܢ عــــن الــــذكر، فالصــــوت ɸنــ

شـــيخ للتثȎـــت مـــن حقيقـــة الطـــارق، وɸـــذه الشـــيفرة تـــدل عڴـــʄ ســـرʈة التعليمـــة المؤشـــر الـــذي يرʈـــده ال

بɴــت)، وذلــك أدل عڴــʄ التصــديق، -وعقد اتفــاق بــ؈ن طــرف؈ن متɢــافئ؈ن مــن حيــث عنصــر القرابــة (أب

 من عنصر طبيڥʏ قد يɢون مدار تقليد.

اللاأمـــان) ليصـــل إڲـــʄ مســـتوى اݍݰقيقـــة -محـــور التحـــرك للفـــاعل؈ن يـــدور حـــول موضـــوع (الأمـــان

 الم؅فاوحة ب؈ن الصدق والكذب.

وɸنا نجد أن غرʈبــة تصــبح عنصــرا غ؈ــف فاعــل عڴــʄ مســتوى القــدرة الȎشــرʈة (الطــرق، الصــوت) 

 وتصبح فاعلة عڴʄ مستوى القدرة اݍݵارجية (تحرك الأساور).

وتمظɺر اݍݵطاب الفعڴʏ لم يɴܦݨم ࢭʏ بادئھ مع ردة فعل غرʈبــة وɸــو طــرق البــاب دون تحرʈــك 

حــــرك عڴــــʄ مســــتوى القــــدرة الȎشــــرʈة لــــم يلــــق اسȘســــاغة مــــن الأب، وتــــذك؈ف البɴــــت الأســــاور لɢــــون الت

 بالفعل العكؠۜܣ المتفق حولھ ࢭʏ العقد لإنجاح الموضوع، وɸو ࢭʏ حقيقتھ أساس اݍݰɢاية ɠلɺا. 

ــاور الفعليـــة  مـــع العلـــم أن الغـــول ࢭـــʏ اݍݰɢايـــة المســـرودة قلـــد غرʈبـــة وطـــرق البـــاب بمحاɠـــاة الأسـ

 أخ؈فا، فيجد الغول ɸو من ɠان قرب الباب كما س؇فى لاحقا.ليفتح الشيخ  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

249 

لكن ɸنا ينعكس عڴʄ منطق اݍݰɢايــة وʈتحــول إڲــʄ اللامنطــق، ليــدل مــن خــلال ذلــك عڴــʄ مؤشــر 

واحد وɸو تثȎيت صفة اݍݵوف (اݍݵراࢭــʏ) ليحــل محــل اݍݵــوف الطبيڥــʏ المقــرون Ȋعقــد أمــان (البɴــت 

فق مسارات سردية تتدخل فٕڈــا أطــراف أخــرى لتحــل وأبوɸا) ليحول مسار اݍݰɢي إڲʄ نتاج منطقي و 

.ʄمحل العناصر الفاعلة (سلبا) الأوڲ 

 اݍݰɢايات الۘܣ تروٱڈا اݍݨدة Ȗعيد الܶݰوة والميلاد والوعد بأمل جديد ʇعيد اݍݰياة. -

ضــــــــدية اݍݵلــــــــق والوجــــــــود متجســــــــدة ࢭــــــــʏ قلــــــــب اݍݰɢايــــــــة، أو ازدواجيــــــــة تجاɲســــــــية العناصــــــــر  -

الإɲسانية والعناصر غ؈ف الإɲسانية، والۘܣ تحــاول قلــب اݍݰــق إڲــʄ اللاحــق وســلب العناصــر الإيجابيــة 

 ʏــد ࢭــʈܦــݨام مــع اݍݰيــاة والطبيعــة، لتخلــق وضــعا متأزمــا، يزɲــو الاɸــل وɸا المؤɺالمتفاعلــة مــع موضــوع

 لشيخ بخوفھ الشديد. تأزمھ ا

كما أن العناصر المعيقة الۘܣ Ȗســتكمل ɸــذا التــأزم وتقلــب وضــع اݍݰɢايــة ۂــʏ عناصــر طبيعيــة   -

(القمــــر، النجـــــوم) فيفــــتح ذلـــــك أفقـــــا للمحتمــــل ليصـــــبح ذلــــك واقعـــــا راܥـــــݵا عڴــــʄ مســـــتوى الفضـــــاء 

 اݍݰɢاǿي المتخيل، وʈفتح اݝݨال لما يمكن أن يɢون Ȋعد ذلك.

-  ʏالـــدخول أو المشـــروع الســـردي ࢭـــ ʏبـــة ࢭـــʈانيـــة فـــتح البـــاب ونجـــاح غرɢإم ʏـــذا الـــنص منـــدرج ࢭـــɸ

-كمــا ســ؇فى فيمــا Ȋعــد–عــدم فــتح البــاب وتــرك اݝݨــال مفتوحــا وࢭــʏ القصــة المســرودة لɺــذه اݍݰɢايــة

 ʏو الغول الــذي يــنݬݳ ࢭــɸ ان ذلكɠ صاحبة الدعوة لفتح الباب، بل ʏست ۂʋبة لʈر أنھ حۘܢ غرɺيظ

 بھ شɴشنة الأساور.خداع الشيخ بتحرʈك وقرقعة Ȗش 

 الذɠوري)-العالم الɴساǿي ࢭʏ مقابل العالم الرجاڲʏ (الأنثوي 

) اݝݰلــل النفســاɲي السوʉســري، الكث؈ــف مــن أفɢــار 1961-1875لقــد أيــد ɠــارل جوســتاف يــونج (

ونظرʈات وطرائق فروʈد ولكنھ اختلف مع أستاذه ࢭʏ مســائل مɺمــة. فɺــو يــرفض بدرجــة كب؈ــفة أفɢــار 

ݍݨɴســية للأطفــال وعــن تحقيــق الرغبــات وʈــذɸب إڲــʄ أن مبــادئ فروʈــد التحليليــة فروʈــد عــن اݍݰيــاة ا

  .النفسية ɠانت مفرطة ࢭʏ جزئيْڈا وأخذɸا الأمور من جانب واحد

فاللبيــدو كمــا يــرى فروʈــد لــʋس مشــبعا Ȋغرائــز جɴســية فحســب و୒نمــا ɸــو رغبــة إشــباع عاطفيــة 

 :12تتصل بتلȎس أو ارتباط احتواǿي للطرف الآخر



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

250 

ʋســت ۂــʏ العلاقـــة اݍݰميمــة المنجبــة الـــرابط العــاطفي المشــɢل لميɢـــان؈قم الــذات وحســـب، الأم: ل

بــــل صــــورة المــــرأة ࢭــــʏ مجملɺــــا تحمــــل ɸــــذا المنظــــور لــــدى الــــذات (الطفــــل)، فــــالمرأة تأخــــذ Ȋعــــدɸا لــــدى 

 تصبح المرأة مجموعة مقومات:-الرجولة–الذات بحسب امتداد التجرȋة الذɠورʈة 

 أو صورة المرأة كما تراɸا الذات).  اݍݰب (علاقة تآلف واɲܦݨام -

 المرأة البالغة. -

 المرأة الأم. -

 المرأة اݝݰْصَنة. -

 المرأة الولود. -

 المرأة البكر. -

 ʏؠــــۜܣ ࢭــــɴــــوم اݍݨɺــــوم الأنثــــوي؛ لأن المفɺوري مقابــــل المفɠــــوم الــــذɺــــذا الموضــــوع ينــــأى عــــن المفɸ

رد(الغـــــول/ غرʈبــــــة)، لكنــــــھ عڴــــــʄ اݍݰɢايـــــة غ؈ــــــف وارد لɢــــــون أن عنصــــــر التɢـــــافؤ عڴــــــʄ مســــــتواه غ؈ــــــف وا

مستوى العنصر الɴســاǿي مقابــل العنصــر الرجــاڲʏ وارد، لɢــون أن العلامــة الرامــزة وۂــʏ الأســاور تبــ؈ن 

 ʄالسلاح مثلا أو أي ءۜܣء يم؈ق الرجــل عــن المــرأة عڴــ ʏصفة رجالية تتجسد ࢭ ʄة غالبة عڴʈسوɲ صفة

.ʏلوڊʈس الف؈قيوʋول ʏالمستوى اݍݵارڊ 

ࢭـــʏ اݍݰɢايـــة المســـرودة للصـــوت الأنثـــوي يخلـــق Ȗشـــكلا تجاɲســـيا يقلـــب مـــن  غ؈ـــف أن تقليـــد الغـــول 

 خلالھ منطق الأشياء ليصنع منطقا لھ مقومھ الأسا؟ۜܣ وɸو رغبة الاتصال بالموضوع ونيل اݍݨزاء.

رى ســــيقول لـــــھ الشــــيخ أي شـــــفرة ʇســــتعملɺا الشـــــيخ 3ومــــاذا لـــــو أن الطــــارق ɠـــــان رجــــلا مـــــاذا ت

 لأبنائھ الذɠور الآخرʈن.

ɺــــر عنصــــر المــــرأة كمقــــوم حيــــوي ࢭــــʏ اݍݰɢايــــة ليبــــ؈ن عــــن قــــوة خارجيــــة تمتلكɺــــا المـــــرأة وɸنــــا يظ

وتجعلɺــا ذات قوامــة عڴــʄ أســرٮڈا، ولعــل زʈنْڈــا تلــك تحمــل عنصــرا أقــوى مــن العنصــر الرجــاڲʏ الــذي 

 يمكن للغول ࢭʏ منطق اݍݰɢاية الأسطورʈة أن يقوم بھ أو يكشفھ.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

251 

الأقـــوى الـــذي يمكـــن أن يقـــوم بـــدوره وʈنقـــذ  لـــذا دارت اݍݰɢايـــة ɸـــذه حـــول المـــرأة ضـــد العنصـــر

بخصائصھ الأنثوʈة ɸــذه عائلتــھ، ولكــن ࢭــʏ ف؅ــفة محــددة لɢــون اغرʈبــة أيضــا تحــس بــاݍݵوف الشــديد 

 من الوحش.

 مقومات الموضوع إجمالا

غرʈبــة ۂــʏ رمــز للبɴــت القوʈــة الۘــܣ Ȗســڥʄ لكســب قوٮڈــا وقــوت عائلْڈــا، لكٔڈــا تحمــل ࢭــʏ داخلɺــا  -

تمثــل ࢭــʏ وحــش الغابــة أو الغــول، وۂــʏ لــم تحــرك أســاورɸا ࢭــʏ بــادئ الأمــر ولــم اݍݵــوف مــن اݝݨɺــول الم

 يتم ذلك إلا بطلب من الشيخ، وɠأنھ لم يلقٔڈا ذلك إلا منذ ذلك اليوم نفسھ.

الـــوحش يصــــبح علامــــة خاصــــة تتعلـــق بالشــــيخ أك؆ــــف مــــن غ؈ـــفه، ɠــــون أن الشــــيخ ɸــــو المقصــــود  -

ســرودة الــذي ســنعرض لــھ لاحقــا ʇشــɢل ɸــذه العلامــة، وغايــة الغــول الوصــول إليــھ، وȋنــاء اݍݰɢايــة الم

باعتبارɸــا عنصــرا أساســا ࢭــʏ مســار الســرد ɠلــھ، واݍݰقيقيــة أن اݍݰɢايــة الماضــوʈة بمعۚــܢ الۘــܣ Ȗســرد 

ــا ݍݰـــدث حـــدث  ــا دراميـ ــا تأخـــذا طاȊعـ لقصـــة واقعـــة ولـــʋس لآـــۜܣء يɴتظـــر الوقـــوع، يجعـــل مـــن دلالاٮڈـ

 ʏطت الشعور اݍݨمڥȋنة لواقعة رʈدة حزʈم.وروي كْڈوɸاط الالتحام من اݍݵطر الداȋبر 

وɸـــذه قيمـــة اݍݰɢايـــة اݍݵرافيـــة الۘـــܣ لا تقـــدم موعظـــة، بـــل تطـــرح صـــراعا وأحلامـــا ترافـــق ذلـــك 

 الصراع عڴʄ العكس من اݍݰɢاية غ؈ف اݍݵرافية أو ال݀ݨائȎية.

 الرȋيع قد يبعد الوحش لوجود الطعام ووفرتھ ࢭʏ الغابة. -

 واݍݵوف لا يɢون إلا وقت الليل.عدم اݍݵوف ࢭʏ أوقات الٔڈار   -

  دلالة الوحش تدور حول فرد Ȋعينھ ولʋس اݝݨموع. -

لأنــھ غــادر ولا ʇســɺل معرفــة مɢــان أو وقــت - للــوحش أحــداث ســابقة و୒لا لمــا ɲعــت بــذلك وأثــار -

 -عدم القدرة عڴʄ رده-قدومھ

ɠـــــل ɸـــــذه اݝݨمـــــلات مـــــن معۚـــــܢ اݍݰɢايـــــة، تضـــــع المشـــــاɸد وفـــــق مخيـــــال حɢـــــاǿي يـــــرȋط العصـــــور 

ــɺا وʈفــــتح أفقــــا للتعرʈــــف عــــن راوٱڈــــا ومصــــدرɸا أيضــــا، فاݍݰɢايــــة لا بــــد أن يɢــــون لɺــــا مصــــدر  ببعضــ

 سردت منھ، وذاكرة جمعية حفظتھ:



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

252 

ʏالسرد اݍݵياڲ ʏالسرد الواقڥ 

 جموع رواياترواية أو م-  مصدر اݍݰɢاية (حدث ࢭʏ منطقة ما)-

 فضاء مجɺول  -  تارʈخ حɢاǿي (ف؅فة معينة)-

-(ʏي واقڥǿاɢسرد ح) راوي -   (يضيف للأصل ʏسرد تخبيڴ) سليم وتصديق تامȖ 

 أفراد مع خوارق - أفراد فعليون  -

 بʋئة أو مجموع بʋئات متعددة -  بʋئة معʋشة -

 وɸكذا تȘشɢل اݍݰɢايات وفق مسار حɢاǿي اجتماڤʏ، يرȋط ب؈ن:

 ات والعاداتالمعتقد-

 الطقوس والكرامات -

 اݍݰɢام والأعراش والأعيان -

 ومن خلال ذلك نجد من الܨݵصيات اݍݰاضرة دوما ࢭʏ اݍݰɢاية اݍݵرافية:

 السلطان   -

 اݍݰكيم -

 البɴت -

 المدبرة -

 الأولاد -

 الغول أو الوحش -

 ɸذا بالɴسبة لݏݰɢاية اݍݵرافية -

 أما حɢاية الكرامات فنجد:

 السلطان أو الأعيان -

 البɴت -



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

253 

 الإخوة -

 الكرامات حيوانات وتحولات -

 مغزى ومدلول  -

 أما اݍݰɢاية الرامزة أو الرمزʈة فنجد:

 اݍݰيوانات حوار مشابھ لعالم الȎشر -

 حكم ومواعظ مقصودة -

ɸـــذه Ȋعـــض العلامـــات الۘـــܣ لا Ȗع؄ـــف عـــن خصــــائص اݍݰɢايـــة مجتمعـــة، لكٔڈـــا تحـــدد Ȋعضـــا مٔڈــــا 

 للتمي؈ق ومحاولة فɺم طرق الȘشɢل.

 د الأسطوري أو اݍݵراࢭʏ ࢭɸ ʏذه اݍݰɢايةالبع

يتجڴـــʄ ࢭـــʏ طـــاȊع الغرابـــة وعـــدم ظɺـــور الغـــول وȋقائـــھ اســـتعارة كب؈ـــفة دالـــة عڴـــʄ اݍݵـــوف مـــن    

ولطالمــا عكســت ســمات اݝݰتــل  13الغولالكث؈فةࢭــʏ الــذاكرة الشــعبية اݍݨزائرʈــة  قصــص  اݝݨɺول، 

ر الونــداڲʏ ࢭــʏ اݍݨزائــر  المتمثلــة ࢭــʏ الȘسلط،والســطو،ونجد ذلــك ڦــɠ ʏــل حɢايــة، ولعــل الاســتعما 

قــد ألقــى بظلالــھ عڴــʄ اݝݵيــال الشــعۗܣ، لɢونــھ اســتعمارا قمعيــا وحشــيا يكيــل بــالآخر وʈمثــل بــھ  

 أȊشع تمثيل، تماما كرمز الغول آɠل الȎشر ࢭʏ مساء ɠلھ ضباب ووحشة. 

الضـــارب ࢭـــʏ القـــدم لبـــاس اݍݵـــوارق    الأســـطورة ۂـــʏ إلبـــاس الܨݵصـــيات الرامـــزة ࢭـــʏ اݝݵيـــال 

سواء ما Ȗعلق مٔڈا بالطقوس المناخية أو الديɴية عموما لتصبح عــادات متأصــلة Ȗعــادل اݍݰيــاة  

 الواقعية وتصبح محرɠا لعا من خلا ɠل الأنظمة أو البۚܢ الاجتماعية. 

ق عـــــن التجرȋـــــة العاديـ ــــ ــّ ــا تتم؈ـــ ڈـــ ّٰ ا، لأ ــّ ة حقـــ ــّ ــاط؈ف ȖســـــتȘبع إذن تجرȋـــــة ديɴيـــ ة  فمعاʇشـــــة الأســـ

لݏݰياة اليوميّة. فالصــبغة الديɴيــة لɺــذه التجرȋــة ترجــع إڲــʄ فعــل ɠوننــا نحــ؈ّن أحــداثا أســطورʈة،  

 14.معظّمة، وذات دلالة، فإنّنا نحضر من جديد أعمال اݍݵلق للɢائنات ما فوق الطبيعة 

يمثل ɸــذا المنظــور البعــد الــديۚܣ أو لنقــل البعــد العقائــدي الأســطوري الضــارب ࢭــʏ العقليــة  

لɢــل منــاطق العــالم وأخصــɺا حــوض البحــر الأبــيض المتوســط ونجــد أحســن مثــال ɸــو  اݍݨمعيــة  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

254 

كنـــاب "مܦـــݸ الɢائنـــات" للشـــاعر اليونـــاɲي أوفيـــد الـــذي تɢلـــم ࢭـــʏ أشـــعاره عـــن الɢائنـــات المتحـــورة  

ڈا مــن شــغفھ بالقصــص الأســطوري بمــا فيــھ مــن فتنــة   والۘــܣ Ȗعــود إڲــʄ" نظــرة لــھ ࢭــʏ الɢــون اكȘسـّـ

 ʇ ســـتطيع أنʇ ثـــارة لݏݵيـــال୒ــۜܣء، حيـــث  و ــالواقع ࢭـــʏ ءـ ــا لا يـــرتبط بـ ــا يروʈـــھ منطقـ ــا عڴـــʄ مـ ــبغ ٭ڈمـ سـ

يبدو الموت وɠأنھ لا وجود لھ ࢭــʏ ذلــك العــالم الܦــݰري الــذي لا يمــوت فيــھ ɠــائن، بــل يتحــول مــن  

شɢل إڲʄ شɢل، وࢭɸ ʏذا سلوان للنفس، عڴʄ حــ؈ن أن الواقــع ينطــق Ȋغ؈ــف ɸــذا، إذ فيــھ فنــاء ɠــل  

 . 15الرومانية المؤسسة عڴʄ القɺر والطغيان."   ءۜܣء، لا سيما ࢭʏ عصر عنفوان الدولة 

صــارت الأســطورة Ȋعــدا عقائــديا وشــعائرʈا، عڴــʄ الــرغم مــن الفلســفة الɺلليɴيــةالۘܣ فســرت    

  ʄناد إڲـــــــــȘالوجـــــــــود بالعقـــــــــل واتخـــــــــذت مقـــــــــولات اللوجـــــــــوس الأرســـــــــطي منطلقـــــــــا للاعتقـــــــــاد والاســـــــــ

بــــداǿي بقــــي طاغيــــا عڴـــــʄ  متصــــورات العقــــل ومقاســــاتھ، إلا أن العقليــــة الاجتماعيــــة أو الفكــــر ال 

 الروح اݍݨمعية سيما ࢭʏ اݍݰɢاية اݍݵرافية الۘܣ تمثل ɸذا المنڍʄ أحسن تمثيل. 

 ول؇فصد ɸذه الأȊعاد الغرائȎية ࢭɸ ʏذا النص حيث نجد: 

 روح الغابة وغرائȎية المɢان الذي يتواجد فيھ البʋت. -

 طاȊع الكفاح والسڥʏ الذي تمثلھ البɴت غرʈبة. -

الغول كتيمة أساسية لɢل علاقات النص، وɢʈاد يɴبۚܣ اݝݵيال الشعۗܣ ɠلھ عڴɸ ʄــذه التيمــة   -

المركزʈة لدلالاتھ اݝݵتلفة سواء بوحشة الفضــاء والســڥʏ لمقاصــد معينــة تقــف معوقــا(الغول) دون 

ذلك، وكفاح الإɲسان من أجل التغلــب عليــھ، مــرة باݍݰيلــة واݍݵدʇعــة (حɢايــات مقيــدش مــع الغولــة 

ــا ɸـــــذه فࢼـــــܣمـــــث ت؄ـــــفز حɢاياتالأغوالالأغبياءمواجɺـــــةب؈ن "لا)، ومـــــرة باݍݰـــــذر واݍݰيطـــــة كشـــــأن حɢايȘنـــ

ــــــــــــومةبالطبيعة ـــــوم بالثقافةوالقوىاݍݰيوانيةالدوســـــــــــــــــــــــ ـــــــ ــــــــ ــــــــ ـــــان الموســـــــ ـــــــ ــــــــ ــــــــ  ...الإɲســـــــ

 .16"فيعتمدالصراععلىالقدراتالذɸنيةللإɲسانوالقوةالعضليةللغولالمفتقدللذɠاءولݏݵ؄فةالثقافية 

ʏالبعد الاجتماڤ 

 ن:يمثلھ مظɺرا 

ـــــتاء  ـــــاڲʏ الشـــــــ ـــــʏ ليـــــــ ـــــتعل ࢭـــــــ ـــــد المشـــــــ ـــــام الموقـــــــ ـــــاد أمـــــــ ـــــع الأحفـــــــ ـــــʏ تجمـــــــ ـــــدة) وۂـــــــ ـــــر الأول (اݍݨـــــــ المظɺـــــــ

ڈم  ــــٕ ــــر فـــــــ ــيم وتحفـــــــ ــ ڈم القـــــــ ــــٕ ــــع فـــــــ ڈم وتطبـــــــ ــوٰ ــ ــــابقة لتɢـــــــ ــــذكرʈات الســـــــ ــــم الـــــــ ــــي لɺـــــــ ــʏ تحɢـــــــ ــ ــاردة وۂـــــــ ــ البـــــــ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

255 

ار، حيـــــــث يجلـــــــس  الأمنيـــــــات لغـــــــد جديـــــــد،تروى اݍݰɢايـــــــات ࢭـــــــʏ البيـــــــوت التقليديـــــــة أمـــــــام موقـــــــد النـــــــّ

أو ܿݨـــــــــوز مـــــــــن الأقـــــــــارب أو اݍݨ؈ـــــــــفان، ليتلقـــــــــوا ســـــــــرد حɢايـــــــــات  الأطفـــــــــال ࢭـــــــــʏ حلقـــــــــة حـــــــــول اݍݨـــــــــدّة

ــاڲʏ الشــــــتاء الطــــــوال. و୒ڲــــــʄ جانــــــب الموقــــــد وحلقــــــة روايــــــة اݍݰɢايــــــة، تɴشــــــغل  الملــــــوك والغــــــيلان ࢭــــــʏ ليــــ

ـــــة  ـــــة والأحزمـــــــ ـــــفانʋس والأغطيـــــــ ـــــݨن ال؄ـــــــ ـــــة فيɴܦـــــــ ـــــابات باݍݰياكـــــــ ـــــات الشـــــــ ـــــات والفتيـــــــ ـــــات والأمɺـــــــ الكنـــــــ

 .17التقليدية

ون بـــــالرȋيع القــــادم، فɺــــم رمـــــز لݏݵــــلاص واݍݰركــــة والـــــروح المظɺــــر الثــــاɲي (الأعيـــــان) وɸــــم يحلم ــــ

 اݍݨماعية الۘܣ تخيف الغول وتبعده لف؅فة، والشتاء رمز للعزلة والغرȋة وعدم اݍݰماية.

الأعيان ɸــم دلالــة عڴــʄ الطــاȊع الاجتمــاڤʏ الــذي يم؈ــق منطقــة القبائــل وروح المســؤولية والمشــورة 

ســــٔڈا لموســــم اݍݵ؈ــــف القــــادم بــــاݍݨَۚܣ والقطــــف وغ؈ــــف الۘــــܣ تحفــــزɸم لأن يقــــاوموا الظــــروف وʈــــوفروا أح

 ذلك.

وط  المظɺر الآخر المنبۚܣ عڴــʄ طــرق المعــاش ووســائلھ وɸــو مــا جــاء ࢭــʏ نــص الأســطورة (حَطَبــة البلــّ

تحلّ محلّ حص؈فة الصفصاف) وɸو أن ܧݨر الصفصــاف يصــنع مــن أعــواده اݍݨافــة حصــ؈فة وث؈ــفة 

 للنوم تدل عڴʄ الراحة والدعة والأمان، بʋنما  

حطبــة البلــوط الســميكة والصــلبة فࢼــܣ لا تــدع للراحــة مɢانــا بــل للتأɸــب والاســتعداد أك؆ــف مٔڈــا 

للاتɢــاء والراحــة التامــة، وɸــذا ɠلــھ دلالــة عڴــʄ قلــق الشــيخ وتأɸبــھ الــدائم لاســتقبال اݍݵطــر الــداɸم 

 والمتوقع.

الشـــيخ ɸــــو مظɺـــر ســــالب مـــن حيــــث عـــدم القــــدرة بالشـــك واݍݵــــوف واݍݰـــذر الشــــديد وال؅فقــــب 

 التوجس المɺووس، الذي يجعلھ يرتاب حۘܢ ࢭʏ ابɴتھ ݍݰ؈ن إثبات أٰڈا ۂʏ.و 

وɸـــذا يـــدل عڴـــʄ تجرȋـــة للشـــيخ ســـابقة مـــع خـــوف عڴـــʄ أبنائـــھ الآخـــرʈن لكـــيلا يفقـــدɸم، وɸـــو مـــع 

 ذلك ɠلھ عاجز عن إيجاد حل مناسب إلا أن يخاف وʈحذر.

  ʏڏʈالبعد التار 

جوانــب تارʈخيــة ࢭــʏ الإشــارة إڲــʄ الأɠلــة الۘــܣ  ɸذه اݍݰɢاية تدخل ࢭʏ باب التخييل، لكٔڈا تب؈ن عن

ڈا وۂـــــــʏ الإيحلـــــــول؈ن الأســــــــاور والأعيـــــــان وال؄ـــــــفɲس وحياكــــــــة أو ɲܦـــــــݮ الفوطـــــــة القبائليــــــــة أو  يصـــــــنعوٰ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

256 

المɴَْسُوجْ إڲʄ غ؈ف ذلك، وذلك بتȘبع مسار تــارʈڏʏ معــ؈ن لمعاينــة الأنمــاط والأɲســاق الاجتماعيــة  فوطة

 ك الأنماطوالأɲساق مجتمعة.لɴستدل مٔڈا عڴʄ التارʈخ وɲعيد بناء تل

ــا أن  يȘبـــ؈ن مـــن خـــلال ɸـــذه الأســـطورة وجـــود ܧݵصـــية قبائليـــة متɢاملـــة ع؄ـــف عقـــود طوʈلـــة، كمـ

ɸذه الأسطورة Ȗشابھ ࢭʏ بɴيْڈــا الأســاط؈ف الغابيــة إن ܵــݳ ɸــذا الــزعم الۘــܣ تقــارب الأســاط؈ف الغرائȎيــة 

ر أو غ؈فɸــا بــدء مــن شــرق أوروȋــا المعروفة ࢭʏ شۘܢ أنحاء العالم،وۂȖ ʏشبھ أسطورة ذات الرداء الأحم

 إڲʄ شمالɺا، ومن أساط؈ف الغيلان ࢭʏ ال؅فاث العرȌي والɺندي وغ؈فه.

إٰڈـــا أســـطورة لا تـــروى حɢايـــة مـــا وتصـــبح شـــاǿعة إلا Ȋعـــد وجـــود حادثـــة مـــا دعـــت إڲـــʄ تأليفɺـــا ثـــم 

زاٰڈن تداولɺا الواسع ع؄ف العصور، وغالبا ما يɢون مصدرɸا حɢايات الɴســاء، إذ Ȗع؄ــفن فيــھ عــن أح ــ

 ʏاݝݵيــــــال الشــــــعۗܣ القــــــديم الڍــــــ ʄايــــــة للــــــذكرى والــــــذاكرة والعــــــودة إڲــــــɢــــــدة أو حʈٮڈو ʏن، وۂــــــɺوآمــــــال

 المܨݰون بالروح الإɲسانية اݍݰالة ࢭʏ بʋئْڈا والمتمازجة معɺا.  

ــا تحملنـــا اڲـــʄ البʋئـــات اݍݨبليـــة  ڈـ جماليـــة ɸـــذه الأســـطورة مـــن خـــلال ɸـــذا الـــنص الشـــعري ࢭـــɠ ʏوٰ

متــدة، راوʈــة حɢايــة الشــيخ المتلفــع ࢭــʏ برɲســھ الم؇ــقوي لوحــده ࢭــʏ ركــن مــن المثݏݨــة وغابــات الزʈتــون الم

البʋت وال݀ݨوز الۘܣ تɴܦݮ عڴʄ أزطا (المنول) والأطفال حولɺا يحلمون بالرȋيع المقبل، وذلــك اݍݰــوار 

اݍݰزʈن الشاعري المستغيث، ليع؄ف حــزم الــذاكرة وʈفتــق الأحاســʋس، شــأنھ ࢭــʏ ذلــك شــأن اݍݰɢايــات 

   ى.اݍݨزائرʈة الأخر 

 الɺوامش 

ɠلـــود ليفـــي شـــ؅فوس: الأن؆فوȋولوجيـــا البɴيوʈـــة، ترجمـــة مصـــطفى صـــاݍݳ، وزارة الثقافـــة والإرشــــاد  -1

ـــــــقى:  -2 69، ص 1988-دمشــــــــــــــق-القــــــــــــــومي،  ـــــــا (انجل؈ـــــــ ـــــــروع Ethnologyالاثنولوچيـــــــ ـــــــن فـــــــ ـــــــرع مـــــــ ) فـــــــ

ــا ولوچيـــ ــائن ثقـــــاࢭʏ وȋأٰڈـــــا الدراســـــة المقارنـــــة للثقافـــــة.عرفɺا الان؆فوˏ ، وۂـــــʏ علـــــم دراســـــة الاɲســـــان كɢـــ

ولوچيـــا يتخصـــص بتحليـــل المـــادة الثقافيـــة وتفســـ؈فɸا بطرʈقـــة  ɸHoebelوȋـــل بأٰڈـــا: فـــرع مـــن الان؆فوˏ

ـــــــــــــــة.  ــــــــ ــــــــــــــة الامرʈكيـــــــ ــــــــ ـــــــــــــــا الثقافيـــــــ ــــــــ ولوچيـــــــ ــــــــــــــة الان؆فوˏ ــــــــ ـــــــــــــــماٮڈا العامـــــــ ــــــــ ــــــــــــــʏ ســـــــ ــــــــ ـــــــــــــــبھ ࢭـــــــ ــــــــ ــــــــــــــة Ȗشـــــــ ــــــــ منݤݨيـــــــ

https://arz.wikipedia.org/wiki 

ايکـــــھ ɸولـــــت ارنكــــــس، قـــــاموس مصــــــطݏݰات الإثنولوجيـــــا والفلɢلـــــور ترجمــــــة: محمـــــد اݍݨــــــوɸري، -3

 ,5، ص1972دار المعارف، مصر    1حسن الشامي، ط،



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

257 

Ȗغلـــب اݍݰɢايــــات الشــــعبية واݍݵرافيــــة مٔڈــــا عڴــــʄ وجــــھ أخــــص بقــــرى منطقــــة القبائــــل العليــــا (“آث  -4

 واسيف”، و”واضية” و”عزازقة”).

إيــدير فنــان جزائــري قبــائڴʏ، وʉعــد ســف؈ف التــارʈخ والأغنيــة الأمازʉغيــة ࢭــʏ جميــع أنحــاء العــالم. وُلــد  -5

إيــدير ࢭــʏ اݍݨزائــر بقرʈــة آيــت ݍݰســ؈ن ࢭــʏ منطقــة القبائــل. درس علــم اݍݨيولوجيــا وɠــان مــن المف؅ــفض 

ࢭــʏ إذاعــة مɢان أحد المغنيــ؈ن  1973أن يلتحق بإحدى المؤسسات النفطية ࢭʏ بلده، إلا أنھ حل عام 

 اݍݨزائر لأداء أغنية للأطفال.

أشـــــɺر أغانيـــــھ عڴـــــʄ الإطـــــلاق والۘـــــܣ ألفـــــھ  1944مـــــارس  10محمـــــد بـــــن حمـــــدوش ࢭـــــʏ  ولـــــد الشـــــاعر -6

للمغۚـــــܣ الأمـــــازʉڧʏ الكب؈ـــــف إيـــــدير (أبـــــاب ينـــــو بـــــا). ولـــــد ࢭـــــʏ “واســـــيف” قرʈـــــب مـــــن عـــــ؈ن اݍݰمـــــام حيـــــث 

ــْڈ 1958اســــتقرت أســــرتھ ࢭــــʏ اݍݨزائــــر العاصــــمة ســــنة  ن التجــــارة. أخ؄فɲــــي (مــــادغʋس وɠــــان والــــده يمــ

ــادي) بـــن محمـــد بنفســـھ أن أك؄ـــف أثـــر ɠـــان لـــھ ࢭـــʏ حياتـــھ مـــع جارʈـــھ أحـــدɸم ɠـــان يȎيـــع الأســـطوانات  مـ

 والثاɲي صاحب مكتبة مما غرس فيھ حب الثقافت؈ن الموسيقى خصوصا.

معظم أشعار بن محند الغنائية تتحــدث عــن ɸمــوم الــوطن والɺــوى، مقــيم حاليــا ࢭــʏ فرɲســا وʈقغــۜܣ 

ف مـــن وقتــــھ ࢭـــʏ منطقـــة القبائــــل كـــذلك، لديــــھ اɸتمـــام وســـعة ثقافــــة واســـعة بمـــا يجــــري ࢭـــɠ ʏــــل الكث؈ ـــ

 https://ar.wikipedia.org/wikiتامازغا. بنظر:  

، 2يوســـف طنـــوس: أن؆فوȋولوجيـــا والموســـيقى (دور الشـــعر ࢭـــʏ اݍݰفـــاظ عڴـــʄ ال؅ـــفاث الموســـيقي، ط -7

، 19اݍݨزائــر، أعمــال المركــز الــوطۚܣ للبحــوث ࢭــʏ عصــور مــا قبــل التــارʈخ علــم الإɲســان والتــارʈخ، عــدد

 .84ص 

بالقبائلية/الأمازʉغية ɸو المصطݏݳ الدقيق المستخدم لɺذا  ([11])“مصطݏݳ “ثَمَاشَاɸُوȖسْ  -8

ثل  النوع من اݍݰɢايات، رغم أنّھ يوجد من الرواة من ʇستخدم مصطݏݰات ذات أصل عرȌيّ م

 .“ثَقْصِيطْ (مشتق من مصطݏݳ قصّة) أو ثَحɢَْايْثْ (مشتق من مصطݏݳ حɢاية

د الأوّل، بـــاب اݍݰـــاء، مɴشـــورات مؤسســـة الأعل׿ـــܣ، ب؈ـــفوت،  ينظـــر: ابـــن منظـــور: لســـان العـــرب، اݝݨلـــّ

 .902م، ص ɸ-2005ـ1426لبنان،  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

258 

: (روفــا)، وɠلمــة غرʈبــة ࢭʏ اݍݰقيقة أن غرʈبة لʋس اسما للبɴت فࢼܣ ࢭʏ اݍݰɢاية المسرودة مسماة بـ  -9

حۘــܢ ʇســمع شɴشــنة أســاورɸا، وɸــو ســياق -حســب الســياق الشــعري –تــدل عڴــʄ أٰڈــا غرʈبــة عــن الأب 

.ʏالاسم الفعڴ ʄشعري لا يدل عڴ 

الاحلــول؈ن ɸــو نــوع مــن الطعــام يطبخــھ الامــازʉغ متɢــون مــن مــزʈج مــن أنــواع النباتــات يطــبخ مــن  -10

بالفرɲســـــــــية أو ســـــــــنفة  Légumineuseمارʉغيـــــــــة أو ا بالأ Yehlenlunزʈـــــــــت الزʈتـــــــــون وʈقـــــــــدم ســـــــــاخنا 

- 3ســـنف: جماعـــة. - 2ج، ســـنوف وســـنفة ســـنف: زؤان ࢭـــʏ القمـــح والشـــع؈ف. -بالعرȋيـــة وۂـــʏ: ســـنف 

ســــنف: غصــــن - 5ســــنف: غــــلاف النبــــات الطوʈــــل الــــذي يɢــــون فيــــھ اݍݰــــب. - 4ســــنف: صــــنف، نــــوع. 

 ʏPlante dont le fruit: (قــاموس الرائــد) وȋالفرɲســية ۂ ــ ســنف: وعــاء ɠــل ثمــر. -مجــرد مــن الــورق. 

est une gousse.   

ــتمدة مــــــن أســــــطورة أمازʉغيــــــة 2020, 16(أبرʈــــــل  Ebonyأبنــــــوس |  -11 ــا. أغنيــــــة مُســــ )، أه فافاإينوفــــ

 )st_16.htmlpo-https://hishamawadd.blogspot.com/2020/04/blogقديمة، (

 .320ينظر ɠارل غوستاف يوɲغ: اݝݨلد الراȊع، الفقرة -12

13-  :ʏالتـــاڲɠ ʏال؅ـــفاث الشـــعۗܣ اݍݨزائـــري بجملـــة مـــن اݝݰـــددات ۂـــ ʏالتحـــول -1تمتـــاز صـــورة الغـــول ࢭـــ

ينظــــر فـــــاتح عيــــاد: صـــــورة  الغبـــــاء وقلــــة اݍݰيلـــــة.-4الســـــطو والغــــدر. -3المظɺـــــر اݝݵيــــف. -2والتلــــون. 

 ʏــة، مجلــة الواحــات للبحــوث والدراســات، اݝݨلــد الغــول ࢭــʈايــة الشــعبية اݍݨزائرɢ1، العــدد17اݍݰ ،

 .739-735)، ص2024(

14- Yves Bonnefoy (dir.), Dictionnaire des mythologies et des religions des sociétés 

traditionnelles et du monde antique, T. 2, Paris, Ed. Flammarion, 1981, p. 1397. 

ينظــر كتـــاب مܦـــݸ الɢائنــات: الشـــاعر أوفيـــد، ترجمــھ وقـــدم لـــھ: ثــرون عɢاشـــة، الɺيئـــة المصـــرʈة  -15

 .1992،  3العامة للكتاب، القاɸرة، ط

 .168 167، ص 2007عبد اݍݰميد بورايو، الأدب الشعۗܣ اݍݨزائري، دار القصبة،  -16

  طقة القبائل مقارȋة إثنولوجيّة،)طراحة زɸية: اݍݰɢايةُ ال݀ݨيبةُ وحياكةُ الأحزمةِ بقرى من -17

)science and vedio ،(https://scienceandvideo.mmsh.fr/varia  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

259 

 جماليات الصورة الفنية ࡩʏ الشعر المݏݰون اݍݨزائري 

-شعر المنفى أنموذجا-  

The Aesthetics of the Artistic Image in Algerian Malhoun Poetry 
-Exile Poetry as a Model- 

ʏبوخالفة   أ.د.فتڍ  

المسيلة  محمد بوضياف  جامعة / اݍݨزائر   

fethi.boukhalfa@univ-msila.dz  

 *المݏݵص: 

يȘناول البحث دراسة جماليات الصورة الفنية ࢭʏ الشعر المݏݰون اݍݨزائري، من خلال عينة شعر   

للشاعر   المغبون"  "سلاك  قصيدة  ɠانت  وقد  الإɲسانية.  المعاناة  لتجسيد   ، ɸام  ɠأنموذج  المنفى 

 اݍݨزائري "محمد بݏݵ؈ف بن قدور" أنموذجا لذلك.

 " قصيدة  نظمت   ،ʏڏʈالتار السياق  لطبيعة  الشاعر  وتبعا  ɠان  عندما  المنفى.   ʏࢭ المغبون"  سلاك 

القصيدة   فɢانت  آنذاك.  الاستعمارʈة  السلطات  من  بأمر  الفرɲسية،  "ɠورسيɢا"  بجزʈرة  منفيا 

الصورة   فɢانت  المنفى.   ʏࢭ اݍݰياȖي  الواقع  جزئيات  ملامسة  مع  Ȋعيد،  حد   ʄإڲ وشعورʈة  روحية 

معنو  ɸو  ما  ب؈ن  مزاوجة  عديدة،  لتفاصيل  متخذة  لل؅فكيبات  الفنية  تبعا  ذاتھ،  الآن   ʏࢭ ومادي  ي 

 البɴيوʈة للقصيدة. 

 *الɢلمات المفتاحية:

الصورة  الصراع،  التارʈخية،  اݍݨدلية  الفۚܣ،  التجسيد  الفنية،  الصورة  الصورة،  جماليات 

   الشعرʈة.

*Abstract: 

This research explores the aesthetics of the artistic image in Algerian malhoun poetry, 
focusing on exile poetry as an important model for embodying human suffering. The 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

260 

poem "Slak El-Maghboun" by the Algerian poet Mohamed Belkheir Ben 
Kaddour serves as a case study for this purpose. 

In accordance with the historical context, the poem "Slak El-Maghboun" was 
composed during the poet’s exile on the French island of Corsica, by order of the 
colonial authorities at the time. The poem is deeply spiritual and emotional, while also 
reflecting the details of life in exile. The artistic image in the poem is shaped through 
various elements, blending the abstract with the tangible, in line with the poem's 
structural composition. 

*Keywords: 
Aesthetics of the image, artistic image, artistic embodiment, historical dialectic, 
conflict, poetic image.  

الشعر  لȘسمية  مفاɸيمية،  مصطݏݰات  عدة  تحديد   ʄإڲ اݝݵتصون  الدارسون  المݏݰون.    توصل 

ࢭɸ ʏذا اݝݨال    وسڥɠ ʄل واحد من الباحث؈ن إڲʄ الدفاع عن اختياره وتوجɺھ العل׿ܣ. حيث يلاحظ

اختيار ɠل باحث متخصص للمصطݏݳ الذي يلائم طبيعة توجɺاتھ العلمية، ورؤاه المنݤݨية. ولعل  

المݏݰون،   الشعر  الشعۗܣ،  الشعر  نفسھ مٔڈا:  للمجال  Ȗستخدم  مصطݏݰات  وجود عدة  ɸذا م؄فر 

تجاوز  الشعر العامي،... ولم يقتصر أمر اختلاف استخدام المصطݏݳ عڴʄ الباحث؈ن فحسب، إنما  

الأمر حۘܢ إڲʄ الشعراء المبدع؈ن، والذين ɠانت لɺم مصطݏݰات أخرى، عادة ما تɢون مصطݏݰات  

أشعارɸم    ʄعڴ أطلقوɸا  Ȗسميات   » أنفسɺم  الشعراء  لɺؤلاء  يɢون  حيث  "عامية".  Ȗسميات  أو 

مٔڈا:   أشعارɸم   ʄعڴ كث؈فة  أسماء  يطلقون  فالشعراء  أسلافɺم،  عن  توارثوه  وما  بʋئاٮڈم  مع  تماشيا 

الشعر،...»( القصيدة،  القول،  الغنا،  الم؈قان،  جاب  1الكلام،  كب؈ف،  كلام  عنده  فلان  فيقولون:   .(

 عليھ ɠلمة؛ أي قصيدة. 

 إشɢالية الȘسمية: -أ

ʇعتقد الباحثون أن الشعر المݏݰون أعم وأشمل من الشعر الشعۗܣ، بحكم لغتھ العامية اݍݵالية  

ش ɠل  ʇشمل  حيث  والصرفية،  النحوʈة  القواعد  معروف  من  ɠان  سواء  بالعامية،  منظوم  عر 

أو   للشعب،  ملɢا  فأصبح  الشعب  حياة  دخل  كتابة،  أم  مشافɺة  روي  سواء  مجɺولھ،  أو  المؤلف 

من   ʄأوڲ بالمݏݰون  الشعر  فوصف  وعليھ  القوم.«  علية  أو  الناس  من  ݍݵاصة  خاصا  شعرا  ɠان 

ȋكلامھ؛ أي نطق بلغة عامية غ؈ف معر ʏو ݍݰن يݏݰن ࢭɺة. أما وصفھ بالعامي فقد  وصفھ بالعامي، ف

ينصرف معۚܢ ɸذه الɢلمة إڲʄ عامية لغتھ، وقد ينصرف إڲɲ ʄسȎتھ للعامة، فɢان وصفھ بالمݏݰون  

 ).2مبعدا لھ من ɸذه الاحتمالات»(



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

261 

أخرى    مصطݏݰات  بدل  "المݏݰون"  مصطݏݳ  استخدام  الركيۗܣ"  الله  "عبد  الدكتور  كذلك  يفضل 

،حيث والمغارȌي  اݍݨزائري  الشعۗܣ  من    للشعر  غ؈فه  دون  المݏݰون  الشعر  مصطݏݳ  اخ؅فت  يقول:« 

العرȌي،   بالمغرب  الأدبية  البʋئة   ʏࢭ شاع  ما  مع  تماشيا   (...) الباحثون  استخدمɺا  الۘܣ  المصطݏݰات 

أو   العامية  اللݤݨة  الشعر  ɸذا  اتخذ  فقد  وܥݨلتھ،  وجمعتھ  الشعر  ɸذا  بدراسة  عنʋت  الۘܣ 

). بحسب رؤʈة الدكتور عبد الله  3العامة من الناس»(الدارجة أداة لھ وȋذلك ɠان Ȗعب؈فا عن مزاج  

البʋئة   ʏࢭ لشيوعھ  الأخرى،  المصطݏݰات  من  غ؈فه  دون  المݏݰون  الشعر  مصطݏݳ  اختيار  الركيۗܣ، 

  ʏذا المصطݏݳ، وجعلتھ متداولا ࢭɸ ي، كما أن الدراسات النقدية اختارتȌاݍݨغرافية للمغرب العر

 اللݤݨة العامية ɠوسيلة للتعب؈ف والتواصل.  مختلف البحوث المتخصصة، إڲʄ جانب اتخاذه

يرى "التڴʏ بن الشيخ" أن سȎب اختلاف الباحث؈ن ࢭȖ ʏسمية الشعر الشعۗܣ، ʇعود إڲʄ عدم وجود   

يقول:«   عامة،  بصفة  الشعۗܣ  والأدب  الأدب   ʏࢭ "الشعبية"  مصطݏݳ  لمفɺوم  واܷݳ   ʏمٔڈڋ تحديد 

ʇستخدمون   الشعۗܣ  الأدب   ʏࢭ الباحث؈ن  أن  من  يطلقون  وȋالرغم  مثلما  الشعبية،  الطبقات  Ȗعب؈ف 

الشعبية  الإبداعات   ʄعڴ الشعۗܣ  الأدب  عند    Ȗسمية  يتفقون  لا  فإٰڈم  بدٱڈيات،  أو  كمسلمات 

اݍݰديث عن الشعر الشعۗܣ(...) كما أن ɠلمة مݏݰون قد أطلقɺا البعض عڴʄ الشعر دون الن؆ف مع  

ʄ أن الݏݰن ʇشمل ɠل أنواع التعب؈ف  أن الݏݰن من خصائص الأدب الشعۗܣ شعرا ون؆فا، بالإضافة إڲ

من  4الشعۗܣ»( الشعۗܣ،  الشعر  مصطݏݳ  حول  اتفاق  يوجد  لا  الشيخ"  بن   ʏالتڴ" منظور  من   .(

الشعۗܣ   الأدب  خصائص  من   ʏۂ "المݏݰون"  ɠلمة  ذلك   ʄإڲ إضافة  اݝݨال.   ʏࢭ اݝݵتص؈ن  منظور 

سو  دون  بالشعر  يرȋطɺا  الكث؈ف  أن  مع  التعب؈فية،ـ  أشɢالھ  بمختلف  أو  كɢل،  الأشɢال  من  اه 

 الأجناس التعب؈فية الأخرى، ࢭʏ الأدب الشعۗܣ.

فإننا    يقول:«  الشعۗܣ  للشعر  مقابلا  "الزجل"  مصطݏݳ  اݍݨراري"  "عباس  المغرȌي  الباحث  يوظف 

أية   من  بدلا  الȘسمية  ɸذه   ʄإڲ وندعو  الشعۗܣ(...)  الشعر  أنواع  ɠل   ʄعڴ الزجل  إطلاق  نفضل 

بلغت أخرى تطلق عليھ، مɺما  الذيوع والانȘشار»(  Ȗسمية  حدت  5من  منݤݨية  ). وللباحث أسباب 

:ʏبھ، لاختيار مصطݏݳ الزجل بدل الشعر الشعۗܣ، ۂ 

الأندلؠۜܣ  - الزجل  ʇعد  لذلك  العامية،  باللݤݨة  نظمھ  يتم   ، شعر  ɠل   ʄعڴ الزجل  مصطݏݳ  يطلق 

 مصدرا أساسيا لɢل شعر مݏݰون.

 لمغرب الأقظۜܢ.شيوع مصطݏݳ الزجل، ب؈ن سائر الشعراء والنظام؈ن ࢭʏ ا-



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

262 

اݝݨاورة،  - العرȌي  المغرب  بلدان  ذلك   ʏࢭ بما  العرȌي،  الوطن  بلاد  سائر   ʏࢭ الزجل،  مصطݏݳ  شيوع 

الوطن   بلاد   ʏࢭ الشعۗܣ،  الشعر  مصطݏݰات  توحيد   ʏࢭ المساɸمة  الزجل  لمصطݏݳ  يمكن  و٭ڈذا 

 العرȌي كɢل.

الزجل    مصطݏݳ  توظيف   ʄعڴ اع؅فض  الركيۗܣ  الله  عبد  الدكتور  بأن  للشعر  وʈلاحظ  كمقابل 

الشعۗܣ، حيث ʇعتقد بأن « إطلاق مصطݏݳ الزجل عڴʄ الشعر اݍݨزائري المݏݰون لا ʇستقيم، لأن 

 ). 6ألفاظھ لʋست عامية، و୒نما ۂʏ مزʈج ب؈ن الفصڍʄ والعامية»(

استخدام    ʏࢭ الب؈ن  الاختلاف  يتܸݳ  اݝݵتص؈ن،  الباحث؈ن  آراء  من  ذكره  تقدم  ما  خلال  من 

الۘܣ تدل عڴ المݏݰون، ومٔڈم  المصطݏݰات  الشعر  مصطݏݳ  ʇستخدم  من  الشعۗܣ"؛ مٔڈم  ʄ "الشعر 

ࢭʏ ذلك   الزجل، ولɢل باحث  الشعۗܣ، ومٔڈم من ʇستخدم مصطݏݳ  الشعر  من ʇستخدم مصطݏݳ 

 رأيھ اݍݵاص المسȘند لاعتبارات منݤݨية. 

 :ʏعدة اعتبارات علمية ۂ ʄعود إڲʇ ،اݍݨزائر بقوة ʏواستخدام مصطݏݳ الشعر المݏݰون ࢭ 

 استخدام المصطݏݳ مغارȋيا، وعڴʄ وجھ اݍݵصوص ࢭʏ اݍݨزائر. شيوع-

 ʇعد الݏݰن خاصية ɸامة جدا ࢭȖ ʏسمية الشعر المݏݰون.-

 يرتبط الشعر المݏݰون ࢭʏ الكث؈ف من الأحيان بالغناء، وɸذا واܷݳ جدا ࢭʏ منطقة المغرب العرȌي. -

ناظمھ  - أو  قائلھ  يɢون  أن  المݏݰون  الشعر   ʏࢭ ʇش؅فط  آخر  لا   ʏࢭ اسمھ  يؤكد  فالشاعر  مجɺولا؛ 

القصيدة. كما يؤكد أيضا تارʈخ نظمھ للقصيدة، وۂʏ اݍݵاصية الأساسية الۘܣ يختلف فٕڈا الشعر  

 المݏݰون، عن السرد الأدȌي الشعۗܣ.

 ب/ɲشأة الشعر المݏݰون اݍݨزائري: 

المغرب    منطقة  و  اݍݨزائر   ʏࢭ ظɺر  المݏݰون  الشعر  بأن  الاعتقاد   ʄإڲ الباحث؈ن  من  الكث؈ف  يذɸب 

الذين  "الɺلالي؈ن"،   ȃمڋ مع  ورسوخھ  انȘشاره  وازداد  الإسلامية،  الفتوحات  ظɺور  مع  العرȌي، 

 أسɺموا كث؈فا ࢭɲ ʏشر اللغة العرȋية ࢭʏ اݍݨزائر، وȌعض بلاد المغرب العرȌي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

263 

عبد الدكتور  تأثر    يرى  العرȌي،  المغرب  بلاد  وسائر  اݍݨزائر   ʏࢭ المݏݰون  الشعر  أن  الركيۗܣ،  الله 

بقدوم قبائل "بۚܣ ɸلال" أراعۜܣ المغرب العرȌي، حامل؈ن معɺم لݤݨاٮڈم العرȋية المتعددة. وȖغلغلوا  

المناط  لاسيما  كب؈فا،  تأث؈فا  العرȋية  بلݤݨاٮڈم  فٕڈا  أثروا  حيث  العرȌي  والمغرب  اݍݨزائر  مناطق   ʏق  ࢭ

 ). 7اݍݨنوȋية والداخلية(

وʈرى "محمد المرزوࢮʏ" بأنھ لم يتم العثور عڴʄ أي نص شعري نظم باللݤݨة العامية، ʇعود إڲʄ ما   

قبل منتصف القرن اݍݵامس للݤݨرة؛ أي قبل تارʈخ قدوم بۚܣ ɸلال أراعۜܣ المغرب العرȌي. لذلك  

المݏݰون.«وك؆ف  الشعر  تطوʈر   ʏࢭ ɸاما  دورا  أدت  ɸلال  بۚܣ  عڴʄ فقبائل  وȖغلّڈم  الأعراب  أولئك  ة 

  ʏࢭ الأصيل،  ال؄فبري  العنصر  يذيب  ɠاد  أو  وأذاب  البلاد،  عرب  مناكّڈا   ʏࢭ وانȘشارɸم  إفرʈقية 

Ȋعد نحو قرن من استقرارɸم  –العنصر العرȌي المتغلب. فسادت لغْڈم وانȘشر شعرɸم، ولم يبق  

 ).8ة ودواليب اݍݰكم»(، مɢانا للشعر الفصيح، إلا ࢭʏ اݍݰواضر حيث توجد الثقاف-بالبلاد

الشعر    ɲشأة  Ȋشأن  وحاسم،  قاطع  رأي   ʄإڲ الوصول  جدا،  يصعب  بأنھ  الشيخ  بن   ʏالتڴ وʈؤكد 

الشعۗܣ ࢭʏ اݍݨزائر و منطقة المغرب العرȌي، نȘيجة اɲعدام نصوص مادية تثȎت ذلك. وʉعلل غياب  

 ɸذه النصوص، قبل الݤݨرة الɺلالية بأحد الاحتمال؈ن الآتي؈ن:

الشعر  - والأɲساب  تطرق  بالقبلية  ɠالافتخار  الإسلامي،  الدين  استݤݨٔڈا  شعرʈة  لأغراض  المݏݰون 

والعش؈فة، وشيوع الغزل الماجن ࢭʏ ثناياه أحيانا، مما أدى إڲʄ زɸد الشعراء ࢭʏ نظم ɸذا النوع من  

 الشعر الشعۗܣ.

لاسيم- الشعر،  ɸذا  ضياع   ʄإڲ أدى  مما  الأمية،  انȘشار  نȘيجة  والتدوʈن  الكتابة  وفاة  غياب  Ȋعد  ا 

 رواتھ وحفظتھ الذين ɠانوا يضمنون استمرار ɸذا الشعر، وتواصلھ ب؈ن الأجيال. 

ينطبق الاحتمالان عڴʄ الشعر الشعۗܣ البدوي ࢭʏ البʋئة اݍݨزائرʈة و المغارȋية عڴʄ حد سواء؛ أما   

زجال  الشعر الشعۗܣ الذي ساد ࢭʏ المناطق اݍݰضرʈة، ف؈فجع أغلب الدارس؈ن تأثره بالموܧݰات والأ 

  ʄܦݮ عڴɴا، والɺاٮڈا وتقليد طرائق نظمɠة محاȋون و المغارʈالأندلسية، الۘܣ حاول الشعراء اݍݨزائر

بھ  وأخذ  الأندلس،  أɸل   ʏࢭ التوشيح  فن  شاع  ولما  يقول:«  إذ  خلدون"  "ابن  رأي  وɸو  منوالɺا. 

ونظم منوالھ،   ʄعڴ الأمصار  أɸل  من  العامة  ɲܦݨت  كلامھ(...)  وتنميق  لسلاستھ  ࢭʏ اݍݨمɺور  وا 

 ).9طرʈقتھ بلغْڈم اݍݰضرʈة، من غ؈ف أن يل؅قموا فيھ إعرابا»(



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

264 

الأزجال    عن  المغارȌي  و  اݍݨزائري  الشعۗܣ  الشعر  استقل  والتقليد،  اݝݰاɠاة  مرحلة  Ȋعد 

جديدة   شعرʈة  أساليب  العرȌي  المغرب  سɢان  وسائر  اݍݨزائر  سɢان  استخدم  حيث  والموܧݰات، 

قول عنھ ابن خلدون:« ثم استحدث أɸل الأمصار بالمغرب  كـ"عروض البلد"، وɸو الأسلوب الذي ي

وسموه   أيضا  اݍݰضرʈة  بلغْڈم  فيھ  نظموا  ɠالموܧݰة،  مزدوجة  أعارض   ʏࢭ الشعر  من  آخر  فنا 

عم؈ف.   بابن  ʇعرف  بفاس  نزل  الأندلس  من  رجل  استحدثھ  من  أول  وɠان  البلد"،  "عروض 

مٔڈم»( كث؈ف  فيھ  واستفحل  فاس،  أɸل  الش 10فاستحسنھ  المغارȌي  ).فɺذا  و  اݍݨزائري  عر (الشعر 

المݏݰون)، عرف قفزة نوعية، وتطورا ɸاما، Ȋعد زحف قبائل بۚܣ ɸلال عڴʄ أراعۜܣ المغرب العرȌي،  

"غرناطة"   سقوط  Ȋعد  (المورʉسكيون)،  الأندلس  من  النازحة  الإسلامية  الشعوب  آخر  –ومع 

 ، بيد القشتالي؈ن المسيحي؈ن.-ممالك الأندلس

 ن ࡩʏ اݍݨزائر والمغرب العرȌي: ج/أنواع الشعرالمݏݰو 

البدوي،  المݏݰون  الشعر  ɸما:  العرȌي  المغرب  و  اݍݨزائر   ʏࢭ المݏݰون  الشعر  من  نوع؈ن  تمي؈ق  يمكن 

والشعر المݏݰون اݍݰضري. وʈختص ɸذا التقسيم بطبيعة خصوصية ɠل قطر من أقطار المغرب  

المغرب العرȌي، لا توجد لدى ɠل    العرȌي. وȋاࢮʏ التقسيمات الأخرى للشعر المݏݰون ࢭʏ اݍݨزائر وȋلاد

الدارس؈ن، حيث تتعلق التفرʉعات الإضافية الأخرى، بطبيعة اݝݰيط الاجتماڤʏ والثقاࢭʏ المعʋآۜܣ  

  ʏل باحث، ومدى توسعھ ࢭɠ عات، مع طبيعة تخصصʉناسب تلك التفرȘي. وكذلك تȌل بلد مغارɢل

ب و୒لمامھ  العرȌي،  والمغرب  اݍݨزائر   ʏࢭ المݏݰون  الشعر  وخصوصياتھ  دراسة  تفاصيلھ  طبيعة 

اݍݨمالية. لذلك تقسيم الشعر المݏݰون اݍݨزائري والمغارȌي إڲʄ النوع؈ن المذɠورʈن، ɸو أك؆ف قابلية  

لدى   تظɺر  الۘܣ  الأخرى،  التفرʉعات   ʏلباࢮ النوع؈ن  ɸذين  احتواء  نȘيجة  المنݤݨية،  الناحية  من 

 الباحث؈ن المتخصص؈ن، بحسب توجɺاٮڈم المعرفية والمنݤݨية.

البدوي:  -1 المݏݰون  والمناطق  الشعر  الܶݰراوʈة  المناطق   ʏࢭ الشعر  من  النوع  ɸذا  أك؆ف  ʇسود 

الأمثال   يوظف  وفصيحة،  قوʈة  بلغة  يتم؈ق  اݍݨزائر،  ذلك   ʏࢭ بما  العرȌي  المغرب  لدول  الداخلية 

العرȌي   الشعر  Ȋعيد  حد   ʄإڲ Ȗشابھ  وتصوʈره  لغتھ  وقوة  الفنية  بنʋتھ  تɢاد  الوصفية،  والتعاب؈ف 

وفخر  اݍݨ ورثاء  ووصف  غزل  من  الواحدة،  القصيدة   ʏࢭ الأغراض  بتعدد  يمتاز  كما   .ʏڴɸا

المغرب   مجتمعات  و  اݍݨزائر   ʏࢭ والقبلية  الاجتماعية  البʋئة  Ȗشابھ  أدى  حيث  وفروسية،...إݍݸ. 

 العرȌي، إڲʄ تقارب نوڤʏ ب؈ن نظم شعراء الشعر المݏݰون، وقصائد الشعراء العرب القدامى.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

265 

الإشارة تجدر  وفدوا   كما  الذين  ɸلال،  بۚܣ  قبائل  شعراء  Ȋشعر  المݏݰون،  البدوي  الشعر  تأثر   ʄإڲ

محاɠاة   العرȌي،  المغرب  شعراء  حاول  حيث  المعروفة،  الɺلالية  الݤݨرة  مع  العرȌي،  المغرب  أراعۜܣ 

 .ʏلاڲɺالنمط الشعري للشعر ال 

اݍݰضري:-2 المݏݰون  فاɲ  الشعر  السكنية،  واݍݰضائر  المدن   ʏࢭ النوع  ɸذا  طبيعة  ينȘشر  عكست 

وحرʈة   الإيقاع،  وتنوع  الأسلوب،  ورقة  الموسيقى  حيث  من  المݏݰون،  الشعر  نوعية   ʄعڴ البʋئة 

اݍݵيال؛ إذ يميل الشعراء اݍݰضرʈون إڲʄ التف؇ن ࢭʏ القافية والوزن، والليونة والسɺولة ࢭʏ الألفاظ 

مونھ، فاكȘسبوا بذلك  والتعاب؈ف، بحكم الɴشأة اݍݰضرʈة للشعراء اݍݨزائرʈ؈ن و المغارȋة الذين ينظ

الشعر   تأثر  يرݦݳ  الذي  الآۜܡ  أɸلɺا،  أذواق  وطبيعة  كɢل،  المغارȋية  اݍݰضرʈة  المدن  عادات 

 اݍݰضري اݍݨزائري و المغارȌي، بالأزجال والموܧݰات الأندلسية. 

 : -تقديم نظري –الصورة الفنية -د

اسة والبحث. لاسيما أن  تمثل الصورة الفنية ࢭʏ الأدب، موضوعا واسعا بحاجة إڲʄ المزʈد من الدر  

قدامي   من  المتخصص؈ن  والدارس؈ن  الباحث؈ن  ب؈ن  مختلف  الفنية،  الصورة  موضوع   ʏࢭ النظر 

 ومحدث؈ن.

ح؈ن    ʏࢭ والمعۚܢ.  واللفظ،  البلاغية،  اݍݨوانب   ʄعڴ الفنية،  الصورة  دراسة   ʏࢭ ʇعتمدون  فالقدامى 

وا اللغة،  علوم   ʄعڴ الفنية  للصورة  مقارȋاٮڈم   ʏࢭ اݝݰدثون  الشعرʈة(الأدبية).  ʇعتمد  ݍݨوانب 

وكذلك عڴʄ البحث ࢭʏ اݍݰقول الدلالية. وتختلف الرؤʈة المعرفية ɸنا، بحسب التوجɺات الأدبية، 

 من كلاسيكية، ورومɴسية، وواقعية، ورمزʈة، وسرʈالية،..

فۚܣ  أسلوب  فࢼܣ  اݍݰؠۜܣ،  بالتعب؈ف  علاقة  لھ  ما  ɠل   ʄعڴ للدلالة  عادة،  صورة  مصطݏݳ  ʇستخدم 

أشياء أخرى،    يمكن الفكرة  من الظɺور بأك؆ف شمولية. و« لا تمنح الآۜܡ الموصوف استعارات من 

والتقارب»( الȘشابھ  علاقات  الموصوف  الآۜܡ  مع  نوع 11وȖشɢل   ʏۂ الفنية  فالصورة  ).لذلك 

  ʏࢭ معينة  ومواقف  تجارب  إزاء  وأفɢارɸم،  مشاعرɸم  عن  للتعب؈ف  الشعراء،  ٭ڈا  يتوسل  Ȗعب؈في، 

فني  لغة  بتوظيف  الاستعمال.  اݍݰياة.   ʏࢭ المألوفة  اللݤݨة  أو  اللغة  عن  انزʈاحا  تحقق  معيارʈة  ة 

 تȘسم بطاقة جمالية مم؈قة، لإحداث التأث؈ف المطلوب ࢭʏ نفسية المتلقي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

266 

بقوة،   الشعر   ʄعڴ منصبة  ɠانت  الفنية،  الصورة  بدراسة  اɸتمت  الۘܣ  الدراسات  أغلب  ɠانت  و୒ن 

ݝ أدبية ملازمة  خاصية  الصورة الفنية  أن  الفۚܣ غ؈ف  اݍݵطاب  الۘܣ ʇعرفɺا  ݵتلف الأجناس الأدبية 

٭ڈا،  Ȗشɢل  الۘܣ  لغْڈا  كذلك  ولɺا  التصوʈر.   ʏࢭ ورؤʈْڈا  طرʈقْڈا  لɺا  الأدبية  النماذج  وɠل  الأدȌي. 

بالشعر   خاصة  لʋست  ولكٔڈا  شعرʈة،  خاصية  بالصورة  والتعب؈ف  ٭ڈا.«  اݍݵاصة  الفنية  الصورة 

واݍݰديث القرآɲي  التعب؈ف  آثرɸا  لقد  فضلْڈا    فقط.  كما  المثل  علٕڈا  واعتمد  كث؈فا،  النبوي 

باعتباره  12اݍݰكمة»(  ʏالبلاڦ اݍݨانب   ʄعڴ دراسْڈا،  تقتصر  الفنية  فالصورة  ذلك   ʄإڲ ).إضافة 

 اݍݨانب الفۚܣ، الذي يوفر المزʈد من الدراسة والإثراء Ȋشأٰڈا.

 تجليات الصورة الفنية ࡩʏ أشɢال التعب؈ف الأدȌي الشعۗܣ:-ه

الصورة   ʄمن    تتجڴ ت؄فز  أساسية،  Ȗعب؈فية  أشɢال  خلال  من  اݍݨزائري،  الشعۗܣ  الأدب   ʏࢭ الفنية 

اݍݰضارʈة   القيم  وخصوصيات  اݍݨزائرʈة،  الشعبية  الذات  عن  التعب؈ف   ʏࢭ جمالية  آليات  خلالɺا 

 والتارʈخية والاجتماعية، لݏݨزائر و بلاد المغرب العرȌي.

مجال الشعر المݏݰون، Ȋشأن الأداة الأدبية  اختلف الباحثون ࢭʏ  ࡩʏ الشعر المݏݰون اݍݨزائري:  -1

 الۘܣ تحقق الصورة الفنية، ɸل ۂʏ اللغة أم اݍݵيال؟...

تتحول المشاعر والأحاسʋس إڲʄ صور وألوان فنية، ȖسȘث؈ف مخيلة المتلقي وȖشدɸا إلٕڈا    *اݍݵيال:

ع مجبول  ءۜܣء  واݍݵيال  اݍݵيال.  بواسطة  الشعرʈة  للعاطفة  الاستجابة   ʄعڴ وتج؄فɸا  ليھ  بقوة 

 الشاعر الشعۗܣ، حيث يمتاز بخيال واسع، يمكنھ من التماۂʏ مع موضوعاتھ.

ولأن  الرومɴسية.  شعراء  لدى  معروف  ɸو  كما  الصورة،  Ȗشكيل   ʄعڴ ʇعمل  اݍݵيال  أن  والواܷݳ 

لھ   ɠان  فقد  لذلك  للرومɴسية.  ميلھ  حيث  من  الغناǿي  الشعر  أنواع  من  نوع  المݏݰون  الشعر 

 التأثر بالطبيعة، مما جعلھ ٱڈتم بالموضوع عڴʄ حساب الأساليب البيانية. النصʋب الأوفر من 

أن   *اللغة:  ʏبڧɴي اݍݰال  ɸذه   ʏوࢭ اللغة.  جزئيات  من  جدا،  ɸامة  جزئية  الشعرʈة  الصورة  تمثل 

 تɢون اللغة متم؈قة عن اللغة العادية، لأن المراد ɸو خلق تجرȋة من التصوʈر الفۚܣ.

جد  المݏݰون  الشعر  أثȎت  وديɴية  وقد  واجتماعية  تارʈخية  موضوعات  معاݍݨة   ʏࢭ كب؈فة،  ارة 

باعتبارɸا   التحرʈرʈة  الثورة  موضوع  بقوة،  عاݍݨɺا  الۘܣ  الموضوعات  أبرز  ومن  كث؈فة.  وعاطفية 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

267 

موضوعا تارʈخيا وقضية وطنية ɸامة للغاية.؛ ɸذا بالɴسبة للشعر المݏݰون اݍݨزائري كخصوصية  

 ارȌي، فقد ɠان ولا تزال لھ مم؈قات فنية ɸامة من مثل:متفردة، أما عن الشعر المݏݰون المغ

للشاعر  - ɸاما  ملاذا  باعتبارɸا  الطبيعة،  من  اݍݰية  صوره  يأخذ  أنھ  حيث  بالطبيعة:  التحامھ 

فتأȖي   والنفسية.  والاجتماعية  الوجودية  ومشكلاتھ  وأحلامھ،  صوره  وȋ؈ن  بئڈا  يرȋط  الشعۗܣ؛ 

 تلقي، الذي ʇشارك الشاعر أحاسʋسھ واɸتماماتھ.الصورة الفنية أك؆ف تأث؈فا ࢭʏ نفسية الم

إقليمية  - واقعية  نزعة  معا،  المغارȌي  و  اݍݨزائري  المݏݰون  الشعر  ي؇قع  اݝݰلية:  بالقضايا  ال؅قامھ 

الآۜܡ لذلك    محلية؛  الوطنية.  والقضايا  المشكلات  و   ʏالاجتماڤ باݝݰيط  ارتباطا  أك؆ف  جعلھ  الذي 

فالشاعر الشعۗܣ ʇع؄ف عن قضايا اݝݰيط اݝݰڴʏ الۘܣ يرتبط ɸو ٭ڈا. ولا يمكن النفي « أن الشعر  

باݍݵوارق   ʇستع؈ن  قد  الشعۗܣ  فالشاعر  ثناياه.   ʏࢭ واݍݵرافات  الأساط؈ف  يضمن  لم  الشعۗܣ 

 ).13كنھ لا يحاول أن يخضع الشعر للغيȎيات»( والكرامات، ول

- ʏطبيعة الإبداع ࢭ ʄعود ذلك إڲʉالوصف واݍݵيال السلس؈ن. و ʄنزوع الشعر المݏݰون اݍݨزائري، إڲ

الكتابة    ʄإڲ الݏݨوء  دون  غالبʋتھ،   ʏࢭ الشفوʈة  التلقائية  الطرʈقة  ʇعتمد  الذي  المݏݰون،  الشعر 

عك اللغوʈة،  للقواعد  والاحتɢام  الۘܣ والتدوʈن،  ذاٮڈا  الصفة   ʏالفصيح.وۂ العرȌي  الشعر  س 

 تنطبق، عڴʄ الشعر المݏݰون ࢭʏ بلاد المغرب العرȌي أيضا. 

الوصف اݍݰؠۜܣ: وɢʈون ࢭʏ موضوعات وأغراض ɠالغزل أو المدح أو الرثاء. فالشعر المݏݰون عادة  -

 ʏي؇قع نحو التجسيد المادي لموضوعاتھ الواقعية، وحۘܢ المتخيلة مٔڈا. فالصورة ࢭ  ʏالشعر المݏݰون ࢭ

اݍݨزائر وȋلاد المغرب العرȌي، صورة مادية حسية، كما ɸو اݍݰال ࢭȊ ʏعض أغراض الغزل؛ إذ يقوم  

بالأمور   ٱڈتم  فلم  وحسيا،  ماديا  وصفا   » المرأة  بوصف  اݍݨزائري،  وكذا  المݏݰون  المغارȌي  الشعر 

بن 14المعنوʈة»( "محمد  اݍݨزائري  الشعۗܣ  للشاعر  الأبيات  ɸذه  مثل  من   ،(    ʏࢭ قيطون" 

 وصف"ح؈قية" : 

 حاجب فوق الرماح نون؈ن برʈا  طلقت ممشوط طاح بروايح ɠي فاح

 سوري قياس ɠي يدين اݍݰرȋيا  عينك قرد الرصاص حرȌي ɠي قرطاس

 الدم عليھ ساح وقت الܶݰوʈا  خدك ورد الصباح وقرنفل وضاح



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

268 

 رʈقك سيل النعاج عسلھ الشɺايا  الفم مثل عاج المܸݰك لعاج

 جعبة بلاروالعواقيد ذɸبيا  ار من طلعت جمارشوف الرقبة خي

اݍݵلود   لھ  ضمنت  الۘܣ  الفنية  الصور  من  المݏݰون،  اݍݨزائري  الشعۗܣ  الشعر  يخلو  لا  لذلك 

 والبقاء، وحققت لھ مجدا أدبيا وفنيا راقيا. 

كما يلاحظ أن Ȋعض القصائد الشعبية، ࢭʏ اݍݨزائر وحۘܢ بلاد المغرب العرȌي تخضع أحيانا لنظام  

من القصيد لھ  لابد  المݏݰون،  الشعر  أن  ɸذا  معۚܢ  ولʋس  ووزن.  وقافية  إيقاع  من  العمودية،  ة 

اݍݵضوع باستمرار، للقواعد الفنية واللغوʈة، للشعر العرȌي الفصيح أو الأدب الرس׿ܣ. حيث لا  

يمكن « إخضاع أساليب ɸذه النصوص إڲʄ المقايʋس النقدية اݍݰديثة الۘܣ لا تتوافق مع طبيعْڈا،  

الوضوح والتقرʈرʈة  لأٰڈا   الغاية ʇش؅فط فيھ  ʇعرف عٔڈا أɲشȁت أصلا للغناء. وما أɲآۜܡ لɺذه  وكما 

النص ɸو "الاتصال"، أي إيصال فكرتھ   والمباشرة ࢭʏ الغالب، لأن القصد أولا وأخ؈فا من صاحب 

إڲʄ أك؄ف عدد ممكن من الناس. و"تحقيق" الɺدف الذي رمى إليھ. وɸاتان الغايتان لا تتحققان لھ  

 ).15ما لم يكن متوخيا السɺولة والمباشرة، وما لم يكن مقرȋا للمعۚܢ بالقدر المستطاع»(

الألغاز:-2  ʏبجمال    ࡩ العناية  واݍݨمالية،  الفنية  الناحية  من  الشعۗܣ  اللغز  اɸتمامات  أبرز  من 

الل  ʏࢭ ɠالإيجاز  بالبلاغة،  لغناه  الأدب   ʏࢭ البلاغية  النماذج   ʄأرࢮ من  عد  حۘܢ  الأدȌي،  فظ، القالب 

والاقتصار عڴʄ أɸم الصفات والȘشبٕڈات الأساسية، الۘܣ يمكن أن Ȗسɺل عڴʄ المتبارʈن الوصول  

 إڲʄ اݍݰل. 

وʈتوفر اللغز عڴʄ خصائص فنية تم؈قه عن الكلام العادي، حيث يتم؈ق بخاصية الإيجاز مع الدقة  

الفن الصورة  اختيار  وحسن  للتعب؈ف.  المناسب  اللفظ  واختيار  المعۚܢ،  تحديد   ʏالنموذجية، ࢭ ية 

الاستمرارʈة   لھ  ضمن  بلاغيا  سبɢا  أكسبھ  مما  مباشرة.  غ؈ف  بطرʈقة  التعب؈ف   ʄإڲ بالإضافة 

 :ʏولة اݍݰفظ والاستمتاع. وللغز جملة من اݍݵصائص الفنية واݍݨمالية، ۂɺشار، وسȘوالان 

الصوȖي: العوام  *الإيقاع  أبرز  من  وʉعد  الصوȖي،  بالإيقاع  اݍݨزائري  الشعۗܣ  اللغز  ل  يتم؈ق 

  ʄعڴ توفرɸا  نȘيجة  الزمن،  ع؄ف  الاستمرارʈة  من  الشعبية  الألغاز  أك؆فية  مكنت  الۘܣ  الأساسية، 

 ʏࢭ وكذا  الشعۗܣ.  للغز  المɢونة  البɴيوʈة  الأجزاء  ب؈ن  والتناسب  الاعتدال   ʏࢭ تتمثل  إيقاعية  مصادر 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

269 

لذي يتم؈ق بھ  التقديم والتأخ؈ف، بالإضافة إڲȊ ʄعض المم؈قات البلاغية من ܥݨع وجناس. فالإيقاع ا

 اللغز الشعۗܣ ࢭʏ اݍݨزائر، ʇعمل عڴʄ إظɺار الألغاز مختلفة عن الكلام العادي.

الواحد: الموضوع  عن  التعب؈ف  صور  لإɲشاء    *تنوع  أساسية  موضوعات  مراعاة  اللغز  مɴآۜܡ   ʄعڴ

تɢون  أن  يمكن  الۘܣ  الأخرى  والأشياء  واݍݰشرات،  واݍݰيوان،  بالإɲسان،  المتعلقة  تلك  مثل  لغزه، 

ضوعا للغز. وʉعود ɸذا إڲʄ غاية معينة متعلقة بمɴآۜܡ اللغز. فقد تɢون الغاية إبراز قيمة تلك  مو 

يحدث   وقد  والإيجابيات.  السلبيات  Ȋعض  بيان  أو  الشعبية.  الأوساط   ʏࢭ تأث؈فɸا  ومدى  الأشياء 

متعددة،   لغوʈة  وȋأساليب  عديدة،  لمرات  الشعبية  الألغاز  Ȋعض   ʏࢭ الواحد،  الموضوع  تكرار 

 ف من أسلوب لآخر. تختل

بأمكنة   الثاɲي  وʈتعلق  اللغز،  بمɴآۜܡ  الأول  يتعلق  أساس؈ن،  عامل؈ن   ʄإڲ التنوع  ɸذا  سȎب  وʉعود 

اللغز( الشعۗܣ 16ظɺور  باللغز  المتعلقة  والمواضيع  الصور   ʏࢭ والتنوع  التعدد  ɸذا  وʈدل   .(

ومث الديɴية.  وكذا  واݍݰضارʈة  الاجتماعية  وفوائده  اللغز  قيمة   ʄعڴ اللغز  اݍݨزائري،   ʏࢭ التنوع  ال 

 الشعۗܣ اݍݨزائري، يمكن إيراد ɸذا المثال اݍݵاص بالع؈ن.

 وردة ࢭʏ الɢاس دايرʈن علٕڈا ميات حراس. -

 عودتنا الكحلة إلا رقدت ʇغطٕڈا جلالɺا والا ناضت دنيا قاع قبالɺا. -

ح  الألفاظ.  وانتقاء  اللغة  طبيعة  مع  مباشرة،  علاقة  لھ  الألغاز  مواضيع   ʏࢭ التنوع  يɢون  ɸذا  يث 

التمكن   بحسب  يختلف  وȌشɢل  عٔڈا.  التعب؈ف  المراد  الفكرة  عن  Ȗع؄ف  الۘܣ  اللفظية  الصورة  اللغز 

من ناصية اللغة الشعبية،والقدرة عڴʄ السمو ٭ڈا عڴʄ التعب؈ف عن مشاعر الذات الشعبية، وɸو  

ة التعب؈ف اللفظي ما ʇعرف بالمستوى الفۚܣ ࢭʏ التعب؈ف الشعۗܣ. فالبɴية اللغوʈة للغز، تقوم عڴʄ أناق 

الفنية   والقيمة  الفنية  اݍݵاصية  يثȎت  وɸذا  والتعب؈ف.  النطق   ʏࢭ والتجاɲس  الإيقاع  مع  العامي، 

وال؅فاكيب   المتناسقة،  ɠلماتھ  خلال  من  الإبداع  طاقة  يحوي  الذي  الشعۗܣ،  للغز  والأدبية 

 ضوع اللغز. والعبارات المتآلفة، المع؄فة عن رؤʈة مɴآۜܡ اللغز الفكرʈة والفنية، إزاء مو 

الشعبية  *الرمزʈة:   الألغاز  من  غ؈فه  مع  العرȌي،  المغرب  وȋلاد  اݍݨزائري  الشعۗܣ  اللغز  ʇش؅فك 

بأنھ   ʇعرف  وحۘܢ  ومعا.  واݍݨواب  السؤال  يتضمن  أنھ  العالمية،  الشعبية  الآداب  سائر   ʏࢭ الأخرى 

بدوره   يقوم  والذي  بھ.  اݍݵاص  الإخباري  الوصفي  اݍݵطاب  طبيعة  فɺم  من  لابد  Ȋشرح  لغز، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

270 

موضوع اللغز والكشف عن معناه اݍݵفي. غ؈ف أنھ لا يمكن لأي ܧݵص فك اللغز، لما يمتاز بھ من  

ʇعتمد   أسلوب  ذاٮڈا  حد   ʏࢭ  ʏۂ والرمزʈة  العديدة.  البيانية  بالألوان  المتوسل  الأسلوب  جمالية 

ʄ٭ڈذه إڲ ʏة.« حيث يوڌʈيھ واݝݨاز والتورȎشȘالاستعارة والكناية والɠ معان مست؅فة    الصور البيانية

 ). 17ࢭʏ المعاɲي ومعرفة اݍݰقيقة القاȊعة خلف قرائن دالة علٕڈا»(

الاعتيادية   المفاɸيم  غ؈ف  بمفاɸيم  لغْڈا  تتم؈ق  واقعية،  بحقيقة  إيحائية  ܧݰنة  الألغاز  ولأن 

المعرفية   القدرات  اختبار  ɸو  مٔڈا  الغرض  لأن  مألوفة،  غ؈ف  لغة  أٰڈا  بحكم  الناس.  لدى  المعروفة 

الɢاملة   بمسمياٮڈا  الأشياء  Ȗس׿ܣ  لا  الغرʈبة  اللغز  فلغة  اللغز؛  حل  عن  سئل  الذي  للܨݵص 

 والمعروفة ࢭʏ اللغة اليومية المتداولة، إنما ʇشار من خلالɺا إڲʄ مغزى ومعۚܢ عميق؈ن.

ʇعتمد   *التكرار: عموما.  الشعبية  الألغاز   ʏࢭ اݍݨميل،  الفۚܣ  الأداء  خصائص  من  خاصية  وɸو 

اظ مع الدقة ࢭʏ ترتيّڈا وترديدɸا، Ȋغرض تحقيق فائدة معرفية من فوائد اللغز، و୒لا  اختيار الألف 

 صار اللغز مجرد كلام منمق لʋس إلا. 

و    اݍݨزائرʈة  الشعبية  للألغاز  الفنية  الصورة  صنعت  الۘܣ   ʏۂ المذɠورة،  الفنية  اݍݵصائص  ɸذه 

بلاد    ʏࢭ الألغاز  مختلف  ب؈ن  مش؅فكة  فنية  خصائص   ʏوۂ ɸذه  المغارȋية.  أن  والملاحظ  العالم. 

  ʄعڴ وتدل  أحيانا.  والمضمونية  الشɢلية  الناحية  من  اݍݨزائري  الشعۗܣ  اللغز  تم؈ق  اݍݵصائص 

الواقعية   اݍݰياة  لمظاɸر  المتضمن  الشعۗܣ،   ʏالروڌ والاɸتمام  اللغة،  بمجال  متعلقة  معرفة 

 والكشف عن طبيعْڈا. 

 ࡩʏ مفاɸيم الصورة ال݀ݨائȎية ࡩʏ الأدب الشعۗܣ: -و

إنɢار    التعرʈف اللغوي:-1  لفظة "ܿݨب"، فيقول: «ال݀ݨب وال݀ݨب:  يورد "ابن منظور" Ȗعرʈف 

 ما يرد عليك لقلة اعتياده، وجمع ال݀ݨب: إܿݨاب، قال:

 الأحدب ال؄فغوث ذي الأنياب   ياܿݨبا للدɸر ذي الأܿݨاب

 وقد ܿݨب منھ ʇ݀ݨب ܿݨبا، وȖ݀ݨب واست݀ݨب، قال: 

 ھ اݍݰرب لم ي؅فمرمولو زɴȋت ومست݀ݨب مما يرى من أناتنا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

271 

ال݀ݨيبة   والاسم  تصباɲي،  أي  وتفتنۚܣ،  فلان  Ȗ݀ݨبۚܣ  النوادر:   ʏوࢭ الت݀ݨب.  شدة   : والاست݀ݨاب 

 والأܿݨوȋة. والتعاجيب: ال݀ݨائب، لا واحد لɺا من لفظɺا، قال الشاعر: 

 ).ʇ18عصر مٔڈا ملاڌʏ وغرʋȋب»( ومن Ȗعاجيب خلق الله غاطية

منڍʄ    اصطلاحا:-2 ينحو  الذي  وال݀ݨيب  اݍݨديد  ابتɢار   ʄإڲ ٮڈدف  إɲسانية،  نزعة   ʏۂ ال݀ݨائȎية 

تحقيقھ   يمكن  لا  ما  وʈحقق  المستحيل،  وʈتخطى  المألوف،  يتجاوز  ما  ɠل  ɸو  وال݀ݨيب  الغرائȎية. 

بالابتɢار الذي يقيم علاقات غرʈبة وغ؈ف   حالة من الدɸشة، متوسلا  من منظور العقل، فيحدث 

متو  ولا  الȎسيط،  ممكنة،  العفوي  اݍݵيال  عن  يɴتج  ما  ɠل  ɸو  ال݀ݨيب  والآۜܡ  الأشياء.  ب؈ن  قعة 

وɢʈون   واقعية،  حقيقة  ɠأنھ  بالصدق  اݍݵيال  ɸذا  يتم؈ق  ما  وعادة  السذاجة.   ʄإڲ يɢون  ما  وأقرب 

والأسطورة   اݍݰɢاية  غرار   ʄعڴ الشعبية  الأعمال   ʏࢭ الأغلب   ʄعڴ وʈأȖي  الشعبية.  الروح  مصدره 

 ɲعدام اݍݰيل، وانقطاع السبل. واݍݵرافة، ࢭʏ حال ا

حالات    من  حالة  عن  أو   ،ʏداخڴ قɺر  عن  Ȗعب؈ف  ɸو  عام،  Ȋشɢل  والفنون  الآداب   ʏࢭ وال݀ݨائۗܣ 

 ʏࢭ موغلا  ال݀ݨائۗܣ  ɠان  وɠلما  الفنية.  المتعة  لتحقيق   ʏخياڲ Ȗعب؈ف  مجرد  أو  والمصادرة،  القمع 

 الإقبال عڴʄ توظيف المستحيل، ɠان أك؆ف تأث؈فا ࢭʏ المتلقي.

الأȊعاد وȖع خلال  من  فɺو  الإɲسان؛  لدى  مشبعة  غ؈ف  فطرʈة  أو  شعورʈة  رغبات   ʄإڲ ال݀ݨائȎية  ود 

استحال   والۘܣ  اݝݵتلفة،  رغباتھ  من  المزʈد  إشباع  من  يتمكن  التعب؈ف،   ʏࢭ يوظفɺا  الۘܣ  ال݀ݨائȎية 

ɠاݍݰɢاية  الشعۗܣ،  الأدب   ʏࢭ عديدة  Ȗعب؈فية  أشɢال   ʏࢭ الرغبات  ɸذه  وتظɺر  واقعيا.  تحقيقɺا 

 شعبية مثلا. وكذا ال݀ݨائۗܣ المنبۚܣ عڴʄ الإرادة الإلɺية المطلقة، وفق التصور أو اݝݵيال الشعۗܣ.ال

 مظاɸر الأȊعاد ال݀ݨائȎية، ࡩʏ أشɢال التعب؈ف الشعۗܣ اݍݨزائري: -ب

 ʏࢭ التعب؈ف،  أشɢال  ɠافة   ʏࢭ يتوفر  لا  أنھ  يتܸݳ  الآۜܡ،  من  Ȗعرʈف "ال݀ݨيب"   ʏࢭ ورد  ما  خلال  من 

اݍݨ الشعۗܣ  فال݀ݨائۗܣ الأدب  والعالمي.  العرȌي  الشعۗܣ  الأدب  وحۘܢ  العرȌي،  المغرب  وȋلاد  زائري 

مثل   لأن  و"المغازي".  ال݀ݨائȎية"،  الشعبية  "اݍݰɢاية  بئڈا  من  جدا  قليلة  نماذج   ʏࢭ فقط  مجسد 

العناصر    ʄعڴ Ȗعتمد  ما  غالبا  قصصية  نماذج  الشعۗܣ،  الأدب   ʏࢭ التعب؈فية  الأشɢال  ɸذه 

تجعل  الۘܣ  بقية    ال݀ݨائȎية،  أما  واقعيا.  للتحقق  قابلة  غ؈ف  أشياء  وأبطالɺا،  وأحداٯڈا  أساليّڈا  من 

عن   وȌعيدة   ،ʏاݍݵياڲ اݍݨانب   ʄعڴ Ȗعتمد  ما  فعادة  اݍݨزائري،  الشعۗܣ  الأدب   ʏࢭ التعب؈ف  أشɢال 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

272 

الغلو ࢭʏ استخدام الأساليب ال݀ݨائȎية ، اݍݰɢاية الشعبية، والشعر المݏݰون، والأغنية الشعبية،  

و  الأȊعاد  والأمثال  دراسة   ʏࢭ اثن؈ن،  بأنموذج؈ن  فقط  الاكتفاء  يمكن  لذا  الشعبية.  الألغاز 

 ال݀ݨائȎية ࢭʏ الأدب الشعۗܣ اݍݨزائري و المغارȌي معا، وɸما:

ال݀ݨيبة:-1 الشعبية  تتفق    اݍݰɢاية  ولا  الواقع،  عن  Ȋعيدة  خرافية،  تɢون  ما  غالبا  حɢاية   ʏۂ

 ق الأحداث الواقعية، ومن أɸم ملامحɺا:مطلقا ࢭʏ أحداٯڈا مع المعطيات العقلية، ومنط 

 تقع أحداٯڈا ضمن عالم ܥݰري مجɺول، يخرج تماما عن نطاق العقل والواقع. -

- .ʏسان مع عالمھ الداخڴɲمن صميم تجارب الإ ʏسانية، ۂɲتجسد تجارب إ 

تجارب  - ʇعاɲي  أو   ،ʏالفعڴ واقعھ   ʏࢭ الإɲسان  يفشل  فأحيانا  اݍݵارڊʏ؛  الإɲسان  عالم  عن  Ȗعوʈض 

فيھ  اݍ ʇعʋش  الذي  عالمھ  ٭ڈا  ʇعوض  وܥݰرا،  ٭ڈاء  أك؆ف  ܿݨائȎية  قصصا  فيبدع  واليأس،  ݵيبة 

 الفشل والمرارة.

المتم؈قة -  ʏالواقڥ العالم  لܨݵصيات  خلافا  بالسطحية،  ال݀ݨيبة  اݍݰɢاية   ʏࢭ الܨݵصية  تتم؈ق 

 بالعمق.

جس نفؠۜܣ ܧݵصيات اݍݰɢايا ال݀ݨائȎية، أشɢال مجردة Ȗسڥʄ نحو تحقيق أɸدافɺا، دون أي ɸا -

 لݏݵوف؛ أو حۘܢ الت݀ݨب من تلك الɢائنات الغرʈبة الۘܣ تصادفɺا ࢭʏ مس؈فٮڈا. 

زمنا  - Ȗعʋش  لا  تصورɸا  الۘܣ  ܧݵصياٮڈا  لأن  ال݀ݨيبة،  اݍݰɢايا   ʏࢭ ɠلية،   ʏالواقڥ الزمن  ينعدم 

 واقعيا معينا. 

اݍݰɢايا- خصوصيات    تȎتعد  من  التخلص  وʈمثل  الواقعي؈ن.  والمɢان  الزمان  أȊعاد  عن  ال݀ݨيبة 

إلا   ٭ڈا  تتم؈ق  أن  يمكن  لا  الۘܣ  الأحداث،  ݨائȎية  وܿ البطل  لبطولة  الأسا؟ۜܣ  الضمان  الواقع، 

 ). 19اݍݰɢاية ال݀ݨيبة(

التعب- أجل  من  بالرموز  ال݀ݨيبة،  الشعبية  اݍݰɢاية  تزخر  حيث  الرمزʈة،  المعاɲي  نحو  ؈ف اݍݨنوح 

عن معاɲي ومضام؈ن معينة. ومن أبرز الرموز المستخدمة ࢭʏ اݍݰɢاية ال݀ݨيبة غالبا، "المܦݸ" ɠأن  

بمܦݸ   شرʈرة،  أيادي  تقوم  أن  أو  الأول.  أصلھ   ʄإڲ ʇعود  ثم  حيوان،   ʄإڲ يحول  أو  الرجل  يمܦݸ 

الأيادي  ʄعڴ واݍݰب،  اݍݵ؈ف  إرادة  ذلك  Ȋعد  تتغلب  ثم  واليأس،  اݍݵراب  من  حالات   ʄإڲ   العالم 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

273 

الܦݰرʈة،  الطقوس  أيضا  Ȗستخدم  كما  باݍݰياة.  مشرق  جديد  واقع   ʄإڲ العالم،  لتحيل  الشرʈرة 

 ضمن حالات "المܦݸ" ɸذه، عڴʄ مستوى اݍݰɢاية الشعبية ال݀ݨيبة. 

توجد ࢭʏ اݍݰɢاية الشعبية ال݀ݨيبة، حالات من الممنوع أو اݝݰرمات، الۘܣ لا يɴبڧʏ للبطل فٕڈا أن -

 يتجاوزɸا. 

الإ- يكتفي  إڲʄ لا  الواقع  ɸذا  يتجاوز  إنما  القائم،  بواقعھ  ال݀ݨيبة  الشعبية  اݍݰɢاية   ʏࢭ ɲسان 

المصائب   من  الكث؈ف  اݍݰɢاية،  بطل   ʄعڴ الطموح  ɸذا  يجر  ما  غالبا  و  ورائياتھ.  ما  اكȘشاف 

 ).20والمصاعب والمشاق، الۘܣ يɴبڧʏ عليھ تحدٱڈا وتجاوزɸا(

الم   المغازي:-2   ،ʏالبطوڲ القصص  أنواع  من  نوع   ʏوالمعارك، ۂ والملاحم  الأبطال  ݍݰياة  مجد 

 واݍݰروب الك؄فى ذات الأثر الكب؈ف ࢭʏ حياة وتارʈخ الȎشر. 

وɠانت وظيفتھ   والمغارȌي.  اݍݨزائري  العرȌي و  ࢭʏ ذلك  بما  العالمي  الشعۗܣ  ࢭʏ الأدب  النوع  ɸذا  عرف 

الشع الأدب   ʏࢭ الأدȌي  النوع  ɸذا  وʈتم؈ق  مآثرɸم.  وتخليد  الأبطال  بحياة  اݍݨزائري، الإشادة  ۗܣ 

 بخاصʋت؈ن أساسʋت؈ن ɸما: 

العرȌي  - المغرب  ببلاد  المغازي  أدب   ʏࢭ واܷݰة،  التارʈخية  ال؇قعة  تظɺر   :ʏڏʈالتار اݍݵيال  خاصية 

ما   أن  مع  الأحداث.   ʄعڴ اݍݰقيقة  ثوب  إلباس  الشعبيون  الرواة  يحاول  حيث  معا،  واݍݨزائر  ɠلية 

اݍݵيال   عنصر  أن  الشعۗܣ،  المغازي  أدب   ʏࢭ معروف  بالغ  ɸو  دورا  يؤدي  خوارق  من  يجره  بما 

بدنية   بقوى  يتمتعون  المتصارع؈ن،  وخصومɺم  الأبطال  المتلقي  فيجد  الأدب.  ɸذا  بناء   ʏࢭ الأɸمية 

جبارة، حيث يصارع الواحد مٔڈم بمفرده جماعات كث؈فة من الأعداء. كما تتدخل القوى اݍݵارقة،  

د تɢون ɸذه القوى بمثابة خصوم أيضا، إڲʄ  من اݍݨن والمردة والملائكة، لقلب موازʈن المعارك. وق

 جانب تدخل أساليب الܦݰر.

جانب -  ʄإڲ للأبطال،  المعنوʈة  القوى  بفعل  الشعۗܣ،  المغازي  أدب   ʏࢭ البطولة  تتحقق  البطولة: 

قوٮڈا   Ȗستمد  والۘܣ  المغازي،   ʏࢭ البطل  ܧݨاعة   ʄعڴ البطولة  وتقوم  اݍݨبارة.  البدنية  قواɸم 

ȋالعر الأصول  من  نȎيل،  المعنوʈة،  ɸدف  لتحقيق   ʄسڥʇ باعتباره  البطل،  لɺذا  الروحية  والقوة  ية 

ɠآʉي   بحتة،  روحية  لعوامل  مسȘندة  البطل  ɸذا  قوة  وتɢون  الوطن.  أو  اݍݰق  عن  الدفاع  ɸو 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

274 

، أو Ȋعض الرࢮʄ الشرعية.  -عليھ الصلاة والسلام-"القرآن الكرʈم"، وءۜܡ من آثار الرسول "محمد"

 ʏ أدب المغازي، والآداب المݏݰمية ࢭʏ اݍݨزائر و بلاد المغرب العرȌي. وۂʏ قيم حضارʈة شاǿعة كث؈فا، ࢭ

والملاحظ أن ɸات؈ن اݍݵاصʋت؈ن الفنʋت؈ن، يتضمٔڈما أدب المغاري ࢭʏ اݍݨزائر و بلاد المغرب العرȌي.   

مش؅فكتان، ب؈ن مختلف   خاصʋتان  فɺما  والعالمية.  العرȋية  الشعبية  تتضمٔڈا مختلف الآداب  كما 

 الشعبية العالمية Ȋشɢل عام. آداب المغاري 

المنفى لشعر  الفنية  الصورة  جماليات   ʏبن -*ࡩ بݏݵ؈ف  ݝݰمد  المغبون"  "سلاك  قصيدة 

 : -قدورأنموذجا

للشاعر   المغبون"  "سلاك  قصيدة  تقف  المݏݰون،  اݍݨزائري  للشعر  الفنية  الصورة  جماليات   ʏࢭ

المنفى نȘي جة العامل التارʈڏʏ الذي أنتج  اݍݨزائري "محمد بݏݵ؈ف بن قدور"، أنموذجا مم؈قا لشعر 

ɸذه القصيدة. والذي يتوقف عڴʄ نفي الشاعر "محمد بݏݵ؈ف" ݍݨزʈرة "ɠورسيɢا" الفرɲسية، Ȋعد 

 فشل مقاومة "أولاد سيدي الشيخ" الۘܣ انضم إلٕڈا ɸو ورجالھ.

"محمد   للشاعر  Ȋعد  فيما  المعʋآۜܣ  الوضع  يɢون  السلبية،  تطوراتھ   ʏࢭ  ʏڏʈالتار العامل  ونȘيجة 

المقاومة  بݏ أرادت  الذي  اݍݨزائري،   ʏالاجتماڤ الواقع  م؈قت  الۘܣ  التناقضات  ݍݨملة  نتاجا  ݵ؈ف"، 

أسɺمت   واجتماعية،  تارʈخية  تناقضات  من  الاستعماري،  الواقع  أفرزه  لما  تبعا  Ȗغي؈فه،  الشعبية 

 بقسط كب؈ف، ࢭʏ تفكيك البɴية الاقتصادية والاجتماعية للمجتمع اݍݨزائري آنذاك. 

الشاعر   سنۘܣ  ولد  ب؈ن  ما  "الشيخية"  الطرʈقة  مقدم  قدور"  بن  بݏݵ؈ف   -م1830اݍݨزائري "محمد 

تقع  1832 منطقة   ʏوۂ بـ"البيض".  الشيخ"  "سيدي  منطقة  من  وʈنحدر  التقديرات،  بحسب  م، 

تنحدر   الۘܣ  رزʈقات"  "أولاد  لقبيلة  الشاعر  وɴʈت׿ܣ  تيموشɴت".  "ع؈ن  مدينة  قرب  الماݍݳ"  بـ"الواد 

 الشرقية "للبيض". أصولɺا من الناحية 

التحقوا   الذين  الأوائل  من  وɠان  بالمنطقة،  الشعبية  بالمقاومة  بݏݵ؈ف"  الشاعر "محمد  اسم  ارتبط 

الشيخ"( سيدي  "أولاد  مقاومة  ࢭʏ 21بصفوف  ببطولاٮڈا  والمشيد  المقاومة،  حال  لسان  فɢان   ،(

ا  اݍݨزائري  الشعب  لبطولات  أرخت  حقيقية  ملاحم  صارت  الۘܣ  اݍݰماسية،  لمقاوم  قصائده 

 ݍݪݰافل الاحتلال الفرɲؠۜܣ.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

275 

سنة   القبض  عليھ  ألقي  المقاومة  فشل  حياة  Ȋ1886عد  أن  غ؈ف  "ɠورسيɢا"،  جزʈرة   ʄإڲ ونفي  م، 

الأحرار،   المواطن؈ن  صفوف   ʏࢭ  ،ʏالوڤ بȎث  نضالھ  واصل  إنما  المقاومة،  عزʈمتھ  من  تنل  لم  المنفى 

 ومن خلال شعره المݏݰون، الذي شɢل عطاء أدبيا كب؈فا. 

سنة   المنية  ووافتھ  رأسھ،  مسقط   ʄإڲ عاد  العقوȋة  لمدة  قضائھ  بلدية  Ȋ1898عد   ʏبضواڌ م، 

 ). 22"بوعلام" بولاية "البيض"، كما ذكرت ذلك المصادر التارʈخية(

 *نص قصيدة "سلاك المغبون":

 قادر ɠل غرʈب لبلاده يديھ سلاك المغبون من أرض القفار

 رȌي عڴʄ من ضاقت بيھفرج يا  فرج يا رȌي عڴʄ من ضاقت بيھ

 ʇشوف المغبون لɢان Ȋعيɴيھ سلكۚܣ من ب؈ن شد وصار ݯݨار

 قادر تبۚܣ الرʈح والɢاف توطيھ  سلكۚܢ من ضيق الأعرى من الزʈار

 بردا وسلام حاجة ما تاذيھ سلكت إبراɸيم من لɺفات النار

 قادر Ȗغۚܣ الڍʏ والميت تحييھ  رزقك وأمرك ما علمنا ليھ خبار

 ɸم اݍݰȎس وزادɸم الضر عليھ   طايق لضرارالعبد الضعيف ما  

 الشɢوه لڴʏ خلقۚܣ لا غ؈ف بھ  الطيب الناس ڲʏ راه مرار

 وت؇قل من ɠان مرفوع بجنحيھ  Ȗعز المذلول وتذل لقدار 

 رزࢮʏ والمكتوب القدرة بيديھ  قوي ومت؈ن شباب إڲʄ بار

 تاتيɴيبȞيوب عز إلا ندرʈھ سلكۚܣ من ب؈ن الأفراس والأسفار

 حȎس الغرȋة لا تخڴʏ واحد فيھ فٕڈا تختارسɺڴʏ يا خالقي 

 ɠي ولد إبراɸيم محمد تحبيھ أɸل اݍݵ؈ف بلا جميل ولا تقدار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

276 

 يا ولاده وجماعتھ رȌي لقيھ   رعۜܢ عنھ بوه ࢭʏ عبد اݍݨبار 

 قلۗܣ يبڧʏ غ؈ف من البيض والɺدية سɺڴʏ يا خالقي فٕڈا تختار

 أɲشوف اسيادي أɸل النيف ماليھ نت؇قه ࢭʏ ܵݵرة بلا قفار

 ܿݨل يا رȌي بحۙܣ ولا نجيھ  عند اݝݰبة وما حاࢭȊ ʏشار من

 وʈقولوا ɸذا Ȋسيده وسمح فيھ  ما بياش اݍݰȎس Ȍي عʋؠۜܢ وعار

 تحȎس سيد الشيخ ڲʏ وكتابتھ  محمد بݏݵ؈ف عبد الا تحرار

 وقرن درك الناس غ؈ف أن نبغيھ  يا حسراه رفاࢮʏ وقت ݠݨار

 رفيقɺم ما حاروا فيھ يوم أن غاب  يا حسراه عڴʄ سماحۘܣ الأحرار

 مشليھ منا ومشليھ ملɺيھ يا حسراه عڴʄ ملاعب ࢭʏ الأقدار

 ولباس الɺمة ݝݨبور ديواتيھ تباش؈ن اݍݵيل Ȋشبور الȘشطار

 كذا من قبطان Ȋعلامة طوȋھ يا حسراه عڴʄ نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقھ وʈخليھ  يا حسراه من؈ن ɠان سلسلنا الكفر

 ɠان العز إلا من البيض ولɺيھ  حار يڋʏ يوم حلو يوم قبالھ

 ɠان العز إلا من البيض وɸميھ  أمر الله قرʈب وʈدور المشوار 

 وʈڋʏ يوم غد والآخر نزɸوا فيھ   نȘنوا ليام والفلك إذا دار

 رȌي قال الطانة عبدي نوفيھ  نرجوا نوȘȋنا ونȘبدل الأسعار 

 يقضيھ ب؈ن الɢاف والنون شأن الله  تجاه الرسول وأܵݰابھ الأبرار

 تجاه الرسول محمد نȎيھ ࢭʏ السياق راɲي رميت عليھ العار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

277 

 بوȋكر الصديق والمصدق بھ  اغفر يا غفار لأمة اݝݵتار

 ɲسۚܢ ࢭʏ اݍݰار الأيمن ɲساɸيھ  سلكنا من ɸول ذيɢو ɸذا

 العبد إذا تاب الله عليھ  يا حليموʈا كرʈم وʈا ستار

 صيھࢭʏ ذنب كث؈ف ياسر ما نح اغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

 أس؅ف عيۗܣ ما علم حد نورʈھ  يا حليم وʈا كرʈم وʈا ستار

 ).23(لناظم الأشعار ولوالديھ أغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

منفاه،     ʏࢭ نظمɺا  قدور"،  بن  بݏݵ؈ف  "محمد  اݍݨزائري  للشاعر  المغبون"  "سلاك  قصيدة   ʏۂ ɸذه 

كما   والكرب.  والɺم  اݍݰزن  شا٭ڈا  الۘܣ  بالأحاسʋس  مفعمة  التضرع  فجاءت  مواطن  كث؈فا  تضمنت 

 والمناجاة ࣞ، ɠي يفك حȎسھ وʉعيده إڲʄ أرض الوطن. 

والمص؈ف   اݍݰال  وضيق  القاɸرة  والغرȋة  العذاب  قوة  مشاعر  الشاعر   » فٕڈا  فجر  القصيدة 

وɸو   ألا  والصغ؈ف  الكب؈ف  للوطن  اݍݰار  والاشȘياق  ʇعانيھ  الذي  للظلم  القاتلة  واݍݰرقة  اݝݨɺول، 

 ). 24(»البيض مسقط الرأس

والوطن   لݏݰرʈة  وشوق  المنفى،  معاناة  من  بھ  احتفت  لما  شعورʈة،  القصيدة  ɸذه  ɠانت  لذلك 

والنص المادية    والأɸل.  أحيازه  بɢافة  المɢان مباشرة،  الشعورʈة مع  العلاقة  يرʈد رȋط  ذلك إنما   ʏࢭ

با من  للمɢان،  اݍݰضارʈة  اݍݵصوصية  عن  والإفصاح  الكشف   ʏࢭ يرغب  ذلك   ʏࢭ ب  والمعنوʈة.وɸو 

 ما ʇشتمل عليھ ɸذا الأخ؈ف، من علاقات اɲܦݨامية قائمة مع الذات المتɢلمة ࢭʏ النص.

الذات    شعور  ب؈ن  الاɲعɢاسية،  العلاقات  إحداث  خلال  من  اݍݨمالية،  أȊعاده  النص  وʈأخذ 

ʇستوعب   بذلك  فɺو  الشعري.  النص  أنتج  الذي   ʏڏʈالتار السياق  طبيعة  وȋ؈ن  ضمنھ،  المتɢلمة 

من خلال محاولات الرȋط ب؈ن الشعور الإɲساɲي، وعلاقات الصراع التارʈخية   اݍݵصوصية الزمنية 

 الۘܣ جسدٮڈا الصورة الفنية، من خلال ماعۜܣ الذات المتɢلمة ࢭʏ النص. 

النص   مقاطع  اسȘيعاب  خلال  من  المادية،  أȊعادɸا  الفنية  الصورة  تتجاوز  لا  الصدد  ɸذا   ʏࢭ

ضر الܨݵصية المتɢلمة. ومع أن القارئ لا يتاȊع  ݝݵتلف عوامل الصراع التارʈڏʏ، وفق ماعۜܣ وحا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

278 

بدلك  فɺو  اݍݨزئية،  تفاصيلɺا  بمختلف  وحن؈ن  صراع  لقصة  سرد  غ؈ف  القصيدة،  مستوى   ʄعڴ

تفصيلية   أȊعادا  أنتجت  تارʈخية،  قوى  ب؈ن  صدامية  علاقات   ʄعڴ يقوم،  تارʈخيا  واقعا  يتصور 

 التطورات التارʈخية القائمة.لتناقضات عميقة، ۂʏ من صميم العلاقة اݍݨدلية ب؈ن النص و 

الصورة    علاقات  بطبيعة  الإحاطة،  المنݤݨية  تقتغۜܣ  الفنية،  الصورة  جماليات  دراسة   ʏࢭ

بخصائص التجسيد الفۚܣ، من منظور ما أراد النص تجسيده من خصائص المعۚܢ، عڴʄ مستوى  

اݝ ال؅فكيȎية  البۚܢ  طبيعة   ʏࢭ النظر  يتطلب  وɸذا  المتضمنة.  الموضوعاتية  لطبيعة  البۚܢ  ݰددة 

الصورة الفنية، وفق مقتضيات المعۚܢ المادي الملموس والمعنوي، الذي أرادت البɴية العامة للنص  

 تجسيده، وɸو المنفى.

- :ʄية الأوڲȎية ال؅فكيɴالب 

 قادر ɠل غرʈب لبلاده يديھ سلاك المغبون من أرض القفار

 فرج يا رȌي عڴʄ من ضاقت بيھ فرج يا رȌي عڴʄ من ضاقت بيھ

 ʇشوف المغبون لɢان Ȋعيɴيھ كۚܣ من ب؈ن شد وصار ݯݨارسل

 قادر تبۚܣ الرʈح والɢاف توطيھ  سلكۚܢ من ضيق الأعرى من ال؅قيار

 بردا وسلام حاجة ما تاذيھ سلكت إبراɸيم من لɺفات النار

 قادر Ȗغۚܣ الڍʏ والميت تحييھ  رزقك وأمرك ما علمنا ليھ خبار

 اݍݰȎس وزادɸم الضر عليھ ɸم   العبد الضعيف ما طايق لضرار

 الشɢوه لڴʏ خلقۚܣ لا غ؈ف بھ  الطيب الناس ڲʏ راه مرار

 وت؇قل من ɠان مرفوع بجنحيھ  Ȗعز المذلول وتذل لقدار 

 رزࢮʏ والمكتوب القدرة بيديھ  قوي ومت؈ن شباب إڲʄ بار

 تاتيɴيبȞيوب عز إلا ندرʈھ سلكۚܣ من ب؈ن الأفراس والأسفار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

279 

 حȎس الغرȋة لا تخڴʏ واحد فيھ تختارسɺڴʏ يا خالقي فٕڈا 

 ɠي ولد إبراɸيم محمد تحبيھ أɸل اݍݵ؈ف بلا جميل ولا تقدار

 يا ولاده وجماعتھ رȌي لقيھ   رعۜܢ عنھ بوه ࢭʏ عبد اݍݨبار 

 قلۗܣ يبڧʏ غ؈ف من البيض والɺدية سɺڴʏ يا خالقي فٕڈا تختار

القارئ،   أمام  بداية  البɴية ال؅فكيȎية  خلال ɸذه  من  صميم ينفتح النص  ۂʏ من  ديɴية  خلفية   ʄعڴ

من   المعۚܢ،  لطبيعة  وضوح  ذلك   ʏوࢭ  .ʏڏʈالتار سياقھ  طبيعة  حددت  الۘܣ  اݍݰضارʈة،  المعطيات 

والمنفى،   الܦݨن  قيود  من  التحرر   ʏࢭ رغبتھ  عن  الإفصاح  من  النص،   ʏࢭ المتحدث  أراده  ما  خلال 

 والانطلاق إڲʄ آفاق اݍݰرʈة والعʋش ࢭʏ كنف الوطن. 

المنفى ࢭʏ البɴية ال؅فكيȎية، من خلال الرابطة الشعورʈة، ب؈ن الذات المتحدثة ࢭʏ   يتحدد إدراك حياة

الۘܣ  الصراع،  خصوصيات  وفق   ʏڏʈالتار العامل  بتقييم  وɸذا  والزمنية.  المɢانية  وأطرɸا  النص 

 جسدɸا الماعۜܣ بɢل تفاصيلھ وتناقضاتھ. 

الإلɺية   للذات  والتضرع  الدعاء  صيغة   ʄعڴ النص،  افتتاحية  بإدراك  وتقوم  وɸذا  العلوʈة، 

 اݍݰاضر وعدم الاɲܦݨام الشعوري مع جزئياتھ وتفاصيلھ.

تقيم   بذلك  فࢼܣ   ،ʏڏʈتار  ʏوڤ عوامل  من  المتɢلمة،  الܨݵصية   ʏلوڤ يɢون  أن  يمكن  ما  باب  ومن 

السلبية   التناقضات  بجملة  أساسا،  اݝݰددة  العلاقات   ʏوۂ بھ.  السلبية  علاقاٮڈا  وفق  اݍݰاضر 

 ݵصية ݍݰاضرɸا. الۘܣ صنعت منظور الܨ

الأسس    ذات  الواقعية،  التفاصيل  من  المزʈد  وفق   ، الشعرʈة  للصورة  الفنية  اݍݨماليات  تقوم 

المادية الصرفة. وۂʏ الأسس الۘܣ صنعت أساسا العلاقات الشعورʈة ب؈ن الذات المتɢلمة ࢭʏ النص  

 وواقعɺا القائم. 

الع لدعم   ʏالكڴ الافتقاد  ʇعۚܣ  مȘسامية،  إلɺية  بذات  يؤكد  فالتوسل  مما  والمادية،  الواقعية  وامل 

 الاسȘسلام الكڴʏ للمص؈ف والقدر المرسوم من لدن القوي الذي قرر نفي الܨݵصية المتɢلمة.

 قادر ɠل غرʈب لبلاده يديھ سلاك المغبون من أرض القفار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

280 

 فرج يا رȌي عڴʄ من ضاقت بيھ فرج يا رȌي عڴʄ من ضاقت بيھ

 بون لɢان Ȋعيɴيھʇشوف المغ سلكۚܣ من ب؈ن شد وصار ݯݨار

 قادر تبۚܣ الرʈح والɢاف توطيھ  سلكۚܢ من ضيق الأعرى من ال؅قيار

ينطلق أسلوب النداء ࢭʏ المقطع، Ȋشɢل انفرادي للذات الإلɺية، م؅فجية اݍݵلاص والاɲعتاق، وɸذا  

من خلال إحɢام العلاقة ب؈ن اݍݰياة الشعورʈة للذات المتɢلمة، وطبيعة المɢان الذي يحقق علاقة  

 الية معɺا Ȋشɢل كڴʏ.انفص

فالتفاصيل ترتبط بالتحرر من ضيق مɢان المنفى، بɢل ما يحوʈھ من خصائص الاغ؅فاب، وɢȋل ما  

أرادت الصورة الفنية تجسيده بتفاصيل بɴيوʈة، ارتبطت باݍݨوانب المادية للمɢان، والۘܣ حددت 

 خصيصا وفق جزئيات أعلنت عن ɸوʈتھ. 

الصورة    جماليات  عن  تɴبۚܣ  التعب؈ف  من  مكن  الذي  الديۚܣ،  المعتقد  لطبيعة  تبعا  أك؆ف  الفنية 

الإلɺية   للذات  فالتوسل  نفسھ.  الآن   ʏࢭ المتحدثة  وللذات  للنص،  اݍݰضاري  الانتماء  طبيعة 

 ʏࢭ تجارب واقعية،  حققت  ɠاملة سبقت أن  توسل بذات  والمنفى، ɸو  الܦݨن  حياة  باݍݵلاص من 

 ظار الناس ࢭʏ أحلك اݝݰن.إنقاذ Ȋشر مم؈قين للغاية، أمام أن

 بردا وسلام حاجة ما تاذيھ سلكت إبراɸيم من لɺفات النار

 قادر Ȗغۚܣ الڍʏ والميت تحييھ  رزقك وأمرك ما علمنا ليھ خبار

 ɸم اݍݰȎس وزاد ɸم الضر عليھ   العبد الضعيف ما طايق لضرار

 الشɢوه لڴʏ خلقۚܣ لا غ؈ف بھ  الطيب الناس ڲʏ راه مرار

ا إنقاذ  قصة  "إبراɸيم"  تɢون  السلام-لنۗܣ  الإلɺية  -عليھ  الذات  قدرة   ʄعڴ واܷݰة،  مادية  دلالة   ،

عڴʄ التصرف ࢭʏ شؤون اݍݵلق، وفق ما يمكن من تحقيق الم݀ݨزة الإلɺية ࢭʏ الأرض، لإثبات قدرة  

 "الإلھ" ࢭɸ ʏذا الصدد. 

الإسلامي الديۚܣ  المعتقد  وطبيعة  منفاɸا،  و  أسرɸا   ʏࢭ الܨݵصية  واقع  ب؈ن  يرȋط  Ȗعبا  والنص   ،

مع   النص  تواصل  ففي  للناس.  واݍݰضاري   ʏڏʈالتار السياق  ضمن  السائدة  العقيدة  لمقتضيات 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

281 

حياة   من  اݍݵلاص  إمɢانية  يقدم  ذاتھ  الوقت   ʏوࢭ الديۚܣ،  للإيمان  نوعية  خاصية  يقدم  القارئ، 

الأس؈ف  و୒نقاذ  للأسر  فك  من  المȘسامية،  الإلɺية  الذات  توفره  أن  يمكن  ما  وفق  والمنفى،    الأسر 

 بخروجھ من حياة المنفى. 

تراه   ما  وفق  اݍݰضاري،  المعطى  لطبيعة  ɸامة  خاصية  تثȎت  الۘܣ  والديɴية،  الإيمانية  الرؤʈة   ʏوۂ

الإلɺية،   للذات  محدودة  غ؈ف  قدرات  من  Ȗشيد  وما  اݍݵلاص،  إمɢانات  من  المتɢلمة،  الܨݵصية 

وʈبقى الإɲسان الطبيڥʏ أمام  ذات الأرزاق الواسعة، الۘܣ تصل إڲʄ حد غۚܢ الفق؈ف، و୒حياء الموȖى.  

 ذلك ضعيفا، لا يقوى عڴʄ تɢاليف الܦݨن والمنفى، مما ʇستوجب الدعاء والتوسل "ࣞ" وحده. 

 وت؇قل من ɠان مرفوع بجنحيھ  Ȗعز المذلول وتذل لقدار 

 رزࢮʏ والمكتوب القدرة بيديھ  قوي ومت؈ن شباب إڲʄ بار

  ندرʈھتاتيɴيبȞيوب عز إلا سلكۚܣ من ب؈ن الأفراس والأسفار

 حȎس الغرȋة لا تخڴʏ واحد فيھ سɺڴʏ يا خالقي فٕڈا تختار

 ɠي ولد إبراɸيم محمد تحبيھ أɸل اݍݵ؈ف بلا جميل ولا تقدار

 يا ولاده وجماعتھ رȌي لقيھ   رعۜܢ عنھ بوه ࢭʏ عبد اݍݨبار 

 قلۗܣ يبڧʏ غ؈ف من البيض والɺدية سɺڴʏ يا خالقي فٕڈا تختار

تتأسس    للأنموذج،  أقدار  وتبعا   ʏࢭ التصرف   ʄعڴ والقادرة،  المطلقة  بصفاٮڈا  الإلɺية،  الذات 

ʄالقدرة عڴ لɺا  ࢭʏ النص. فࢼܣ ذات  الܨݵصية المتحدثة  لɺا  أرادتھ  ࢭʏ    الȎشر. وɸذا ما  العز والذل 

أكرمت   كما  العباد  و୒كرام  الأسر،  فك  إمɢانية  ولɺا  أقدارɸم،   ʏࢭ متحكمة  الȎشر،  من  ذاتھ  الآن 

وأɸل قبل  من  بالمɢان    الأنȎياء  تلتحق  ɠي  بالدعاء،  إلٕڈا  والتوجھ  ٭ڈا  التوسل  بذلك  وʈبقى  اݍݵ؈ف، 

 الذي ترغب فيھ وɸو مدينة "البيض"، حيث الأɸل واݍݵلان.

والملاحظ ࢭʏ الأنموذج أن المعطى الواقڥʏ، لا يقدم الصورة الفنية عڴʄ ءۜܣء من اݍݨمالية، Ȋغرض 

ɸنا   فاݍݨمالية  القراء.  لدن  من  والإܿݨاب،  بالذات  المتعة  التوسل  من  النص،  يراه  ما  وفق  تɴبۚܣ 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

282 

العلوʈة Ȋغرض تحقيق اݍݰرʈة والاɲعتاق، وفق ما تقتضيھ الطبيعة الȎشرʈة الۘܣ تأȌى حياة الأسر  

 والمنفى. 

ݍݰقت  الۘܣ  الاجتماعي؈ن،  اݍݰيف  و  الظلم  عوامل  من  النص،   ʏࢭ المتɢلمة  الذات  تراه  ما  ذلك   ʏوࢭ

ɠو  والمنفى،  الأسر  حياة  نȘيجة  وࢭʏ ٭ڈا  تحقيقھ،  يقتغۜܣ  غرʈزي  مطلب  فٕڈا  ترغب  الۘܣ  اݍݰرʈة  ن 

 ذلك تتأسس حياة الإɲسان من جديد.

مع    النوعية  المفارقة  يحقق  والاɲعتاق،  اݍݰرʈة  وɸو  النص   ʏࢭ الإɲساɲي  اݍݰق  لمبدأ  الانتصار  إن 

 ʏڏʈتار لمعطى  النص،  لدن  من  صرʈح  نقد  ذلك   ʏوࢭ المنفى.  حياة   ʏۂ تماما،  مناقضة  حياة    طبيعة 

الوجود   ʏࢭ والمتمثل  اݍݨزائري،  للإɲسان  المنفى  حياة  وجود   ʏࢭ المȘسȎب  ذاك  ɸو   ،ʏواقڥ

 الاستعماري ࢭʏ "اݍݨزائر". 

بȘناقضات   يتم؈ق   ، آنذاك  اݍݰياȖي  المعطى  ɠان  سلبية  تطورات  من  التارʈخ،  عليھ  ɠان  لما  ونȘيجة 

الإɲساɲي. والشعور  المادي  الواقع  ب؈ن  النوعية،  المفارقة  حققت  المدرك    جدلية  يɢون  حيث 

الشعوري نتاجا، ݝݵتلف العوامل والتناقضات التارʈخية، الۘܣ حققت حالة من التعاطي السلۗܣ 

 مع تطور التارʈخ.

 البɴية ال؅فكيȎية الثانية: -

 أɲشوف اسيادي أɸل النيف ماليھ نت؇قه ࢭʏ ܵݵرة بلا قفار

 ܿݨل يا رȌي بحۙܣ ولا نجيھ  من عند اݝݰبة وما حاࢭȊ ʏشار

 وʈقولوا ɸذا Ȋسيده وسمح فيھ  ما بياش اݍݰȎس Ȍي عʋؠۜܢ وعار

 تحȎس سيد الشيخ ڲʏ وكتابتھ  محمد بݏݵ؈ف عبد الا تحرار

 وقرن درك الناس غ؈ف أن نبغيھ  يا حسراه رفاࢮʏ وقت ݠݨار

 يوم أن غاب رفيقɺم ما حاروا فيھ  يا حسراه عڴʄ سماحۘܣ الأحرار

 ومشليھ ملɺيھمشليھ منا   يا حسراه عڴʄ ملاعب ࢭʏ الأقدار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

283 

 ولباس الɺمة ݝݨبور ديواتيھ تباش؈ن اݍݵيل Ȋشبور الȘشطار

 كذا من قبطان Ȋعلامة طوȋھ يا حسراه عڴʄ نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقھ وʈخليھ  يا حسراه من؈ن ɠان سلسلنا الكفر

 ɠان العز إلا من البيض ولɺيھ  يڋʏ يوم حلو يوم قبالھ حار

ا م؈قتھ  الشعوري  المعۚܢ  العلاقة  يأخذ  من  انطلاقا  الشعرʈة،  الصورة  خصائص  إبراز   ʏࢭ لفنية، 

علاقات   من  النص،   ʏࢭ المتɢلم  يتصوره  لما  تبعا   ، ɸنا  تتحقق  فالألفة  والمɢان.  الإɲسان  ب؈ن  المتʋنة 

 تلك الألفة مع عالمھ المألوف سابقا. 

  ʏوࢭ رأسا.  المألوف  بالمɢان  الالتحاق  ʇعۚܣ  والمنفى،  الأسر  من  اݍݰرʈة  نيل   ʏللشعور  ࢭ تجاوز  ذلك 

آن    ʏࢭ المألوف  المɢان  وطبيعة  القائم،   ʏڏʈالتار السياق  مع  التواصل  مقتضيات  وفق  بالاغ؅فاب 

 واحد.

تقره   ما  بقدر  إلا  اݍݰؠۜܣ،  المادي  المعطى  وفق  الأنموذج،   ʏࢭ الفنية  الصورة  جماليات  تتحقق  ولا 

 المرجو الذɸاب إليھ. إمɢانات التخييل الفۚܣ، من إقامة علاقات الألفة بالمɢان الشعري،

ما   خلال  من  القارئ،  مع  التواصل  آلية  يحقق  الأنموذج،   ʏࢭ الفنية  للصورة  الشعوري   ʄوالمنڍ

مع   التفاعل  من  المزʈد  تجسيد  من  يمكن  Ȋشɢل  المعنوي،  الإدراك  تفاصيل  من  الصورة  توفره 

سɺا صراحة  طبيعة المنفى، وأمنية اݍݰرʈة. فبغض النظر عن أن الذات الشاعرة، تتحدث عن نف

أنفة   من  بھ  Ȗع؅ق  أن  يمكن  ما   ʄإڲ والܦݨن،  المنفى  معاناة  تجاوز  تحاول  ذلك  مع  فࢼܣ  النص،   ʏࢭ

 وشموخ.

 أɲشوف اسيادي أɸل النيف ماليھ نت؇قه ࢭʏ ܵݵرة بلا قفار

 ܿݨل يا رȌي بحۙܣ ولا نجيھ  من عند اݝݰبة وما حاࢭȊ ʏشار

 وسمح فيھ وʈقولوا ɸذا Ȋسيده   ما بياش اݍݰȎس Ȍي عʋؠۜܢ وعار

 تحȎس سيد الشيخ ڲʏ وكتابتھ  محمد بݏݵ؈ف عبد الا تحرار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

284 

ما    وفق  الشاعرة،  الذات  لدن  من  فعلية  إرادة  والمنفى،  الܦݨن  واقع  تجاوز  محاولات  تɢون  قد 

المقطع،   من  يفɺم  ما  أن  غ؈ف  ذلك.   ʏࢭ الباسلة  الشعورʈة  المقاومة  خاصية  من  عنھ  التعب؈ف  أرادت 

الذات   ترد  لم  ما  أمامɺما،  ɸو  اٰڈارت  اللتان  وك؄فيا٬ڈا  أنفْڈا  وɸو  مطلقا،  عنھ  التنازل  الشاعرة 

 تفاصيل المعاناة الشعورʈة المتعلقة بالمنفى. 

والمدرك الشعوري ݍݰيȞيات المعاناة، ɸو التأسʋس اݍݨوɸري ݍݨماليات الصورة الفنية، من خلال  

م  إعطاء  من  يمكن  مما  الملموسة،  الواقعية  بالمعطيات  الصورة  الاحتɢاك  لطبيعة  مادي  فɺوم 

 الفنية ࢭʏ النص. 

الواقع.    مع  للنص  المباشرة  العلاقة  لطبيعة  القصيدة،   ʏࢭ الفنية  للصورة  المادي  المفɺوم  ʇسȘند 

وࢭʏ ذلك ما أراد النص تقديمھ من طبيعة الاɲعɢاس الموضوڤʏ، لطبيعة الإدراك ݍݰيȞيات الواقع  

 القائم.

الفعڴ السȎيل   ʏۂ الشعورʈة  خلال والمعاناة  من  الفنية،  للصورة  المادي   ʄالمنڍ طبيعة  لإدراك   ،ʏ

مع   بالمقارنة  اݍݰاضرة،  المنفى  حياة  خصائص  وفق   ، المتɢلمة  للذات  الشعورʈة  المعاناة  تقديم 

 حياٮڈا السابقة وقت اݍݰرʈة والمقاومة. 

السلبية، وࢭɸ ʏذه اݍݰال يɢون المعطى التارʈڏʏ، عاملا ɸاما لقراءة، تفاصيل التحولات التارʈخية  

الۘܣ جعلت الܨݵصية المتɢلمة Ȋعيدة عن تفاصيل الصراع والمواجɺة؛ غ؈ف أن ما يحقق إيجابيْڈا،  

تفاصيل   وفق  أمامɺا،  Ȗستقر  اݍݰياة  من  جعلت  الۘܣ  الواقعية،  التناقضات  لطبيعة  إدراكɺا  ɸو 

 الإحباط والاسȘسلام.

ɠان عليھ الزمن ࢭʏ نظرɸا، من حياة  وɸنا Ȗعمد الذات المتɢلمة لتفاصيل الماعۜܣ، وذكرʈاتھ وفق ما 

 العز والسؤدد واݍݰرʈة. 

 وقرن درك الناس غ؈ف أن نبغيھ  يا حسراه رفاࢮʏ وقت ݠݨار

 يوم أن غاب رفيقɺم ما حاروا فيھ  يا حسراه عڴʄ سماحۘܣ الأحرار

 مشليھ منا ومشليھ ملɺيھ يا حسراه عڴʄ ملاعب ࢭʏ الأقدار

 ة ݝݨبور ديواتيھولباس الɺم  تباش؈ن اݍݵيل Ȋشبور الȘشطار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

285 

 كذا من قبطان Ȋعلامة طوȋھ يا حسراه عڴʄ نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقھ وʈخليھ  يا حسراه من؈ن ɠان سلسلنا الكفر

 ɠان العز إلا من البيض ولɺيھ  يڋʏ يوم حلو يوم قبالھ حار

وɸو مدينة  تختص جماليات الصورة الفنية ࢭʏ الأنموذج، بمعۚܢ واقڥʏ فعڴʏ يرتبط بمɢان الألفة   

حن؈ن كب؈ف  يصل إليھ الأنموذج. وقبل ذلك  آخر ما  إليھ،  ࢭʏ الذɸاب  الغاية  تɢون  حيث  "البيض". 

من   ذلك  بدا  وحرʈة،  وسؤدد  عز  من  قبل  من  Ȗعʋشھ  ɠانت  ما  وفق  المتɢلمة،  الܨݵصية  لماعۜܣ 

 مظاɸر العزة والفروسية، ومظاɸر اݍݰياة الشعبية الراقية الۘܣ ɠانت تحياɸا من قبل. 

حياة  وʈل م؈قتھ  جديد،  واقع  من  المتɢلمة  الܨݵصية  إليھ  آلت  لما  نȘيجة  اݍݰسرة،  مع  اݍݰن؈ن  تقي 

الأسر والمنفى. وࢭʏ ذلك استدعاء للمعطى التارʈڏʏ، ࢭʏ حيȞياتھ اݍݨدلية المنبɴية عڴʄ طبيعة إدراك  

العلاقات المباشرة بطبيعة الوڤʏ. من حيث ما أرادت الذات الم تɢلمة  التناقضات التارʈخية، ذات 

المأساوي   وواقعɺا  التليد  ماضٕڈا  ب؈ن   ،ʏالواقڥ الإدراك  لطبيعة  تبعا  تجسيده  من  النص،   ʏࢭ

  ʏلمة، من أمل ࢭɢمن خلال ما تأملھ الܨݵصية المت ،ʏڏʈالتار ʏذلك أيضا إيجابية الوڤ ʏاݝݰبط. وࢭ

 غد جديد، رغم مظاɸر اݍݰيف والتجاوز، الۘܣ رܥݵɺا الاستعمار الفرɲؠۜܣ بممارساتھ.

 البɴية ال؅فكيȎية الثالثة: -

 ɠان العز إلا من البيض وɸميھ  أمر الله قرʈب وʈدور المشوار 

 وʈڋʏ يوم غد والآخر نزɸوا فيھ   نȘنوا ليام والفلك إذا دار

 رȌي قال الطانة عبدي نوفيھ  نرجوا نوȘȋنا ونȘبدل الأسعار 

 ب؈ن الɢاف والنون شأن الله يقضيھ  تجاه الرسول وأܵݰابھ الأبرار

 ʏي رميت عليھ العارࢭɲيھ السياق راȎتجاه الرسول محمد ن 

 بوȋكر الصديق والمصدق بھ  اغفر يا غفار لأمة اݝݵتار

 ɲسۚܢ ࢭʏ اݍݰار الأيمن ɲساɸيھ  سلكنا من ɸول ذيك و ɸذا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

286 

 العبد إذا تاب الله عليھ  يا حليموʈا كرʈم وʈا ستار

 ࢭʏ ذنب كث؈ف ياسر ما نحصيھ اغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

 أس؅ف عيۗܣ ما علم حد نورʈھ  ليم وʈا كرʈم وʈا ستاريا ح

 لناظم الأشعار ولوالديھ  أغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

  ʏࢭ الكب؈ف  الأمل  مع  الإلɺية،  للذات  المطلق  الȘسليم  خاصية  ال؅فكيȎية،  البɴية   ʏࢭ المعۚܢ  يأخذ 

 اݍݵلاص، والعودة إڲʄ الوطن.

للتصوʈر الفۚܣ، من خلال تأكيد اݍݵلفية الإيمانية المطلقة  وʉشɢل المعۚܢ ɸنا، القاعدة الأساسية  

  ʏرفض الواقع القائم والأمل ࢭ ʏࢭ ،ʏالنص. وتتعلق الصورة الفنية بجانّڈا الواقڥ ʏللذات المتكملة ࢭ

ظلم   من  بھ  تم؈ق  وما  الواقع  مستوى   ʄعڴ القائمة،  التناقض  لعلاقات  ونȘيجة  اݍݨديد.  الغد 

يقدم الإɲساɲي،  لݏݰق  للذات    ومصادرة  المتواصلة  المعاناة  جوانب  من  ɸما  جانبا  الفۚܣ  التصوʈر 

المتɢلمة، من خلال الإقرار Ȋ݀ݨزɸا المطلق ࢭʏ الوصول إڲʄ اݍݵلاص من حياة المنفى، وȖعليق الأمل 

 ࢭʏ ذات "الإلھ"، ɠأنموذج عامڴʏ محوري ومساعد، لتحقيق تلك الرغبة الإɲسانية. 

 عز إلا من البيض وɸميھɠان ال  أمر الله قرʈب وʈدور المشوار 

 وʈڋʏ يوم غد والآخر نزɸوا فيھ   نȘنوا ليام والفلك إذا دار

 رȌي قال الطانة عبدي نوفيھ  نرجوا نوȘȋنا ونȘبدل الأسعار 

 ب؈ن الɢاف والنون شأن الله يقضيھ  تجاه الرسول وأܵݰابھ الأبرار

 تجاه الرسول محمد نȎيھ ࢭʏ السياق راɲي رميت عليھ العار

 بوȋكر الصديق والمصدق بھ  غفار لأمة اݝݵتاراغفر يا 

 ɲسۚܢ ࢭʏ اݍݰار الأيمن ɲساɸيھ  سلكنا من ɸول ذيك و ɸذا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

287 

والوطن،    الأرض   ʄإڲ والعودة  بذلك،  "الله"  أمر  بتقرʈب  اݍݵلاص،   ʏࢭ للأمل  الفۘܣ  التصوʈر  ʇعتمد 

القائمة ب؈ن    حيث ألفة المɢان "البيض". فالمɢان يحقق وجوده الموضوڤʏ، تبعا للعلاقة الشعورʈة 

 الذات المتɢلمة وكيفية تصور مɢان الألفة. 

  ʏࢭ والأمل  اݍݰاضر،  ب؈ن  المقارنة  Ȋعقد  واقعيا  منظورا  النص  يقدم  الزمن،  عامل  مع  وȋالتواصل 

فقد   والمنفى،  الܦݨن  حياة  من  إليھ  المآل  ɠان  لما  نتاج  ɸو  اݍݰاضر،  رفض  ɠان  و୒ذا  المستقبل. 

 ق والسعادة. يɢون المستقبل شʋئا آخر، من الإشرا

عليھ الصلاة    -والنص ࢭʏ ذلك لا يتجاوز عتبات الدعاء بالمغفرة، والتوسل بذات الرسول "محمد"

 ، من أجل الإسراع ࢭʏ تحقيق المراد والتحرر. -والسلام

تختص الصورة الشعرʈة بالتعامل بواقعية مع الزمان والمɢان عڴʄ حد سواء؛ يختص التعامل مع   

والأ  اݍݰاضر،  برفض  باݍݰن؈ن  الزمان  المɢان  وʈختص  واɲعتاق.  حرʈة  من  فيھ  لما  المستقبل   ʏࢭ مل 

 لمɢان الألفة، والعودة إڲʄ الوطن والديار، Ȋغرض اس؅فداد السعادة وحياة الاستقرار. 

 ،ʏڏʈالتار الظرف  وأɸمية  بقيمة   ʏالوڤ جوانب  من  الɺام  اݍݨانب   ʏۂ الشعرʈة،  الصورة  وواقعية 

 ارʈخية من تناقض، ࢭʏ تطورɸا اݍݨدڲʏ.تبعا لما انبɴت عليھ العوامل الت

تحديد    ʏࢭ السلۗܣ  التحول  يمثل  النص،   ʏࢭ المتɢلمة  الذات  بواقع  علاقتھ   ʏࢭ  ʏڏʈالتار العامل  إن 

صميم الواقع   ۂʏ من  بأكملɺا،  الواقع.والبɴية النصية  حيȞيات  تصوʈر   ʏࢭ منظور النص الشعري، 

 أساة والمعاناة ࢭʏ حياة المنفى.اݍݨديد لتلك الذات من خلال ما قدمتھ، من تفاصيل الم 

طبيعة   إدراك  خلال  من  النص،   ʏࢭ السائد   ʏڏʈالتار  ʏالوڤ لطبيعة   ʏنموذڊ تحقيق  ذلك   ʏوࢭ

اݍݨدلية  التطورات  وفق  التناقض،  خاصية   ʄعڴ انبɴت  الۘܣ  اݍݨديدة،  الواقعية  العلاقات 

 اݍݰاصلة عڴʄ مستوى التارʈخ.

  عليھ العبد إذا تاب الله يا حليم وʈا كرʈم وʈا ستار

 ࢭʏ ذنب كث؈ف ياسر ما نحصيھ اغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

 أس؅ف عيۗܣ ما علم حد نورʈھ  يا حليم وʈا كرʈم وʈا ستار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

288 

 لناظم الأشعار ولوالديھ  أغفر يا غفار ݍݨميع اݍݰضار

الدعاء   بخاصية  التوسل  خلال  من  والديۚܣ،  اݍݰضاري  الانتماء  عوامل  استحضار  يتم  ذلك  ومع 

و  باݍݵلاص  اݍݰاجات  ࣞ  وتلبية  الإيماɲي،  السند  تحقيق  من  اݍݵاصية،  لتلك  لما  والس؅ف،  المغفرة 

 النفسية والشعورʈة والعاطفية للذات المتɢلمة. 

الآن     ʏࢭ المطلق  والإيمان   ʏالوڤ مرتكز   ʄعڴ النص،   ʏࢭ الشعرʈة  للصورة  الأساسية  اݍݵلفية  تقوم 

ɺم مم؈قات المعاناة الۘܣ Ȗعانٕڈا الذات  ذاتھ. و୒ن Ȗعلق الوڤʏ بطبيعة إدراك خصوصيات الواقع وف

المتɢلمة ࢭʏ النص، من عوامل الܦݨن والمنفى؛ فالإيمان مثل اݍݨانب الروڌʏ المطلق لتلك الذات،  

 وفق ما تؤمن بھ من توسل لذات ɠاملة ومȘسامية، ترجو مٔڈا اݍݵلاص مما ۂʏ فيھ. 

  ʄعڴ للقارئ  إحالة  من  القصيدة،  نص  م؈ق  الذي  اݍݰضاري  جانبا  والعامل  مثل   ʏالروڌ العامل 

ɸاما، من علاقة الصورة الفنية بالواقع. فالواܷݳ من خلال المتاȊعة الموضوعية لنص القصيدة،  

حياة الصراع   نتاج لعلاقات صراع تارʈخية، قامت ࢭʏ الماعۜܣ، وم؈قت  أن واقع الذات المتɢلمة ɸو 

لمادي الواقڥʏ، ۂʏ تجسيد لمعاناة  للذات المتɢلمة وغ؈فɸا، من باب أن الصورة الشعرʈة ࢭʏ معناɸا ا 

 والمنفى ࢭʏ ظل الاستعمار الفرɲؠۜܣ.   أي جزائري عاɲى حياة الأسر

الۘܣ انبۚܢ  التناقضات  طبيعة  النص، وفق  صنعت أحداث  ۂʏ من   ،ʏڏʈالتار الصراع  فخصوصية 

الذي   ʏڏʈالتار  ʏالوڤ لنمط  تبعا  المتɢلمة،  الذات  واقع  واݍݨم  علٕڈا  الفۚܣ  التصوʈر  آليات  اڲʏ صنع 

 عڴʄ مستوى القصيدة. 

بقدر    الواقع،  حيȞيات  التعاطي مع  ʇعۚܣ ɸنا سلبية  النص، لا   ʏࢭ  ʏالروڌ لݏݨانب  المم؈ق  واݍݰضور 

محاولات   خلال  من  المنفى،  حياة  من  واݍݵلاص  اݍݰرʈة  وأɸمية  بقيمة   ʏالموضوڤ  ʏالوڤ ʇعۚܣ  ما 

ت الموضوعية  أن  مع   .ʏالواقڥ بالعمق   ʏالروڌ اݍݨانب  لرȋط  جادة  بمشروعية  فنية  الإقرار  حتم 

عوامل   بمختلف  إحاطة  من  الȎشري،   ʏالوڤ عليھ  يɴبۚܣ  ما  وفق  الواقع  لمعطيات   ،ʏالكڴ الاحتɢام 

 التناقضات التارʈخية والاجتماعية، وكذا عوامل الصراع.

 *الɺوامش: 

اݍݨزائرʈة  -1 الشعبية  الثقافة   ʏࢭ بورايو:  اݍݰميد  والقضايا  –عبد  ، دار فʋس؈فا  -والتجلياتالتارʈخ 

 42، ص:2011اݍݨزائر، الطبعة الأوڲʄ -للɴشر والتوزʉع، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

289 

 53المرجع نفسھ، ص:-2

اݍݨزائر،  -عبد الله الركيۗܣ: الشعر الديۚܣ اݍݨزائري اݍݰديث، الشركة الوطنية للɴشر والتوزʉع،  -3

 363، ص:1983

الثورة  -4  ʏࢭ اݍݨزائري  الشعۗܣ  الشعر  دور  الشيخ:  بن   ʏشر  التڴɴلل الوطنية  الشركة  التحرʈرʈة، 

 366، ص:1983اݍݨزائر، -والتوزʉع، 

البيضاء  -5 الدار  والتوزʉع،  والɴشر  للطباعة  توȋقال  دار  المغرب،   ʏࢭ الزجل  اݍݨراري:  –عباس 

 ،ʄ363، ص:1997المغرب، الطبعة الأوڲ 

 53عبد الله الركيۗܣ: الشعر الديۚܣ اݍݨزائري اݍݰديث، ص:-6

 .368رجع نفسھ، ص:يراجع ࢭʏ ذلك الم-7

والتوزʉع،  -8 والɴشر  للطباعة  التوɲسية  الدار  الشعۗܣ،  الشعر   :ʏالمرزوࢮ الطبعة -محمد  توɲس، 

 ʄ54، ص:1993الأوڲ 

للطباعة  -9 مصر  ٰڈضة  دار   ،ʏواࢭ الواحد  عبد   ʏعڴ تحقيق:  المقدمة،  خلدون:  بن  الرحمان  عبد 

 1350القاɸرة، د/ط، د/ت، ص: -والɴشر والتوزʉع، 

 1358/ 1357نفسھ، ص: المرجع-10

اݍݰديث-11 اݍݨزائري  الشعر  ناصر:  الفنية-محمد  وخصائصھ  الإسلامي،  -اتجاɸاتھ  الغرب  دار   ،

 422، ص:1985لبنان،-الطبعة الأوڲʄ، ب؈فوت

القاɸرة-12 المعارف،  دار  الشعري،  والبناء  الصورة  الله:  عبد  حسن  ،د/ت، -محمد  د/ط  مصر، 

 16ص:

 11فك؈ف ࢭʏ الأدب الشعۗܣ، ص:التڴʏ بن الشيخ: منطلقات الت-13

 11المرجع نفسھ، ص:-14



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

290 

للكتاب-15 الوطنية  المؤسسة  الثورة،   ʏࢭ ودوره  الشعۗܣ  الشعر  دحو:  الطبعة  -العرȌي  اݍݨزائر، 

 ʄ221/ 220،ص:1986الأوڲ 

اݍݨزائر،  -ينظر ࢭʏ ذلك رابح العوȌي: أنواع الن؆ف الشعۗܣ، مɴشورات جامعة باڊʏ مختار عنابة  -16

 107د/ط، د/ت، ص:

 114المرجعنفسھ، ص:-17

 2811ابن منظور: لسان العرب، مادة"ܿݨب"، اݝݨلد الراȊع، باب الع؈ن، ص:-18

دراسة تحليلية لݏݰɢاية الشعبية،  -للاس؅قادة أك؆ف يراجع: أحمد زʈاد محبك: من ال؅فاث الشعۗܣ-19

 86/87، ص:2005لبنان -دار المعرفة، الطبعة الأوڲʄ، ب؈فوت

ي-20 أك؆ف  الشعۗܣللاس؅قادة  الأدب  زغب:  أحمد  والتطبيق-راجع:  وادي  -الدرس  مزوار،  مطبعة   ،

 51/ 50، ص:2003اݍݨزائر، الطبعة الأوڲʄ، -سوف

الغرȌي    -21 اݍݨنوب   ʏࢭ الفرɲؠۜܣ،  الاستعماري  التوسع  ضد  اندلعت  جزائرʈة،  شعبية  مقاومة 

الم  ɠانت  مرحلت؈ن؛   ʄعڴ الشيخ"،  سيدي  "الأبيض  منطقة   ʏࢭ وȋالتحديد  ما  اݍݨزائري،   ʄالأوڲ رحلة 

 م.1881-1867م، والمرحلة الثانية ما ب؈ن سنۘܣ 1867-1864ب؈ن سنۘܣ 

الطرʈقة الشيخية مأخوذة من موقع:    -22 بن قدور"، مقدم  بݏݵ؈ف  معلومات عن الشاعر "محمد 

http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php 

 نص قصيدة "سلاك المغبون" للشاعر "محمد بݏݵ؈ف بن قدور"، مأخوذ من الموقع الإلك؅فوɲي:  -23

https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en 

بݏݵ؈ف،   -24 ݝݰمد  المغبون"  سلاك  قصيدة"  لدلالات  ديɴية  أن؆فبولوجية  لعبيدي:دراسة  فرʈدة 

الأديان  أن؆فوȋولوجية  اݝݨلد  مجلة  العدد  19،  بتارʈخ:01،  تلمسان2023/ 01/ 05،  جامعة   ،-

 549اݍݨزائر، ص:

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

291 

 *المراجع: 

الشعۗܣ-1 الأدب  زغب:  والتطبيق-أحمد  سوف-الدرس  وادي  مزوار،  مطبعة  الطبعة  -،  اݍݨزائر، 

 ،ʄ2003الأوڲ 

الشعۗܣ-2 ال؅فاث  من  محبك:  زʈاد  دار  -أحمد  الشعبية،  لݏݰɢاية  تحليلية  الطبعة  دراسة  المعرفة، 

 2005لبنان -الأوڲʄ، ب؈فوت

للɴشر  -3 الوطنية  الشركة  التحرʈرʈة،  الثورة   ʏࢭ اݍݨزائري  الشعۗܣ  الشعر  دور  الشيخ:  بن   ʏالتڴ

 1983اݍݨزائر، -والتوزʉع، 

 اݍݨزائر، د/ط، د/ت -رابح العوȌي: أنواع الن؆ف الشعۗܣ، مɴشورات جامعة باڊʏ مختار عنابة-4

الزج-5 اݍݨراري:  البيضاء  عباس  الدار  والتوزʉع،  والɴشر  للطباعة  توȋقال  دار  المغرب،   ʏࢭ –ل 

 ،ʄ1997المغرب، الطبعة الأوڲ 

اݍݨزائرʈة  -6 الشعبية  الثقافة   ʏࢭ بورايو:  اݍݰميد  والتجليات–عبد  والقضايا  ، دار فʋس؈فا  -التارʈخ 

 2011اݍݨزائر، الطبعة الأوڲʄ -للɴشر والتوزʉع، 

المق-7 خلدون:  بن  الرحمان  للطباعة  عبد  مصر  ٰڈضة  دار   ،ʏواࢭ الواحد  عبد   ʏعڴ تحقيق:  دمة، 

 القاɸرة، د/ط، د/ت -والɴشر والتوزʉع، 

اݍݨزائر،  -عبد الله الركيۗܣ: الشعر الديۚܣ اݍݨزائري اݍݰديث، الشركة الوطنية للɴشر والتوزʉع،  -8

1983 

زائر، الطبعة الأوڲʄ  اݍݨ-العرȌي دحو: الشعر الشعۗܣ ودوره ࢭʏ الثورة، المؤسسة الوطنية للكتاب-9

1986 

والتوزʉع،  -10 والɴشر  للطباعة  التوɲسية  الدار  الشعۗܣ،  الشعر   :ʏالمرزوࢮ الطبعة  -محمد  توɲس، 

 ʄ1993الأوڲ 

 مصر، د/ط ،د/ت -محمد حسن عبد الله: الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاɸرة-11



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

292 

اݍݨزائري  -12 الشعر  ناصر:  الفنية-اݍݰديثمحمد  وخصائصھ  الإسلامي،  -اتجاɸاتھ  الغرب  دار   ،

 1985لبنان،-الطبعة الأوڲʄ، ب؈فوت

 *المعاجم والقوامʋس: 

 مصر، د/ط، د/ت –أبو الفضل جمال الدين بن منظور: لسان العرب ،دار المعارف، القاɸرة  -1

 *اݝݨلات: 

المغبون" ݝݰمد بݏݵ؈ف، مجلة  فرʈدة لعبيدي:دراسة أن؆فبولوجية ديɴية لدلالات قصيدة" سلاك    -1

 اݍݨزائر-، جامعة تلمسان 2023/ 01/ 05، بتارʈخ:01، العدد 19أن؆فوȋولوجية الأديان، اݝݨلد 

اقع الإلك؅فونية:  *المو

1-http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php 

2-https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en  

  

  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

293 

 القضايا الديɴية والأدبية ࡩʏ الشعر الصوࡩʏ الشعۗܣ 

 من خلال ديوان الشيخ محمد الرʉڧʏ شب؈فة

Religious themes and literary in the popular Sufi 
Prophetic poem, focusing on the Algerian poet Sheikh 

Muḥammad al-RīghīShabīra’sdiwan 

 الأستاذة حكيمة بوشلالق 

 اݍݨزائر / المسيلة محمد بوضياف جامعة

hakima.bouchelaleg@univ-msila.dz  

 المݏݵص:

يتحـــدث المقـــال عـــن القضـــايا الديɴيـــة والأدبيـــة ࢭـــʏ الشـــعر الصـــوࢭʏ الشـــعبيمن خـــلال ديـــوان الشـــيخ  

ʏڧـــʉشـــعر  محمـــد الر ʏاݍݰقيقـــة اݝݰمديـــة ࢭـــȋـــف بالمـــديح النبـــوي، وʈشـــب؈فة، حيـــث تناولـــتُ فيـــھ التعر

المـــــديح النبـــــوي والمتصـــــوفة عمومـــــا، ثـــــم التعرʈـــــف بالشـــــاعر ، واســـــتظɺار العناصـــــر الصـــــوفية الۘـــــܣ 

" وظفɺــا مــن خــلال مدحــھ للرســول صــڴʄ الله عليــھ وســلم، واخ؅ــفُت لــذلك قصــيدة واحــدة مــن ديوانــھ

ــَّ  ــا ثَثـ ــرَّق مـ ــبٌ شـ "ࢭــــʏ مــــدح الرســــول صــــڴʄ الله عليــــھ وســــلم، حاولــــت مــــن خلالــــھ اســــتكناه البۚــــܢ اشْ ركـ

الۘـــܣ وظفɺــا الشــاعر ࢭـــʏ قصــيدتھ عڴــʄ غـــرار ممــن ســبقھ مـــن الشــعراء ࢭــʏ مـــدحɺم  المدحيــة اݍݨديــدة

للنۗܣ صڴʄ الله عليھ وسلم، فوجدتھ يختلف عــٔڈم ࢭــȊ ʏعــض العناصــر ، فقــد أɸمــل Ȋعــض العناصــر 

نبــوي وركــز عڴــȊ ʄعضــɺا فقــط ، كمدحــھ للســيدة فاطمــة رعــۜܣ الله عٔڈــا المؤسســة لقصــيدة المــديح ال

ابنـــــة الرســـــول صـــــڴʄ الله عليـــــھ وســـــلم، ومحاولاتـــــھ المتكـــــررة ࢭـــــʏ إعـــــادة ذكـــــر عناصـــــر المـــــدح النبـــــوي ، 

 فاكتفى فقط بذكر:

ــا ،  الɴســــʋب النبــــوي، التوســــل وطلــــب الشــــفاعة يــــوم القيامــــة ، مــــدح الســــيدة فاطمــــة رعــــۜܣ الله عٔڈــ

 جاة.التضرع والمنا

ــيدة النبوʈـــــة الصـــــوفية، اݍݰقيقـــــة اݝݰمديـــــة، الشـــــاعر محمـــــد الرʉڧـــــʏ  الɢلمـــــات المفتاحيـــــة: القصـــ

   شب؈فة، الɴسʋب النبوي، التوسل والȘشفع، المناجاة والتضرع.

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

294 

Abstract  

This article examines religious themes and literary in the popular Sufi 
Prophetic poem, focusing on the Algerian poet Sheikh Muḥammad al-
RīghīShabīra’sdiwan (collected poems). It begins with defining the genre of Prophetic 
panegyric and situating the concept of the Muhammadian Reality, which is a central 
metaphysical construct in Sufi thought, within the broader framework of Sufi 
devotional poetry. The study then introduces the poet’s biography and analyzes the 
Sufi motifs he employs in his praise of the Prophet Muḥammad (peace be upon him). 
To illustrate this analysis, the article selects a single poem from his collected poems, 
titled “RakbSharrag Ma Thathash”= “A Caravan Set Eastward and Didn’t Return 
back”, as a representative case study. Through a close reading, the article seeks to 
uncover the novel devotional structures deployed by the poet, comparing them to 
established conventions in the Prophetic panegyric tradition. The analysis reveals that 
al-RīghīShabīra diverges significantly from his predecessors: he deliberately omits 
certain foundational motifs of classical eulogy, while accentuating others. Notably, he 
foregrounds the veneration of the Prophet’s daughter Mrs. Fatima Al-zahraa “may 
God be satisfied about her”, and reiterates select devotional elements with distinctive 
rhetorical emphasis. 

Ultimately, the poet’s panegyric architecture is distilled into four principal 
components:  

The Prophetic nassib, which is an evocative prelude invoking sacred memory 
and longing, Intercession and supplication for the Prophet’s mediation in the Day of 
Judgment, Extolling mrs. Fatima Al-Zahraa, integrating her sanctity into the Prophetic 
luminous paradigm, Intimate supplication and mystical address.  

Key words: Sufi Prophetic poetry, the Muhammadian Reality, Muḥammad al-
RīghīShabīra, Prophetic nassib, intercession and Mediation, supplication and mystical 

address.   

 :تمɺيد

ام والعصــور إڲــʄ ف ــ م نجده يتحــول عڴــʄ مــرِّ الأيــَّ ʄ الله عليھ وسلَّ ن أدȌــي إذا نظرنا إڲʄ مدح الرَّسول صڴَّ

ة إڲــʄ أنــواع مختلفــة مٔڈــا المــدائح العامــة الصــرفة  َّʈبو ة، وتȘنوَّع المدائح النَّ يɴيَّ Ȗشيع فيھ العواطف الدِّ

م ،  ʄ الله عليــــھ وســـــلَّ ســـــول صــــڴَّ ة الۘــــܣ تــــذكر مــــآثر الرَّ بوʈـــــَّ والۘــــܣ تȘســــع لاحتوا٬ڈــــا عڴـــــɠ ʄــــل المــــدائح النَّ

م ، وتدخل فٕڈا مختلف الأشɢال المعروفة للمدائح النبوʈة ʄ الله عليــھ وســلَّ ، وتذكر س؈فة رَســول صــڴَّ

ــܣ يــــــدير  ــار المواقــــــف والمشــــــاɸد واݍݵصــــــائص الۘــــ ــاعر يختــــ ــائلھ، وأحوالــــــھ، وɠــــــل شــــ وشــــــمائلھ، وفضــــ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

295 

قصــــــــــيدتھ علٕڈــــــــــا، وتمتــــــــــاز ɸــــــــــذه القصــــــــــائد عــــــــــادة بــــــــــالطول، وȌعــــــــــض الشــــــــــعراء يضــــــــــع لقصــــــــــيدتھ 

 )125م، ص2011(فاطمة عمراɲي،  .اسما

م ،   ʄ الله عليــھ وســلَّ ولم تخل المــدائح العامــة مــن قــيم تقليديــة، فالشــعراء غنــوا للرَّســول صــڴَّ

وأشــادوا بم݀ݨزاتــھ وأمارتــھ وعظــم خلقــھ، وســماحة دينــھ، وســɴتھ وســ؈فتھ، فلــم ي؅فɠــوا موضــوعا أو 

قـــوا إلٕڈـــا ࢭـــʏ شـــعرɸم. مراɲـــي، (فاطمــة عناحيـــة تتعلـــق بـــھ، وȋفتوحـــات الإســـلام و୒نجازاتـــھ... إلاَّ وتطرَّ

 )126-125م، ص ص2011

م لا يطلــب وظيفــة ولا جــائزة ولا جاɸــا ولا عطفــا أو   ʄ الله عليــھ وســلَّ ۗܣ صــڴَّ فالشاعر أمام النَّ

ʄ الله  محاباة مما عرفھ ديوان المدح العرȌي...، بــل يɴشــد راحــة الضــم؈ف ورعــۜܢ الله Ȗعــاڲʄ ورســولھ صــڴَّ

م، وأɸل بʋتھ علٕڈم السلام لينعم Ȋسعاد  ة الدين والدنيا جميعا.عليھ وسلَّ

 المديح النبوي و القصيدة الصوفية النبوʈة   :أولا 

م بتعـــداد المـــديح النبـــوي ɸـــو  - 1 ʄ الله عليـــھ وســـلَّ ــڴَّ ســـول صـ ذلـــك الشـــعر الـــذي ينصـــبُّ عڴـــʄ مـــدح الرَّ

صــــفاتھ اݍݵَلقيــــة واݍݵُلُقيــــة، و୒ظɺــــار الشــــوق لرؤʈتــــھ، وزʈــــارة ق؄ــــفه والأمــــاكن المقدســــة الۘــــܣ ارتبطــــت 

بحيــاة الرســول صــڴʄ الله عليــھ وســلم، مــع ذكــر م݀ݨزاتــھ الماديــة والمعنوʈــة، ونظــم ســ؈فتھ شــعرا ون؆ــفا 

 Ȋغزواتھ، وصفاتھ المثڴʄ، والصلاة عليھ تقديرا وȖعظيما.والاشادة  

وʈُظɺر الشاعر المادح ࢭɸ ʏــذا النــوع مــن الشــعر الــديۚܣ تقصــ؈فه ࢭــʏ أداء واجباتــھ الديɴيــة والدنيوʈــة،  

اه طالبــا  تھ المُشʋنة، وك؆فة ذنوȋھ ࢭʏ الدنيا مناجيا الله بصدق وخوف مســتعطفا إيــَّ وʈذكر عيوȋھ وزلاَّ

 .)472، ص1969(بن تاورʈتو الصادق عفيفي،  غفرةمنھ التوȋة والم

م طامعــــا ࢭــــʏ شــــفاعتھ يــــوم القيامــــة، وغالبــــا مــــا   ʄ الله عليــــھ وســــلَّ ســــول صــــڴَّ وɴʈتقــــل Ȋعــــد ذلــــك إڲــــʄ الرَّ

 يتداخل المديح النبوي مع قصائد التصوف؛ لأن ɸذا الأخ؈ف ساɸم Ȋشɢل كب؈ف ࢭʏ إذاعتھ.

فࢼــܣ لــون مــن التعب؈ــف عــن  -ڴــʄ حــد رأي زɠــي مبــاركع-و ʇعــد المــديح النبــوي فنــا مــن فنــون التصــوف  

ــا لا تصـــــــدر إلا عـــــــن قلـــــــوب مفعمـــــــة بالصـــــــدق  العواطـــــــف الديɴيـــــــة، وȋـــــــاب مـــــــن الأدب الرفيـــــــع، لأٰڈـــــ

، ولـــم يـــنظم فيـــھ مـــن غ؈ـــف المتصـــوفة إلا النـــذر الʋســـ؈ف، فɺـــو  )17(زɠـــي مبـــارك، دت، صوالإخـــلاص

 )53م، ص2005(أحمد عبيدڲʏ،   ان.يجعل من النۗܣ صڴʄ الله عليھ وسلم سر الوجود وعلة الأɠو 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

296 

وذلك أن المديح عند ɸؤلاء لا يتجاوز وصف النبوة الظاɸر إڲʄ القول باݍݰقيقة اݝݰمديــة،  

ــا ɠانـــت  ــا أصـــلان مـــن أصـــول التصـــوف، فعڴـــʄ حـــد قـــول ابـــن عرȌـــي: (إنمـ والنـــور اݝݰمـــدي اللـــذين ɸمـ

بـــھ الأمـــر وخـــتم، فɢـــان نȎيـــا حكمتـــھ فرديـــة، لأنـــھ أكمـــل موجـــود ࢭـــɸ ʏـــذا النـــوع الإɲســـاɲي، ولɺـــذا بـــدئ 

وآدم بــ؈ن المــاء والطــ؈ن، و أول الأفــراد الثلاثــة، ومــا زاد عڴــɸ ʄــذه الأوليــة مــن الأفــراد فإٰڈــا عٔڈــا، فɢــان 

(ابـن عرȌـي،  (عليھ السلام أول دليل عڴʄ رȋھ، فإنھ أوȖــي جوامــع الɢلــم الۘــܣ ۂــʏ مســميات أســماء آدم

م ɠـــان قبـــل خلـــق آدم، ، ومعۚـــܢ ɸـــذا أنَّ ال )214م، ص1980مڍـــʏ الـــدين ،  ــلَّ ʄ الله عليـــھ وسـ ۗـــܣ صـــڴَّ نَّ

م ʄ الله عليھ وسلَّ  .وأنَّ حقيقتھ ظلَّت تɴتقل من نۗܣ إڲʄ نۗܣ حۘܢ ظɺرت ࢭʏ ܧݵصھ صڴَّ

بوي   ة ࡩʏ شعر المديح النَّ  ثانيا: اݍݰقيقة اݝݰمديَّ

النبوʈـــة لعـــلَّ أɸـــم ءـــۜܣء لابـــد أن أذكـــره ࢭـــɸ ʏـــذا العنصـــر وأتحـــدث عليـــھ ۂـــʏ تلـــك القصـــائد  

 ʏاݍݵطـــاب الصـــوࢭ ʄم، كمـــا أركـــز أيضـــا عڴـــ ʄ الله عليـــھ وســـلَّ ســـول صـــڴَّ الكث؈ـــفة الۘـــܣ قيلـــت ࢭـــʏ مـــدح الرَّ

بـــوي ظـــل  وأȊعـــاده عڴـــʄ القـــول الشـــعري عامـــة، وعڴـــʄ شـــعر المـــديح النبـــوي خاصـــة لأن بـــاب المـــديح النَّ

قليد أو الإتباع. ظم سواء بالتَّ  مشرعا يدخلھ ɠل من يحسن النَّ

ة لثقافة عصــر مــن وɸذا مݏݰظ آخ  قديَّ ر لابد من أخذه Ȋع؈ن الاعتبار ࢭʏ محيط القراءة النَّ

يۚܣ فٕڈــا ɸــو اݝݰـــرِّك  ســت ع؄ـــف العصــور المتواليــة، حيــث ɠــان العنصـــر الــدِّ العصــور، وۂــʏ ثقافــة تأسَّ

صورات. وجɺات والتَّ  والفاعل ࢭʏ التَّ

ــا شـــɢلت الملامـــح الفقɺيـــة لɺـــذه الثقافـــة العمـــود الفقـــري بقـــوة، و٭  ڈـــذا يمكـــن أن يخـــتلط كمـ

 علينا الإحساس بالروح النبوʈة، وȋ؈ن المɢونات الثقافية أو الأدبية لɺذا الشاعر أو ذاك الفقيھ.

ــارʈڏȊ ʏعـــد أن   بـــوة لـــھ امتـــداد تـ ــذا الإحســـاس بـــروح النُّ ثـــم أن تـــلازم الثقافـــة الإســـلامية مـــع ɸـ

 ،ʄل، وخــلال العصــور الأوڲــ مــن تــارʈخ الإســلام، ففــي ɸــذه اســتقلت الأمــداح النبوʈــة عــن مجراɸــا الأوَّ

ة بصـــوت الشـــعراء الـــذين  ة الإســـلاميَّ المرحلـــة ɠانـــت Ȗعت؄ـــف وجɺـــا آخـــر للـــدّ؟ِفاع عـــن الرســـالة اݝݰمديـــَّ

م ،  ʄ الله عليھ وسلَّ  آمنوا وعملوا الصاݍݰات، وأصبح حسان بن ثابت شاعر الرَّسول صڴَّ

ة قـــد ولـــدت ࢭـــʏ نفـــوس فـــالتغۚܣ باݍݰقيقـــة اݝݰمديـــة ɸـــو جـــوɸر الإɲســـان الɢامـــل، لأنَّ   بوʈـــَّ ات النَّ الـــذَّ

م شـــــعورا نورانيـــــا عارمـــــا باݍݰـــــب، فأصـــــبح الإحســـــاس  ʄ الله عليـــــھ وســـــلَّ ۗـــــܣ صـــــڴَّ عراء المـــــادح؈ن للنَّ الشـــــُّ

ــذا اݍݰـــب  ــا ɠـــان ʇســـعدɸم البـــوح ٭ڈـ عراء مشـــرقا أو مغرȋـ ــُّ ــلّ الشـ ــا أنَّ جـ ــھ، كمـ مضـــافا إليـــھ ومɴســـوȋا لـ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

297 

ʄ الله عليــــھ  ــڴَّ م، وȘʈبــــاɸون ࢭــــʏ التعــــاب؈ف عنــــھ، والتفــــاوت ࢭــــʏ وɸــــذا الإحســــاس الصــــادق نحــــوه صــ ــلَّ وســ

عراء وȋـــ؈ن المتصـــوفة نȘيجـــة الإحســـاس الـــداخڴʏ وɠوامنـــھ، ونȘيجـــة  التعب؈ـــف عـــن ɸـــذا الɺيـــام بـــ؈ن الشـــُّ

 ʄلام، يرتكــز أساســا عڴــ لاة والســَّ ة، ذلــك "أنَّ الɺيــام بالرَّســول عليــھ الصــَّ َّʈعر ِ
التبــاين ࢭــʏ المɢونــات الشــّ

ة" ديَّ  .)192م، ص1986(مخيمر صاݍݳ، اݍݰقيقة اݝݰمَّ

ة جميلـــة،   فɺـــذا الɺيـــام وɸـــذه اݍݰقيقـــة ܧـــݰذت عاطفـــة العلمـــاء والأدبـــاء ܧـــݰنات وطاقـــات إبداعيـــَّ

ــا غزʈـــرا ومتنوعـــا لا حـــدود لأȊعـــاده وآفاقـــھ، حيـــث نجـــدɸم  رت إنتاجـ عراء والأدبـــاء-وفجـــَّ تȘبعـــوا  -الشـــُّ

ة الزاخرة، بدءا باݍݰــديث عــن ɲس ــ َّʈبو ؈فة النَّ م ومولــده إڲــʄ مراحل السِّ ʄ الله عليــھ وســلَّ ب الرَّســول صــڴَّ

عنــــــوا عنايــــــة خاصــــــة  -كتابــــــا وشــــــعراء-اݍݰــــــديث عــــــن وفاتــــــھ وآل بʋتــــــھ وم݀ݨزاتــــــھ...، ولعــــــلَّ المغارȋــــــة 

ɺــا  وق إڲــʄ زʈــارة البقــاع المقدســة، وۂــɠ ʏلُّ ة والشــَّ بوʈــَّ عــال النَّ بموضوعات خاصة ɠالمعراج والݤݨــرة والنِّ

ل جوانـــب مختلفـــة مـــن فـــيض ِɢّشـــȖُ  الله ʄ ســـول صـــڴَّ عب للرَّ بـــوي، الـــذي ɠـــان يُكنـــھ ɸـــذا الشـــَّ اݍݰـــب النَّ

عر ِ
ــّ ؆ـــــف أو الشـــ ــا جـــــاء بـــــھ ࢭـــــʏ ذلـــــك مـــــن النَّ ةً لـــــھ ومتجاوȋـــــة معـــــھ، ســـــواء مـــ ــَّ م ومُغذيـــ ــلَّ (أحمـــــد عليـــــھ وســـ

 .)605-604م، ص ص2008الطرȋيق أحمد، 

ــُّ   عر اݍݨزائـــري اݍݰـــديث جـــزءً مـــن ال؅ـ ِ
ــّ ة ࢭـــʏ الشـ ــَّ بوʈـ فاث العرȌـــي الإســـلامي الـــذي ɸـــذا وتمثـــل المـــدائح النَّ

وازع  وࢭʏ والنــــَّ ــُّ ــالفكر الصــ ــأٮڈا بــ ــاع منــــذ زمــــن طوʈــــل، وقــــد ارتبطــــت ࢭــــɲ ʏشــ ظɺــــر ࢭــــʏ الأدب العرȌــــي وشــ

بــوي  م أو الإشــادة بــآل البʋــت النَّ ʄ الله عليھ وسلَّ ة لما فٕڈا من صدق العاطفة نحو الرَّسول صڴَّ يɴيَّ الدِّ

ʄ الله ۗــܣ صــڴَّ يعة وحّڈم للنَّ م وآلــھ، فالمــدائح عنــدɸممع شعراء الشِّ الشــيعة لʋســت ديɴيــة  - عليــھ وســلَّ

 ʏا ࢭـــ ــَّ ــة، أمـ فاع عـــن آل البʋـــت وحقɺـــم ࢭـــʏ اݍݰكـــم واݍݵلافـ ــدِّ ــا ارتبطـــت بالسياســـة ؛ أي الـ فحســـب و୒نمـ

قــرب ࣞ Ȗعــاڲʄ عــن طرʈــق  شــوق، أو التَّ َّȘوســل أو ال المدائح الأخرى فɢــان الــدافع لɺــا ɸــو الت؄ــفُّك، أو التَّ

لاة وأزɠــى الȘســليم، حيــث تظɺــر ɸــذه الفكــرة مدح نȎيھ عليــھ أف ࢭــʏ جميــع  -حــب النۗــܣ وآلــھ-ضــل الصــَّ

 العصور حۘܢ العصر اݍݰديث.

عر اݍݨزائــري اݍݰــديث،   ِ
ة ࢭــʏ الشــّ بوʈــَّ وع الأول وʈمكــن التفرʈــق بــ؈ن نــوع؈ن مــن المــدائح النَّ ɸــو مــا  فــالنَّ

ة إڲــʄ حــد كب؈ــف، أمــا ا -أساســا-ɠــان امتــدادا لل؅ــفاث القــديم وɸــو يــرتبط  وفيَّ ظرة الصــُّ  لنوعالثــاɲيبــالنَّ

ڈــوض واليقظــة، وذلــك  ُّٔ م مبــدأ للــدعوة إڲــʄ ال ʄ الله عليــھ وســلَّ فɺــو الــذي اتخــذ مــن مــدح الرَّســول صــڴَّ

ة؛  ياسيَّ ة والسِّ ة والأدبيَّ َّʈرت اݍݰياة الفكر ɠان Ȗعب؈فا عن مرحلة حضــارʈة عاشــْڈا  ول فالأ Ȋعد أن تطوَّ

 ʏاس ࢭـــ اݍݨزائـــر قبـــل ɸـــذا القـــرن، وɠـــان الـــدين فٕڈـــا قـــد أصـــبح ɸـــو "القـــوة" الوحيـــدة الۘـــܣ بقيـــت للنـــَّ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

298 

وع الثــــاɲيحيــــاٮڈم؛ أمــــا  ة جديــــدة انتقلــــت إلٕڈــــا اݍݨزائــــر ȊســــȎب  النــــَّ َّʈعب؈ــــفا عــــن مرحلــــة حضــــارȖ ــــانɢف

 استعمار الأتراك علٕڈا.

م وصــفاتھ وم݀ݨزاتــھ، ومــا كما يمكن التفرʈق ب؈  ʄ الله عليھ وسلَّ ن اݍݰديث عن الرَّسول صڴَّ

ة، وȋــــ؈ن اݍݰــــديث عــــن "اݍݰقيقــــة اݝݰمديــــة" و"النــــور اݝݰمــــدي"  وحيــــة واݍݨســــديَّ يتصــــل بحياتــــھ الرُّ

 وحب ɸذه اݍݰقيقة.

انيــة ف  ا الثَّ ڈــا وصــف لــھ ولأقوالــھ وأفعالــھ أو للواقــع، أمــَّ َّٰ ࢼــܣ فــالأوڲʄ تــدخل ࢭــʏ مجــال المــديح لأ

ة وتدخل ࢭʏ التصوف. احية الميتاف؈قيقيَّ  )52-51م، ص ص1992(عبد الله الركيۗܣ،   تخص النَّ

ور اݝݰمــدي" أو   ھ غــزل ࢭــʏ "النــُّ وࢭʏ ، لكنــَّ جــھ أܵــݰا٭ڈا إڲــʄ الغــزل الصــُّ اɲي اتَّ وع الثَّ وقصائد النَّ

ة" تلــك القضــية شــغلت المتصــوفة طــوʈلا، وȋنــوا علٕڈــا نظــرʈْڈ م ࢭــʏ التصــوف، ࢭــʏ "اݍݰقيقــة اݝݰمديــَّ

 وۂʏ فكرة آمنوا ٭ڈا وع؄فوا عٔڈا ࢭʏ قصائدɸم وأشعارɸم وكتاباٮڈم.

يعة والمتصــوفة،   ِ
نة والشــّ وفكــرة "النــور اݝݰمــدي" ۂــʏ مــن القضــايا الۘــܣ عــرض لɺــا أɸــل الســُّ

ور ظɺــر ࢭــʏ صــورة آدم... ثــمَّ بصــورة ɠــل نۗــܣ يعة ࢭــʏ أنَّ ɸــذا النــُّ ِ
فقــون مــع الشــّ نة يتَّ  و୒ذا ɠــان أɸــل الســُّ

م نفسھ. ʄ الله عليھ وسلَّ ۗܣ صڴَّ  Ȋعده، حۘܢ ظɺر أخ؈فا ࢭʏ صورة النَّ

نة   يعة يــرون أنَّ ɸــذا  -يضــيف الركيۗــܣ-و୒ذا ɠــان أɸــل الســُّ ِ
يقفــون عنــد ɸــذا اݍݰــد، فــإنَّ الشــّ

ʄ الله عليــھ  رســول صــڴَّ ة الــذين يقتȎســون مــن نــور الَّ وفيَّ رق الصــُّ ور Ȗسلســل ࢭــʏ الأوليــاء ورجــال الطــُّ النــُّ

م ة ۂʏ "مبدأ اݍݰياة ومركزɸا ࢭʏ العالم، فࢼܣ ٭ڈــذا المعۚــܢ وسلَّ ، وɸم يرون أيضا أنَّ اݍݰقيقة اݝݰمديَّ

 روح ɠل ءۜܣء وحياتھ.

ــا   ة، كمــ ــَّ ة باݍݰقيقــــة اݝݰمديــ ــَّ ــا يخــــتلط اݍݰــــديث عــــن اݍݰقيقــــة الإلɺيــ وكث؈ــــفا مــــن الأحيــــان مــ

ڈــم خلفــاء ال َّٰ م أو يخــتلط اݍݰــديث عــن الأوليــاء والمبالغــة ࢭــʏ تصــوʈرɸم عڴــʄ أ ʄ الله عليــھ وســلَّ ۗــܣ صــڴَّ نَّ

اس.  )267-266م، ص ص1992(عبد الله الركيۗܣ،    وسطاء ب؈ن الله Ȗعاڲʄ والنَّ

ر ɠـــل ɸـــذا شـــاعر جزائرʈونكتفـــي ࢭـــɸ ʏـــذا الموضـــع أن نـــذكر  ࢭـــʏ شـــعره إذ يـــذكر ࢭـــʏ  -أو Ȋعضـــھ–يصـــوِّ

م، والمــواطن الۘــܣ درج ف  -عموما-قصائده   ʄ الله عليــھ وســلَّ ٕڈــا ورأى فٕڈــا الرِّســالة، شــوقھ للرَّســول صــڴَّ

د الرʉِّغʋشــب؈فة في اعر الشــيخ محمــَّ اش "قصــيدتھوɸــو الشــَّ ࢭــʏ مــدح الرســول صــڴʄ "ْ◌ ركــبٌ شــرَّق مــا ثَثــَّ

  .الله عليھ وسلم



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

299 

ʏڧʉِّد الر اعر محمَّ ة ࡩʏ شعره ثالثا: الشَّ وفيَّ ة و الصُّ يɴيَّ  :شب؈فة و اݍݨوانب الدِّ

م أبــوه بــن شــب؈فة بــن أحمــد اݍݰــاج 1895شــب؈فة ولــد ســنة  ɸــو محمــد الرʉڧــʏ :التعرʈـف بالشـاعر-1

Ȗعلــم أبجــديات المعرفــة وحفــظ Ȋعــض . انوʈبــات رحمɺــم الله الܶــݰراوي، وأمــھ فاطمــة بɴــت اقوʈــدر

الصور القرآنية أثناء رعيھ الغنم، ثم انتقل إڲʄ زاوʈة ســيدي بــوجمل؈ن بالمســيلة، وȌعــد شــɺور انتقــل 

لرحمانيــة بȎســكرة)، ثــم اســتقر بزاوʈــة ســيدي عقبــة Ȋســكرة إڲʄ زاوʈة سيدي عڴʏ بن عمــر بطولقــة( ا

ر مـــن القـــرآن الكـــرʈم، وɠـــان ذلـــك حـــواڲʏ ســـنة  ســـَّ َّʋـــذا المشـــوار الدرا؟ـــۜܣ ماتɸ عـــدȊ م، 1915، فحفـــظ

نِّ ɸـــو الــذي ســـاɸم ࢭـــʏ خروجـــھ المبكـــر مــن الزاوʈـــة، Ȋعـــد حفـــظ نصـــف القـــرآن  وقــد يɢـــون عامـــل الســـِّ

 (الرʉڧــɠ. ʏالفقـــھ والســـ؈فة، والقواعـــد الȎســـيطة للنحـــوالكـــرʈم، ثـــم أكمـــل دراســـتھ ࢭـــȊ ʏعـــض المـــواد 

 )177م،ص2013شب؈فة،  

ڈن النجــارة والفلاحــة، ومــارس ɸوايــة الصــيد المفضــلة لديــھ، ɠــان  وȌعــد رجوعــھ إڲــʄ مســقط رأســھ امـْـ

 .يدعو إڲʄ اݍݵ؈ف وʉُساɸم ࢭʏ أعمالھ بɢل الوسائل الممكنة

الأحيان، وخاصة ࢭʏ أواخــر عمــره، لــھ انتــاج وف؈ــف ࢭــʏ ال؅قم بقرض الشعر إڲʄ درجة الاɲعزال ࢭȊ ʏعض 

 .الشعر لكن عوامل التلف ساɸمت ࢭʏ القضاء عڴʄ كث؈ف من قصائده

 )177م،ص2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ .م رحمھ الله1957نوفم؄ف 6توࢭʏ يوم اݍݵمʋس 

اشْ  " قصيدتھاݍݨوانب الديɴية ࡩʏ شعره من خلال   -2  : "ركبٌ شرَّق ما ثَثَّ

ʏڧʉمدح  لقد وظَّف الشاعر محمد الر ʏقصيدتھ ࢭ ʏم شب؈فة ࢭ ʄ الله عليــھ وســلَّ ࢭــʏ اثنــان الرَّســول صــڴَّ

ــا( ــا)، مقســـمة إڲـــʄ مواضـــيع مختلفـــة ،52وخمســـ؈ن بʋتـ ــا  بʋتـ ة بُنʋـــت علٕڈـ ɸـــذه التقســـيمات الموضـــوعيَّ

ة، حيث نجده قد ذكر َّʈبو ة النَّ  :القصيدة المدحيَّ

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

300 

د ࡩʏ قولھ من البʋت-أ  )27م، ص 2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ(1-10)الɴسʋب النبوي: تجسَّ

اݍݰِ؈نْ ادْرَقْ  ــَ اشْ فـــــــ ــَ ا ثَثـــــــ ــَ قِ مـــــــ رَّ ــَ بٌ شـــــــ رَكـــــــــْ

ادِي يْمْ آتَنɢْـــــــــــــَ احْ الْغـــــــــــــَ ادِي طـــــــــــــَ دُونْ الɺْـــــــــــــَ

مْ  ــَ ܢ مَعَلـــــــ ِ
ــّۜ ھ اʇْعَآـــــــ لَ لَيْلـــــــــَ ــُ تْلَمْلَمْ ɠـــــــ ــِ ا يـــــــ

ــَ جـــــــ

ا ھ Ȋْعِيــــــــــــدْ اعْلِينــــــــــــَ ةجَا جَوȋْــــــــــــَ نْ يَامِينــــــــــــَ بــــــــــــِ

ا دَ بʋِْنـــــــــــــــــــــــــــَ ورْ ʇَغـــــــــــــــــــــــــــْ ʋنَة لاَ بَبـــــــــــــــــــــــــــُ ــِ لاَمَشــــــــــــــــــــــــ

ھ فْبـــــــــــــَ انْ ال؅ُّ ʏ اɠُــــــــــــَ ة تَكْتَبْڴــــــــــــِ بْ طَلْبــــــــــــَ طَالــــــــــــَ

عْ عِ  ʏ الْبَقِيـــــــْ ارُو ࡩـــــــِ
ܢ جـــــــَ تَارُو نَمْؠـــــــَۜ د اســـــــْ نـــــــْ

ومِي ــُ زُولْ اɸْمـــ ـينَصْفَى اتـــــْ ــِ وْمِي كـــ ʄ نـــــَ يَحْڴـــــَ

ʏِاڲ ܣ تُقْضــــــــــــَ ِۘ اجْ اڦʏِ حــــــــــــَ اڲʏِ بــــــــــــَ ʏْ بــــــــــــَ ا ࡩــــــــــــِ
نــــــــــــَ

ادِي  دʇِعَ اكْبــــــــــــَ ʏ طَوْعُوانــــــــــــْ ادِي ࡩــــــــــــِ مُحَمــــــــــــَ

 

وَد  احْ اســــــــــــــــــــــْ و طــــــــــــــــــــــَ رَقْ دُونــــــــــــــــــــــُ يْمْ مْرَقــــــــــــــــــــــْ الْغــــــــــــــــــــــِ

د  ي عَلْفْجُوجْكِ؈ْفَاكـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ دِّ انْ امْســـــــــــــــــــــــــــــــــــَ بـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

و  تْ الـــــــــــــــرُّ اɸُمْ قُلـــــــــــــــْ ا امْعـــــــــــــــَ دْ نـــــــــــــــَ حْمـــــــــــــــَ
َ
ورْ أ حْ شـــــــــــــــُ

رَاɸْيَامَبْعَدْ   ة يَاحَصــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ْدِينــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ
ْ
ʏ الم ــِ ࡩــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

د  انْ مَتْوَجــــــــــــــــــــــــــــــــَّ ھ مَارɠِــــــــــــــــــــــــــــــــَ نْعَھ زʈَْنــــــــــــــــــــــــــــــــَ صــــــــــــــــــــــــــــــــَ

د ارْ مُحَمــــــــــــــــــــــــــــَّ ܢ جـــــــــــــــــــــــــــَ ا نَمْؠـــــــــــــــــــــــــــَۜ فِيبـــــــــــــــــــــــــــَ
ْ
ʏ يَ؆ ࡩـــــــــــــــــــــــــــِ

ݨِد  ܦَــــــــــــــــــــْ
ْ
وَاڌʏِ الم رْبْ انــــــــــــــــــــْ احَتْ دَارُو قــــــــــــــــــــُ ســــــــــــــــــــَ

د  راَحْ تَتْكَمـــــــــــــــــــــــــــــَّ ــْ قِْ׿ܣ وَالاْجـــــــــــــــــــــــــــ ــَ فَى ســـــــــــــــــــــــــــ ي؄َـــــــــــــــــــــــــــــْ

تْ اɲْعُودْنَتْمَرْ  ــْ ʏ خُفــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــِ ڲــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ دآدَلاَّ ــَ مــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

د  ܣ قَاصـــــــــــــــــــــــــــَ ھْ ابɴِْيْۘـــــــــــــــــــــــــــِ ادِي لَيـــــــــــــــــــــــــــْ ذَاتْ الɺْـــــــــــــــــــــــــــَ

 

  ʄالمدينــة المنــورة الۘــܣ تضــم ق؄ــف النۗــܣ صــڴ ʄشــوق إڲــȘب النبــوي والʋســɴحيث بدأ قصــيدتھ بال

 ʄتــھ الرســول صــڴʈب اݍݰنــ؈ن لرؤʋســɴــذا الɸ تلوʈالله عليھ وسلم، وفٕڈا جرت أغلب أحداث س؈فتھ، و

 .الله عليھ وسلم ومجاورة ق؄فه

 :التوسل وطلب الشفاعة يوم القيامة: ࡩʏ قولھ الشاعرب 

ʏڧــʉقصــائد المــديح النبــوي عنــد الشــعراء الأوائــل حيــث  لقــد خــرج الشــاعر الر ʏعــن الــنمط المــألوف ࢭــ

 ʄـــوى الـــنفس، ثـــم يݏِݨـــون إڲـــɸ ب النبـــوي، ثـــم التحـــذير مـــنʋســـɴـــة بالʈتـــدؤون القصـــائد النبوȎم يɸنــرا

مــــدح الرســــول صــــڴʄ الله عليــــھ وســــلم، ثــــم التحــــدث عــــن مولــــده وم݀ݨزاتــــھ وخاصــــة م݀ݨــــزة القــــرآن 

م݀ݨــــزة الإســــراء والمعــــراج، والتحــــدث عــــن جɺــــاده عليــــھ الصــــلاة  الكــــرʈم اݍݵالــــدة، ثــــم التحــــدث عــــن

ʏڧـــʉــا عنـــد الشـــاعر الر ــاة والتضـــرع؛ لكننـ  والســـلام، ࢭـــʏ الأخ؈ـــف يصـــلون إڲـــʄ التوســـل والȘشـــفع والمناجـ

قــد اســت݀ݨل بتوســلھ وطلــب الشــفاعة يــوم القيامــة ، ورȋمــا ɸــذا أســلوب جديــد ࢭــʏ القصــيدة  نجــده

 )28-27م، ص ص  2013شب؈فة،   الرʉڧʏ((13-11) :تم؈ق بھ الشاعر ؛ ࢭʏ قولھ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

301 

فَاعْتُو زْ امْوَاتُون؅َْفَجَاوْشـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ عـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

وȌِي فْ آمَحْبــــــــُ ܣ نَيــــــــْ ِ
ــّ ي عَۚــــــ كْ اɸْرُوȌــــــــِ

لِيــــــــْ

ʏ ــِ ڲـــــــــ
كْ اَدَلاَّ دَى لَيـــــــــــْ وَاڲɲَ ʏِغـــــــــــْ انْ اتـــــــــــْ لɢُـــــــــــَ

 

ɺَد   صَــــــــــــــــْ
ْ
نْ الم ــِ ا مــــــــــــــ و يَمْنَعْنــــــــــــــــَ ــُ ʏ حَثْوَاتــــــــــــــ ــِ ࡩــــــــــــــ

عَد ــْ ܣ ɲَســــــــــــــ ِۚ وقْ ــُ كْ اســــــــــــــ ــْ ي لِيــــــــــــــ ِ
ــّ بْ رȌَــــــــــــــ ــُ نُطْلــــــــــــــ

ا د نـــــــــــــــــــــَ اوْرَكْ نُقْعـــــــــــــــــــــُ مْ انْجـــــــــــــــــــــَ ــَ اڲʏِ ثـــــــــــــــــــ Ȋِعْيـــــــــــــــــــــَ

 

يواصـــل الشـــاعر مدحـــھ وتوســـلھ وطلـــب الشـــفاعة مـــن الرســـول صـــڴʄ الله عليـــھ وســـلم يـــوم 

 )28م، ص  2013(الرʉغʋشب؈فة،    (15-14 ):القيامة ࢭʏ قولھ

ا ونْ مْعَايــــــــــــــــــَ ا اتْكــــــــــــــــــُ دَّ ِ
ــّ ا فِالشــــــــــــــــ يَامَولاَيــــــــــــــــــَ

ولْ لاَ  ــَ وْمْ الɺْـــــــــــ اɲِي يـــــــــــــَ وَّ ــَ ا عـــــــــــ اɲِييـــــــــــــَ ــَ تɴَْســـــــــــ

 

نَد  رَكْ مَســـــــــــــــــــْ ا رَاɲـــــــــــــــــــي دَايـــــــــــــــــــْ عَيɴِْيـــــــــــــــــــھْ لَيـــــــــــــــــــَّ

د ݨـــــــــــــــــــَ ْ
َ
امْنَكِ ݝ ــَ ʏ ضــــــــــــــــ ِ

ي قُڴـــــــــــــــــــّ ــِ ــنْ فْلاɲَــــــــــــــــ وʈِــــــــــــــــ

 

ــيدة النبوʈــــــة؛ حيــــــث يُقــــــرُّ الشــــــاعر فيــــــھ  فالتوســــــل والȘشــــــفع مــــــن أɸــــــم موضــــــوعات القصــــ

ʄعاڲȖ الله ʄعد المناجاة والرجوع إڲȊ ة والاستغفارȋابھ للزَّلات والتوɢبتقص؈فه وارت. 

 ʏـــة، وࢭـــʈــيدة النبو ا جديـــدًا متعـــارف عليـــھ ࢭـــʏ بɴيـــة القصـ ــً فالشـــاعر الرʉڧـــʏ وɠأنـــھ نݤـــݮ منݤݨـ

ــادة الشـــعراء العـــرب  ــلھ وطلـــب الشـــفاعة عڴـــʄ غ؈ـــف عـ ــام، حيـــث نـــراه قـــد اســـت݀ݨل ࢭـــʏ توسـ ــا العـ قالّڈـ

الأوائل، وɸذا دليل عڴــȖ ʄعلقــھ وحبــھ الشــديد لســيدنا محمــد صــڴʄ الله عليــھ وســلم ، وأيضــا حرصــھ 

ʏبــــاه  الشـــديد ࢭــــȘد الان بلــــوغ ق؄ـــفه والوصــــول إليــــھ، ومـــع ذلــــك لــــم ʇســـتطع فبعــــث مرســــولا إليـــھ، وشــــدَّ

ــھ ــڴʄ الله عليـــھ وســـلم ، ࢭـــʏ قولـ ــام ق؄ـــفه صـ ــالتھ أمـ شـــب؈فة،  (الرʉڧـــʏ(24-20 ):للرســـول أن يُقـــري رسـ

 )28م، ص  2013

ة  رف بْرʈَــــــــــــَّ وذْ طــــــــــــَ ــُ ܣ خــــــــــ
ة مِۚــــــــــــّْ ــَّ ــرْ مزʈــــــــــ دِيــــــــــ

ʏِمْڴ لَّ فَى ســـَ نْ تَصـــْ
َ
دْ أ طَفَى Ȋَعـــْ صُـــْ

ْ
ʄ الم اعْڴـــَ

دْ اعليــــھ مانَحكُولــــك ولك عَيــــَّ وصــــُ
ُ
دْ أ Ȋَعــــْ

يلَة  ــِ نْ المسْــــ ــِ تْ مــــ ــْ و جَيــــ يلــــــة قُلــــــُ ࡩــــــʏ ذِي اللَّ

ة تْ بِالْوَجَاɸــــــــــــــــَ كْ اتʋَــــــــــــــــْ ا لَيــــــــــــــــْ مَامَعْنَاɸــــــــــــــــَ

 

مْجــــــــــــــــــــد  دْ كلامــــــــــــــــــــي عَلَّ د ارقيــــــــــــــــــــة عَيــــــــــــــــــــَّ يِّ
لْســــــــــــــــــــَ

د  فْ ارْقـــــــــــــــــــــــَ رْفɺَمَاجَبُوشْ نَيـــــــــــــــــــــــْ دْ الشـــــــــــــــــــــــُّ جـــــــــــــــــــــــَ

نْ قولــــــــــــــــــــــــــــكْ  ــَ دْ واحْســــــــــــــــــــــــــ يِّ ــَّ ظْ للســــــــــــــــــــــــــ وَالْفــــــــــــــــــــــــــــَ

دْ  وركُمْ قَاصــــــــــــــــــــَ ــَ ا شـــــــــــــــــ وســـــــــــــــــــيلة ٭ِڈــــــــــــــــــــَ
ُ
تْ أ ــْ جِبـــــــــــــــــ

د ــُ اشْ انْصـــــــــــــــــ ــَ ܣ بـــــــــــــــــ ِۚ حْ رَّ ــَ ا ســـــــــــــــــ ــَ فْ اقْرَاɸـــــــــــــــــ خـــــــــــــــــــُ

 

وʈرجو الشاعر أن يرجع الرسول الذي حمــل رســالتھ إڲــʄ الرســول صــڴʄ الله عليــھ وســلم بــأن  

م، ص 2013(الرʉغʋشـب؈فة، (27-25):يرد عليــھ بجــواب يــرʈح قلبــھ وʈطفــئ نــار الشــوق إليــھ، ࢭــʏ قولــھ

28( 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

302 

اɲِي ــَّ نْ وَصـــــــــــ ــَ وَابْ مـــــــــــ ــْ دْنَاɲِي رُدْ اجـــــــــــ ــَ ا عـــــــــــ ــَ يـــــــــــ

ا ــَ ʄ اݍݵُلاَفـــــــــــــ ــَ لَمْڴʏِ اعْڴـــــــــــــ ــَ افɺَســـــــــــــ لْ الرَّ ــْ ɸـــــــــــــ
َ
أ

ارَبْ  يْكُمْ ɸـــــــــــَ يْمْ لـــــــــــَ ادُو ضـــــــــــَ ʏ زَارَبْ صـــــــــــَ ِ
الْڴـــــــــــّ

 

د  ʏ يɴَْشـــــــــــــــــَ ِ
لاَوِي الْڴـــــــــــــــــّ ي حَمـــــــــــــــــْ دَكْ دَاɲـــــــــــــــــِ وُلـــــــــــــــــْ

د ورɸَْمْ تُقْعـــــــــــــــــــــــــــُ ؈ن اقْبـــــــــــــــــــــــــــُ ة بـــــــــــــــــــــــــــَ فـــــــــــــــــــــــــــَّ دَزْ الدَّ

د بْ مَاٮَڈْدُوɸْيِتْمَرْمـــــــــــــــــــــــــــــــَ ظْ الْوَاجـــــــــــــــــــــــــــــــِ حـــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

 : مدح السيدة فاطمة ابنة رسول الله صڴʄ الله عليھ وسلم ووصفɺا -جـ  

ʏڧـــʉتقـــل الشـــاغر الرɴالله عليـــھ وســـلم  ي ʄـــت الرســـول صـــڴɴمـــديح آخـــر للســـيدة فاطمـــة ب ʄإڲـــ

دɸا وȖعلقɺــا بــاݝݰراب ، كمــا أوطــۜܢ ࢭــʏ رســالتھ أن يقرٱڈــا الســلام أيضــا مــن ابــن المســيلة ،  واصــفا Ȗعبــُّ

 )28م، ص  2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ(32-28) ):ࢭʏ قولھ

ʏِوَاڲ ــْ دْ اســــــ ــَّ اڲʏِ  عَيــــــ ʏ بــــــــَ ــِ ʏ ࡩــــــ ِ
ــّ ة الْڴــــــ رَّ لِݏْݰــــــــُ

ا ــَ لْقَاɸــــــــ
َ
ا وَأ ــَ رعَْ بَا٭ْڈــــــــ ــْ قــــــــ

َ
فَاɸَا أ ــْ ي تَصــــــــ  ɠــــــــــِ

يمَھ تْ التȎَْســـــــِ
ة زɴʈَـــــــَ رَّ ة اݍݰـــــــُ ا فَطِيمـــــــَ يـــــــَ

اɸَرْ  ــَّ تْ الطـــــ ــْ كِ؈نْ بɴِـــــ ســـــــْ ِ
ْ
ايِرْ وُالم ــَ زْ الْبـــــ عـــــــَ

فُورَه  ــْ ِ׿ܣ م؄َـــــــ ــْ تْ الɺَْاشـــــــ ــْ ورَة بɴِـــــــ ــُ ا نـــــــ ــَ ڈـــــــ ْٔ عَ

 

ــاَ   لْ وَعــــــــــــ وَّ ــَ ا ســــــــــــ ــَ ڈــــــــــــ ْٔ اڲʏِ عَ ــَ تْ الْغــــــــــــ ــْ وَدبɴِــــــــــــ

دْ  ــَّ رَابْ تَتْعَبــــــــــــــ ــْ ݰــــــــــــــ ʏ اݝِْ ــِ ا ࡩــــــــــــــ ــَ مْ رَاɸــــــــــــــ دَايــــــــــــــــِ

د ــَ يفْكُم قَاعــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ةɸَاهُ ضــــــــــــــــــــــــــــ ــَ يَمــــــــــــــــــــــــــــ
ُ
يَالم

د رُوفْ تَتْوَجـــــــــــــــــــــَّ فْ لِلْمَعـــــــــــــــــــــْ مْ Ȗَع؅ْـــــــــــــــــــــَ دَايـــــــــــــــــــــِ

د ــَّ بَاحْ تَتْوَقــــــــــــــ ــْ صــــــــــــــ ِ
ْ
ورَة ɠِالم ــُ تْ اݍْݰــــــــــــــ ــْ ɲَعــــــــــــــ

 

 ʏاݍݰســنة ࢭــ ʏــا خديجــة رعــۜܣ الله عٔڈمــا، وۂــɺا، فࢼܣ مدللة أبٕڈا وأمɺوصف جمال ʄتقل إڲɴلي

 )29م، ص  2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ(39 -33 ):ࢭʏ قولھ  أفعالɺا،

وْجَھ اۂʏِ الســـــــــــَّ احْ بـــــــــــَ كٌ فـــــــــــَ ھ مِســـــــــــْ َغِنُوجـــــــــــَ
ْ
الم

ھ ــَ ܢ اتْجِيبْا٭ْڈِيْجــــــ ِۚ
ــْ نْ تَضــــــ ــَ ة مــــــ دْ اخْدِيجــــــــَ ــْ Ȋَعــــــ

ي  ِ
ــّ تْ رȌَـــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ اȌِي احْبِيȎـــــــــــــــــــــــــــــــ ــَّ تْ النـــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ بɴِـــــــــــــــــــــــــــــــ

دْ  ھ اتْݤَݨــــــــــــــــَّ رْآنْ بِيــــــــــــــــْ ݨَدْ وَالقــــــــــــــــُ مْ Ȗَܦــــــــــــــــْ دَايــــــــــــــــَ

ة ــَ َذْبَالــــــــــــــــ
ْ
الَة  الم ــَ احِبْ الرِّســــــــــــــــ ــَ Ȏَتْ صــــــــــــــــ ــْ ɲَســــــــــــــــ

ا ڈـــــــــــَ ْٕ دَمْ فِ انْ تَخـــــــــــْ سْ وُجـــــــــــَ ا اɲِـــــــــــْ ڈـــــــــــَ ْٕ تْ لِ طَاعـــــــــــَ

ا  الْتُو يِكَفِٕڈـــــــــــــــــــــــَ ا نـــــــــــــــــــــــَ ا عِلْمـــــــــــــــــــــــً ڈـــــــــــــــــــــــَ ْٕ نْ اَبِ عـــــــــــــــــــــــَ

 

دْ   ــَ ݨــــــــــ ْ
َ
ِ׿ܣ ݝ لْ الɺَْاشــــــــــــْ ة ɲَســــــــــــْ تْ اخْدِيجــــــــــــَ بɴِــــــــــــْ

د الْتُو زَايـــــــــــــــــــِ لاً نـــــــــــــــــــَ ة فَضـــــــــــــــــــْ تْ دَرْجـــــــــــــــــــَ بَلْغـــــــــــــــــــَ

دْ  ــَ تْ احْمـــــــــــــ ــْ رَاحْ بɴِـــــــــــــ ــْ نْ ݍَݨـــــــــــــ ــِ ܣ مـــــــــــــ ــِ ادْوَا قَلْۗـــــــــــــ

دْ  لْ مَاتُرْقــــــــــــُ يــــــــــــْ ولْ اللَّ ݨِدْ طــــــــــــُ ܦَــــــــــــْ
ْ
طْ الم وَســــــــــــَ

د يِّ
ــَ ا ســـــــــــــ ــَ ڈـــــــــــــ ْٰ بْ ازْمَا

ــْ ة قُطـــــــــــــ ــَ تْ دَالـــــــــــــ ــَ حَكْمـــــــــــــ

دْ  اطِقْ اُوجَامــــــــــــــــــــــــــــِ لُّ نــــــــــــــــــــــــــــَ ا ɠــــــــــــــــــــــــــــُ ڈــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ يُّ جِ
َ
أ

د ڈــــــــــــــــــــــــــــِ َْ اتْ تَجْ ا حَادِثـــــــــــــــــــــــــــَ ڈــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ تْ بِ خُصـــــــــــــــــــــــــــَّ

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

303 

فالشــاعر ࢭــʏ مدحــھ للســيدة فاطمــة رعــۜܣ الله عنــھ نجــدة تــارة م݀ݨبــا وتــارة مندɸشــا مــن ســر جمــال 

ڈوɸا Ȋعســــــل  أفعالɺـــــا الـــــذي أنطـــــق الشـــــعراء قبـــــل الفقɺـــــاء والـــــرواة، فࢼـــــܣ الشـــــرʈفة والأصـــــيلة، وشـــــّ

م، ص 2013شـب؈فة،  (الرʉڧـʏ(46-40 ):الشــɺد، كيــف لا وۂــʏ أم الفقــراء وۂــʏ الأم اݍݰنــون؛ ࢭــʏ قولــھ

29( 

ا  ارُوا فِٕڈـــــــــــــــــــــــــــــَ روَاةْ حـــــــــــــــــــــــــــــَ ھ الـــــــــــــــــــــــــــــُّ ڈـــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ الْفَقِ

ا ايَ نــــــَ تْ اغْنــــــَ ا  جَبــــــْ ايــــــَ وَ ʄ الطَّ دِي اعْڴــــــَ قَصــــــْ

ه دَّ ُ ولْ المـــــــــــــــــْ ــُ ɺْدَايِتْخَبَا لْطـــــــــــــــ لْ الشـــــــــــــــــَّ ــَ عَســـــــــــــــ

ة ــَ عْرʈِفــــــــــــــ ِ
ْ
ودْ وُ الم ــُ يلْ اݍْݨــــــــــــــ ــِ رʈِفَة صــــــــــــــ ــَّ الشــــــــــــــ

رَاء ــَ مْ الْفُقــــــــــــــــــــــــــــ
ُ
ة أ ــَ ارَه فَطِيمــــــــــــــــــــــــــــ ــَ يَاجَرْجــــــــــــــــــــــــــــ

ٕڈِمْ  بْ اتْكَفـــــــــــــــِ نْ وَاجـــــــــــــــَ ڈَمْ لَكـــــــــــــــِ ْٕ كْ فـــــــــــــــِ حَقـــــــــــــــَ

ا  ʋشْ وَاهْ اعْلِينـــــــــــــــــــــَ ا نَفْتــــــــــــــــــــِ يȘِْينْا مـــــــــــــــــــــْ اɲْســــــــــــــــــــِ

 

رْ   نَد الســــــــــــــَّ ــْ سَــــــــــــ
ْ
يلْ وُالم ــِّ تْ الصــــــــــــ ــْ ا بɴِــــــــــــ ــَ ڈــــــــــــ ْٕ اعْلِ

د ــَ ا يُوجـــــــــــــــ ھ وʈِـــــــــــــــــنْ امْثِيلɺْـــــــــــــــــَ ايـــــــــــــــــَ ولْ الرَّ طـــــــــــــــــُ

د  ــِ عُو تَجـــــــــــــــ ــْ ا تُوضـــــــــــــــ ــَ رْدَى كِمـــــــــــــــ ــَ تْ يـــــــــــــــ ــَ لʋَْســـــــــــــــ

د  ــَّ نْدُوقْ تَتْقَمـــــــــــــــــ ــْ ھ فِالصـــــــــــــــــ تْ غُرْفـــــــــــــــــــَ ــَ دَقْلـــــــــــــــــ

د ــَّ لاե ذَا مَتْوَجــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــُ عَرَا كــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــُّ وُالشــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

عَد  ܣ ʇَســــــــــــــــــــــــــــــــــْ لْۘــــــــــــــــــــــــــــــــــِ ڈُمْ آدَلاَّ ْٔ لاե مــــــــــــــــــــــــــــــــــِ كــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

ــَ  ة عــــــــــــــ ــْ مْ احْنʋِنــــــــــــــ
ُ
دالأ ــَ ا تَحْقــــــــــــــ ــَ ادْ مــــــــــــــ ــَ نْ لَكْبــــــــــــــ

 

ــبقوه قـــد أخطـــأوا ࢭـــʏ وصـــفɺا ، ورأى أن وصـــفɺا  لكـــن الشـــاعر الرʉِّڧـــʏ يصـــرح ࢭـــʏ شـــعره بـــأنَّ الـــذين سـ

 )30-29م، ص ص 2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ(48 -47):غاڲʏ ولن يأȖي بھ أحد ؛ نجد ذلك ࢭʏ قولھ

الُو ابْ امْثــــــَ نْ ذَا جـــــَ لْ مـــــَ الُوا ɠـــــُ كْ قـــــَ عَنـــــْ

 ʏِاڲ اتُوشْ بِيـــــھْ امْثــــــَ ا يـــــَ اڲʏِ مـــــَ فْ الْغـــــَ وَصـــــْ

 

د   وا حــــــــَ ا يْجِيبــــــــُ فَكْ مــــــــَ الُوا وَصــــــــْ نْ عــــــــَ ــِ لَكـــــ

دْ   َقْصـــــــــــــــَ
ْ
Șَشْ الم ــْ يــــــــــــ ا تَمَّ اڲʏِ مـــــــــــــــَ ــَ ʄ بــــــــــــ ــَ وُاعْڴــــــــــــ

 

 ʄقــا إڲــʈم ؛ حيــث جعلــوا مــن اݍݨمــال الأنثــوي طرɸأشــعار ʏذا اݍݨمال كث؈فا ما يݏݨأ إليھ المتصــوفة ࢭــɸ

ʄعاڲȖ الله ʄقا للوصول إڲʈا رمزا صوفيا وطرɺة، فجعلوا جمالʈالوصول للذات النبو. 

نجــد الشــاعر ࢭــʏ ٰڈايــة القصــيدة قــد عــاد بإݍݰــاح شــديد إڲــʄ التضــرع والــدعاء التضــرع والمناجــاة: -د

يدة Ȋس؅ قوى وحفــظ الأولاد ، مســتعطفا الســَّ اد بــالتَّ ارʈن ورȋــح الــزَّ عادة ࢭــʏ الــدَّ ف العيوب والزَّلاَّت والسَّ

ة أخرى، ࢭʏ قولھ  )30م، ص2013شب؈فة،   (الرʉڧʏ(52-49 ):فاطمة رعۜܣ الله عٔڈا مرَّ

وȌِي ؅ْفْ اعْيـــــــــــُ ــِ ارʈَْنْ ســــــــ ʏ الـــــــــــدَّ ــِ وȌِي ࡩــــــــ
ا مَرْغـــــــــــُ ــَ نــــــــ

رْ زَادِي  ظْ اُولاَدِيʇَعْمــــــــــــــــــــــَ قَى وُحِفــــــــــــــــــــــْ التُّ بــــــــــــــــــــــِ

ادِي  ــَ تْ الɺْـــــــــــــــــــــــــ ــْ رْ زَادِي يَارȋِْحِيآبɴِـــــــــــــــــــــــــ ــَ اَعْمـــــــــــــــــــــــــ

د  امْ تَتْقَعــــــــــــــــــــــــــَّ ــَّ يــــــــــــــــــــــــ
َ
ʏ وُالأ ــِ فَى جُرْڌــــــــــــــــــــــــ ي؄َــــــــــــــــــــــــــْ

د ــَّ الْ مُحَمـــــــــــــ وَّ ــَ ا قـــــــــــــ ــَ يدِي نـــــــــــــ ــِ تْ ســـــــــــــ ــَ حُرْمـــــــــــــ

زْوَد  ُ ادْ وُالمــــــــــــْ ــزَّ رْ الـــــــــ ــْ عْدِي عَمـــــــــ ــَ مْ ســـــــــ قَّ ــَّ اســـــــــ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

304 

ا رْفْ ارْدَاɸـــــــــــــــــَ
؅ُفɲِْي بْطـــــــــــــــــَ ا Ȗُســـــــــــــــــْ رُبْ لɺَـــــــــــــــــَ ڈــــــــــــــــْ ُٰ

 

ارِي  ــَ دْ عـــــــــــــ رَّ ــَ ارِي انْجـــــــــــــ ــَ دَى عـــــــــــــ ــْ ا ɲَغـــــــــــــ ــَ ڈـــــــــــــ ْٔ عَ

 

ʏڧـــʉعت؄ـــف الشـــاعر محمـــد الرʇ ــا مـــن نجـــوم المـــديح النبـــوي، وخ؈ـــفة العـــارف؈ن بـــاࣞ،  ومنـــھ شـــب؈فة نجمـ

اه، صـــادق  تـــھ إيـــَّ اش العاطفـــة ࢭـــʏ محبَّ م، وɠـــان جيـــَّ ʄ الله عليـــھ وســـلَّ ؈ن إڲـــʄ رســـولھ الكـــرʈم صـــڴَّ واݝݰبـــِّ

ــاد  ة ، وۂـــʏ كث؈ـــفة تɢـ ــَّ يɴيـ ــائد الدِّ ــاعرʈتھ الملɺمـــة بالعديـــد مـــن القصـ فقت شـ الايمـــان، قـــوي اليقـــ؈ن، تـــدَّ

 .-محل الدراسة  –وانھ  Ȗغلب عڴʄ دي

ࢭʏ الأخ؈ف أرى أن التصوف بصــفة عامــة ʇعــد أحــد الأنمــاط الشــعرʈة الۘــܣ أقبــل علٕڈــا الزɸــاد 

والمتورعــــون، فأخــــذوا ينظمــــون القصــــائد الصــــوفية، وʈتفننــــون ࢭــــʏ التغــــزل بالــــذات الإلɺيــــة، و୒بــــراز 

ʄ الله ع د صــڴَّ ة رســولھ محمــَّ تــھ Ȗعــاڲʄ ومحبــَّ شــوق لزʈــارة المشــاعر اݍݨياشــة اتجــاه محبَّ َّȘم وال ليــھ وســلَّ

ادقة ة تفيض بالأحاسʋس الصَّ َّʈشرانق شعر ʏسكب المفردات ࢭ ʄق؄فه، فانكبوا عڴ. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

305 

 قائمة المصادر والمراجع:

ابــــن عرȌــــي، مڍــــʏ الــــدين ، فصــــوص اݍݰكــــم, تحــــق: أبــــو العــــلا عفيفــــي, دار الكتــــاب العرȌــــي,  .1

 م.1980,  2لبنان, ط-ب؈فوت

وࢭʏ ࢭـــــʏ الأدب المغرȌــــــي عڴــــــʄ عɺــــــد الســــــلطان المــــــوڲʄ أحمـــــد الطرȋيــــــق أحمــــــد، اݍݵطــــــاب الصـ ـــــ .2

م، 2008المغـــــرب، -الشــــعر)، طبــــع بــــدعم مــــن وزارة الثقافــــة، طنجــــة -اســــماعيل ( الرســــائل

 (دط).

 -أحمــد عبيــدڲʏ, اݍݵطــاب الشــعري الصــوࢭʏ المغرȌــي ࢭــʏ القــرن؈ن الســادس والســاȊع الݤݨــرʈ؈ن .3

ــت؈ف، جامعــــة اݍݰــــاج ݍݵضــــر،–دراســــة موضــــوعاتية فنيــــة  اݍݨزائــــر،  –باتنــــة  رســــالة ماجســ

 م.2005/ 2004

4. ʏڧــʉديــوان الشــيخ محمــد الر ʏڧــʉعــداد عبــد الرشــيد الر୒شــر  شــب؈فة، جمــع وɴشــب؈فة، دار ال

 .م2013المؤسسة الܶݰفية بالمسيلة، ط:  

لبنـــان ، (دط، –زɠـــي مبـــارك, المـــدائح النبوʈـــة, مɴشـــورات النكتبـــة العصـــرʈة، صـــيدا، ب؈ـــفوت  .5

 دت).

الشــــعر الــــديۚܣ اݍݨزائــــري اݍݰــــديث، الشــــركة الوطنيــــة للɴشــــر و التوزʉــــع،  عبــــد الله الركيۗــــܣ, .6

 م،(دط).1992اݍݨزائر، 

فاطمـــة عمراɲـــي، المـــدائح النبوʈـــة ࢭـــʏ الشـــعر الأندلؠـــۜܣ، مؤسســـة اݝݵتـــار، للɴشـــر والتوزʉـــع،  .7

 ɸـ.1432م، 2011، 1مصر، ط-القاɸرة

-ومحمــد الصـــادق عفيفـــي، الأدب المغرȌــي، دار الكتـــاب اللبنـــاɲي، ب؈ـــفوت محمــج بـــن تاورʈـــت .8

 .1969، 02لبنان، ط: 

 -المـــدائح النبوʈـــة بـــ؈ن الصرصـــري والبوصـــ؈في،دار ومكتبـــة الɺـــلال، ب؈ـــفوت مخيمـــر صـــاݍݳ، .9

 ɸـ.1406م/ 1986، 1لبنان، ط

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

306 

 المݏݰق: 

اشقصيدة   ركبٌ شرَّق ما ثَثَّ

اݍݰِ؈نْ ادْرَقْ  اشْ فــــــــــــــــــــــــــــَ ا ثَثــــــــــــــــــــــــــــَ قِ مــــــــــــــــــــــــــــَ رَّ بٌ شــــــــــــــــــــــــــــَ رَكــــــــــــــــــــــــــــْ

ادِي ــَ يْمْ آتَنɢْــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ احْ الْغــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ادِي طــــــــــــــــــــــــــــــــــ دُونْ الɺْــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

مْ  ܢ مَعَلـــــــــــــــــــــــــَ ِ
ھ اʇْعَآــــــــــــــــــــــــۜـّ لَ لَيْلـــــــــــــــــــــــــَ تْلَمْلَمْ ɠـــــــــــــــــــــــــُ ا يـــــــــــــــــــــــــِ جــــــــــــــــــــــــَ

ا ھ Ȋْعِيــــــــــــــــــــــــــــــدْ اعْلِينــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ ةجَا جَوȋْــــــــــــــــــــــــــــ نْ يَامِينــــــــــــــــــــــــــــــَ ــِ بــــــــــــــــــــــــــــ

ا دَ بʋِْنــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ورْ ʇَغــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ʋنَة لاَ بَبــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ لاَمَشــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

انْ  ــَ ʏ اɠُـــــــــــــــــــــــــــــ ــِ ة تَكْتَبْڴـــــــــــــــــــــــــــــ ــَ بْ طَلْبـــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ھطَالـــــــــــــــــــــــــــــ ــَ فْبـــــــــــــــــــــــــــــ  ال؅ُّ

تَارُو  ــْ د اســــــــــــــــــــ عْ عِنــــــــــــــــــــــْ ــْ ʏ الْبَقِيــــــــــــــــــــ ــِ ارُو ࡩــــــــــــــــــــ ــَ ܢ جــــــــــــــــــــ نَمْؠـــــــــــــــــــــۜـَ

ومِي زُولْ اɸْمــــــــــــــــــــــــُ ـينَصْفَى اتـــــــــــــــــــــــْ وْمِي كــــــــــــــــــــــــِ ʄ نـــــــــــــــــــــــَ يَحْڴـــــــــــــــــــــــَ

 ʏِاڲ ــَ ܣ تُقْضـــــــــــــــــــــــــ ِۘ اجْ ــَ اڦʏِ حـــــــــــــــــــــــــ ــَ اڲʏِ بـــــــــــــــــــــــــ ــَ ʏْ بـــــــــــــــــــــــــ ــِ ا ࡩـــــــــــــــــــــــــ نـــــــــــــــــــــــــــَ

ادِي  ــَ دʇِعَ اكْبـــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ʏ طَوْعُوانـــــــــــــــــــــــــــــــــ ــِ ادِي ࡩـــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ مُحَمـــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

وَد  احْ اســـــــــــــــــــــــــــــــــــْ و طـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ رَقْ دُونـــــــــــــــــــــــــــــــــــُ يْمْ مْرَقـــــــــــــــــــــــــــــــــــْ الْغــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

ي عَلْ   دِّ انْ امْســــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ دبــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ فْجُوجْكِ؈ْفَاكــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

دْ  حْمــــــــــــــــــــــــــَ
َ
ورْ أ وحْ شــــــــــــــــــــــــــُ تْ الـــــــــــــــــــــــــرُّ اɸُمْ قُلــــــــــــــــــــــــــْ ا امْعــــــــــــــــــــــــــَ نـــــــــــــــــــــــــَ

رَاɸْيَامَبْعَدْ   ة يَاحَصــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ʏ المْْدِينــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ࡩــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

د  انْ مَتْوَجــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ ھ مَارɠِــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ نْعَھ زʈَْنــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ صــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

د ارْ مُحَمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ ܢ جــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ا نَمْؠــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَۜ فِيبــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ
ْ
ʏ يَ؆ ࡩــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

ݨِد  ــْ وَاڌʏِ المْܦَــــــــــــــــــــــــــــــــــ رْبْ انــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ احَتْ دَارُو قــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ســــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

راَحْ   ــْ قِْ׿ܣ وَالاْجـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ فَى ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ د ي؄َـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ تَتْكَمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ

د ــَ تْ اɲْعُودْنَتْمَرْمــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ʏ خُفــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ڲــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ آدَلاَّ

د  ܣ قَاصـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ھْ ابɴِْيْۘـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ ادِي لَيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ذَاتْ الɺْـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

فَاعْتُو اتُون؅َْفَجَاوْشــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ زْ امْوَ عـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

وȌِي ــُ فْ آمَحْبــــــــــــــــــــــــــــ ܣ نَيــــــــــــــــــــــــــــــْ ِ
ــّ ي عَۚــــــــــــــــــــــــــــ كْ اɸْرُوȌــــــــــــــــــــــــــــــِ لِيــــــــــــــــــــــــــــــْ

 ʏ ــِ ڲـــــــــــــــــــــــــــــــ كْ اَدَلاَّ ــْ دَى لَيـــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ وَاڲɲَ ʏِغـــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ انْ اتـــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ لɢُـــــــــــــــــــــــــــــــ

 

و    اتــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ʏ حَثْوَ ــِ ɺَد ࡩــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ نْ المْصَــــــــــــــــــــــــــــــــ ــِ ا مــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ يَمْنَعْنــــــــــــــــــــــــــــــــ

عَد ــْ ܣ ɲَســــــــــــــــــــــــــــــــ ِۚ وقْ ــُ كْ اســــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ي لِيــــــــــــــــــــــــــــــــ ِ
ــّ بْ رȌَــــــــــــــــــــــــــــــــ ــُ نُطْلــــــــــــــــــــــــــــــــ

د ــُ اوْرَكْ نُقْعـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ مْ انْجـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ اڲʏِ ثـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ا Ȋِعْيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ نـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

ا ونْ مْعَايـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــُ ا اتْكـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ دَّ ِ
ا فِالشـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــّ ــَ يَامَولايَـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

اɲِي ولْ لاَ تɴَْســــــــــــــــــــــــــــــــَ وْمْ الɺْــــــــــــــــــــــــــــــــَ اɲِي يــــــــــــــــــــــــــــــــَ وَّ ا عــــــــــــــــــــــــــــــــَ يــــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

نَد  رَكْ مَســـــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ا رَاɲـــــــــــــــــــــــــــــــــــــي دَايـــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ عَيɴِْيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــھْ لَيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ

دوʈِــــــــــــــــــــــــــــــــــــنْ  ْݨـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ
َ
امْنَكِ ݝ ʏ ضـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ِ

ي قُڴـــــــــــــــــــــــــــــــــــــّ فْلاɲَـــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

 

ـــــــــــا ـــــــــــــوقْ بِيْــــــــــــــــــɢْاُوȋِيَّ ـــــــــالْ الشَّ
َ
ــــــــــا طـ َّʈِــــــاقُمْر

َ
ــــــــــــــــــــــــھ اَسْكَــــــــــــــــــــرْ وَاهْ رُوحْ ارْ   يـــ َّʈِـــــــــــــــــــــــــــــــدْ دِيـــــــــــــــــــرْ امْز

ُ
 قـ

ـــــــــــــرْ حَــــــــــــــــاڲʏِ حَيْثُمَابْدَيْتْ اتْصِـــــــالِـــــــــــــــــي  مَس؅َْفْقَــــــــدْ وَكْـــــــــــــرَكْ عَـــــــــــــاڲʏِ سَاكَــــــــــــنْ حَـــــــــــــــوْشْ   اȖْغَيَّ

ـــــــɺݏْݰَقَتْ بِيْكْ كِيمَـــــــــــــــا نَايَ 
َ
ــــــــــــــايـــــــ

َ
ـــــــــــــــــــــــــــــرَّ   دِرْتْاجْنـ

َ
يْـــــــــــــتْ وَشْ بـ  دْ كُثْــــــــــــــــرْ اغْنْـــــــــــايَ كِـــــــــــــــي غَنَّ

 
ــّْ ة مِۚــــــــــــــــــــــــــ ة دِيــــــــــــــــــــــــــــرْ مزʈــــــــــــــــــــــــــــَّ رف بْرʈَــــــــــــــــــــــــــــَّ وذْ طــــــــــــــــــــــــــــَ ــُ ܣ خــــــــــــــــــــــــــ

طَفَى ʄ المْصُـــــــــــــــــــــْ مْڴʏِ اعْڴـــــــــــــــــــــَ لَّ فَى ســـــــــــــــــــــَ نْ تَصـــــــــــــــــــــْ
َ
دْ أ Ȋَعـــــــــــــــــــــْ

دْ اعليــــــــــــــــــــــھ مانَحكُولــــــــــــــــــــــك ولك عَيــــــــــــــــــــــَّ وصــــــــــــــــــــــُ
ُ
دْ أ Ȋَعــــــــــــــــــــــْ

مْجــــــــــــــــــــــــــــــــد  دْ كلامــــــــــــــــــــــــــــــــي عَلَّ د ارقيــــــــــــــــــــــــــــــــة عَيــــــــــــــــــــــــــــــــَّ يِّ
لْســــــــــــــــــــــــــــــــَ

دْ   دجـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ فْ ارْقـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ رْفɺَمَاجَبُوشْ نَيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ الشـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُّ

دْ  يِّ ــَّ ظْ للســــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ نْ قولــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــكْ وَالْفــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ واحْســــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

307 

يلَة  نْ المسْــــــــــــــــــــــِ تْ مـــــــــــــــــــــِ و جَيــــــــــــــــــــــْ يلــــــــــــــــــــــة قُلـــــــــــــــــــــُ ࡩـــــــــــــــــــــʏ ذِي اللَّ

ة ــَ تْ بِالْوَجَاɸـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ كْ اتʋَـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ا لَيـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ مَامَعْنَاɸـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

دْ  وركُمْ قَاصــــــــــــــــــــــــــــــــَ ا شــــــــــــــــــــــــــــــــَ وســــــــــــــــــــــــــــــــيلة ٭ِڈــــــــــــــــــــــــــــــــَ
ُ
تْ أ ــْ جِبــــــــــــــــــــــــــــــ

د ــُ اشْ انْصــــــــــــــــــــــــــــــ ܣ بــــــــــــــــــــــــــــــــَ ِۚ حْ رَّ ا ســــــــــــــــــــــــــــــــَ فْ اقْرَاɸــــــــــــــــــــــــــــــــَ خــــــــــــــــــــــــــــــــُ

 

اɲِي نْ وَصـــــــــــــــــــــــــــــَّ وَابْ مـــــــــــــــــــــــــــــَ دْنَاɲِي رُدْ اجـــــــــــــــــــــــــــــْ ا عـــــــــــــــــــــــــــــَ يـــــــــــــــــــــــــــــَ

ا ʄ اݍݵُلاَفــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ لَمْڴʏِ اعْڴــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ افɺَســــــــــــــــــــــــــــــــــــَ لْ الرَّ ɸــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ
َ
أ

ــَ  ʏ زَارَبْ صـــــــــــــــــــــــــ ِ
ــّ ارَبْ الْڴـــــــــــــــــــــــــ يْكُمْ ɸـــــــــــــــــــــــــــَ ــَ يْمْ لـــــــــــــــــــــــــ ادُو ضـــــــــــــــــــــــــــَ

 

د  ʏ يɴَْشـــــــــــــــــــــــــــــــــَ ِ
لاَوِي الْڴـــــــــــــــــــــــــــــــــّ ــْ ي حَمـــــــــــــــــــــــــــــــ دَكْ دَاɲـــــــــــــــــــــــــــــــــِ ــْ وُلـــــــــــــــــــــــــــــــ

د ورɸَْمْ تُقْعـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ؈ن اقْبـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ة بـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ فــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ دَزْ الدَّ

د ــَ بْ مَاٮَڈْدُوɸْيِتْمَرْمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــِ ظْ الْوَاجـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ حـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

 ʏِاڲ ʏ بـــــــــــــــــــــــــــَ ʏ ࡩـــــــــــــــــــــــــــِ ِ
ة الْڴـــــــــــــــــــــــــــّ رَّ وَاڲʏِ لِݏْݰـــــــــــــــــــــــــــُ دْ اســـــــــــــــــــــــــــْ عَيـــــــــــــــــــــــــــَّ

ا  ــَ رَعْ بَا٭ْڈــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ قــــــــــــــــــــــــــــــ
َ
فَاɸَا أ ــْ ي تَصــــــــــــــــــــــــــــــ اɠــــــــــــــــــــــــــــــــِ ــَ لْقَاɸــــــــــــــــــــــــــــــ

َ
 وَأ

يمَھ ــِ تْ التȎَْســـــــــــــــــــــــــــ ة زɴʈَـــــــــــــــــــــــــــــَ رَّ ة اݍݰـــــــــــــــــــــــــــــُ ا فَطِيمـــــــــــــــــــــــــــــَ يـــــــــــــــــــــــــــــَ

اɸَرْ  ــَّ تْ الطـــــــــــــــــــــــــــ ــْ كِ؈نْ بɴِـــــــــــــــــــــــــــ ســـــــــــــــــــــــــــــْ ايِرْ وُالمِْ ــَ زْ الْبـــــــــــــــــــــــــــ عـــــــــــــــــــــــــــــَ

فُورَه  ِ׿ܣ م؄َـــــــــــــــــــــــــــــــْ ــْ تْ الɺَْاشـــــــــــــــــــــــــــــ ورَة بɴِـــــــــــــــــــــــــــــــْ ــُ ا نـــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ڈـــــــــــــــــــــــــــــ ْٔ عَ

 

لْ وَعـــــــــــــــــــــــــــــــــــــاَوَد  وَّ ا ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٔ اڲʏِ عَ تْ الْغـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ بɴِـــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ

دْ  رَابْ تَتْعَبــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ ݰــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ʏ اݝِْ ا ࡩــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ مْ رَاɸــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ دَايــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

ةɸَاهُ  د يَالمُيَمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ يفْكُم قَاعــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ضــــ

د رُوفْ تَتْوَجـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ فْ لِلْمَعـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ مْ Ȗَع؅ْـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ دَايـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

د ــَّ بَاحْ تَتْوَقــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ورَة ɠِالمِْصــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــُ تْ اݍْݰــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ɲَعــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

وْجَھ ــَّ اۂʏِ الســـــــــــــــــــــــ ــَ احْ بـــــــــــــــــــــــ كٌ فـــــــــــــــــــــــــَ ــْ ھ مِســـــــــــــــــــــــ المْغَِنُوجـــــــــــــــــــــــــَ

ھ ܢ اتْجِيبْا٭ْڈِيْجـــــــــــــــــــــــَ ِۚ
نْ تَضـــــــــــــــــــــــْ ة مـــــــــــــــــــــــَ دْ اخْدِيجـــــــــــــــــــــــَ Ȋَعــــــــــــــــــــــْ

ي  ِ
ــّ تْ رȌَـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ اȌِي احْبِيȎـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ تْ النـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ بɴِـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ

مْ  ــَ دْ دَايــــــــــــــــــــــــــــ ــَّ ھ اتْݤَݨــــــــــــــــــــــــــــ رْآنْ بِيــــــــــــــــــــــــــــــْ ــُ ݨَدْ وَالقــــــــــــــــــــــــــــ ــْ Ȗَܦــــــــــــــــــــــــــــ

الَة  ــَ احِبْ الرِّســــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ Ȏَتْ صــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ة ɲَســــــــــــــــــــــــــــــــــ المَْذْبَالــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

ا ڈـــــــــــــــــــــــَ ْٕ دَمْ فِ انْ تَخـــــــــــــــــــــــْ سْ وُجـــــــــــــــــــــــَ ا اɲِـــــــــــــــــــــــْ ڈـــــــــــــــــــــــَ ْٕ تْ لِ طَاعـــــــــــــــــــــــَ

ا  الْتُو يِكَفِٕڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ ا نـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــً ا عِلْمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ْٕ نْ اَبِ ــَ عـــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

دْ   ْݨـــــــــــــــــــــــــــــَ
َ
ِ׿ܣ ݝ لْ الɺَْاشـــــــــــــــــــــــــــــْ ــْ ة ɲَســـــــــــــــــــــــــــ تْ اخْدِيجـــــــــــــــــــــــــــــَ ــْ بɴِـــــــــــــــــــــــــــ

الْتُو زَ  لاً نــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــْ ة فَضــــــــــــــــــــــــــــــــــ تْ دَرْجــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ دبَلْغــــــــــــــــــــــــــــــــــ ايــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ

دْ  تْ احْمــــــــــــــــــــــــــــــــَ رَاحْ بɴِــــــــــــــــــــــــــــــــْ نْ ݍَݨــــــــــــــــــــــــــــــــْ ܣ مــــــــــــــــــــــــــــــــِ ادْوَا قَلْۗــــــــــــــــــــــــــــــــِ

دْ  لْ مَاتُرْقـــــــــــــــــــــــــــــُ ــْ يـــــــــــــــــــــــــــ ولْ اللَّ ــُ ݨِدْ طـــــــــــــــــــــــــــ ــْ طْ المْܦَـــــــــــــــــــــــــــ وَســـــــــــــــــــــــــــــَ

د يِّ
ا ســـــــــــــــــــــــــــــــــَ ڈــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٰ بْ ازْمَا

ة قُطــــــــــــــــــــــــــــــــْ تْ دَالــــــــــــــــــــــــــــــــَ حَكْمــــــــــــــــــــــــــــــــَ

دْ  ــِ اطِقْ اُوجَامــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ لُّ نــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ا ɠــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ڈــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ يُّ جِ
َ
أ

د ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ َْ اتْ تَجْ ــَ ا حَادِثـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ تْ بِ ــَّ خُصـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 

ھ وْجَھ المْغَِنُوجـــــــــــــــــــــــــَ ــَّ اۂʏِ الســـــــــــــــــــــــ ــَ احْ بـــــــــــــــــــــــ كٌ فـــــــــــــــــــــــــَ ــْ مِســـــــــــــــــــــــ

ھ ܢ اتْجِيبْا٭ْڈِيْجـــــــــــــــــــــــَ ِۚ
نْ تَضـــــــــــــــــــــــْ ة مـــــــــــــــــــــــَ دْ اخْدِيجـــــــــــــــــــــــَ Ȋَعــــــــــــــــــــــْ

ي  ِ
ــّ تْ رȌَـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ اȌِي احْبِيȎـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ تْ النـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ بɴِـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ

دْ  ــَّ ھ اتْݤَݨــــــــــــــــــــــــــــ رْآنْ بِيــــــــــــــــــــــــــــــْ ــُ ݨَدْ وَالقــــــــــــــــــــــــــــ ــْ مْ Ȗَܦــــــــــــــــــــــــــــ ــَ دَايــــــــــــــــــــــــــــ

الَة  ــَ احِبْ الرِّســــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ Ȏَتْ صــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ ة ɲَســــــــــــــــــــــــــــــــــ المَْذْبَالــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

ا ڈـــــــــــــــــــــــَ ْٕ دَمْ فِ انْ تَخـــــــــــــــــــــــْ سْ وُجـــــــــــــــــــــــَ ا اɲِـــــــــــــــــــــــْ ڈـــــــــــــــــــــــَ ْٕ تْ لِ طَاعـــــــــــــــــــــــَ

ــَ  ا عـــــــــــــــــــــــــــــــــــ الْتُو يِكَفِٕڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ ا نـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــً ا عِلْمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــَ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــ ْٕ نْ اَبِ

دْ   ْݨـــــــــــــــــــــــــــــَ
َ
ِ׿ܣ ݝ لْ الɺَْاشـــــــــــــــــــــــــــــْ ــْ ة ɲَســـــــــــــــــــــــــــ تْ اخْدِيجـــــــــــــــــــــــــــــَ ــْ بɴِـــــــــــــــــــــــــــ

د الْتُو زَايــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ لاً نــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــْ ة فَضــــــــــــــــــــــــــــــــــ تْ دَرْجــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ بَلْغــــــــــــــــــــــــــــــــــ

دْ  تْ احْمــــــــــــــــــــــــــــــــَ رَاحْ بɴِــــــــــــــــــــــــــــــــْ نْ ݍَݨــــــــــــــــــــــــــــــــْ ܣ مــــــــــــــــــــــــــــــــِ ادْوَا قَلْۗــــــــــــــــــــــــــــــــِ

دْ  لْ مَاتُرْقـــــــــــــــــــــــــــــُ ــْ يـــــــــــــــــــــــــــ ولْ اللَّ ــُ ݨِدْ طـــــــــــــــــــــــــــ ــْ طْ المْܦَـــــــــــــــــــــــــــ وَســـــــــــــــــــــــــــــَ

ڈــــــــــــــــــــــــــــــــَ  ْٰ بْ ازْمَا
ة قُطــــــــــــــــــــــــــــــــْ تْ دَالــــــــــــــــــــــــــــــــَ دحَكْمــــــــــــــــــــــــــــــــَ يِّ

ا ســـــــــــــــــــــــــــــــــَ

دْ  ــِ اطِقْ اُوجَامــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ لُّ نــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ا ɠــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــُ ڈــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ يُّ جِ
َ
أ

د ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ َْ اتْ تَجْ ــَ ا حَادِثـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٕ تْ بِ ــَّ خُصـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

308 

  

الُو ــَ ابْ امْثــــــــــــــــــــ ــَ نْ ذَا جــــــــــــــــــــ ــَ لْ مــــــــــــــــــــ ــُ الُوا ɠــــــــــــــــــــ ــَ كْ قــــــــــــــــــــ ــْ عَنــــــــــــــــــــ

 ʏِاڲ ــھْ امْثــــــــــــــــــــــَ اتُوشْ بِيــــــــــــــــــــ ــَ ا يــــــــــــــــــــ اڲʏِ مــــــــــــــــــــــَ ــَ فْ الْغــــــــــــــــــــ ــْ وَصــــــــــــــــــــ

 

د   وا حــــــــــــــــــــــــَ ا يْجِيبــــــــــــــــــــــــُ فَكْ مــــــــــــــــــــــــَ الُوا وَصــــــــــــــــــــــــْ نْ عــــــــــــــــــــــــَ لَكــــــــــــــــــــــــِ

دْ   Șَشْ المَْقْصـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ يـــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ا تَمَّ اڲʏِ مـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ʄ بـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ وُاعْڴــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

وȌِي ؅ْفْ اعْيـــــــــــــــــــــــُ ارʈَْنْ ســـــــــــــــــــــــِ ʏ الـــــــــــــــــــــــدَّ وȌِي ࡩـــــــــــــــــــــــِ ا مَرْغـــــــــــــــــــــــُ نـــــــــــــــــــــــَ

ظْ اُولاَدِي قَى وُحِفــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ التُّ رْ زَادِي بــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ ــَ ʇَعْمــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ادِي  ــَ تْ الɺْــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــْ رْ زَادِي يَارȋِْحِيآبɴِــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ اَعْمــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

ا  رُبْ لɺَـــــــــــــــــــــــــــــــَ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــْ اُٰ رْفْ ارْدَاɸـــــــــــــــــــــــــــــــَ
؅ُفɲِْي بْطـــــــــــــــــــــــــــــــَ Ȗُســـــــــــــــــــــــــــــــْ

 

د  امْ تَتْقَعـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ يـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ
َ
ʏ وُالأ فَى جُرْڌـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــِ ي؄َـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــْ

د الْ مُحَمـــــــــــــــــــــــــــــــــــَّ وَّ ا قـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ــَ يدِي نـــــــــــــــــــــــــــــــــ تْ ســـــــــــــــــــــــــــــــــــِ ــَ حُرْمـــــــــــــــــــــــــــــــــ

زْوَد  ُ ــْ ادْ وُالمـــــــــــــــــــــــــــــ ــزَّ رْ الـــــــــــــــــــــــــــــ ــْ عْدِي عَمـــــــــــــــــــــــــــــ ــَ مْ ســـــــــــــــــــــــــــــ قَّ ــَّ اســـــــــــــــــــــــــــــ

دْ  رَّ ارِي انْجــــــــــــــــــــــــــــــــــــَ دَى عـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ا ɲَغـــــــــــــــــــــــــــــــــــْ ڈـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ ْٔ ارِي عَ عـــــــــــــــــــــــــــــــــــَ

 

 




