Revue El Omda En linguistique et analyse du discours

Issn: 2572- 0058 / E-Issn: 2676- 1696

figern St

https funvto.agip.cnist. dz/en/DresentationRewe 435

Volume 10, numeéro 1, janvier 2026 ppl68/ 179

De la représentation sémiotique a I’expression identitaire . quand les
motifs du tapis trament la culture algérienne
Fromsemiotic representation to expression of identity: when carpet
patternsweave Algerian culture

LAHOUAOU Somia * .
CHAIBI Hassiba

ENSBouzareah Cheikh Moubarak Ben ENSBouzareah Cheikh Moubarak Ben
Mohamed 1’brahimi El Mili El Djazairi Mohamed I’brahimi EI Mili El Djazairi
(Algérie) (Algérie)

Somiallahouaou@ensb_dz Chaibi.hassiba@ensb.dz

Laboratoire SENLOM ,université de Batna

Résumé: informations sur larticle

Cet article explore la dialectique du rapport complexe entre le signe et le réel|| Regu
dans les motifs du tapis traditionnel. En s'appuyant sur une approche Accentation
sémiotique inspirée de la triade peircienne (icone, indice, symbole) et la P 16/01/2026

01/11./2025

sémiotique visuelle, appliquées sur un corpus composé de 31 motifs des tapis
du sud algérien, les résultats ont montré que le motif n'est pas une copie Mots clés:

Motifs du tapis
Sémiotique

Modes de
représentation

mimétique du réel mais une traduction symbolique de croyances, d expériences
vécues, d un environnement et d une mémoire collective.

L’expression plastique de ce rapport se fait par le biais d'une articulation
singuliére entre figuration, stylisation et abstraction pour constituer un mode

* Auteurexpéditeur
168



mailto:Somia.lahouaou@ensb.dz
mailto:Somia.lahouaou@ensb.dz

De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

de représentation sémiotique révélateur d’une signature graphique et d'un
langage identitaire propre d la culture du sud algérien.

This article examines the intricate dialectic between sign and reality in
traditional carpet designs. Adopting a semiotic framework, grounded in
Peirce’s triadic model (icon, index, symbol) and visual semiotics, and applied
to a corpus of 31 motifs from southern Algerian carpets, the study reveals
that these motifs are not mimetic reproductions of reality but symbolic
translations of beliefs, lived experiences, the natural environment, and
collective memory.

The visual articulation of this relationship emerges through a distinctive
interplay between figuration, stylization, and abstraction, forming a semiotic
mode of representation that embodies both a graphic signature and a visual
language of identity unique to the culture of southern Algeria.

Kepinordg:
V' Carpet patterns

v’ Semiotics
v’ Modes of
representation

1. INTRODUCTION

Le tapis traditionnel, expression du sensible et de 1’esthétique, se présente comme un
véritable espace sémiotique ou se cristallisent les structures de pensée et les schémes de
mémoire. Les motifs qui y sont tramés ne sont pas de simples ornements, ils constituent la
substance signifiante et le socle du discours, ils transcendent la matérialité de la laine et
s’éleve a I’échelle de médiateurs entre le monde sensible et 'univers des représentations.

Au sud de I’Algérie, le tissage, fruit d’une ossature sociale et culturelle, est doté d’un
idiome figuratif propre agrémenté d’un registre ornemental riche, composé de motifs
d’emblée décoratifs mais surtout ancrés dans les traditions seculaires et millénaires du pays.
Si nous les examinons d’un point de vue de leur rapport avec le réel, nous réalisons qu’ils
manifestent une configuration particuliére du lien a 1’univers et au monde actualisant la
mimésis ou au contraire créant un écart visuel a travers des modes de représentation
sémiotique. Dans cette contribution, nous nous attachons donc a comprendre 1’expression
sémiotique du rapport du signe avec le référent, serait-il mimétique et iconique ou se préte-
t-il au symbolisme ? Se pose également la question de savoir comment les modalités de
représentation du réel, telles qu’elles se manifestent dans les motifs des tapis du sud
algérien, participent-elles a I’affichage d’une double identité visuelle et culturelle.

En abordant cette problématique, notre objectif consiste a modeliser le processus de
construction identitaire par le signe en démontrant comment la sémiose convertit les modes
169




LAHOUAOU Somia/ CHAIBI Hassiba

de représentation sémiotique en marqueurs identitaires visuels et culturels, et a contribuer a
enrichir le champ de la sémiotique contemporaine en confirmant la pertinence et la
fécondité de ses outils aux arts traditionnels souvent marginalisés en faveur des productions
médiatiques contemporaines (cinéma, film, publicité, langages formalisés).

Pour se faire, nous avons constitué un corpus, sous forme d’images, comprenant 31 motifs
de tapis issus des principales régions de production au sud algérien: M’zab, Djebel Amour,
Timimoun (Touat, Gourara, Goléa, Tasfaout) choisis pour la diversité de leurs structures
formelles et de leurs univers symboliques. L’analyse porte essentiellement sur la forme
puisque la couleur ou la dimension sont souvent déterminées par les contraintes techniques
et les ressources matérielles disponibles. Certains motifs photographiés ont été collectés au
niveau du musée national d’antiquité & Alger a partir des fiches techniques livrées le : 20
Juin 2025, d’autres ont été récupérés des tapis affichés sur les pages facebook : adeafa
Timimoun, le pays des Ouled-Nail et le site de : www.atmzab.net .

L’approche adoptée, pour cette étude, s’inscrit dans le champ de la sémiotique, articulée
principalement autour de la théorie du signe de Peirce et complétée par une analyse du
degré d’iconicité développée dans la sémiotique visuelle. La théorie triadique de Peirce
permet d’examiner la nature du lien entre le motif et le réel selon trois modes distincts
(icone, symbole, indice). L’étude du degré d’iconicité permet de situer les motifs sur une
échelle allant de la figuration a la stylisation. Cette hiérarchie dans la représentation éclaire
comment le motif passe du monde visible a la configuration culturelle.

Par ailleurs, la recherche s’enrichit par les travaux d’auteurs ayant exploré les modes de
représentation dans I’art berbére notamment ceux de: Jacques Fontanille (1998), Paul
Vandenbroeck (2000), Nadia Kajjou (2001), Salima Nadji (2009).

2. Le statut sémiotique du motif : symbole, icone ou indice ?

Le motif du tapis issu d’un patrimoine ancestral évoque conjointement le monde vécu, le
systeme de pensée collectif et la créativité de la tisseuse. En effet, ces entités visuelles
entretiennent une relation complexe avec le référent qui se decline en éléments de la nature
ou du quotidien comme il reproduit des conceptions spirituelles et cosmologiques. De ce
fait, I’étude du motif ne se limite pas a la dimension esthétique, elle s’interroge également
sur le type de relation qui se noue entre 1’entité figurée, 1’expérience humaine qu’elle
signifie et la nature des processus sémiotiques a I’ceuvre. C’est a ce point de tension que la
conception peircienne du signe se montre féconde et appréhende le lien a travers la triade :
icOne, indice et symbole.

L’icone renvoie a son objet par ressemblance, tandis que 1’indice le représente par un lien de
causalité et de contiguité. Le symbole de son c6té, évoque le référent en le rapportant a la
convention culturelle partagée.

170



http://www.atmzab.net/

De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

2.1. Le motif du tapis, une iconicité complexe

Le motif fonctionne comme une icbne au sens peircien du terme dans la mesure ou le
signifiant ressemble a son objet, I’analogie et I’évocation passent par « I’imitation de traits
caracteristiques » (Pascal Vaillant, 1999, 29) de cet objet, c’est une sorte d’imitation de la
nature de I’objet évoqué au niveau de la production des signes.

Au niveau de la réception, les signes doivent étre reconnaissables en référence a une
« ontologie locale qui sélectionne, des caracteres visibles, ceux qui permettent de distinguer
I’espéce de 1’objet des especes adjacentes » (ibid.,30) en d’autres termes, 1’identification se
fait dans un cadre de référence précis qui détermine les traits et les détails distinctifs du
signe par rapport aux especes ou aux objets similaires.

Cependant, dans le tapis traditionnel du sud algérien, cette similarité n’est pas univoque. La
diversité des motifs invite a convoquer la notion de degré d’iconicité définie comme une
échelle de lisibilité qui permet de mesurer 1’écart entre le signe et le réel qu’on dépeint. Elle
s’articule en deux strates qui cartographient le passage du monde perceptible a 1’univers
formel du systéme visuel en question, il s’agit de la figuration et la stylisation.

-La figuration désigne une representation sous une forme visible ou 1’icone présente un
lien de forte ressemblance avec son référent. Dans le cas du motif du tapis, nous pouvons
reconnaitre sans grande difficulté une silhouette humaine, une forme veégeétale ou
zoomorphe. C’est le degré d’iconicité le plus élevé ou D’intention de la tisseuse est
mimétique méme si la représentation peut étre une interprétation subjective voire déformée
du réel.

Dans le tapis du sud algérien, nous pouvons trouver :

e Des représentations anthropomorphes, zoomorphes et de la floresur le tapis
dromadaire de Timimoun:

Figure 01 : Figure 02 : Figure 03 :
Dromadaire Silhouette humaine Arbre

e Des objets de la vie quotidienne :

171




LAHOUAOU Somia/ CHAIBI Hassiba

At

Figure 04: Figure 05: Figure 06: Figure 07 :
Chandelier (M’zab) Peigne a tisser (M’zab)  Clé (M zab) Dents de scie (Fatis)
Il faut noter que sur les tapis du sud algérien, la tisseuse cherche a animer la surface dans
une tentative de naturalisation du fond, ¢’est-a-dire une «attribution de propriétés spatiales
et dynamiques, rendue possible par la prise de position d’une instance de discours »

(Fontanille, 2018,04). Autrement dit, le motif n’est pas une simple ornementation posée sur
un support passif ou le fond (espace vide, I’arriére-plan ou la trame) acquiert une animité et
des propriétés spatiales et dynamiques qui evoquent le monde naturel. 11 s’agit de
la « verticalité et gravité, profondeur, atmosphére et distance visuelle, mouvement relatif,
etc. » (Fontanille, ibid.). L’arriére-plan n’est donc pas un vide, mais un « milieu » a travers
lequel les motifs se déploient, nous pouvons identifier: la terre, le ciel, 1’air, I’eau. De ce
fait, la naturalisation mene a une reconnaissance figurative (iconisation) des motifs.

Le fond du tapis de Timimoun (Dromadaire), est beige-ocre traversé par des bandes rouges,
brunes et noires évoquant un milieu naturel : I’oasis. La large bande horizontale sombre au
bas du tapis renvoie a la terre humide gorgée d’eau. Les lignes de triangles ou de zigzags
qui peuvent refléter un serpent, des éclairs recoivent une interprétation figurative grace a
I’espace naturalisée pour évoquer des canaux d’irrigation (Séguias). Leur dynamique est
celle d’un flux qui parcourt I’espace du tapis.

-La stylisation : le mot « stylisation » en art renvoie a « toute démarche réductrice ou
simplificatrice de la forme en fonction de criteres fort variables : tantdt le traitement
simplificateur est imposé par le formalisme conceptuel de I'idéogramme ou du schéma,
tantbt il est le résultat d'une recherche esthétique de type linéaire»
( https://Iwww.universalis.fr/encyclopedie/stylisation-art/)

Dans le tapis du sud algérien, la stylisation prédomine et représente une échelle
intermédiaire d’iconicité ou les motifs sont moins aisément déchiffrables. Certes, le motif
garde une certaine analogie formelle avec le réferent neanmoins il le simplifie, 1’épure ou le
schématise en vertu des impératifs graphiques dictés par la tradition ou imposés par la
technique textile. Bien qu’il soit reconnaissable par les initiés, il n’est plus du domaine de la
stricte ressemblance. En effet, les tisserandes transcrivent le réel en le stylisant ; elles ne
reproduisent pas les objets, la faune et la flore tels qu’ils se trouvent dans la nature, elles les
transforment en lignes de base et en figures géométriques de facon a répondre aux principes
de I’économie et de la substitution.

Les femmes reprennent des éléments de leur environnement, de leur culture et de leurs
croyances a |’instar de :

172



https://www.universalis.fr/encyclopedie/esthetique-georg-wilhelm-friedrich-hegel/

De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

< i
: =&
x =2

L]
~
/ 2
Figure 08 Figure 09 Figure 10 Figure 11 Figure 12
Litde lamariée  Trepied+ couscoussier Echelle Téte de bélier Main avec cing doigts
(M ’zab) (Megdoud, Timimoun)  (Fatis) (Djebel Amour)  (Djebel Amour)

Prenons I’exemple du motif de la « Khamssa » dite « main de Fatma » qui est toujours
stylisée sur les tapis. Au lieu d’une main réaliste dans la forme figurée, elle est simplifiée en
cing traits ou cing lignes. De cette fagcon, « la stylisation débouche sur la formation d’un
métalangage visuel » (Fontanille, 2018,03). Etant donné qu’elle transforme des
représentations figuratives en un systéme de signes autonome et porteur de sens. Ce passage
de I’image au signe crée un autre nouveau langage ou les signes stylisés fonctionnent
comme des « mots » de base pour ce langage, on en se combinant a d’autres signes, ils
contribuent dans la création de signes complexes ou l’instauration de nouveaux concepts,
c’est le cas du motif de la « main de Fatma », qui en se répétant pour créer une bordure, il
signifie une protection continue.

2.2. Le motif dans sa dimension symbolique : chez Peirce, le symbole est un signe
qui entretient une relation conventionnelle et arbitraire avec son objet en absence de
tout lien causal. Le motif transcende sa matérialité et devient un pont entre le visible
et I’invisible. 11 est dépouillé de sa forme concréte pour devenir symbole dont
I’interprétation interpelle des connaissances sur la culture cible. Les motifs
représentent des concepts culturels, spirituels, des croyances, des mythes ou des
valeurs. C’est dans cette catégorie que réside la plus grande profondeur des motifs du
sud algérien. En revanche, le symbole convoque simultanément les deux registres de
représentation a savoir : la stylisation et I’abstraction.

-La stylisation : a travers la réduction des détails et la simplification, la stylisation joue un
role essentiel dans le passage de la forme figurée a la valeur symbolique qui se déploie dans
I’écart entre la forme visible et le référent. Le motif stylisé ne renvoie pas uniquement a
I’objet mais a une idée culturelle ou cosmologique. Il conduit le regard du visible vers
I’invisible opérant la conversion de la figuration en symbole. On en trouve I’illustration
dans les motifs ci-apres :

e Le ciseau: A D’instar des instruments tranchants telle la charrue ou la hache, le
ciseau symbolise le principe actif masculin qui péenétre et féconde le principe réceptif
féminin dans une dynamique de complémentarité.

173




l LAHOUAOU Somia/ CHAIBI Hassiba ]

Dans un autre sens, les ciseaux constituent 1’attribut d’ Atropos, figure mythologique des
Parques, chargée de trancher le fil de la vie. (J.Chevalier et A.Gheerbrant, 2004, 260).
Cet instrument incarne la soudaineté de la fin brutale telle que la rupture avec le bien-
aimé illustrée sur les tapis ci-apres :

Figure 13 Figure 14 Figure 15
Djebel Amour Djebel Amour M’zab

e Le serpent est omniprésent dans toutes les régions, il est le symbole de la virilité
absolue, de la fécondité, de la protection et du renouvellement de la vie. « Issue de
I’eau génératrice, le serpent de la tradition archaique est symbole de résurrection des
morts et de la terre laquelle il est lié par ses mues : les ondulations de ses anneaux
évoquent le perpétuel retour a la vie » (Moreau, 2000,106)

Figure 16 Figure 17 Flgure 18
Djebel Amour Djebel Amour M’zab

e Latresse de palmier (Fatis) exprime la fertilité, la générosité de la vie dans un
milieu hostile parce qu’au sud algérien le palmier est considéré comme 1’arbre de vie.
Elle symbolise aussi la cohésion et la robustesse.

Figure 19 (tresse de palmier, Fatis) Figure 20 (Tarentule, tasfaout)

e Tarentule stylisee (Tasfaout) remplit une fonction de protection magique (Radigue,
2017, 98) pour faire fuir le mal en le nommant.

-L’abstraction géométrique : ’abstraction se manifeste par des formes, des couleurs, des
mouvements et des lignes qui s’éloignent et se détachent des formes visibles et figurées en
ayant pour objectif de transmettre des idées purement conceptuelles ou des émotions.

Dans le tissage du sud algérien, des séries de losanges emboités, des lignes brisées, des
triangles, des carrés ou des combinaisons complexes de ces formes structurent le champ
174



https://biblio.cca-paris.com/index.php?lvl=author_see&id=9232

De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

visuel. Dans ce sens Lockak (1982) affirme que la géométrisation est « I’une des maniéres
les plus notables de s’¢élever du concret vers I’abstrait et la premiére maniére de trouver des
résultats précis sur des étres qu’en réalité nous avons inventés ».

Parmi les formes géométriques abstraites, nous repérons :

e Le triangle pointé vers le haut renvoie au concept de masculinité tandis que celui
pointé vers le bas incarne la féminité.

Leur combinaison représente 1’union des contraires et la fertilité, idée source, d’ou jaillirent
les civilisations, nées d’Adam et Eve.

| Figure 21 : Djebel Amour

e L’étoile a six branches : sur les tapis de M’zab et Tasfaout de Timimoun, ¢’est un
hexagramme a six branches appelé également bouclier de David (Radigue, 2017, 99).
Elle est un symbole du judaisme, qui a été intégré par les artisanes vu que les
communautés juives ont vécu pendant des siécles dans le M’zab, Touat et Gourara et
on a transmis ces motifs aux tisserandes soit oralement ou visuellement.

Figure 22 : Tasfaout Figure 23 : M ’zab Figure 24 : M’zab

Toutefois ce motif remonte & des traditions antiques, étant formée par deux triangles
entrelacés, il représente 1’union des forces opposées. Il a éte utilise comme signe apotraique
pour repousser le mal et préserver I’équilibre.

e M W (Tasfaout) : selon Barbatti: «les formes en M ou W, provenant de la
juxtaposition de deux chevrons, sont en reéalit¢ deux abstractions de formes
anatomiques humaines, le W représentant les linéaments de la poitrine et le M ceux
des cuisses et des aines de la femme » (2006)

Dans le contexte du Sahara :

Le M stylisé peut représenter la femme mere ou la fertilité du désert, souvent liée a la rareté
de I’eau précieuse.

Le w, en inversion, complete le cycle, et incarne la terre réceptive ou la pluie nourriciére.

175



https://biblio.cca-paris.com/index.php?lvl=author_see&id=9232

l LAHOUAOU Somia/ CHAIBI Hassiba ]

Figure26 : Djebel Amour

e Le losange est I’'un des motifs abstraits les plus récurrents dans le tapis du sud
algérien : le losange est un symbole féminin qui représente la vulve, matrice de la
vie. Quand il y a « une croix centrale en X signifie la virginité » (Moreau, 2000 ,64),
(voir Figure27). Cette symbolique remonte a la préhistoire comme en atteste les
travaux d’ André le roi-Gourhan et de I’ Abbé Breuil.

Représentant a la fois la vulve et I'utérus, il serait I’image du ventre de la mere
(Bouilloc et all., 2000, 13).

-Losange avec un point au milieu (Figure29: Dromadaire, Timimoun): représente 1’ceil et
symbolise la protection.

-Losanges aux cotes ciliés ou pectinés (Figure28 : Djebel Amour) s’appellent les griffes
‘Mekhleb’ et empéchent I’infiltration des Djinns depuis le sol (Zenadi Chikh et al., 2003,

Figure27: Djebel Amour Figure28: Djebel Amour Figure29: Timimoun

e Le rectangle en motif central : motif central du tapis Megdoud (Figure 30) qui
symbolise la chambre nuptiale ou la porte du mariage(de la nuit de noces) suggérant
le mariage et la procréation (Radigue, 2017, 82)

Figure30: rectangle de Timimoun Figure31: croix de Djebel Amour

e La croix indique les quatre points cardinaux. Elle symbolise 1’orientation dans
I’espace, une des exigences vitales de la subsistance des nomades.

Elle représente un talisman entre le mauvais ceil qui le divise dans 1’air en quatre directions.
La figure31 qui renvoie a la croix sur un ancien tapis de Djebel Amour.

L’abstraction dans les tapis du sud est profondément ancrée dans la culture et les
croyances des tisserandes ou les motifs deviennent des idéogrammes dépositaires d’une

176



https://biblio.cca-paris.com/index.php?lvl=author_see&id=9232

De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

symbolique riche et profonde, condensant une expérience humaine : la nature, la femme, la
protection, le cosmos, la fertilité.

De 1a, I’abstraction ne se cantonne pas dans la dimension esthétique mais transcende le
visible et ouvre des canons vers le langage symbolique.

Il convient de souligner que les motifs dans le tissage du sud algérien sont polysémiques et
leur interprétation est inhérente au contexte combinatoire ou ils sont inscrits et « la maniere
dont la tisseuse a choisi de les relier entre eux que les signes prennent toute leur force et leur
signification » (Radigue, 2017, 105)

3. Synthese et interprétation des résultats

Apres I’examen des tapis du sud algérien appartenant a : M’zab, Timimoun et Djebel
Amour, nous avons relevé que le style graphique des tisserandes suit des directions
particuliéres et trés probablement fort anciennes avec une prédominance du style berbére
abstrait notamment sur le tapis de Djebel Amour. Ce style se caractérise par un fond
symbolique venant du néolithique avec quelques empreintes du métissage culturel issu de
cultures ayant embrassé les régions, citons : la culture juive présente a travers 1’¢toile de
David dans le tapis de M’zab et de Tasfaout de Timimoun, les motifs du « stanbuli » et
« Khaznaji » d’origine othomane a Djebel amour, la représentation trés schématique des
figures humaines et la structuration rythmée qui rappellent les tissus africains a I’image du
bogolan.

Ce brassage s’explique par le fait que le Sahara a toujours été un carrefour de civilisations :
arabe, berbere, juive, touarégue et subsaharienne. De surcroit, nous avons pu identifier un
répertoire visuel partagé a dominante géometrique ; on a repéré la quasi-permanence de : la
ligne brisée ou zigzag, le losange, 1’¢toile, le rectangle, la croix, la chaine, I’échelle.

Les motifs tramés présentent une unité remarquable sur le plan esthétique et symbolique
traduisant un systéme visuel enraciné dans les cultures du sud. Le tapis devient donc un
espace de rencontre de cultures et un carrefour d’influences (précitées) qui ont été
réinterpretées selon le fond autochtone (notamment les combinaisons des motifs) ce qui lui
confere une singularité graphique symbolique voire une identité visuelle.

Selon son rapport avec le réel, le motif se décline en icbne et symbole suivant la typologie
peircienne avec un fonctionnement particulier: il s’agit d’un signe pluriel qui est d’emblée
iconique (figuré, stylisé) ou abstrait (majoritairement) mais s’inscrit souvent dans un
systéeme symbolique ou le sens n’est pas strictement livré par la forme mais aussi et surtout
par la culture et la mémoire collective. Vu le nombre réduit de motifs iconiques, nous
pouvons avancer que les tisseuses ne prétendaient pas une reproduction du réel mais plutdt

177



https://biblio.cca-paris.com/index.php?lvl=author_see&id=9232

LAHOUAOU Somia/ CHAIBI Hassiba

une réinvention et une réinterprétation de ce dernier selon le code culturel et les contraintes
techniques du tissage.

La particularité de la représentation dans ces motifs est qu’elle s’apparente a plusieurs
registres a la fois ; la tisseuse superpose les styles en filant une fois des motifs figuratifs
clairement identifiables (sur quelques tapis de Timimoun et M’zab) et une autre fois des
motifs stylisés ou abstraits reconnaissables apres interprétation des lignes, des figures
stylisées et des formes géométriques et les connecter aux croyances de la tribu en question.
Dans certaines situations, elle fait appel a des motifs polyvalents et polysémiques dont la
signification est tributaire de leur place dans le tapis et du réseau des relations qu’ils nouent
avec les autres motifs. De ce fait, la tisseuse manie les nceuds dans un double mouvement :
tant6t pour révéler et tantot pour suggérer et évoquer.

Le recours simultané a plusieurs modes de représentation s’explique par la fonction
mémorielle et expressive du tapis ou les motifs représentent une forme d’écriture visuelle
qui condense a la fois une réalité vécue, une fonction protectrice et un signe spirituel. Des
lors, chaque tisseuse appartenant a une région ou a une tribu donnée exprime sa vision du
monde, ses coutumes et son histoire par le biais de schemes graphiques qui matérialisent un
univers sémiotique ou la féminité, la vie quotidienne (tissage, relations, mariage,
accouchement), la cosmologie (croyances superstitieuses, magie, protection) et
I’environnement (désert, oasis, Ksars) se transcrivent dans la trame du décor.

Les résultats ont montré aussi que les tapis du sud algérien se rejoignent par leur systeme de
signes abstraits et symboliques, ceci est justifié par le fait que ces modes de représentation
constituent le langage le plus adapté pour exprimer une vision sacrée du monde, respecter
les interdits et assurer la transmission d’un héritage oral.

La structuration et le fonctionnement des motifs, leur nature et les modes de représentation
propres a ces zones du sud algérien contribuent a la construction d’une signature esthétique
et visuelle baignée dans une culture plurielle conjuguée a I’histoire de la région.

5. Conclusion

Notre article s’est attaché a analyser les différents modes de représentations
sémiotiques a la lumiére de la théorie semiotique (Peirce, sémiotique visuelle). Les résultats
ont revélé que le tapis est un palimpseste identitaire ou chaque motif (icone ou symbole)
tiss¢ se présente comme vecteur de mémoire et d’identité. Les différents modes de
représentation (figuration, abstraction, stylisation) jouent un rdle re-descriptif et re-
structurant des situations quotidiennes, des objets, de la nature environnante, des croyances
selon les codes esthétiques et culturels hérités.

L’apport de cette étude réside dans I’application des outils de la sémiotique visuelle a un
corpus traditionnel encore peu exploré et a ouvrir la voie a de nouvelles recherches qui
pourront explorer la dynamique de signification dans d’autres formes d’expression

178




De la représentation sémiotique a l’expression identitaire . quand les

motifs du tapis trament la culture algérienne

populaire (poterie, tatouage, peinture murale, objets en bois) et dégager les invariants
formels et thématiques permettant de mettre en évidence un idiome culturel partagé.

6. Liste Bibliographique:

Bruno Barbatti (2015), Tapis beberes du Maroc, la symbolique origines et
significations, ACR Edition, Courbevoie.

Christine Bouilloc (2000), Maroc, tapis de tribus, Edisud, Marseille.

Jacques Fontanille (1998), “Décoratif, iconicit¢ et écriture. Geste, rythme et
figurativité : a propos de la poterie berbére”, dans Visio, numéro spécial Histoire de
’art et sémiotique, vol. 3, 2, p.25, Québec.

Jean Chevalier et Alain Gheerbrant (2004), Dictionnaire des symboles, Robert
Laffont, Paris.

Jean-Bernard Moreau (2000), Les Grands symboles méditerranéens dans la poterie
algérienne, livre ouvert, Alger.

Lucien Golvin (1953), Les arts populaires en Algérie 2 : Les tapis algériens, La
typoL.itho et J. Carbonel, Alger.

Marie-Claire Radigue (2017), Tigurarin : tapis et tapisserie d'art de Timimoun et du
Gourara. Un langage secret, Dalimen, Alger.

Pascal Vaillant (1999), sémiotique des langages d’icones, Slatkine, Genéve.

R.P. Giacobetti (1932), les tapis et tissages de Djebel Amour, Ernest Leroux, Pais
Samia Zenadi Chikh et al. (2003), Au fil du temps, Apic, Alger.

https://www.universalis.fr/encyclopedie/stylisation-art

179



https://biblio.cca-paris.com/index.php?lvl=author_see&id=9232

