


Republique Algerienne Democratique Et Populaire  

Ministere De L’enseignement Superieur  

Et De La Recherchescientifique  

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila Faculté des Lettres et des Langues 

En collaboration avec le Laboratoire des Études Linguistiques 

Théoriques et Pratiques  

   

 

La poésie populaire algérienne :  

Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels.   

 

Ouvrage collectif international  

  

 

Sous la direction de  

Dre Abla HOUICHI, Pre Ouahiba ZELAGUI, Pre Catherine 

GRAVET et Pr Abdelkader KHELIFI 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sous la direction de :  

Abla HOUICHI, Catherine GRAVET, Wahiba ZELLAGUI et Abdelkader KHELIFI 

Laboratoire de recherche : Études Linguistiques Théoriques et Pratiques 

Université Mohamed Boudhiaf – M’sila / Algérie 

ISBN : 978-9969-640-15-1 

Dépôt légal : Janvier 2026 



Ouvrage collectif international  

Coordonné par Abla HOUICHI, Catherine GRAVET, Wahiba ZELLAGUI et Abdelkader KHELIFI  

Ces études réunies sous le titre La poésie populaire algérienne : enjeux identitaires, socio-

historiques et mémoriels, rassemblent des travaux ancrés dans le monde littéraire 

contemporain. Cet ouvrage accueille des contributions qui relèvent principalement de la 

littérature algérienne contemporaine. Il préconise l’étude du produit littéraire avec des 

thématiques inédites en favorisant les nouvelles perspectives, approches et méthodes 

d’analyse. Cet ouvrage demeure ouvert aux nouvelles tendances littéraires contemporaines.  

 

 

 

Comité de lecture 

Pre Catherine GRAVET, Université de Mons, Belgique 

Pre Ola BOKADI, Université de Sfak, TUNISIE 

Dre Abla HOUICHI, Université de M’Sila, Algérie 

Pre Carmen SAGGIOMO, Université de la Campanie Luigi Vanvitelli– Italie  

Pr Abdelkader KHELIFI, Université de M’Sila, Algérie 

Pre Maria Giovanna PETRILLO, Université de Naples « Parthenope » – Italie 

Pre Wahiba ZELLAGUI, Université de M’Sila, Algérie 

Pr Abderezak ZEBIRI, Université de M’Sila, Algérie 

Pre Martine Renouprez, Université de Cádiz, Espagne 

Pr. Salah Ghilous, Université de M’Sila, Algérie  

Pr Sergio PISCOPO, Université de Naples « L'Orientale » – Italie 

Pre Abdelkrim ZEBIRI, Université de M’Sila, Algérie  

Pr Lakhdar HENNII, Université de M’Sila, Algérie  

Pre Amira SOUAMES, Université de M’Sila, Algérie 

  



Sommaire 

N° Titre page 

 Préface  

 Introduction 08-09 

Première partie : La poésie populaire algérienne :  

de la poétique à la critique sociale 

01 

L’oralité poétique du chant kabyle : une véritable «archive vivante» 

et un pilier de la conscience kabyle 

Abla HOUICHI 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

Catherine GRAVET  

Université de Monts, Belgique 

11-37 

02 

Discours poétique et discours social dans la poésie populaire 

d’Abderrahmane Mejdoub 

KHELFAOUI Benaoumeur 

Université Kasdi Merbah Ouargla, Algérie 

38-49 

03 

L'influence du Coran sur la poésie populaire algérienne : un regard 

sur l'intertextualité 

Mhamed BOUDIA  

Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

Souad BOUHADDJAR 

Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

50-61 

04 

Analyse linguistique et discursive d’un chant populaire oral algérien  

Pr Abderrazek ZEBIRI 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

62-72 

05 

Language and Cultural Identity in the Digital Space: From Folk 

Poetry to New Representations of Belonging – A Sociological 

Analytical Study  

BOUZNED Samira 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

CHETOUANI Noura  

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

73-96 

Deuxième partie : La poésie populaire algérienne : Identité, Histoire et mémoire 

collective 

06 

La poésie : Le chant d’un cri dans le mémorial historique 

GAOUDI Fella 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

ZELLAGUI Wahiba 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 
 

98-113 



07 

Preserving Algeria’s Oral Legacy: Challenges and Strategies for 

Popular Poetry  

ZIANE Fouzia 

University Mohamed Boudiaf of M’sila, Algéria 

114-130 

08 

Anthologies de Poésies Traditionnelles Maghrébines dans les 

Romans d'Assia Djebbar et Yasmina Khadra  

KHARKHACHE Souhila 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

SAADAOUI Saloua 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

131-151 

09 

 م الحضور والأصداء1954 – 1830الجزائرية الشعر الشعبي في ذاكرة المقاومة 

  عبد القادر خليفي

   الجزائر المسيلة –جامعة محمد بوضياف 

152-166 

10 

   1871نماذج من الشعر الشعبي بالقبائلية عن ثورة 

 عبد النور أيت بعزيز 

 الجزائر  لونيسي علي -2جامعة البليدة 

167-190 

Troisième partie : Elmelhoun, l’art poético-musical algérien 

11 

La mise en mots des urbanités socio-linguistiques dans la poésie 

populaire algérienne (Elmelhûn)   

SOUAMES Amira 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

192-203 

12 

De la théâtralité dans la poésie populaire (melḥūn) : Mestfa Ben 

Brahim et l’expression de latradition populaire  

LAGUER Hanane 
Institut National des Langues et Civilisations Orientales, (INALCO), Paris 

204-220 

13 

Hiziya, le corps dans le poème : pour une représentation de 

l’absence et un lyrisme de la perte  

ZEBIRI Abdelkrim 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, (Algérie) 

221-240 

14 

 " أو تهويدة "يا أبي" أنموذج تحليل نسقية البناء الحكائي في قصيدة "أفافا إينوفا

 عقاب بلخير 

 الجزائرمحمد بوضياف المسيلة  جامعة

241-258 

15 

  اجشعر المنفى أنموذ-جماليات الصورة الفنية في الشعر الملحون الجزائري 

  فتحي بوخالفة

 الجزائر جامعة محمد بوضياف المسيلة

259-292 

16 

 القضايا الدينية والأدبية في الشعر الصوفي الشعبي من خلال ديوان 

  الشيخ محمد الريغي شبيرة

 حكيمة بوشلالق

 الجزائرجامعة محمد بوضياف المسيلة 

293-308 

 



PRÉFACE 

Esthétique et ludique, la poésie populaire, est avec la musique 

populaire, un art de la célébration de la beauté du monde, du plaisir 

esthétique, de l‘émotion artistique et de l‘évasion. Elle est une sorte de « 

médecine de l‘âme » (Lambert)  

ECRIRE  

Pourquoi écrire 

Si ce n'est pour mieux tout dire  

Écrire des paroles simples 

Celles des êtres humbles 

Par besoin, par rage, par plaisir 

Et ne pas complètement mourir  

Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d'un monde brutal 

Créer la musique des mots 

Pour apaiser les maux  

Écrire 

Pour ne pas oublier 

Ne pas s'enfuir 

Graver à jamais avant de partir  

Écrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 

Mieux donner pour mieux espérer.  

 (SAHNOUNE Abla, M'sila, Algérie)  

LA POESIE 

Seule la poésie m’a été fidèle 

Ancrée en moi, je n’ai qu’elle  

Elle transcrit les déboires 

Les peines et les jours noirs  

L’espoir et les maux, elle les ressent 

Les miens après ceux des passants  

Le poète et diverses personnes 

Plusieurs cloches qui sonnent  

Les cœurs sensibles savent l’entendre 

Gouter au poème et le comprendre.  

 (SAHNOUNE Abla, M'sila, Algérie)  

  



  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

8 

Introduction 

La poésie populaire algérienne qui s’inscrit dans le large répertoire de la langue parlée 

populaire, est empreinte d’un profond lyrisme. Elle est liée aux moments forts de la vie 

sociale et participe intensément à la communication affective. Elle renvoie à des circonstances 

multiples associées à des fêtes et des rituels communautaires. Ce patrimoine culturel et 

civilisationnel de l’Algérie est incontestablement une source d’une richesse incomparable. Sur 

la valeur de la poésie populaire, Joseph Desparmet explique : « Notre rhapsodie populaire 

présente la valeur documentaire que nous attribuons à la littérature d’une époque […] ». 

(Desparmet, 1930, p.228). 

Ce patrimoine oral très riche est un trait saillant de la vie sociale en Algérie. Il s’agit 

de textes satiriques qui mettent l’accent sur la volonté de réprimander, d’adresser des 

remontrances ou tout simplement d’apporter le plus souvent un enseignement et d’instruire. 

Ils décrivent et dénoncent certains défauts et travers d’un comportement social. Dans la 

tradition algérienne, la poésie populaire a une fonction plurielle qui associe l’éthique, 

l’historique et l’esthétique. Son rôle majeur est de fixer les événements et les faits marquants 

qui ont touché la vie du groupe afin d’en conserver le souvenir. Mouloud Mammeri disait, 

dans « Culture savante et culture vécue en Algérie », que « Tout événement mémorable (en 

particulier ceux qui intéressent le groupe tout entier) donnait lieu à un traitement versifié, sans 

que le vers eût d’autres rôles que de fixer un souvenir » (MAMMERI, 1991, p. 69). En outre, 

être poète est un métier au temps où « la poésie tenait lieu de chronique ou de journal » 

(Mammeri, 1980, p.132). Pour Jean Amrouche : « Tous les gestes de la vie, toutes les 

cérémonies, sont soutenus par le chant » (AMROUCHE, 1988, p. 49). Il s’agit d’une parole 

poétique populaire, source fondamentale et génératrice d’une littérature spécifiquement 

algérienne, qu’elle institue en une littérature orale recentrée sur ses origines. Son importance 

vient du fait qu’elle diffère des autres éléments de la littérature orale, par sa diversité de 

forme, la richesse de ses rythmes, le caractère original de ses thèmes à l’origine de son 

inspiration. 

Le poète populaire, appelé « Meddah » ou « Goual » a parfois joué un rôle important 

dans l'évolution culturelle et politique du pays. Il rejoint par-là cette tradition de résistance 

bien ancrée dans la tradition orale algérienne et alimentée par des poètes au nom 

emblématique, parmi lesquels l’Émir Abdelkader ou le poète berbère Si Mohand. Le poète 

est, en quelque sorte, le « porte-parole » d’un peuple. Qualifié par Assia Djebar de« témoin » 

de son siècle, en raison de la place centrale qu’il tient au sein de sa communauté, le poète 

populaire est le dépositaire et le gardien de la mémoire collective de son groupe. 

Les poètes populaires algériens se distinguent par une production poétique 

particulièrement prolifique, touchant à des thèmes lyriques et patriotiques, ou encore à la 

sagesse et à la satire et traitant de sujets différents : la patrie, la mémoire collective, l’identité, 

l’histoire, la société, l’hospitalité et l’amour comme « Haysia » un des plus beaux poèmes 

d’amour et un chef d’œuvre de la poésie populaire algérienne ; mais aussi à l’art du « 

Melhoun », la chanson bédouine qui constitue, ici, une sorte de consécration pour les textes 

populaires qui ont été marqués par des glorifications de la guerre de Libération Nationale 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

9 

Algérienne, décrivant aussi la richesse du patrimoine culturel du pays. Ses valeurs esthétiques 

et artistiques ont montré le sens de créativité des poètes et leur capacité à influer l’auditeur en 

adoptant plusieurs moyens d’expression artistique. Toutes les chansons ont un apport culturel 

très important, révélant un héritage et une dimension culturelle adéquate, bénéfique, 

diversifiée, parfaitement adaptée à leur mode de vie et qui correspond exactement à leur 

propre entourage. 

Cet ouvrage collectif vise à rappeler le rôle de la poésie à travers ses enjeux socio-

historiques et mémoriels, ses fonctions éthiques et politiques, pour enfin conclure sur sa 

portée patrimoniale, entendue ici comme un legs, un héritage, laissé par les anciens aux 

nouvelles générations à partir duquel continuent de s’inspirer librement aujourd’hui les 

chanteurs et les poètes contemporains. Notre intérêt est la découverte et la redécouverte du 

patrimoine littéraire populaire algérien ; nous voulons accorder une attention toute particulière 

à la mise en perspective historique et anthropologique du chant ou du poème en tant que 

document à lire, à interpréter et à analyser. 

C’est un ouvrage dans lequel nous essayons de montrer comment la poésie populaire 

et la chanson bédouine ont joué un rôle majeur durant la glorieuse guerre de libération, elles 

ont contribué à la sauvegarde de la mémoire nationale. Cet authentique héritage culturel "a eu 

son impact sur la Révolution". Dans un colloque national sur la poésie populaire et la chanson 

bédouine, le chanteur du genre bédouin, Abderrachid Merniz de M’sila, a déclaré, à cette 

occasion, que « les arts populaires, en particulier la poésie et la chanson bédouine, demeurent 

le mode d’expression privilégié du sentiment d’appartenance nationale », pour sa part, le 

poète Kamel Cherchar, originaire d’Alger, a soutenu que la poésie populaire "est l’âme de la 

société et transmet un message dans un langage simple, tout en représentant un document 

historique et une référence pour les écrits des historiens, ce qui en fait une source de fierté 

pour les poètes algériens aux vers éternels". 

Ce volume collectif se propose également de promouvoir la poésie populaire 

algérienne, source des paroles de la chanson bédouine, à préserver un patrimoine artistique et 

culturel. La poésie populaire et la chanson bédouine demeurent intimement liées à la 

transmission de la mémoire nationale. C’est une source et une référence d’événements 

historiques. La poésie populaire est elle-même un patrimoine à sauvegarder dans un contexte 

marqué par une forte concurrence entre les territoires, elle est la forme d’expression qui 

promeut et sauvegarde le patrimoine matériel et immatériel local. La sauvegarde et la 

préservation de ce patrimoine, remontant à des temps immémoriaux, se heurtent à son 

caractère éminemment oral, le but de ce volume est d’avoir une meilleure vision d’où « 

l’impérieuse nécessité » de transcrire les textes, de penser à en faire des recueils ou de les 

enregistrer sur des supports modernes. C’est par son truchement qu’on peut saisir le processus 

de transmission de la tradition, de l’histoire, et de la mémoire. 

Abla HOUICHI 



  

  

  

  

   

   

 

 

 

Première partie   

La poésie populaire algérienne :  

De la poétique à la critique sociale 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

11 

L’oralité poétique du chant kabyle : une véritable « archive 

vivante » et un pilier de la conscience kabyle 

The poetic orality of Kabyle song: a veritable ‘living archive’ and a pillar of 

Kabyle consciousness 

ˡAbla HOUICHI 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

abla.houichi@univ-msila.dz 

²Catherine GRAVET 

Université de Mons, Belgique 

catherine.gravet@gmail.com 

Résumé  

La poésie populaire kabyle constitue un pilier de la culture amazighe, où la parole 

chantée devient mémoire, identité et résistance. Transmise par voie orale, elle exprime les 

émotions et les valeurs collectives à travers les chants féminins, les berceuses, les poèmes 

d’amour ou les épopées héroïques. Cette étude met en lumière les fonctions esthétiques, 

sociales et politiques de cette poésie dans la société kabyle, en s’appuyant sur des extraits 

issus de la tradition orale et de la chanson moderne (Aït Menguellet, Azem, Idir). De la voix 

des imedyazen aux chants enregistrés contemporains, la continuité du verbe poétique illustre 

la capacité d’adaptation d’une culture millénaire face aux mutations historiques et 

linguistiques.  

Cet article propose également une étude approfondie de la poésie populaire kabyle en 

tant que matrice de mémoire, d’identité et de résistance. Il analyse la continuité d’une parole 

poétique transmise oralement et réinventée dans la modernité. L’approche met en évidence la 

fonction sociale du verbe amazigh, la centralité de la voix féminine, ainsi que la dimension 

politique du chant collectif. Entre esthétique, transmission et engagement, la poésie kabyle 

apparaît comme un espace vivant où s’articulent patrimoine et création, tradition et 

conscience contemporaine. 

Mots-clés : poésie kabyle, oralité, mémoire, identité, modernité, chanson amazighe. 

Abstract  

Kabyle popular poetry stands as a cornerstone of Amazigh culture, where the sung 

word embodies memory, identity, and resistance. Transmitted orally, it conveys collective 

emotions and values through women’s songs, lullabies, love poems, and heroic epics. This 

study highlights the aesthetic, social, and political functions of Kabyle poetry within its 

cultural context, drawing upon traditional oral compositions and modern songs (Aït 

Menguellet, Azem, Idir). From the voices of the imedyazen to contemporary recorded 

mailto:abla.houichi@univ-msila.dz
mailto:catherine.gravet@gmail.com


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

12 

performances, the continuity of poetic expression demonstrates the remarkable adaptability of 

an ancient culture to historical and linguistic transformations.  

This article offers an in-depth study of Kabyle popular poetry as a source of memory, 

identity, and resistance. It explores the continuity of an orally transmitted poetic language 

reinvented in modern times. The analysis highlights the social and aesthetic functions of the 

Amazigh word, the centrality of the female voice, and the political dimension of collective 

singing. Between art, transmission, and commitment, Kabyle poetry emerges as a living space 

where heritage and creation, tradition and contemporary awareness, are intimately 

intertwined. 

Key words: Kabyle poetry, orality, memory, identity, modernity, Amazigh song. 

Introduction 

L’oralité constitue l’un des fondements essentiels des sociétés traditionnelles 

amazighes et, en particulier, de la société kabyle. Elle a permis, au fil des siècles, de 

transmettre une langue, une culture et un patrimoine immatériel d’une richesse exceptionnelle, 

en l’absence de supports écrits largement diffusés. La poésie et le chant kabyles apparaissent 

ainsi comme des modes privilégiés de communication, d’expression et de mémoire collective, 

où s’articulent la dimension esthétique, la fonction sociale et la transmission 

intergénérationnelle (Zumthor, 1983). En ce sens, l’oralité kabyle ne se limite pas à un simple 

moyen d’expression : elle représente un système culturel complet, un « fait social total » au 

sens maussien, qui accompagne les moments clés de la vie individuelle et collective, tout en 

constituant un réservoir identitaire et mémoriel (M. Mauss, 1872-1950). 

L’étude du chant et de la poésie kabyles ne peut être abordée sans rappeler la place 

centrale de la mémoire. Comme l’indique Zumthor (1983), la tradition orale est « l’œuvre de 

la mémoire » (p. 156), mémoire à la fois individuelle et collective, garante de la continuité des 

pratiques culturelles. Elle conserve les structures formelles des poèmes et des chants, tout en 

laissant place à l’improvisation, à la variation et à la parole personnalisée de l’interprète. Cette 

articulation entre reproduction et invention confère à la poésie kabyle un caractère vivant, 

mouvant et constamment réactualisé (Belgasmia, 2015). C’est précisément dans cette 

mouvance que réside la force d’un patrimoine qui ne cesse de s’adapter aux contextes sociaux 

et historiques, fonctionnant comme une « archive vivante » dont les documents ne sont pas 

des papiers, mais des voix et des performances (Gellner, 2018). 

Historiquement, la poésie kabyle a traversé plusieurs grandes étapes. Nacib (1999) 

distingue quatre périodes majeures : la première, antérieure à la colonisation française, 

valorisait les tribus et célébrait les valeurs communautaires ; la deuxième, marquée par 

l’occupation coloniale et les deux guerres mondiales, a donné naissance à une poésie de 

résistance et de lutte ; la troisième, correspondant aux événements de 1945 et à la guerre de 

libération, a vu s’épanouir une poésie militante exaltant la bravoure et l’abnégation ; enfin, la 

quatrième période, depuis l’indépendance, oscille entre célébration des combats passés, 

expression des sentiments personnels et, surtout, revendication identitaire (Nacib, 1999). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

13 

Cette évolution montre combien la poésie kabyle, loin de se figer, a constamment 

accompagné l’histoire du peuple kabyle et reflété ses mutations. 

La littérature orale kabyle ne se limite pas aux grands poètes connus comme Si 

Mohand, Slimane Azem ou Lounis Aït Menguellet ; elle se nourrit également des 

contributions anonymes des femmes et des hommes dans la vie quotidienne. Comme le 

souligne Mahfoufi (2004), le chant villageois est « l’affaire des femmes », particulièrement 

lors des naissances, des mariages, des deuils, ou des travaux collectifs. Les genres de la poésie 

féminine chantée (berceuses, izli, chants d’amour, chants de fête, etc.) traduisent à la fois la 

dimension intime et sociale de l’expression poétique (Salhi, 2001). Ces chants, transmis de 

mère en fille, accompagnent les gestes du quotidien (tissage, cueillette, préparation des repas), 

tout en portant un discours symbolique riche sur la vie, l’amour, la souffrance ou l’espérance. 

Ils forment un contre-discours souvent subversif au sein d’une société patriarcale, comme l’a 

analysé Rabia (2013) dans sa thèse sur les stratégies d’expression féminine. 

La poésie masculine, pour sa part, se distingue par des registres liés aux travaux 

collectifs, aux cérémonies religieuses (adekker, tiqsidin) et, surtout, aux chants de guerre. 

Cette poésie, souvent collective, renforce l’identité communautaire et sert de support à la 

mémoire historique. En ce sens, elle constitue une archive orale qui conserve les traces des 

luttes, des victoires comme des défaites, et qui permet aux générations futures de se 

réapproprier un passé partagé (Hanoteau, 1867/2003). 

Dans la tradition kabyle, la poésie et le chant ne sont pas dissociables : l’un et l’autre 

forment une unité indissoluble, où la musicalité des mots et le rythme des mélodies se 

conjuguent pour produire un effet esthétique et émotionnel. Comme l’affirme Yacine (2008), 

l’izli, par exemple, relève moins de la communication que de « l’expression personnelle », un 

cri intérieur qui témoigne de l’intensité des émotions vécues (p. 27). Cette dimension 

expressive rejoint la fonction cathartique du chant, qui permet de libérer les tensions, 

d’exorciser les douleurs ou de sublimer les joies. 

Cependant, la poésie kabyle n’est pas qu’un simple miroir des émotions individuelles. 

Elle assume également une fonction sociale et pédagogique. Les poèmes gnomiques, concis et 

mémorables, servent de guides de conduite et de transmission des valeurs collectives (Abrous, 

1988). La chanson, en tant que vecteur de savoir et de mémoire, constitue un véritable « 

manuel oral » de la société kabyle, qui enseigne les normes de comportement, rappelle les 

événements historiques, et renforce la cohésion communautaire. Dans cette optique, la 

tradition orale apparaît comme une institution éducative à part entière, au même titre que la 

famille ou la mosquée (Zahir & Mouzon, 2018). 

Aujourd’hui, la chanson kabyle est confrontée à de nouveaux enjeux. D’un côté, la 

modernité, l’urbanisation et les migrations tendent à transformer les formes traditionnelles, en 

introduisant de nouveaux instruments, de nouvelles thématiques et de nouveaux supports de 

diffusion (Ould-Braham, 2017). De l’autre, ces transformations favorisent une réappropriation 

du patrimoine ancien, comme en témoigne la résurgence de chants traditionnels revisités par 

des artistes contemporains, à l’instar d’Idir ou de groupes comme Tiwizi. Cette dynamique 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

14 

témoigne de la vitalité de la poésie kabyle, qui réussit à conjuguer fidélité à la tradition et 

ouverture à la modernité. 

Enfin, il convient de souligner que la poésie kabyle est indissociable de la question 

identitaire. Depuis les années 1970, la chanson kabyle s’est affirmée comme un espace de 

revendication culturelle et politique, où la langue amazighe et les valeurs communautaires 

trouvent un lieu d’expression privilégié (Chaker, 1998). À travers ses métaphores, ses 

allusions et ses symboles, la poésie kabyle participe à la construction d’une mémoire 

collective et d’une identité en résistance, qui continue d’inspirer les nouvelles générations. 

Ainsi, l’étude du chant et de la poésie kabyles permet de mettre en lumière un 

patrimoine immatériel vivant, à la fois mémoire du passé, expression du présent et promesse 

d’avenir. La poésie kabyle n’est pas seulement un héritage à sauvegarder ; elle est un langage 

en perpétuel renouvellement, un espace de création, de contestation et de transmission, qui 

continue de donner sens à l’existence collective et individuelle. 

I. L’oralité comme fondement de la production poétique kabyle 

L’étude de la poésie populaire kabyle ne peut être dissociée d’un cadre théorique qui 

embrasse à la fois les dimensions de l’oralité, de la fonction sociale et de la continuité 

historique de cette production. En effet, la littérature orale amazighe, et plus particulièrement 

le chant kabyle, représente bien plus qu’une simple manifestation artistique : elle constitue un 

espace où s’articulent mémoire collective, affirmation identitaire et résistance culturelle.  

La littérature amazighe repose essentiellement sur l’oralité, laquelle a permis la 

transmission des savoirs, des traditions et des représentations du monde à travers les 

générations (Zumthor, 1983). L’absence, durant des siècles, d’une écriture standardisée n’a 

nullement empêché la langue kabyle de développer une riche production littéraire ; au 

contraire, l’oralité lui a conféré une flexibilité et une adaptabilité remarquables (Chaker, 

1998). Comme le note Gellner (2018) dans son étude sur les archives orales, la performance 

orale crée un espace de négociation et de réinterprétation constante, faisant de chaque 

récitation un acte à la fois traditionnel et nouveau. 

Dans ce cadre, la poésie chantée s’est constituée comme un vecteur de pérennisation 

de la langue et comme un mode d’expression collectif. L’importance de la voix, du rythme et 

de la performance scénique accentue la dimension relationnelle de l’oralité. Comme le 

souligne Ong (1982), la parole orale n’est pas seulement un moyen de communication : elle 

engage l’auditoire et construit une communauté de sens. Ainsi, chaque chant kabyle est à la 

fois un acte esthétique et un acte social, destiné à être entendu, repris et transmis. 

De plus, l’oralité amazighe a résisté à des siècles de domination linguistique et 

culturelle, notamment face à l’arabe classique et au français. Cette résistance, perceptible dans 

la vitalité des genres poétiques traditionnels, illustre la force de l’oralité comme instrument de 

sauvegarde identitaire (Mammeri, 1980). La thèse de Benbrahim (1982) sur la poésie de 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

15 

résistance montre précisément comment l’oralité a servi de rempart contre l’effacement 

culturel. 

La poésie kabyle traditionnelle repose sur la voix et le rythme. Le ameddah (poète-

chanteur) ou la tameddahth (poétesse) transmettent un héritage immatériel (Zumthor, 1983). 

Les berceuses, les chants de travail, les complaintes amoureuses et les poèmes religieux 

remplissent des fonctions sociales et spirituelles, comme l’exprime ces vers populaires : 

« A lmalayek tucbiḥin / Σiwnemt mmi ad yeṭṭes / Ay afus-iw ay 

aḥnin / Awwi-d i weqcic iḍes » (Mahfoufi, 2004, p. 56) [Ô anges 

qui veillez au matin, priez pour que mon enfant s’éveille, ô ma 

main pleine de tendresse, apporte le pain à ce petit.] 

Ces vers proviennent d’un chant maternel (une berceuse kabyle) recueilli par 

Mahfoufi. Ils illustrent parfaitement le lien entre la poésie orale et la tendresse maternelle, où 

la parole poétique devient prière, protection et don de vie. Ces berceuses, appelées azuzen, 

expriment la tendresse maternelle et la protection divine. L’enfant apprend ainsi le rythme et 

la musicalité de la langue kabyle. Dans le même esprit, ces autres vers populaires illustrent 

quant à eux la douceur et la simplicité de la parole maternelle : 

« Ttuh ttuh ttuha / A t-ayen ay igenni / A t-ayen ay asalas » (Salhi, 

2001, p. 77) [Dors, dors, mon petit / Que le ciel te protège / Que 

le berceau te berce.] 

Ce court poème, typique des berceuses kabyles, repose sur la répétition mélodieuse du 

verbe ttuh [dors], créant un rythme apaisant qui accompagne le geste de la mère. L’adresse au 

ciel et au berceau traduit à la fois une dimension spirituelle (appel à la protection divine) et 

une fonction affective (le soin maternel et la tendresse). Ce type de chant révèle la profondeur 

poétique de l’oralité féminine, où le quotidien devient expression poétique et prière intime. 

Ces chants d’éveil accompagnent les gestes et les jeux des enfants. Ils développent la 

sensibilité poétique et la mémoire collective dès le plus jeune âge. 

La poésie kabyle trouve sa genèse dans l’oralité, matrice première de la culture 

amazighe. Avant d’être un objet esthétique, elle fut un acte de communication, un rituel 

social, un témoignage. Selon Paul Zumthor, l’oralité « n’est pas seulement un mode de 

transmission, mais une manière d’exister du texte » (Zumthor, 1983, p. 22). Dans le cas 

kabyle, cette oralité n’a jamais été supplantée par l’écriture ; elle demeure le canal privilégié 

par lequel la communauté exprime son rapport au monde. 

L’oralité poétique kabyle repose sur la mémoire vivante : le poème n’est pas fixé, il se 

recrée à chaque énonciation. Le chanteur ou la poétesse module les vers selon les 

circonstances et les émotions. Cette souplesse a permis à la poésie de survivre aux 

bouleversements historiques, de la colonisation à la mondialisation, tout en gardant son 

authenticité. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

16 

L’absence d’écriture ne signifie pas absence de forme. La poésie orale kabyle obéit à 

des règles prosodiques précises : rythme binaire, assonance, répétition et parallélisme (Dallet, 

1982). Ces procédés rythmiques, souvent accompagnés de gestes et de musique, confèrent à la 

parole poétique une puissance émotionnelle et collective.  

L’oralité poétique du chant kabyle est bien plus qu’une forme artistique ; elle est l’âme 

vibrante d’une culture. À travers ses structures esthétiques rigoureuses, elle encode une vision 

du monde, une histoire et un système de valeurs. Fonctionnant comme une caisse de 

résonance des joies et des souffrances d’un peuple, elle a su incarner, avec une force rare, les 

combats pour la dignité et la reconnaissance. Son passage réussi dans la modernité, par 

l’adaptation et le renouvellement de ses formes, témoigne de sa profondeur et de son 

indispensabilité. L’oralité, dans ce contexte, devient non seulement un mode d’expression, 

mais une philosophie de la parole : dire, c’est garder vivant. 

I.1. La poésie populaire Kabyle : entre esthétique et mémoire 

La poésie kabyle est avant tout une expression esthétique. Les jeux de métaphores, de 

parallélismes et de répétitions témoignent d’un raffinement stylistique qui place ces 

productions orales au même rang que d’autres littératures universelles (Djellaoui, 2007). 

Cependant, l’esthétique ne se limite pas au plaisir de l’écoute : elle est intimement liée à la 

mémoire et à la transmission de valeurs collectives. 

Chaque poème ou chant agit comme une archive immatérielle, conservant les 

expériences, les souffrances et les espoirs d’une communauté. La mémoire poétique 

fonctionne ici comme une « mémoire culturelle » au sens d’Assmann (1992), où les récits et 

les chants construisent un socle commun, garantissant la continuité identitaire. Le mémoire de 

Ben Boudjema (2018) insiste sur ce point, définissant la chanson kabyle comme un « 

patrimoine culturel immatériel » dont la fonction archivistique est essentielle. 

L’exemple des chants de guerre illustre cette fonction mémorielle : ils relatent des 

événements marquants, glorifient les héros et rappellent les épreuves traversées par la 

communauté. De même, les berceuses, les izli ou les chants de mariage ne sont pas de simples 

divertissements, mais des traces vivantes de pratiques sociales et de visions du monde. Ainsi, 

la poésie kabyle conjugue indissociablement l’esthétique et la mémoire : elle est à la fois art et 

archive, beauté et témoignage. 

II. Dimensions sociales, culturelles et poétiques du chant kabyle 

Le chant et la poésie kabyles constituent des formes d’expression où se condensent les 

valeurs sociales, la mémoire collective et l’identité culturelle du groupe. Leur fonction 

dépasse largement le cadre artistique : elles s’inscrivent au cœur du tissu social et symbolique, 

jouant un rôle éducatif, identitaire, thérapeutique et festif. Véritables réservoirs de mémoire et 

de valeurs qui constituent une parole vivante où se disent la sagesse ancestrale, la résistance 

identitaire et la sensibilité collective. Mammeri (1980) rappelle que « la poésie est la voix même du 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

17 

peuple, celle qui parle quand le silence devient nécessaire », soulignant ainsi son rôle de médiation 

entre l’individuel et le collectif. 

II. 1. Dimensions éducatives et morales 

Dans la tradition kabyle, la poésie agit comme un vecteur de transmission des valeurs 

fondamentales. Elle joue une fonction éducative et morale. À travers les récits épiques ou 

religieux, elle transmet les vertus du courage, de la solidarité et de la foi. Dans un chant 

ancien, le poète exhorte les jeunes à rester fidèles à l’honneur et à la vérité : 

« ɣur-k a ymezgi, ur tettu ara iman-ik, / d abrid n lḥaqq ara teṭṭu-

d» (Mahfoufi, 2004, p. 89) [Jeune homme, n’oublie jamais qui tu 

es, / c’est le chemin de la vérité que tu dois suivre.] 

Ce distique s’inscrit dans la poésie didactique kabyle, souvent transmise par les 

anciens. Il prône la fidélité à soi-même (ur tettu ara iman-ik [n’oublie pas ton identité]) et la 

droiture morale (abrid n lḥaqq : [le chemin de la vérité]). Par la concision et la force de 

l’impératif, le vers assume une fonction à la fois moralisatrice et identitaire, rappelant la 

dimension éducative et collective de la poésie orale berbère. Ces vers, transmis de génération 

en génération, valent autant qu’une leçon de morale ; ils incarnent le code non écrit de la 

conduite sociale. Ce type d’énonciation, souvent performative, confère à la parole poétique 

une valeur éducative et morale comparable à celle des maximes ou des proverbes. 

II. 2. Dimensions identitaires et symboliques 

La poésie kabyle constitue également un instrument de résistance culturelle et 

linguistique. Face aux tentatives d’assimilation et aux transformations sociopolitiques, elle 

réaffirme l’appartenance à une communauté d’origine et de langue, elle devient un cri 

d’existence et de fierté. Tassadit Yacine (2001) voit dans cette parole poétique une « 

résistance symbolique à l’effacement ». Chanter dans la langue kabyle devient un acte de 

sauvegarde identitaire, une manière de proclamer l’existence d’un héritage que le 

colonialisme et la modernité ont tenté de marginaliser. Chanter, c’est également revendiquer 

son appartenance Comme l’a proclamé Taos Amrouche dans son hymne à la terre ancestrale, 

affirmant ainsi la volonté de faire revivre la culture kabyle : 

« D taqbaylit-a i d-yenna Rebbi, / d taqbaylit ara t-id-nerrez » 

(Amrouche, 1967) [C’est la kabylité que Dieu nous a donnée, 

c’est elle que nous ferons fleurir] 

Ces vers qualifient la « kabylité » de don divin et l’inscrivent dans un projet collectif. 

Formellement concis, ils lient l’idée d’origine sacrée (« i d-yenna Rebbi ») à une volonté 

d’affirmation et de floraison (« ara t-id-nerrez »). Dans le contexte des chants identitaires, 

une formule de ce type fonctionne comme un acte d’énonciation communautaire : elle 

légitime l’appartenance (thème identitaire), sanctifie la continuité (référence à Dieu) et 

appelle à l’action ou à la célébration (faire « fleurir » la culture). Sur le plan rhétorique, la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

18 

répétition du syntagme « d taqbaylit » renforce la volonté de visibilité culturelle et la 

performativité du chant : la parole ne se contente pas de décrire la culture, elle la proclame et 

la produit. La parole poétique devient ici un espace de résistance symbolique et un moyen de 

réappropriation culturelle. 

II. 3. Dimensions thérapeutiques et cathartiques 

En période de crise ou d’exil, cette fonction se double d’un rôle thérapeutique. Les 

chants de deuil et les lamentations — souvent entonnés par les femmes — permettent 

d’exprimer la douleur collective et de restaurer l’équilibre intérieur. Les chants de deuil 

(tamedyazt, izlan n waggur) remplissent une fonction cathartique essentielle. Ils permettent 

l’expression collective de la douleur et participent à la reconstruction symbolique du lien 

social. Mahfoufi (2004) observe que ces chants « réparent le tissu déchiré de la communauté » 

en transformant la souffrance individuelle en parole partagée. Ould-Braham (2017) ajoute que 

cette fonction thérapeutique s’étend à la gestion du trauma collectif, notamment dans les 

contextes d’exil ou de violence historique. Un extrait d’une lamentation féminine recueillie en 

Grande Kabylie illustre cette sublimation de la douleur comme le souligne ces vers kabyles : 

«A ṭṭaleb, d asirem ur d-ili, / a yul-iw, ur tesɛi ara tafat». 

(Mahfoufi, M, 2004) [Ô étudiant / l’effort n’est pas vain, / ô mon 

fils, ne cherche pas la lumière en vain.] 

Le chant opère ainsi comme une parole réparatrice, alliant concision et profondeur et 

liant les vivants et les morts dans la mémoire partagée. La force de ces vers réside dans 

cette articulation entre l’universel et l’intime. Il passe d’une leçon de vie, presque proverbiale, 

à l’expression nue d’une douleur personnelle, créant une puissante empathie avec l’auditeur. 

C’est une caractéristique essentielle de la poésie de grands auteurs kabyles comme Lounis Aït 

Menguellet, qui savent donner une portée philosophique aux émotions les plus simples. 

II. 4. Dimensions carnavalesque 

La poésie kabyle est également une célébration de la vie. Dans les contextes festifs, 

mariages, moissons, fêtes religieuses, la poésie chantée joue un rôle d’intégration sociale. Les 

chants collectifs, notamment l’urar, favorisent la cohésion du groupe par la danse, le rythme 

et la participation chorale. Djellaoui (2007) souligne que ces moments d’effervescence 

poétique réactualisent le sentiment d’appartenance et transforment la fête en « espace 

d’expression communautaire ». Les voix des femmes s’élèvent en chœur, rythmées par les 

youyous, dans une explosion de joie partagée, un chant de mariage illustre cette fonction 

fédératrice : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

19 

« Urar n wezzin, a yemma, les chants participent à la cohésion du 

groupe. / d asefru n lḥob n tmurt. » (Amirouche, 2022, p. 93) [Le 

chant des oiseaux, ô mère, est le poème de l’amour de la terre.] 

Omar Amirouche, y analyse les fonctions sociales de l’Urar, qui est une forme de 

chant collectif et traditionnel kabyle, souvent pratiqué par les femmes lors de rassemblements 

comme les mariages ou les fêtes. Ainsi, de la naissance à la mort, du travail à la guerre, du 

deuil à la fête, le chant kabyle accompagne toutes les étapes de l’existence. Il est mémoire, 

thérapie, éducation et fête à la fois, un miroir fidèle de la société. 

II. 4. La typologie des genres poétiques kabyles 

La diversité des formes poétiques kabyles reflète la richesse fonctionnelle de cette 

tradition. Les classifications proposées par Djellaoui (2007) et Mahfoufi (2004) mettent en 

évidence la variété des contextes d’exécution et des thématiques abordées. Ces genres se 

distinguent tant par leur registre que par leur fonction sociale. L’Azuzen, berceuse maternelle, 

illustre la poésie de l’intime et de la tendresse. Elle unit le geste et la parole, mêlant prière, 

protection et amour filial : 

« Azuzen-iw, aɛzizen, / ur tesɛi aḥzen, / yella Rebbi i d-yefkan » 

(Mahfoufi, M, 2004, p. 59) [Dors, mon cher enfant, que nul 

chagrin ne t’atteigne, Dieu t’a confié à moi.] 

À ce genre s’ajoute l’Aserqes (chant d’éveil), adressé aux nourrissons pour stimuler 

leur attention et leur apprentissage du langage. Ce chant illustre la dimension affective et 

spirituelle de la poésie féminine kabyle. Par l’adresse directe à l’enfant (Azuzen-iw, aɛzizen), 

la mère exprime une tendresse intime, tandis que la mention de Dieu (yella Rebbi i d-yefkan) 

inscrit cette affection dans un registre sacré et protecteur. 

L’ensemble forme une prière-poème où la parole féminine devient à la fois soin, bénédiction 

et transmission spirituelle. L’Izli, forme poétique brève, souvent de tonalité amoureuse, 

constitue selon Yacine (1988) « l’expression la plus pure de la subjectivité kabyle ». Ces 

poèmes condensent en quelques vers la nostalgie, la séparation ou le désir : 

« D wayen ur yelli iɣbilen, / d leqdic n yidurar i d-yettwasen » 

(Mammeri, 1980, p. 112) [Ce ne sont pas les montagnes qui me 

séparent, mais le poids du destin qui me retient.] 

D’autres genres s’enracinent dans la vie collective tel que l’Urar (chant dansé des 

femmes, célèbre la joie du groupe) et l’Acewwiq (chant du travail, rythme les gestes du 

paysan) incarnent, quant à eux, la dimension sociale et performative de la poésie. L’Adekker, 

enfin, renvoie à la poésie religieuse ou mystique, récitée lors des veillées funèbres ou des 

rassemblements confrériques. 

L’ensemble de ces formes témoigne de la densité symbolique et esthétique de la 

poésie kabyle. À travers elles, c’est tout un monde rural, spirituel et communautaire qui se dit 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

20 

et se perpétue. Le chant kabyle, bien plus qu’une simple expression artistique, demeure la 

voix d’un peuple qui, depuis des siècles, parle à travers la poésie pour dire sa douleur, son 

amour et sa dignité. 

Cette typologie met en lumière la nature holistique de la poésie kabyle, qui traverse 

tous les registres de la vie : l’intime, le sacré, le collectif et le quotidien. Comme le souligne 

Mahfoufi (2004), « la poésie kabyle ne se cantonne pas à un art du verbe, elle est un mode 

d’être et de relation au monde ». 

III. La poésie populaire kabyle : entre mémoire, identité et modernité du verbe amazigh 

La poésie populaire kabyle occupe une place prépondérante dans le patrimoine 

culturel de l’Afrique du Nord. Porteuse de mémoire, elle constitue un espace d’expression 

collective où s’entrelacent la parole, la musique et l’émotion. Par-delà son apparente 

simplicité, cette poésie incarne une philosophie de vie et une conception du monde qui 

transcendent les frontières linguistiques et temporelles. En Kabylie, la poésie n’est pas 

seulement un art ; elle est une manière d’être, de dire et de survivre. Transmise par voie orale, 

souvent à travers les voix féminines et les imedyazen (poètes-chanteurs), elle conserve la trace 

des événements historiques, des joies, des souffrances et des valeurs communautaires. Ainsi, 

chaque vers devient un fragment de mémoire collective, une « archive vivante » qui unit les 

générations. 

Comme l’affirme Mouloud Mammeri, « dans les sociétés sans écriture, la parole est 

dépositaire de tout : du savoir, du droit, de la mémoire » (Mammeri, 1980, p. 14). La poésie 

populaire kabyle, en ce sens, ne relève pas uniquement de la création esthétique, mais de la 

transmission identitaire. Elle exprime un double mouvement : celui de la fidélité à la tradition 

et celui de l’adaptation à la modernité. 

Aujourd’hui, à travers les œuvres d’artistes tels que Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet ou 

Idir, la poésie kabyle s’est réinventée sans se renier. Elle a su passer de l’oralité pure à la 

chanson enregistrée, du cercle communautaire au public mondial, tout en gardant la force du 

verbe ancestral. Cet article se propose donc d’analyser les dynamiques de la poésie populaire 

kabyle à travers trois dimensions essentielles : sa fonction mémorielle, sa portée identitaire et 

sa modernité expressive. L’objectif est de montrer comment la parole poétique amazighe, à la 

fois conservatrice et créatrice, agit comme un lien entre l’individu et la collectivité, entre le 

passé et le présent, entre la tradition et l’universalité. 

III. 1. Mémoire et identité : la parole comme archive vivante 

La poésie populaire kabyle remplit une fonction mémorielle essentielle. Elle constitue 

une « archive orale » où s’inscrivent les événements, les croyances et les affects collectifs. La 

mémoire s’y déploie non pas dans la fixité, mais dans le mouvement : chaque performance 

poétique actualise le passé et le met en relation avec le présent. Comme le souligne Pierre 

Nora (1984), la mémoire collective se construit à travers des « lieux » symboliques. En 

Kabylie, le lieu de mémoire n’est pas matériel : il est dans la voix, dans le chant, dans la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

21 

répétition rituelle des mots. Ainsi, les imedyazen ou les tameddahthin (poétesses) deviennent 

les gardiens de la mémoire. À travers leurs vers, ils transmettent la sagesse, les valeurs et les 

repères moraux. Les poèmes évoquent les guerres, les migrations, les amours, mais aussi les 

pertes et les exils. 

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / Aql-

iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [Je suivrai ma route, il existe 

pour moi un autre monde ; ma maison ne s’écroulera pas, mon cœur 

repose sur ma terre fidèle.]  

Ce poème de Slimane Azem, écrit en exil, illustre la fonction mémorielle et 

nostalgique du chant kabyle : la voix du poète devient le relais d’un peuple déraciné. La 

mémoire poétique kabyle est donc à la fois individuelle et collective. Elle lie le sujet à la 

communauté, le passé à l’avenir, et fait du verbe un instrument de continuité identitaire. 

III. 2. Identité collective, exil et nostalgie: du chant traditionnel à la chanson engagée 

La poésie kabyle est aussi un instrument de résistance culturelle. 

« Akken ur tettɣu tawurt / Ur tenna yiwen ad yewwet » (Nacib, 1999, p. 55) [De peur que ne 

se brise la gourde / Personne n’a osé frapper]. Ces vers symbolisent la prudence et l’instinct 

de préservation à ce au danger. Ce chant héroïque symbolise la bravoure et lutter pour liberté. 

L’une des dimensions les plus émouvantes de la poésie kabyle est sans doute celle de 

la nostalgie, particulièrement présente dans les chants de l’exil. Durant la colonisation 

française puis les vagues d’émigration, le poète est devenu le témoin de la séparation et du 

déracinement. Slimane Azem, exilé, poursuit cette fonction mémorielle, il a su cristalliser 

cette douleur dans une langue à la fois simple et poignante : 

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / 

Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [Je suivrai mon 

chemin, il existe pour moi un autre monde ; 

ma maison ne tombera pas, mon cœur demeure attaché à ma 

terre.]  

Azem exprime la résilience et la fidélité à la terre natale face à l’exil. Le chemin 

(abrid) symbolise la route de la vie, voire celle de l’émigré ; la maison et la terre (tmurt) 

incarnent la stabilité, la mémoire et l’identité. À travers ce langage simple et imagé, Azem fait 

de la poésie un espace de résistance intérieure, où l’exilé garde vivante la patrie dans son 

cœur.ci, la route symbolise l’exil et la distance ; la maison vide devient métaphore du pays 

absent. Aït Menguellet renouvelle cette parole avec une profondeur philosophique : 

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 

/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-

nous dire, dans le labyrinthe de la vérité ? Ce qui est, est là où il 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

22 

est, et ce qui n’est pas, n’est pas.]  

Aït Menguellet revisite la sagesse populaire kabyle en y introduisant une dimension 

métaphysique. Le poète s’interroge sur la nature de la vérité et de l’existence, dépassant la 

simple parole morale pour atteindre une réflexion ontologique. Le rythme lent et la répétition 

(« I yellan d anida yellan ») traduisent une pensée circulaire, méditative : l’homme, face à la 

vérité, ne peut que constater l’ordre des choses. Ainsi, la poésie kabyle se fait ici philosophie 

de la lucidité, où la parole devient quête de sens et reconnaissance des limites du savoir 

humain. Le poète engage une réflexion sur la vérité et l’engagement du verbe amazigh. 

Ces vers condensent la mémoire collective de l’émigration kabyle : l’arrachement, le 

mal du pays, la fidélité à la terre natale. La mémoire poétique devient alors résistance au 

silence et à l’oubli. À travers ces chants, la communauté reconstruit symboliquement ses 

racines. L’exil ne détruit pas la mémoire kabyle : il la transforme en chant. 

IV. Dimension esthétique et discours social du chant kabyle  

La poésie chantée kabyle, en tant qu’expression orale et artistique, ne se réduit pas à 

une fonction de divertissement ou à un simple témoignage sociologique. Elle est porteuse 

d’une esthétique propre, ancrée dans des procédés stylistiques et symboliques originaux, et 

elle constitue un outil privilégié de construction et de transmission de la mémoire collective. 

L’art poétique kabyle s’inscrit ainsi dans une dialectique entre beauté formelle et fonction 

mémorielle, en renouvelant sans cesse ses thèmes et ses structures au fil des contextes 

historiques et sociaux. 

IV.1. L’esthétique de la parole et la musicalité du verbe amazigh 

Sur le plan esthétique, la poésie kabyle repose sur une alliance subtile entre le rythme, 

la sonorité et l’image. L’absence d’écriture a favorisé le développement d’une esthétique 

auditive où la musicalité prime sur la fixité textuelle. Le poème est une voix avant d’être un 

texte. Zumthor (1983) parle de “performance vocale”, notion qui correspond parfaitement à la 

pratique kabyle : la beauté du poème tient autant à ce qui est dit qu’à la manière dont il est dit. 

L’emploi des métaphores naturelles — la montagne, la pluie, le vent, l’oiseau — crée une 

poésie du paysage et de l’émotion. Le lexique est concret mais chargé d’une valeur 

symbolique forte. Aït Menguellet adopte une posture philosophique marquée par le doute et la 

quête de vérité : 

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 

/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-

nous dire / au sujet du sens de la vérité ? Ce qui est, est là où il 

est,et ce qui n’est pas, n’existe nulle part].  

Par un style dépouillé, proche du proverbe, le poète confère à la parole populaire une 

densité ontologique, rejoignant la tradition de sagesse kabyle où la vérité est à la fois présente 

et insaisissable. Ce poème illustre l’esthétique réflexive de la poésie moderne : l’image 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

23 

poétique devient un instrument de pensée, et la mélodie, un mode de questionnement. La 

musicalité du kabyle — langue à la fois douce et rythmée — favorise cette alliance de sens et 

de sonorité. Chaque syllabe porte un poids émotionnel, chaque allitération amplifie la 

résonance symbolique. 

IV.3. Une esthétique de la résistance et de la dignité 

La poésie kabyle, qu’elle soit ancienne ou contemporaine, est profondément marquée par une 

éthique de la résistance. Face aux dominations historiques — coloniale, politique ou culturelle 

—, elle affirme la permanence du verbe amazigh comme acte de survie. Pour Mammeri 

(1980), “le verbe amazigh est un acte d’être”. Dire, chanter, c’est exister et affirmer son 

humanité. Cette dimension ontologique du langage explique la puissance de la poésie kabyle : 

elle transforme la parole en un acte de dignité. Slimane Azem chantait :  

« Nekwni d imazighen / Ur n-tegg ara lḥif / Anida yellan tmurt-iw 

/ Yella yidwen lḥif » (Azem, 1972) [Nous sommes des Imazighen, 

nous ne connaissons pas la honte; là où se trouve ma terre, là 

réside l’honneur.] 

Slimane Azem exalte la fierté identitaire amazighe et la dignité enracinée dans la terre 

natale. L’opposition entre lḥif (la honte) et l’honneur ancre le poème dans une éthique de la 

loyauté et du courage, valeurs fondamentales de la culture kabyle. 

Le poète-chanteur transforme ici la chanson populaire en déclaration d’appartenance et en 

acte de résistance symbolique, face aux menaces d’oubli ou d’assimilation. Le poète oppose 

également la noblesse de la parole amazighe à l’humiliation de la soumission. Le chant 

devient résistance. Ainsi, l’esthétique kabyle ne se sépare jamais de l’éthique. La beauté du 

poème n’est pas seulement dans la forme, mais dans le sens : celui d’une parole libre, fière et 

lucide. 

IV.3. Une esthétique fondée sur la métaphore et l’image poétique 

L’un des traits distinctifs de la poésie kabyle réside dans son recours abondant à la 

métaphore et à l’image poétique. Les poètes et chanteurs emploient des symboles empruntés à 

la nature (montagnes, rivières, animaux, saisons) pour exprimer des sentiments humains ou 

des situations collectives. Comme l’explique Djellaoui (2007), « la nature est l’un des 

réservoirs symboliques les plus féconds de la poésie kabyle, servant de miroir aux joies 

comme aux souffrances ». 

Ainsi, les montagnes sont souvent assimilées à la permanence et à la résistance, tandis 

que les fleurs et les oiseaux expriment l’éphémère, la fragilité ou l’amour. Cette esthétique 

symbolique n’est pas gratuite : elle permet à la poésie de dépasser le cadre personnel pour 

atteindre une portée universelle et collective. L’analyse de Belgasmia (2015) sur les poèmes 

du labeur montre comment les outils agricoles ou les gestes des travaux deviennent des 

métaphores de la condition humaine. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

24 

En outre, l’utilisation du rythme et des répétitions confère aux chants une musicalité 

particulière qui facilite la mémorisation et la transmission orale (Zumthor, 1983). Le caractère 

incantatoire de certains refrains, notamment dans les chants religieux ou de deuil, souligne 

l’importance de la forme sonore dans l’expérience esthétique kabyle. 

IV.4. L’esthétique de la polyphonie : entre individuel et collectif 

Un autre aspect central kabyle réside dans la polyphonie des voix. Les poèmes 

oscillent constamment entre l’expression individuelle et la représentation collective. Le « je » 

poétique se transforme souvent en un « nous » qui incarne la voix de la communauté, 

renforçant ainsi le lien entre le poète et son peuple (Yacine, 2001). 

Cette alternance entre le singulier et le pluriel traduit la tension entre l’expérience 

personnelle du poète et son rôle de porte-parole. Dans les chants d’exil, par exemple, l’artiste 

exprime sa propre douleur, tout en reflétant celle de milliers d’émigrés contraints de quitter 

leur terre natale. De la même manière, dans les chants de guerre, le poète chante le courage 

individuel tout en inscrivant cet acte dans une histoire collective de résistance. La polyphonie 

s’observe également dans l’interprétation : beaucoup de chants sont repris en chœur par les 

auditeurs, renforçant le caractère participatif et communautaire de la performance (Mahfoufi, 

2004). 

IV. La voix féminine dans la poésie kabyle : parole intime et espace communautaire 

La poésie chantée des femmes occupe une place fondamentale dans le patrimoine 

kabyle. Selon Mahfoufi (2004), « le chant villageois est d’abord l’affaire des femmes, qui 

trouvent dans ce registre un espace d’expression de leurs émotions, souvent interdites ailleurs 

». Les femmes kabyles ont longtemps porté la tradition poétique. À travers les izli et les urar, 

elles expriment l’amour, la douleur et la solidarité (Djellaoui, 2007). 

Les tameddahthin (poétesses) participent aux grands moments de la vie collective : 

naissances, mariages, deuils, moissons. Leurs chants traduisent la douleur et la joie, la 

séparation et la réconciliation. La poésie féminine kabyle se situe ainsi à la croisée du 

personnel et du communautaire. 

VI.1. L’izli : expression poétique et catharsis féminine 

Les berceuses (azuzen) et les chants d’amour (izli, ahiha) constituent un véritable 

espace intime de parole, où les femmes expriment leurs espoirs, leurs frustrations et leurs 

souffrances. Ces chants, transmis de mère en fille, jouent un rôle essentiel dans la 

conservation de la mémoire familiale et domestique. La recherche de Rabia (2013) démontre 

comment ces chants, en apparence conventionnels, peuvent véhiculer une critique subtile de 

l’ordre patriarcal et des solidarités féminines. 

L’izli, forme poétique la plus répandue dans la tradition kabyle, constitue un espace de 

liberté pour la parole féminine. Composé de strophes brèves et rythmées, souvent 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

25 

improvisées, il aborde des thèmes variés : l’amour, la trahison, la séparation, la maternité ou 

la solitude. Dans une société marquée par la retenue, l’izli devient la voie d’expression de 

l’intime. Il permet aux femmes d’exprimer leurs émotions les plus profondes, tout en restant 

dans le cadre symbolique du chant. 

« Ay aqcic deg-yi yewten / Ma thelked ddwa-k yella » (Yacine, 2008, p. 

32) [Ô garçon qui m’as blessée, si tu guéris, ton remède est en moi.]  

Ce type d’izli traduit la passion amoureuse et la souffrance silencieuse d’une 

parole féminine contenue. IL évoque la douleur de l’amour contrarié. L’adresse 

directe au bien-aimé absent traduit l’intensité d’un sentiment qu’aucun autre espace 

social n’autorise à dire. La fonction cathartique de ces poèmes est essentielle : à 

travers la parole chantée, la femme kabyle trouve un équilibre entre la pudeur 

imposée et la nécessité d’expression. Rabia (2013) souligne que « le chant féminin 

kabyle est un cri contenu, un espace de parole déguisée où se jouent les tensions 

entre soumission et liberté. » Ces chants, entonnés lors des cérémonies du ḥenné ou 

des mariages, appellent la bénédiction et la fécondité, mais expriment aussi la 

solidarité féminine. 

VI.2. La femme, gardienne de la mémoire poétique 

Dans la société kabyle traditionnelle, les femmes ont joué un rôle fondamental dans la 

préservation et la transmission du patrimoine oral. Elles sont les dépositaires des chants 

rituels, des berceuses, des complaintes et des poèmes d’amour. Leur voix, souvent confinée à 

l’espace domestique, est paradoxalement devenue un instrument de continuité culturelle et 

identitaire. Selon Mahfoufi (2004), « la femme kabyle est la gardienne de la mémoire 

affective du groupe ; par ses chants, elle relie les vivants aux ancêtres ». Ce rôle dépasse la 

simple fonction artistique : il s’inscrit dans une mission sociale et symbolique. 

En outre, les chants collectifs des femmes (urar, asbuɣer) assurent la transmission de 

la mémoire festive et rituelle. Ils rappellent les mariages passés, les alliances conclues et les 

traditions communautaires. Ainsi, la poésie féminine illustre parfaitement la double 

dimension esthétique et mémorielle : beauté du chant et transmission discrète d’une mémoire 

intime, parfois subversive, de la condition féminine (Yacine, 2001).  

Ces vers, chantés lors du rituel du henné, expriment à la fois la bénédiction et la nostalgie. La 

mariée, au moment de quitter la maison, devient le symbole du passage, du lien entre 

générations :  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

26 

« Awi-d afus-im / Ad m-neqqen lḥenni / S teγzi n leεmer-im / Yak 

ass-a d zwaǧ-im » (Mahfoufi, 2004, p. 102) [Donne-moi ta main, 

que je t’y trace le henné, pour bénir ta vie, car aujourd’hui est ton 

mariage.] 

Ce poème s’inscrit dans la tradition poétique des chants de mariage kabyles. Le henné, 

symbole de pureté, de protection et de fécondité, devient ici un acte rituel et poétique : en 

marquant la main du jeune marié, la chanteuse ou la poétesse (tameddahth) célèbre la 

transition vers une nouvelle étape de la vie. Le ton à la fois bienveillant et solennel montre 

comment la poésie kabyle, ancrée dans l’oralité, accompagne les grands moments de 

l’existence en leur conférant sens et beauté.  

VI.3. La voix féminine dans la modernité : de la poésie orale à la chanson engagée 

Avec la modernité, la parole poétique féminine a quitté les cercles domestiques pour 

s’affirmer dans l’espace public. Si les poétesses anonymes chantaient pour leurs proches, les 

chanteuses modernes, quant à elles, s’adressent à la société entière. Des figures comme 

Noura, Chérifa, ou plus récemment Takfarinas (qui reprend souvent des chants féminins), ont 

contribué à rendre audible la sensibilité kabyle féminine dans l’espace médiatique. Lounis Aït 

Menguellet, lui aussi, rend hommage à cette force silencieuse : 

« Tamettut tettḥemmleɣ / Tettḥemmleɣ i ddunit / Ur t-teɛnaɣ ara / 

Ur t-tneggeɣ ara » (Aït Menguellet, 1988) [La femme, je la 

respecte / Je la respecte pour ce qu’elle est au monde / Je ne la 

possède pas / Je ne la vends pas.] 

Le poète chante ici la femme kabyle comme symbole de courage et de résilience : elle 

porte la vie et la parole sans jamais se plaindre. Ainsi, la modernité poétique kabyle n’a pas 

effacé la parole féminine ; elle l’a amplifiée. Ce passage de la voix intime à la voix publique 

marque une évolution majeure dans la conscience identitaire amazighe. Ces vers traduisent 

une vision profondément humaniste et égalitaire de la femme dans la poésie d’Aït Menguellet. 

Le poète affirme son respect sacré pour la femme, non comme objet de possession ou de 

transaction, mais comme être humain à part entière, digne de reconnaissance et de 

considération. Par la négation répétée — « Ur t-teɛnaɣ ara / Ur t-tneggeɣ ara » — il rejette 

toute forme d’appropriation ou de marchandisation, s’opposant ainsi aux mentalités 

patriarcales. Ce positionnement confère à ces vers une dimension éthique et universelle, 

typique de la poésie engagée kabyle. 

VI.4. Une poétique du social : parole, communauté et résistance 

La poésie populaire kabyle, en tant que genre, dépasse la simple expression artistique. 

Elle est un mode de socialisation, un espace où s’expriment les émotions partagées et les 

tensions collectives. Le poème, souvent anonyme, n’appartient pas à un auteur mais à un 

peuple. Elle ne se limite pas à la création artistique ; elle constitue un discours social à part 

entière. Elle exprime, à travers ses formes symboliques, les valeurs, les tensions et les 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

27 

aspirations d’un peuple. Dans les sociétés orales, la poésie tient lieu d’espace public : elle est 

à la fois un lieu de débat, de transmission et de régulation sociale. 

Dans la perspective d’Abrous (1988), la poésie kabyle « sert de code éthique et 

esthétique à la société traditionnelle ». Elle régule les comportements, exprime la morale 

communautaire et célèbre les valeurs de courage, d’honneur et de solidarité. Les poèmes 

héroïques, quant à eux, rappellent la fierté, le courage et la dignité de la montagne kabyle. Ces 

vers héroïques d’une grande force symbolique, transmis depuis des générations, glorifient la 

bravoure face à l’ennemi et symbolise la résistance du groupe :  

« Akken ur tettɣu tawurt / Ur tenna yiwen ad yewwet » (Nacib, 1999, p. 55) [Quand 

la porte ne s’est pas ouverte / Personne n’a dit : qu’on la brise.] 

Ce distique, à la portée métaphorique évidente, illustre la résignation sociale et 

l’indifférence collective face à une situation bloquée ou injuste. L’image de la porte fermée 

symbolise l’obstacle, l’injustice ou le silence imposé, tandis que l’absence de réaction (« 

personne n’a dit : qu’on la brise ») dénonce la passivité des hommes devant l’oppression. 

Nacib, par cette métaphore simple et dense, critique le fatalisme et l’immobilisme qui 

gangrènent la société, appelant implicitement à une prise de conscience et à une action 

libératrice. 

Ainsi, la poésie kabyle constitue une véritable anthropologie poétique : elle révèle la 

manière dont une société se pense, s’émotionne et se raconte à travers la parole chantée. Elle 

met en scène la vigilance du groupe : la porte du village, métaphore de la communauté, reste 

ouverte mais protégée. Ainsi, la poésie kabyle fonctionne comme un code social : elle dit la 

loi morale du groupe, tout en servant de soupape aux émotions collectives. 

Abrous (1988) observe que « le poète kabyle dit tout haut ce que le groupe ressent tout 

bas ». En ce sens, chaque poème est un miroir collectif : il traduit la perception kabyle du 

monde et réaffirme la cohésion du groupe. Les chants de femmes, par exemple, répercutent 

les douleurs de la séparation, les injustices subies, les espérances amoureuses ou spirituelles. 

IV. Modernité et continuité : la revalorisation du patrimoine oral 

IV.1. De la tradition à la contemporanéité  

Si la poésie kabyle traditionnelle s’est construite dans un cadre essentiellement oral et 

communautaire, les évolutions du XXe siècle ont introduit des mutations profondes. 

L’apparition de l’écriture, la diffusion par les médias et l’internationalisation des artistes 

kabyles ont transformé la pratique poétique sans rompre avec ses racines. 

Les années 1970 marquent un tournant avec l’émergence de chanteurs-poètes comme 

Lounis Aït Menguellet, Idir ou Matoub Lounès, qui réinvestissent les formes traditionnelles 

tout en les adaptant aux problématiques contemporaines (Chaker, 1998). Leurs chansons, 

diffusées sur les scènes nationales et internationales, prolongent la fonction identitaire et 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

28 

mémorielle des chants anciens, tout en introduisant des thématiques modernes : démocratie, 

droits linguistiques, exil, condition de la femme, etc. La thèse de Sadouni (2007) analyse en 

détail comment Aït Menguellet opère cette synthèse entre tradition et modernité. Ainsi, la 

poésie kabyle illustre un processus de continuité et de renouvellement : elle demeure fidèle à 

son rôle social et identitaire, tout en s’inscrivant dans les dynamiques de la modernité. 

Le cadre théorique et fonctionnel de la poésie kabyle repose sur trois piliers principaux 

: l’oralité, la mémoire et la fonction sociale. En tant que production orale, elle préserve la 

langue amazighe et résiste aux dominations culturelles. En tant que mémoire, elle archive et 

transmet l’histoire et les valeurs collectives. En tant que fonction sociale, elle accompagne les 

individus et la communauté dans les moments-clés de l’existence. 

Cette première partie a montré que la poésie kabyle n’est pas seulement une forme 

artistique : elle est un mode de vie, une manière de dire et de transmettre, une voix collective 

qui résonne à travers le temps. Dans les sections suivantes, nous analyserons plus 

spécifiquement ses dimensions esthétiques et politiques, ainsi que son rôle dans la 

construction d’une mémoire de résistance. Idir transforme la berceuse kabyle en poème 

universel : 

« A vava Inouva / D aɣrib ad as-yini / I lḥif n waman / Ssuɣas i 

lḥif n waman » (Idir, 1976) [Ô père d’Inouva / C’est l’étranger qui 

lui dira / Pour la couverture d’eau / Offre-lui la couverture d’eau.] 

Dans A vava Inouva, Idir sublime la berceuse kabyle traditionnelle pour en faire un 

chant universel de l’humanité et de la tendresse filiale. La répétition douce et l’image de la 

couverture d’eau renvoient à la pureté, à la solidarité et à la protection offertes par le père à 

l’enfant. En évoquant l’étranger (aɣrib), le poète transcende le cadre familial et culturel : 

l’amour, la bonté et la générosité deviennent des valeurs universelles, partagées entre les 

hommes au-delà des frontières. Idir transforme ainsi un chant d’intimité domestique en poème 

planétaire, porteur d’un message d’unité humaine et d’ouverture. Takfarinas, quant à lui, 

réaffirme l’identité amazighe :  

« Ay aghrib ur ttruɣ ara / Tura yella lberkan / Yiwakken ur 

nesraḥ ara / Deg igenni n tmurt-iw » (Takfarinas, 1995) [Ô 

étranger, je ne partirai pas / À présent la racine est là / Jamais 

nous ne céderons / Le ciel de notre terre.] 

Ces vers expriment avec force la fierté identitaire amazighe et l’attachement 

indéfectible à la terre d’origine. Takfarinas, dans la lignée des chanteurs engagés kabyles, 

oppose ici la voix du résistant enraciné à celle de l’exil ou du déracinement. L’adresse directe 

à l’étranger (aɣrib) marque la conscience d’une altérité, mais aussi la volonté de préserver 

l’identité collective. L’image du berkan (la racine) symbolise la permanence culturelle, tandis 

que le ciel de notre terre renvoie à un espace sacré, inviolable, à la fois physique et spirituel. 

Ainsi, Takfarinas réaffirme que l’amazighité n’est pas seulement une appartenance 

géographique, mais une fidélité à une mémoire, à une langue et à une dignité héritée. Ces 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

29 

artistes démontrent que la poésie kabyle n’est pas un vestige du passé, mais une voix vivante 

qui continue d’articuler la mémoire, la liberté et la modernité (Salhi, 2001). 

IV.2. Transmission et continuité du patrimoine oral 

La fonction mémorielle de la poésie kabyle repose sur la transmission. C’est par la 

répétition, l’écoute et la participation que la communauté préserve son patrimoine immatériel. 

Les anciens récitaient les poèmes aux veillées, les mères chantaient les berceuses aux enfants, 

et les fêtes communautaires résonnaient des urar et des izlan. Cette berceuse traduit la 

fonction pédagogique et affective du chant : elle transmet l’amour maternel et les valeurs de 

protection et de tendresse : 

« A lmalayek tucbiḥin / Σiwnemt mmi ad yeṭṭes / Ay afus-iw ay 

aḥnin / Awwi-d i weqcic iḍes » (Mahfoufi, 2004, p. 56) [Ô anges 

du matin / Réveillez l’enfant pour qu’il tête / Ô ma main, ô ma 

douce / Apporte le bébé à son sein.] 

Cette berceuse illustre à merveille la double fonction affective et pédagogique du 

chant traditionnel kabyle. La mère y invoque les anges du matin, figures de pureté et de 

bienveillance, pour veiller sur son enfant. À travers la douceur des images et la musicalité des 

vers, le chant exprime l’amour maternel, la tendresse et la protection, tout en enseignant à 

l’enfant les premières valeurs de la vie : la bienveillance, la relation harmonieuse avec le 

monde et la présence du sacré dans le quotidien. Mahfoufi montre ainsi que la berceuse 

kabyle dépasse la simple fonction d’endormir : elle devient un vecteur d’éducation 

émotionnelle et spirituelle, un premier contact entre l’enfant et l’univers symbolique de sa 

culture. Le chant devient ainsi un véhicule d’éducation et d’identité. La mémoire se transmet 

non par des livres, mais par des émotions sonores et rythmiques. Comme le dit Zumthor 

(1983), « la poésie orale est mémoire incarnée dans la voix. » 

Les poétesses, ou tameddahthin, jouent ici un rôle fondamental. Elles assurent la 

continuité du savoir poétique, souvent dans le secret du foyer ou lors des cérémonies. Leur 

parole, intime et communautaire à la fois, préserve la cohésion sociale et culturelle. 

IV. 3. De la poésie orale à la chanson moderne : continuité et mutation du verbe kabyle 

La poésie kabyle, longtemps confinée à l’espace rural et communautaire, a connu, à 

partir du XXᵉ siècle, une profonde transformation. Le passage de l’oralité traditionnelle à la 

chanson enregistrée a permis la diffusion massive d’un héritage autrefois limité à la 

transmission directe. Cette mutation technique, liée à l’apparition du disque, de la radio puis 

de la télévision, a eu un impact considérable sur la fonction du poète. Le ameddah (barde 

traditionnel) devient chanteur ; la performance collective se mue en œuvre artistique 

individuelle, mais la dimension communautaire subsiste à travers le contenu des paroles. 

Selon Sadouni (2007), « la chanson kabyle moderne prolonge la tradition orale tout en 

lui conférant une portée universelle : elle transforme la mémoire en message, le verbe en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

30 

conscience. ». La scène publique devient ainsi le nouveau lieu du récit collectif. Le poète 

n’est plus seulement la voix du village, mais celle d’un peuple en quête de reconnaissance 

identitaire. 

IV. 4. De la mémoire orale à la mémoire écrite 

Un tournant majeur s’opère au XXe siècle avec la transcription et la publication de 

poèmes kabyles. Dès le XIXe siècle, des chercheurs comme Hanoteau (1867) ont commencé à 

collecter ces poèmes, mais c’est surtout au XXe siècle que des écrivains et intellectuels 

kabyles comme Mouloud Mammeri, Jean Amrouche ou encore Salem Chaker ont œuvré à 

leur diffusion (Mammeri, 1980 ; Chaker, 1998). Cette mise à l’écrit transforme la mémoire 

orale en mémoire scripturaire, garantissant la préservation de nombreux textes menacés 

d’oubli. Cependant, comme le souligne Zumthor (1983), la poésie orale perd une partie de sa 

performativité lorsqu’elle est transcrite : la voix, le rythme et la présence corporelle du 

chanteur ne peuvent être restitués entièrement. 

Malgré cette limite, l’écriture permet à la poésie kabyle d’atteindre une audience 

élargie et de s’inscrire dans le patrimoine universel. Lounis Aït Menguellet, héritier de 

Slimane Azem, représente une autre étape de la modernité poétique kabyle. Son œuvre, plus 

introspective, interroge la vérité, la justice et la condition humaine. 

Comme le souligne Salhi (2001), « Aït Menguellet inscrit la poésie kabyle dans une 

dimension réflexive et universelle, tout en restant fidèle à sa musicalité ancestrale. » 

Ce poème illustre la tension entre la vérité et l’illusion, entre la parole et le silence. La 

langue kabyle devient ici un instrument de questionnement existentiel :  

« Ma d acu ara d-nini / Deg umuɣ n tidett / I yellan d anida yellan 

/ I yellan d anida yella » (Aït Menguellet, 1979) [Que pourrions-

nous dire / Dans le labyrinthe de la vérité ? / Ce qui est, où est-ce 

qu’il est ? / Ce qui fut, où est-ce que cela fut ?] 

Ces vers d’Aït Menguellet traduisent une profonde quête métaphysique où la langue 

kabyle devient un outil de réflexion philosophique. Le poète interroge la notion de vérité — 

insaisissable, labyrinthique — et met en doute la stabilité du réel à travers des questions 

circulaires et répétitives. La tension entre la parole (le dire) et le silence (l’indicible) traverse 

le poème : parler, c’est déjà trahir la vérité, mais se taire, c’est renoncer à la chercher. Dans 

cette dialectique, Menguellet transforme la chanson en espace de pensée, où le kabyle n’est 

plus seulement langue d’émotion, mais langue philosophique, capable d’exprimer 

l’incertitude, le doute et la profondeur de l’existence. L’artiste renouvelle la tradition orale par 

une écriture musicale subtile, où le rythme et la métaphore continuent d’être porteurs de 

mémoire. La modernité, loin d’effacer le passé, lui donne une autre résonance. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

31 

IV. 5. Chants diasporiques : mémoire en exil 

L’un des aspects les plus marquants de la poésie kabyle contemporaine est son rôle 

dans la mémoire de l’exil. L’émigration massive vers la France et d’autres pays européens a 

donné naissance à un corpus de chants diasporiques exprimant la nostalgie du pays natal et les 

difficultés de l’intégration (Idir, Slimane Azem, Matoub Lounès). Ces chants d’exil 

constituent une mémoire partagée par des générations de migrants, mais aussi un vecteur 

d’identification pour les communautés kabyles dispersées. Ils prolongent l’esthétique 

traditionnelle (symboles, métaphores, polyphonie) tout en l’adaptant à une nouvelle réalité 

socio-historique (Bourdieu, 1980). L’article de Ould-Braham (2017) analyse comment la 

chanson kabyle en contexte diasporique devient un lieu de mémoire transnational, connectant 

la Kabylie à ses enfants exilés. 

L’analyse des dimensions esthétiques et mémorielles du chant kabyle révèle une 

articulation constante entre forme et fonction. L’esthétique, fondée sur la métaphore, le 

rythme et la polyphonie, confère à la poésie kabyle une beauté singulière, comparable aux 

grandes traditions poétiques universelles. La mémoire, quant à elle, s’inscrit dans une 

pluralité de registres – souffrance et joie, intime et collectif, oral et écrit, local et diasporique – 

qui reflète la richesse et la complexité de l’expérience kabyle. Ainsi, la poésie chantée kabyle 

est à la fois un art et une archive, une esthétique et une mémoire, une voix individuelle et une 

voix collective. Elle incarne un patrimoine vivant, toujours en mouvement, qui accompagne 

les mutations sociales et historiques sans jamais perdre son rôle identitaire. 

Figure emblématique de la modernité poétique kabyle, Slimane Azem (1918–1983) 

incarne la mémoire de l’exil et de la nostalgie. Installé en France durant la colonisation, il fit 

de la chanson un moyen de résistance à l’oubli. Ses textes oscillent entre l’humour, la satire 

politique et la mélancolie. Il y évoque la perte du pays, la douleur de l’exil, mais aussi la 

dignité du peuple kabyle. Le lexique de la route (abrid) et de la maison (axxam) traduit la 

fracture entre l’ailleurs et la terre natale. La mémoire individuelle rejoint ici la mémoire 

collective d’un peuple déraciné :  

« Abrid iw araɣɣu / Yella sɣur yiwen ddunit / Axxam-iw ur ittuɣu / 

Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (Azem, 1969) [La route que 

j’emprunte / Mène vers un autre monde / Ma maison ne m’abrite 

plus / Mon esprit s’est assombri sur ma terre.]  

Azem transforme la douleur en chant et la nostalgie en poésie. Son œuvre illustre 

l’adaptation du verbe amazigh à la modernité sans reniement des racines. Ces vers condensent 

toute la nostalgie et la douleur du déracinement propres à la poésie de Slimane Azem. Le 

poète, figure emblématique de l’exil kabyle, exprime ici la rupture entre l’homme et sa terre, 

entre le foyer perdu et le monde étranger qu’il doit affronter. La route symbolise le chemin de 

l’exil, l’errance forcée, tandis que la maison devenue étrangère traduit la perte du repère 

identitaire et culturel. L’expression « Aql-iw ɣef tmurt-iw yedles » (mon esprit s’est assombri 

sur ma terre) résume ce paradoxe tragique : même au pays, l’exilé reste étranger à lui-même. 

Ainsi, Slimane Azem chante le drame d’un peuple déraciné, partagé entre la fidélité à la 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

32 

mémoire et la douleur de l’éloignement — une thématique centrale de la chanson kabyle 

moderne, où le chant devient le dernier refuge de l’identité. 

IV. 6. Le chant kabyle: espace de liberté et de subversion 

La force du chant kabyle tient également à sa capacité à contourner la répression et la 

censure. En usant de métaphores, d’allusions ou de symboles partagés par la communauté, les 

poètes-chanteurs parviennent à critiquer le pouvoir tout en échappant à la répression directe 

(Merolla, 1997). 

Cette fonction subversive explique pourquoi l’État algérien a souvent surveillé, censuré ou 

marginalisé les artistes kabyles. Mais paradoxalement, ces tentatives de répression n’ont fait 

qu’accroître leur légitimité auprès des populations, transformant les chanteurs en porte-parole 

officieux du peuple. La censure elle-même devient alors un thème poétique, comme 

l’illustrent les chansons de Matoub Lounès qui faisait de sa voix censurée un symbole de la 

lutte pour la liberté d’expression. Dans sa thèse, Sadouni (2007) analyse comment la poésie 

de Aït Menguellet utilise un « langage de l’ombre » – un système complexe d’allusions et de 

métaphores qui permet de dire sans nommer, de critiquer sans être censuré, créant ainsi une 

complicité intellectuelle avec son public. 

IV. 6. 1. De la contestation locale à la scène internationale 

La poésie chantée kabyle a progressivement dépassé le cadre local pour s’exporter sur 

la scène internationale. La diaspora kabyle, notamment en France, a joué un rôle essentiel 

dans cette diffusion. Les concerts organisés à Paris ou à Marseille dans les années 1970-1980 

deviennent des lieux de rassemblement politique où la chanson kabyle résonne comme un 

hymne identitaire. La recherche de Ould-Braham (2017) sur les pratiques musicales en 

contexte diasporique montre comment ces espaces deviennent des « lieux de mémoire » au 

sens de Nora, où se reconstruit et se réinvente l’identité kabyle. 

Aujourd’hui, la poésie kabyle est traduite, étudiée et interprétée dans divers contextes 

académiques et artistiques, affirmant sa dimension universelle. Elle est reconnue non 

seulement comme une littérature de résistance, mais aussi comme une contribution majeure 

au patrimoine culturel immatériel mondial (Galand-Pernet, 1998). Le travail de transcription 

et d’analyse mené par des chercheurs comme Mouloud Mammeri a permis sa 

patrimonialisation, tout en soulevant la question épineuse de la fixation écrite d’une tradition 

fondamentalement orale et mouvante. 

IV. 6. 2. La nouvelle génération : entre héritage et renouveau 

Aujourd’hui, la tradition orale fait face à la mondialisation culturelle et à la rupture des 

chaînes de transmission intergénérationnelle en milieu urbain. Cependant, elle montre une 

remarquable capacité de résilience. Les jeunes artistes réinvestissent le patrimoine poétique, le 

mêlant à des sonorités modernes (rock, rap, reggae). Le rap kabyle, en particulier, apparaît 

comme l’héritier direct de la fonction critique et engagée de la poésie ancienne, prouvant la 

vitalité de la parole comme instrument de liberté. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

33 

Depuis les années 2000, une nouvelle génération d’artistes kabyles réinvente la 

tradition poétique. Des groupes comme Tagrawla ou Izenzaren, et des chanteurs comme 

Malika Domrane, explorent de nouvelles fusions musicales tout en restant fidèles à l’esprit de 

la poésie traditionnelle. L’étude de Zahir & Mouzon (2018) sur les nouvelles scènes kabyle 

montre comment ces artistes opèrent un « retour aux sources » tout en intégrant des influences 

rock, reggae ou électroniques, démontrant la capacité d’adaptation de cette tradition. 

IV. 6. 3. La berceuse d’Idir transmission du savoir ancestral 

Avec Idir, la poésie kabyle atteint la scène mondiale. Son célèbre chant A Vava Inouva (1976) 

marque un tournant : la berceuse traditionnelle devient un hymne universel à la transmission 

et à la tendresse :  

« A Vava Inouva / D aɣrib ad as-yini / I lḥif n waman / Ssuɣas i 

lḥif n waman » (Idir, 1976) [Ô père d’Inouva / C’est l’étranger qui 

lui dira / Pour la couverture d’eau / Offre-lui la couverture d’eau.]  

À travers cette chanson, Idir fait entrer l’oralité kabyle dans la modernité médiatique. 

Le père, figure symbolique de la mémoire, transmet à son fils le savoir ancestral sous la forme 

d’un chant. La poésie devient ici un langage d’universalité. Cette adaptation ne trahit pas la 

tradition : elle la revitalise. Le rythme, la langue et les thèmes demeurent amazighs, mais la 

portée devient globale. 

Ces nouvelles formes artistiques continuent de porter un message politique et 

identitaire, mais l’abordent souvent sous l’angle des préoccupations contemporaines : 

écologie, mondialisation, droits des femmes, etc. La thèse de Ben Boudjema (2018) souligne 

que cette évolution ne trahit pas la tradition, mais en actualise la fonction sociale, prouvant 

que l’ « archive vivante » qu’est la poésie kabyle continue de s’enrichir de nouveaux 

documents. 

Conclusion 

La poésie chantée kabyle, en tant que forme emblématique de l’oralité amazighe, 

occupe une place centrale dans la vie culturelle, sociale et politique de la Kabylie et, plus 

largement, de l’Algérie. Loin d’être un simple divertissement esthétique, elle constitue un 

réservoir de mémoire, un outil de transmission des valeurs collectives et un espace privilégié 

de résistance et de revendication identitaire. 

La poésie populaire kabyle apparaît, à travers cette étude, comme l’un des fondements 

majeurs de la culture amazighe. Elle constitue à la fois un mode d’expression artistique, un 

réservoir de mémoire et un instrument de résistance identitaire. Dans un contexte où l’écriture 

fut longtemps absente, la parole chantée a pris en charge la transmission des valeurs, des 

émotions et des savoirs collectifs. L’oralité, loin d’être une forme primitive de 

communication, s’impose comme une véritable esthétique du vivant. Chaque performance 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

34 

poétique devient un acte de mémoire : dire, c’est rappeler, mais aussi recréer. La poésie 

kabyle assure ainsi la continuité entre les générations et fait de la langue un lieu 

d’appartenance et de conscience. 

Les analyses menées à travers les textes de Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet, 

Idir ou encore des poétesses anonymes, ont montré que cette tradition ne se limite pas au 

passé. Elle s’adapte et se renouvelle, intégrant les outils modernes sans perdre son essence. 

L’évolution du ameddah traditionnel au chanteur engagé contemporain illustre cette plasticité 

culturelle exceptionnelle. 

Le chant kabyle se situe au croisement de trois dimensions fondamentales : 

l’esthétique, la mémoire et la résistance. Sur le plan esthétique, la poésie chantée se 

caractérise par une richesse formelle et thématique remarquable. Ses différentes formes – izli, 

chants rituels, chants religieux, poèmes gnomiques – témoignent d’une créativité inépuisable, 

tout en étant adaptées aux contextes sociaux et rituels de leur production. Les poètes, qu’ils 

soient anonymes ou reconnus, mobilisent une langue poétique dense, métaphorique et 

polysémique, qui exprime à la fois l’intime et le collectif. L’analyse de Belgasmia (2015) sur 

la « mouvance » de cette tradition nous rappelle que sa beauté réside précisément dans sa 

capacité à se transformer tout en restant fidèle à son essence. 

Sur le plan mémoriel, le chant kabyle s’impose comme une archive vivante de 

l’histoire et des expériences collectives. Il conserve la mémoire des épreuves historiques, qu’il 

s’agisse de l’insurrection de 1871, des guerres mondiales, de la guerre de libération ou encore 

des traumatismes de l’émigration. Mais il préserve également la mémoire intime des 

souffrances individuelles, des amours contrariés, des luttes quotidiennes, constituant ainsi un 

véritable miroir de l’existence kabyle à travers le temps. Comme l’ont montré les travaux de 

Gellner (2018) sur les archives orales, cette mémoire n’est pas un simple enregistrement 

passif, mais une reconstruction active du passé au service des besoins du présent. 

Enfin, sur le plan politique et identitaire, la poésie chantée kabyle se révèle être un 

puissant outil de résistance. Elle a accompagné la lutte contre la colonisation française, 

soutenu les combattants de l’indépendance, puis dénoncé les dérives du pouvoir postcolonial 

et le déni de la culture amazighe. Des figures comme Slimane Azem, Lounis Aït Menguellet, 

Idir ou Matoub Lounès incarnent cette fonction contestataire, transformant la poésie en un 

manifeste identitaire et politique. De ce point de vue, le chant kabyle illustre pleinement l’idée 

de « littérature de combat » (Fanon, 1961, 2002), capable de mobiliser les consciences et de 

maintenir vivante l’aspiration à la liberté. 

Ce triptyque esthétique, mémoire, résistance démontre que la poésie kabyle dépasse 

largement le cadre de l’art pour s’inscrire dans une dynamique historique et sociale. Elle 

constitue un « patrimoine culturel immatériel » (Ben Boudjema, 2018) qu’il importe de 

préserver et de valoriser, tant au niveau académique que dans les pratiques sociales 

contemporaines. Sa réappropriation par les nouvelles générations, notamment à travers les 

médias et la diaspora, atteste de sa vitalité et de sa capacité d’adaptation aux contextes 

changeants. Le verbe amazigh, porté par la musicalité et la métaphore, demeure un vecteur 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

35 

d’émancipation et de dignité. La poésie kabyle, dans son essence, conjugue deux forces : la fidélité à 

la mémoire et l’ouverture à la modernité. Elle continue de dire la douleur et la beauté d’un peuple, 

d’interroger le monde, de transformer la souffrance en art. 

Cette étude montre que la poésie kabyle n’est pas un vestige folklorique, mais un 

système symbolique vivant, un espace de parole et de pensée. Elle participe pleinement à la 

construction de l’identité amazighe moderne, tout en gardant la mémoire des ancêtres et la 

vibration du cœur collectif. 

Aujourd’hui, la poésie chantée kabyle se trouve à la croisée des chemins. D’une part, elle 

reste un lieu de mémoire et de contestation, ancrée dans une tradition séculaire. D’autre part, 

elle se réinvente dans des formes modernes, fusionnant avec d’autres genres musicaux et 

s’ouvrant à des thématiques universelles. Ce double mouvement, enracinement et innovation, 

confirme sa fonction d’espace de médiation entre passé et présent, local et global, individuel 

et collectif. En cela, elle s’inscrit dans la continuité d’une réflexion sur la littérature orale 

comme matrice de la création littéraire maghrébine. 

En conclusion, la poésie populaire kabyle chantée illustre de manière exemplaire la 

puissance de l’oralité comme moyen de survie culturelle, de transmission identitaire et de 

résistance politique. Elle rappelle que les littératures orales, longtemps marginalisées dans les 

études académiques, sont au contraire des archives précieuses et des forces actives dans la 

construction des imaginaires collectifs.  

Loin d’appartenir uniquement au passé, le chant kabyle demeure aujourd’hui une voix 

vivante, capable d’articuler les enjeux mémoriels, identitaires et esthétiques d’un peuple en 

quête de reconnaissance et de dignité. Comme le soulignait déjà Mammeri (1980), c’est dans 

cette parole partagée, cette « archive des voix », que réside l’une des clés de la permanence de 

la conscience kabyle. Ainsi, la poésie populaire kabyle demeure un langage du monde et du 

temps, un art de la parole qui relie la mémoire à l’avenir, et l’identité à l’universalité. 

La poésie populaire kabyle demeure un espace d’expression et de résistance. En 

unissant l’ancien et le moderne, elle illustre la capacité d’une culture à se réinventer tout en 

préservant son identité. Le verbe amazigh, chanté et transmis, reste l’un des fondements de la 

mémoire collective et du génie poétique nord-africain. En tant que lieu de mémoire et 

d’invention, la poésie chantée kabyle reste un pilier essentiel de l’identité algérienne plurielle 

et un champ d’étude fécond pour comprendre les dynamiques entre oralité, littérature et 

pouvoir. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

36 

Bibliographie 

• Abrous, D. (1988). La chaîne kabyle à la radio-télévision algérienne : Notes pour une 

approche du fonctionnement. Revue de l’Occident musulman et de la Méditerranée, 47, 

97-102.  

• Abrous, D. (1988). La poésie kabyle et la transmission des valeurs. Alger : ENAL.  

• Amirouche, O. (2022). Les fonctions sociales de l'« Urar » dans la société kabyle : 

Solidarité, mémoire et résistance. Insaniyat / 87 ,*96* ,إإإإإإإإ-

105. https://doi.org/10.4000/insaniyat.26835  

• Assmann, J. (1992). La mémoire culturelle. Paris : Aubier. 

• Azem, S. (1969). Chansons kabyles. Paris : Ocora.  

• Belgasmia, N. (2015). De la mouvance de la tradition orale kabyle : le cas des poèmes du 

labeur. Études et Documents Berbères, (34), 7-23. 

• Benbrahim, M. (1982). La poésie populaire kabyle et la résistance à la colonisation de 

1830 à 1962 (Thèse de doctorat). Paris : EHESS.  

• Ben Boudjema, T. (2018). La chanson kabyle, un vecteur transmetteur du patrimoine 

culturel immatériel et un patrimoine vivant à pérenniser (Mémoire de Master). Université 

de Béjaïa. 

• Bourdieu, P. (1980). Le sens pratique. Paris : Minuit. 

• Chaker, S. (1989). Une tradition de résistance et de lutte : la poésie berbère kabyle. Revue 

du Monde Musulman et de la Méditerranée, 51, 11-31. 

• Chaker, S. (1998). Berbères aujourd’hui. Paris : L’Harmattan. 

• Chaker, S. (2001). Hommes et femmes de Kabylie. Aix-en-Provence : Edisud. 

• Dallet, J.-M. (1982). Dictionnaire kabyle-français. Alger : SELAF.  

• Djellaoui, M. (2007). Les genres traditionnels de la poésie kabyle. Alger : HCA.  

• Fanon, F. (2002). Les damnés de la terre (1ʳᵉ éd. 1961). Paris : La Découverte.  

• Galand-Pernet, P. (1998). Littératures berbères : des voix, des lettres. Paris : PUF. 

• Gellner, A. (2018). Les archives de la parole : documenter les traditions orales 

berbères. Études et Documents Berbères, (39), 45-62. 

• Halbwachs, M. (1997). La mémoire collective. Paris : Albin Michel. 

• Hanoteau, A. (1867). Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura. Paris: Imprimerie 

Impériale. 

• Mauss, M. (2007). Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés 

archaïques. Dans Sociologie et anthropologie (pp. 145-279). Presses Universitaires de 

France. (Œuvre originale publiée en 1925). 

• Hanoteau, A. (2003). Poésies populaires de la Kabylie du Djurdjura. (1re éd. 1867). 

Alger : ENAG.  

• Mahfoufi, M. (2004). Chants de femmes en Kabylie. Paris : Ibis Press.  

• Mammeri, M. (1969). Les Isefra : poèmes de Si Mohand ou M’hand. Paris : Maspero. 

• Mammeri, M. (1980). Poèmes kabyles anciens. Alger : SNED.  

• Merolla, D. (1997). Gender and community in the Kabyle literary space. Leiden : 

Research School CNWS. 

• Nacib, Y. (1999). La poésie kabyle à travers les âges. Alger : OPU.  

https://doi.org/10.4000/insaniyat.26835


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

37 

• Ong, W. (1982). Orality and literacy: The technologizing of the word. New York : 

Routledge. 

• Ould-Braham, O. (2017). Chanter l’exil : la chanson kabyle en contexte 

diasporique. Insaniyat, 76-77, 123-145. 

• Rabia, N. (2013). Stratégies d’expression féminine dans la poésie orale kabyle : entre 

tradition et subversion (Thèse de doctorat). Université Paris 8. 

• Sadouni, B. (2007). La poétique contestataire de Lounis Aït Menguellet. Alger : ENAG. 

• Salhi, M. A. (2001). Poésie féminine et poétique kabyle. Dans Femmes et textes dans 

l’espace maghrébin : Actes du colloque international de Constantine (pp. 211-215). 

Constantine : Université de Constantine. 

• Yacine, T. (1988). L’izli ou l’amour chanté en kabyle. Paris : Maison des Sciences de 

l’Homme. 

• Yacine, T. (2001). Si tu m’aimes, guéris-moi : Poésie et chants kabyles de femmes. Paris : 

La Découverte. 

• Yacine-Titouh, T. (1989). Aït-Menguéllet chante. Paris : La Découverte. 

• Zahir, A. & Mouzon, S. (2018). Nouvelles scènes, nouvelles voix : la chanson kabyle 

contemporaine entre héritage et modernité. Cahiers de littérature orale, (83), 145-167.  

• Zumthor, P. (1983). Introduction à la poésie orale. Paris: Seuil.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

38 

Discours poétique et discours social dans la poésie populaire 

d’Abderrahmane Mejdoub  

Poetic discourse and social discourse in the popular poetry of 

Abderrahmane Mejdoub 

KHELFAOUI Benaoumeur 

Université Kasdi Merbah Ouargla, Algérie 

khelfaoui.benaoumeur@univ-ouargla.dz 

 Résumé  

La poésie populaire maghrébine constitue un espace privilégié d’expression esthétique, 

mémorielle et critique. Parmi ses figures les plus marquantes, Abderrahmane Mejdoub (1506–

1569) occupe une place singulière en raison de la profondeur de ses quatrains (rubâ‘iyyât), à 

la croisée de la sagesse soufie, de la parole poétique et du commentaire social. Sa poésie, 

transmise oralement depuis le XVIᵉ siècle, condense une réflexion sur l’homme, la société et 

le temps, tout en conservant une musicalité populaire qui en a assuré la pérennité. Cet article 

se propose d’analyser l’articulation entre discours poétique et discours social dans la poésie 

de Mejdoub, en examinant à la fois ses structures esthétiques, ses fonctions critiques et sa 

portée culturelle. 

Mots-clés : Poésie populaire maghrébine ; Abderrahmane Mejdoub ; Rubâ‘iyyât ; Soufisme ; 

Discours social ; Oralité. 

 Abstract  

Maghrebi popular poetry is a privileged space for aesthetic, memorial, and critical expression. 

Among its most emblematic figures, Abderrahmane Mejdoub (1506–1569) holds a unique 

place thanks to the depth of his quatrains (rubâ‘iyyât), at the intersection of Sufi wisdom, 

poetic language, and social commentary. Transmitted orally since the sixteenth century, his 

poetry conveys reflections on human nature, society, and the passing of time, while 

preserving a popular musicality that ensured its endurance. This article examines how poetic 

discourse and social discourse intertwine in Mejdoub’s poetry, focusing on its aesthetic 

structures, critical functions, and cultural significance. 

Keywords :Maghrebi popular poetry ; Abderrahmane Mejdoub ; Rubā‘iyyāt ; Sufism ; Social 

discourse ; Orality. 

1. Introduction 

La poésie populaire occupe, dans l’histoire culturelle du Maghreb, une position intermédiaire 

entre la tradition orale et l’écriture savante, entre la ferveur religieuse et la critique sociale, 

entre la musicalité mélodieuse des conteurs et la réflexion morale des sages. Elle a 

accompagné les sociétés nord-africaines dans leurs transformations successives, en conservant 

la mémoire collective et en exprimant les aspirations spirituelles et sociales des populations. 

mailto:khelfaoui.benaoumeur@univ-ouargla.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

39 

Parmi les grandes voix de cette poésie, la figure d’Abderrahmane Mejdoub (1506–1569) se 

détache avec une force singulière. Soufi, poète et homme du peuple, il a su condenser dans 

ses quatrains — appelés rubâ‘iyyât — une sagesse intemporelle, une critique sociale acerbe et 

une esthétique populaire qui a marqué durablement l’imaginaire maghrébin. Né dans une 

famille pieuse près d’Azemmour, formé dans les milieux soufis de Fès et de Meknès, il a vécu 

à une époque traversée par des bouleversements politiques, des tensions religieuses et des 

mutations sociales profondes. 

Les rubâ‘iyyât de Mejdoub constituent une archive orale vivante : transmises de génération en 

génération par les conteurs (meddahîn), les poètes itinérants et les familles, elles ont été 

mémorisées, adaptées, chantées et parfois détournées, sans perdre leur noyau symbolique et 

critique. Leur popularité dans le Maghreb, notamment au Maroc et en Algérie, témoigne de 

leur capacité à exprimer à la fois l’intériorité spirituelle et la conscience sociale d’une 

communauté. 

La présente étude propose d’examiner la manière dont les rubâ‘iyyât articulent discours 

poétique et discours social.  

Autrement dit, comment la forme esthétique, la musicalité, la symbolique et les procédés 

langagiers servent-ils une parole critique, morale et parfois politique ?  

Comment le poète soufi devient-il aussi chroniqueur social et observateur des comportements 

humains ? 

Pour répondre à ces questions, nous croiserons trois approches : 

– une approche historico-culturelle, pour situer Mejdoub dans son contexte maghrébin du 

XVIᵉ siècle ; 

– une approche poétique et stylistique, pour analyser la forme et la langue de ses rubâ‘iyyât ; 

– une approche sociologique et spirituelle, pour comprendre la portée sociale et 

psychologique de son discours. 

2. Contexte historique et poétique 

Avant d’examiner plus en détail la figure singulière d’Abderrahmane Mejdoub, il importe de 

situer son œuvre dans le cadre historique et culturel qui l’a vu naître. En effet, la poésie 

populaire ne saurait être comprise sans prendre en considération les dynamiques sociales, 

politiques et spirituelles du Maghreb au XVIᵉ siècle. Ce contexte particulier éclaire la portée 

de ses rubâ‘iyyât et la profondeur de son discours critique. 

2.1. Un poète au cœur du XVIᵉ siècle maghrébin 

Abderrahmane Mejdoub naît en 1506 à Tīt, un village proche d’Azemmour, dans le Maroc 

pré-saadien. Il grandit dans une époque charnière : la première moitié du XVIᵉ siècle est 

marquée par l’affaiblissement du pouvoir mérinide, la montée en puissance de la dynastie 

saadienne, et l’emprise coloniale portugaise sur certaines zones côtières. Ces bouleversements 

politiques s’accompagnent d’instabilités économiques et sociales, qui touchent 

particulièrement les populations rurales et les confréries religieuses. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

40 

Élevé dans une famille pieuse, Mejdoub reçoit une éducation religieuse solide et s’imprègne 

très tôt de la culture soufie. Il étudie le Coran et les sciences islamiques à Meknès et à Fès, 

auprès de maîtres réputés tels que Sidi Ali al-Sanhaji. Cette formation spirituelle, alliée à une 

observation aiguë du monde social, forgera une personnalité complexe, à la fois mystique 

contemplatif et témoin lucide de son époque. 

Le XVIᵉ siècle maghrébin est également marqué par un climat d’incertitude spirituelle : les 

pouvoirs politiques en mutation cherchent à consolider leur légitimité religieuse ; les 

confréries soufies jouent un rôle central dans l’encadrement spirituel et social des populations 

; les prédicateurs et poètes populaires deviennent des relais essentiels entre les élites savantes 

et le peuple. C’est dans ce contexte que la parole de Mejdoub prend toute sa signification. 

2.2. La place de la poésie populaire dans la société maghrébine 

La poésie populaire (shi‘r sha‘bî) occupe une fonction bien particulière dans les sociétés 

maghrébines traditionnelles. Transmise oralement, elle sert à la fois de divertissement, de 

mémoire collective et d’enseignement moral. Elle accompagne les moments clés de la vie 

sociale — fêtes, mariages, marchés, veillées — et joue un rôle de régulation symbolique au 

sein des communautés. 

Cette poésie n’est pas seulement un art, elle est une parole sociale. Elle exprime les joies, les 

souffrances et les aspirations des groupes populaires. Elle commente les événements 

politiques et économiques, critique les injustices, et véhicule des valeurs religieuses et 

éthiques. En cela, elle constitue un espace parallèle à la culture écrite, souvent plus libre et 

plus ancré dans la réalité quotidienne. 

Le poète populaire (goual ou meddah) joue ainsi un rôle ambivalent : artiste de la parole, mais 

aussi porte-voix du peuple. Il est à la fois conteur, moraliste et parfois satiriste. Dans le cas de 

Mejdoub, cette fonction se double d’une dimension spirituelle : il n’est pas seulement poète, 

mais aussi soufi et sage, reconnu comme walî (homme de Dieu). Ses rubâ‘iyyât articulent ces 

fonctions multiples : enseigner, émouvoir, divertir et dénoncer. 

2.3. Les rubâ‘iyyât : forme, oralité et transmission 

Le terme rubâ‘iyyât désigne des poèmes courts composés de quatre vers rimés, souvent 

structurés en deux distiques. Héritée de traditions poétiques orientales et adaptée au contexte 

maghrébin, cette forme s’est imposée comme un support privilégié pour la sagesse populaire 

et la méditation spirituelle. 

Chez Mejdoub, les rubâ‘iyyât se caractérisent par : 

• une langue simple, proche de l’arabe maghrébin dialectal, souvent ponctuée 

d’expressions coraniques ou de proverbes ; 

• une musicalité orale qui facilite leur mémorisation et leur diffusion ; 

• une densité sémantique remarquable : en quatre vers, il parvient à condenser une 

critique sociale, une leçon morale ou une réflexion existentielle ; 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

41 

• une polyphonie culturelle où s’entrelacent soufisme, sagesse populaire, culture 

islamique et observations sociales. 

Ces quatrains ont été transmis principalement par oralité : conteurs itinérants, meddahs dans 

les souks, familles rurales, puis recueils écrits postérieurs. Ils ont traversé les frontières 

géographiques (Maroc, Algérie, Tunisie) et temporelles, devenant un élément constitutif du 

patrimoine maghrébin partagé. Aujourd’hui encore, ils sont cités dans la vie quotidienne, dans 

les médias, ou même sur les réseaux sociaux. 

3. Discours poétique : esthétique et oralité 

L’analyse du discours poétique de Mejdoub révèle une esthétique originale, profondément 

enracinée dans la tradition orale maghrébine. Ses quatrains associent simplicité formelle et 

densité symbolique, mêlant sagesse populaire, spiritualité soufie et regard critique sur la 

société. Avant d’en examiner les procédés stylistiques concrets, il convient de souligner 

quelques traits majeurs de cette poétique singulière. 

3.1. Une poétique de la concision et de la musicalité 

Les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub se distinguent d’abord par leur structure formelle : 

quatre vers rimés, souvent organisés en deux distiques équilibrés. Cette forme concise n’est 

pas anodine : elle condense la pensée, oblige le poète à une grande précision dans l’usage de 

la langue et donne au message une densité particulière. Chaque quatrain fonctionne comme 

une unité close, autonome, susceptible d’être mémorisée et répétée facilement. 

Cette brièveté poétique favorise également une forte musicalité. Les rubâ‘iyyât sont 

construites sur des schémas rythmiques simples, avec des assonances et des rimes internes qui 

facilitent leur déclamation orale. Le rythme et la sonorité jouent ici un rôle de vecteurs 

mnésiques : ils permettent au public d’intégrer le message à travers le plaisir d’écoute. Dans 

le contexte maghrébin, cette oralité s’inscrit dans une tradition plus large de récitation 

poétique, de melhoun, de qasîda et de proverbes rimés. 

📝 Exemple (traduction libre) : 

« Ne te fie pas au monde, ô compagnon, 

Il te sourit le matin et te trahit le soir. 

Il est comme l’ombre qui s’allonge puis disparaît, 

Il séduit le cœur et abandonne les âmes. » 

Ici, la rime finale régulière et la construction binaire des deux distiques renforcent l’effet de 

clausule mémorable.  

3.2. Langue populaire et intertextualité spirituelle 

La langue poétique de Mejdoub est un mélange subtil entre arabe maghrébin dialectal et 

résonances coraniques ou classiques. C’est précisément cette hybridité qui donne à ses 

rubâ‘iyyât leur force : elles sont immédiatement accessibles au peuple, tout en portant des 

significations spirituelles profondes pour ceux qui en saisissent les références implicites. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

42 

Les tournures dialectales, expressions proverbiales et métaphores quotidiennes ancrent la 

poésie dans l’expérience commune. En parallèle, des vers ou segments s’inspirent directement 

du Coran, de hadiths ou de maximes soufies. Cette intertextualité spirituelle renforce la 

légitimité de la parole poétique et lui donne une autorité morale : Mejdoub parle en poète, 

mais aussi en sage et en croyant. 

📝 Exemple (traduction libre) : 

« Le monde est un ombrage fugitif, 

Le sage y marche sans attache. 

Le cœur pur s’éclaire à la lumière divine, 

Et l’âme faible se perd dans l’orgueil. » 

On reconnaît ici des échos du Coran (parabole de la vie terrestre comme ombre passagère), 

intégrés dans un langage accessible et imagé. 

3.3. Oralité et transmission vivante 

Le discours poétique de Mejdoub est indissociable de son mode de transmission. 

Contrairement à la poésie écrite des lettrés, ses rubâ‘iyyât ont été diffusées principalement par 

la parole et la mémoire collective. Cette oralité implique une variabilité contrôlée : les 

quatrains sont parfois légèrement modifiés selon les régions ou les conteurs, mais leur noyau 

sémantique demeure stable. 

Cette circulation orale est favorisée par le caractère performé des rubâ‘iyyât : elles sont 

déclamées dans les souks, les cafés, les veillées, les fêtes religieuses, souvent avec une 

gestuelle et une modulation vocale qui accentuent leur impact. Le poète populaire, 

ou meddah, n’est pas un simple récitant : il est un interprète, parfois un improvisateur, qui 

adapte son discours au public. 

Cette performativité renforce la fonction sociale de la poésie : elle n’est pas un texte figé, 

mais une parole en acte, vivante, mouvante, en dialogue permanent avec la communauté. 

C’est ce qui explique la longévité exceptionnelle des rubâ‘iyyât de Mejdoub à travers cinq 

siècles et plusieurs générations. 

4. Discours social : critique, éthique et mémoire collective 

La littérature orale, en particulier la poésie populaire, constitue un puissant vecteur de critique 

sociale et de transmission éthique. Elle offre une lecture du monde où se croisent la mémoire 

des peuples, la sagesse pratique et l’expérience historique. Dans les sociétés maghrébines, les 

proverbes, quatrains et dictons jouent un rôle central dans la régulation morale et la 

construction de la mémoire collective (Bencheneb, 1981 ; Mammeri, 1987). 

À travers l’expression métaphorique et souvent sentencieuse, la communauté commente ses 

propres dynamiques internes, exprime ses désillusions et rappelle les principes fondamentaux 

de justice et de solidarité. Ces formes discursives sont particulièrement sensibles aux 

déséquilibres sociaux, aux trahisons politiques ou aux mutations des valeurs. Elles se font 

alors porte-voix d’une conscience collective vigilante. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

43 

Un quatrain populaire illustre ainsi la dénonciation de l’injustice du temps et la fragilité des 

statuts sociaux : 

 يا ذا الزمان الغدار، يالي كسرتني من دراعي 

 نزلت من كان سلطان، وركبت من كان راعي 

Ô temps trompeur, toi qui m’as brisé le bras, 

tu as fait descendre les rois de leurs trônes et élevé les bergers à leur place. 

La voix populaire, en personnifiant le temps comme un traître, exprime ici la violence 

symbolique des renversements sociaux. Le motif de la chute du puissant et de l’ascension de 

l’humble n’est pas tant une célébration de la justice qu’une lucide observation de l’instabilité 

des hiérarchies humaines. Ce discours relève d’une éthique de la vigilance, nourrie par la 

mémoire des vicissitudes historiques. 

Dans un autre quatrain, la critique sociale s’accompagne d’une réflexion sur la valeur des 

alliances et des fréquentations : 

 من جاور لجواد جاد بجودهم 

 و من ناسب لرذال خاب ضناه

 ومن جاور القدرة طلاتو بحمومها

  و من جاور الصابون جا بنقاه

Qui fréquente les généreux finit par partager leur largesse ; 

qui s’allie aux vils, voit sa descendance condamnée. 

Qui côtoie la marmite reçoit ses éclaboussures, 

et qui fréquente le savon revient tout propre. 

L’image poétique, fondée sur des analogies concrètes (la marmite, le savon), rappelle de 

façon éloquente que la proximité sociale n’est jamais neutre : elle façonne les comportements, 

rehausse ou ternit les réputations. Par ce biais, la communauté transmet un enseignement 

éthique fondé sur l’expérience collective : choisir ses alliances, ses voisinages ou ses 

fréquentations n’est pas seulement une affaire individuelle, mais une responsabilité sociale. 

Ces quatrains, comme tant d’autres, remplissent ainsi une double fonction : d’une part, celle 

d’un commentaire critique sur l’ordre social et ses dérèglements ; d’autre part, celle d’un 

dépôt mémoriel, garant de la continuité des valeurs partagées. Loin d’être de simples 

expressions folkloriques, ils constituent une véritable archive orale de la conscience 

collective, un espace discursif où se nouent mémoire, critique et éthique. 

Dans ce vaste ensemble de la poésie orale maghrébine, les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane 

Mejdoub occupent une place singulière. Le discours poétique de Mejdoub ne se limite pas à 

une recherche esthétique ou spirituelle ; il est profondément ancré dans le tissu social de son 

époque. À travers ses quatrains, le poète soufi devient un observateur lucide de la société 

maghrébine du XVIᵉ siècle, qu’il décrit avec ironie, sévérité ou compassion. Sa parole 

fonctionne comme un miroir critique, mais aussi comme un outil de transmission de valeurs et 

de savoirs collectifs. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

44 

4.1. Critique du pouvoir et des dérèglements sociaux 

Les rubâ‘iyyât témoignent d’un regard critique sur la réalité politique et sociale de son temps. 

Mejdoub vit à une période de transition dynastique et de désordre institutionnel : des notables 

sans légitimité accèdent au pouvoir, la corruption gangrène les institutions, et les valeurs 

religieuses sont souvent instrumentalisées. 

Dans plusieurs quatrains, il dénonce la trahison des puissants, la versatilité du monde et la 

duplicité des hommes. La figure du « temps » (az-zamân) y est souvent personnifiée comme 

une entité trompeuse et instable, reflet d’un ordre social injuste : 

📝 Traduction libre : 

« Le temps trahit celui qui s’y fie, 

Il caresse le matin et frappe le soir. 

Qui s’assoit sur le trône sans mérite, 

Tombe vite sous le poids de la honte. » 

Ce type de discours, transmis oralement dans les marchés et les veillées, fonctionne comme 

une critique sociale implicite — parfois prudente face au pouvoir, mais d’autant plus efficace 

qu’elle circule dans la bouche du peuple. 

4.2. Éthique sociale : valeurs et comportements 

La poésie de Mejdoub remplit également une fonction morale : elle enseigne des valeurs, 

corrige des comportements et propose une vision normative de la vie collective. Les 

rubâ‘iyyât abordent des thèmes universels — amitié, fidélité, patience, honnêteté, modestie — 

dans un langage accessible à tous : 

📝 Traduction libre : 

« Fréquente le sage, évite l’ignorant, 

Car la compagnie façonne le cœur. 

La parole douce apaise les douleurs, 

Et la main généreuse élève l’homme. » 

Ces quatrains jouent un rôle comparable à celui des proverbes : ils orientent les 

comportements, fixent des repères moraux, et contribuent à la transmission des normes 

sociales au sein des communautés rurales et urbaines. Ils relèvent à la fois de la poésie et de la 

philosophie populaire. 

4.3. Statut de la femme et relations sociales 

Un aspect souvent discuté dans la poésie de Mejdoub concerne sa vision des femmes et des 

relations sociales entre les sexes. Ses quatrains oscillent entre deux registres : d’un côté, une 

méfiance traditionnelle envers certaines figures féminines, exprimée dans des formules 

proverbiales ; de l’autre, une reconnaissance implicite de la complexité des relations 

humaines. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

45 

Certains quatrains adoptent un ton critique ou ironique envers les femmes séductrices ou 

intéressées, reflet des représentations sociales de l’époque. D’autres, en revanche, soulignent 

la valeur de la fidélité, de la pudeur et de la sagesse féminine. Ces discours ne doivent pas être 

lus littéralement, mais replacés dans le contexte social et moral du XVIᵉ siècle, où la poésie 

populaire est aussi un espace de régulation symbolique des rapports sociaux. 

4.4. Dimension psychologique et spirituelle 

Comme nous l’avons évoqué plus haut, il n’existe pas d’études psychologiques systématiques 

des rubâ‘iyyât, mais leur contenu révèle une connaissance fine de l’âme humaine. Mejdoub 

explore le conflit intérieur entre passions et raison, le sentiment d’étrangeté face à un monde 

corrompu, et l’aspiration à la paix spirituelle : 

Traduction libre : 

« J’ai fui le monde, ses désirs et ses pièges, 

Pour trouver la paix dans le silence. 

Le cœur inquiet cherche la lumière, 

Et l’âme troublée désire le repos. » 

Ces vers traduisent une expérience intérieure intense, à la fois mystique et existentielle, qui 

rejoint certaines préoccupations de la psychologie moderne : sentiment de mal-être social, 

quête d’authenticité, recherche de transcendance. Le discours social de Mejdoub est donc 

inséparable de son discours psychique. 

4.5. Mémoire collective et circulation orale 

Enfin, les rubâ‘iyyât constituent une mémoire sociale partagée. Transmises oralement, elles 

ont accompagné les sociétés maghrébines dans leurs évolutions historiques, devenant une 

référence commune. Le peuple les cite pour commenter la vie politique, pour éduquer les 

enfants, pour faire la morale ou pour égayer les soirées. Elles fonctionnent comme une 

archive vivante dans laquelle la communauté puise son histoire, ses valeurs et son humour. 

Cette mémoire collective n’est pas figée : elle s’adapte aux contextes nouveaux. Les 

rubâ‘iyyât ont survécu à la colonisation, aux changements politiques et à la modernité, en 

conservant leur fonction de discours social critique et moral. 

5. Étude de cas : analyse de quelques rubâ‘iyyât significatives 

Pour illustrer l’articulation entre discours poétique et discours social dans l’œuvre 

d’Abderrahmane Mejdoub, nous proposons l’analyse de quelques rubâ‘iyyât emblématiques. 

Chaque quatrain, bref et percutant, concentre à la fois une structure poétique spécifique et un 

message social dense. 

5.1. Le monde et le temps : critique existentielle et politique 

Texte (traduction libre) : 

« Ne te fie pas au monde, ô compagnon, 

Il te sourit le matin et te trahit le soir. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

46 

Comme l’ombre, il s’étire puis s’efface, 

Séduisant les cœurs et abandonnant les âmes. » 

Ce quatrain exprime une vision désabusée du monde (ad-dunyâ) et du temps (az-zamân), 

deux notions centrales dans la poésie soufie et populaire maghrébine. La personnification du 

monde comme entité trompeuse et versatile relève d’une critique à la fois spirituelle et sociale 

: elle met en garde contre l’attachement aux biens éphémères, mais aussi contre la naïveté 

politique dans une époque où les alliances sont fragiles et les trahisons fréquentes. 

Poétiquement, la structure binaire en deux distiques, la rime régulière et la métaphore de 

l’ombre renforcent la clarté et la mémorabilité du message. Socialement, ce quatrain résonne 

avec une expérience collective : la défiance envers un monde instable et injuste. 

5.2. L’amitié et la morale sociale 

Texte (traduction libre) : 

« Choisis bien ton compagnon de route, 

Car la route est longue et pleine d’embûches. 

L’ami sincère éclaire ta marche, 

Le faux ami t’égare dans l’obscurité. » 

Ce quatrain, très connu dans tout le Maghreb, aborde la question cruciale de l’amitié 

fidèle (as-sadâqa). À travers une métaphore simple — celle du voyage et du compagnon — 

Mejdoub délivre une leçon morale universelle : la qualité des relations humaines détermine la 

réussite ou l’échec de l’existence. 

La forme poétique contribue à la force proverbiale du message : l’image de la route, familière 

dans un contexte rural et caravanière, parle immédiatement à l’auditeur. Le discours social est 

ici normatif : il établit une éthique des relations humaines, tout en reflétant l’importance des 

solidarités dans les sociétés maghrébines traditionnelles. 

5.3. La femme et la vigilance morale 

Texte (traduction libre) : 

« Ne suis pas chaque regard séducteur, 

Car le cœur s’égare par la vue. 

Le sage connaît la valeur des femmes vertueuses, 

Et fuit les pièges de la vanité. » 

Ce quatrain illustre bien la complexité du discours de Mejdoub sur la femme : il 

mêle prudence morale, vision spirituelle et représentations sociales traditionnelles. La mise en 

garde contre les séductions et la vanité renvoie à une double lecture : d’un côté, une 

exhortation à la maîtrise des passions dans la perspective soufie ; de l’autre, une reproduction 

des normes sociales liées à la pudeur et aux rapports de genre au XVIᵉ siècle. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

47 

La structure en deux temps — mise en garde + valorisation de la sagesse — est typique des 

rubâ‘iyyât. Ce quatrain témoigne d’une fonction de régulation sociale : rappeler les normes 

comportementales dans un langage poétique facilement mémorisable. 

5.4. L’intériorité spirituelle et la fuite du monde 

Texte (traduction libre) : 

« J’ai fui le monde et ses mirages, 

Pour trouver refuge dans le silence. 

Le cœur s’apaise loin des passions, 

Et l’âme s’élève vers la lumière. » 

Ce quatrain met en évidence le discours psychologique et spirituel de Mejdoub. L’expérience 

du retrait (khalwa), très présente dans la tradition soufie, est ici exprimée dans une langue 

accessible à tous. L’image de la fuite et du silence traduit une attitude existentielle face à la 

corruption et au désordre du monde. 

Poétiquement, la métaphore lumineuse et la simplicité lexicale favorisent une interprétation 

multiple : spirituelle pour les initiés, morale pour le peuple. Socialement, cette parole valorise 

une attitude de détachement et de recherche d’authenticité, dans un contexte où les valeurs 

traditionnelles sont menacées. 

5.5. Mémoire collective et actualité des quatrains 

L’analyse de ces quatrains montre comment chaque texte combine une forme poétique 

condensée et une fonction sociale multiple : enseignement moral, critique politique, réflexion 

existentielle ou spirituelle. Cette polyvalence explique la longévité de la poésie de Mejdoub, 

qui continue d’être citée dans les conversations, les cérémonies et même sur les réseaux 

sociaux contemporains. 

Les rubâ‘iyyât agissent comme des unités de mémoire collective : elles condensent une 

expérience historique et spirituelle commune dans une forme brève et rythmée, aisément 

transmissible. 

Ainsi, le discours de Mejdoub ne relève pas d’une littérature figée dans le passé, mais d’une 

parole toujours réactivée, réinterprétée et réappropriée par les sociétés maghrébines.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

48 

Conclusion 

L’examen des rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub révèle une œuvre poétique 

d’une extraordinaire richesse formelle et fonctionnelle, située à la croisée de la littérature 

orale, de la spiritualité soufie et de la critique sociale. À travers une forme brève, rythmée et 

accessible, Mejdoub parvient à condenser des réflexions multiples sur la condition humaine, 

la société et le destin. 

Son discours poétique repose sur une esthétique de la concision, une musicalité populaire et 

une langue hybride mêlant arabe dialectal, résonances scripturaires et proverbes. Cette oralité 

performative a assuré la longévité et la diffusion de ses quatrains à travers tout le Maghreb, 

bien au-delà de leur contexte originel. 

Son discours social, quant à lui, témoigne d’une lucidité remarquable : critique du pouvoir, 

dénonciation des injustices, transmission de valeurs morales, régulation symbolique des 

comportements sociaux et expression d’une intériorité spirituelle universelle. Mejdoub 

s’impose ainsi comme une figure charnière entre le sage soufi, le poète populaire et le 

chroniqueur social. 

L’étude de quelques rubâ‘iyyât significatives montre comment cette articulation entre 

poétique et social se déploie concrètement : chaque quatrain est à la fois une unité esthétique 

et un message collectif, une œuvre d’art et une archive vivante. 

Aujourd’hui encore, cinq siècles après leur création, les paroles de Mejdoub continuent de 

circuler dans la mémoire populaire, dans les médias, dans les chansons et sur les réseaux 

sociaux. Leur actualité tient à leur capacité à parler à la fois au cœur et à la raison, à exprimer 

des vérités simples et profondes dans une langue commune. 

En ce sens, les rubâ‘iyyât d’Abderrahmane Mejdoub constituent un patrimoine culturel 

partagé maghrébin, mais aussi un matériau précieux pour comprendre l’articulation entre 

création poétique et dynamique sociale dans les sociétés orales. Leur étude permet de mieux 

saisir le rôle du poète populaire comme médiateur entre l’individuel et le collectif, entre le 

spirituel et le politique, entre la tradition et la modernité.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

49 

Bibliographie sélective 

Ouvrages et études en français 

• Abrous, D. (1998). Proverbes et dictons algériens : Langue, culture et société. Alger : 

ENAG. 

• Aïssani, D. (2004). Mémoire orale et identité culturelle en Algérie. Insaniyat, 26, 25–

42. 

• Amrouche, T. (1967). La poésie populaire maghrébine. Paris : Éditions du Seuil. 

• Bencheneb, R. (1981). La littérature populaire en Algérie. Alger : SNED. 

• Bennani, A. (1998). La sagesse dans la poésie populaire marocaine. Revue Maghreb. 

• Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge : Cambridge 

University Press. 

• Bourdieu, P. (1980). Le sens pratique. Paris : Éditions de Minuit. 

• Mammeri, M. (1969). La poésie kabyle ancienne. Paris : Maspero. 

• Mammeri, M. (1987). Poèmes kabyles anciens. Paris : Maspero. 

• Zumthor, P. (1987). La lettre et la voix : de la « littérature » médiévale. Paris : Seuil. 

Sources et études en arabe : 

تيارت،  –، جامعة ابن خلدون مجلة الباحث للدراسات الأكاديمية .ب(. اقترابات من رباعيات المجذو2014فيطس، ع. )

 .(11الجزائر، )

]https://www.asjp.cerist.dz/en/article/90390[Disponible en ligne :  

مجلة روافد للدراسات والأبحاث العلمية في  .(. التعالق النصي في رباعيات عبد الرحمن المجذوب2019بوسغادي، ح. )
 .(1)3، الجزائر، ية والإنسانيةالعلوم الاجتماع

]https://asjp.cerist.dz/en/article/91833[Disponible en ligne :  

كرة تخرج لنيل شهادة الليسانس في (. الحكمة في الشعر الشعبي: عبد الرحمان المجذوب أنموذجاً. مذ2011فلان، ف. )

 .البويرة، الجزائر –اللغة والأدب العربي، جامعة أكلي محند أولحاج 

[Consultée sur : https://theses-algerie.com] 

 .طبعات شعبية مغربية وجزائرية متنوعة .ديوان سيدي عبد الرحمن المجذوب .(.s.d) .سيدي عبد الرحمن المجذوب

 .حقيق(. دار الكتب العلمية، بيروتميلود الشريف )ت

]book.com/book/review/319033-https://www.noor[Exemple d’édition :  

Sources en ligne 

• Wikipédia (français et arabe), pages consacrées à Sidi Abderrahmane Mejdoub. 

• Al Jazeera Net : articles culturels sur la sagesse populaire au Maghreb. 

• Applications numériques : Diwan Sidi Abderrahmane Mejdoub (Google Play).   

  

https://www.asjp.cerist.dz/en/article/90390?utm_source=chatgpt.com
https://asjp.cerist.dz/en/article/91833?utm_source=chatgpt.com
https://www.noor-book.com/book/review/319033?utm_source=chatgpt.com


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

50 

L'influence du Coran sur la poésie populaire algérienne : un 

regard sur l'intertextualité 

The influence of the Qur'an on Algerian folk poetry: a look at 

intertextuality 
1. Dr. Mhamed BOUDIA 

Université de Saida : Dr. Mouley Tahar, Algérie 

boudiamhamed@hotmail.com 

2. Pre. Souad BOUHADDJAR 

Université de Saida : Dr Mouley Tahar, Algérie 

Souad13dz@hotmail.com  

Résumé  

Cet article vise à mettre en lumière l'intertextualité dans la poésie populaire algérienne 

telle que façonnée par les textes coraniques. L’intertextualité entre les deux genres est 

clairement observée dans la production de nombreux poètes populaires, étant donné que la 

majorité d’entre eux ont étudié à Kutab1 et Zawyas2 Ces poètes ont fait référence aux textes 

coraniques, avec divers degrés de compétence et de connaissance des dispositifs poétiques. 

Parfois, ces poètes citent textuellement et, d'autres fois, ils assimilent les textes coraniques au 

moyen d'emprunts référentiels et sémantiques. Le texte actuel sur lequel nous nous appuyons 

peut ne pas parvenir à transmettre de telles significations à lui seul sans recourir au texte 

absent (Coran). Des poètes comme Mohamed Belkheir, savent combiner les deux techniques 

(citation textuelle et assimilation). A l’instar du poète Mohamed Belkheir, d'autres poètes 

d'Al-Malhoun considéraient le Coran comme la source ultime de l'éloquence et l'avenir de 

l'écriture.  

L'intertextualité se retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de 

nombreux vers et expressions coraniques afin d'enjoliver ses poèmes. Il n'est donc pas 

surprenant que ses poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. 

L'intertextualité se retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de nombreux 

versets et expressions coraniques afin d'embellir ses poèmes. Il n'est donc pas surprenant que 

ses poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. L'intertextualité se 

retrouve dans la poésie de ce poète bédouin dans l'évocation de nombreux versets et 

expressions coraniques afin d'embellir ses poèmes. Il n'est donc pas surprenant que ses 

poèmes jouissent d'une interconnexion avec les textes coraniques. 

Mots clés : poésie populaire, intertextualité, Coran, Mohamed Belkheir.  

  

 
1 Le terme "kuteb" est dérivé du mot arabe "كتابة" (kataba), qui signifie "écriture". Dans le contexte éducatif, il 

fait référence aux écoles coraniques où l'on enseigne la lecture et l'écriture en arabe. Les kutab sont des 

institutions traditionnelles qui jouent un rôle essentiel dans l'éducation des jeunes dans les sociétés musulmanes, 

en mettant l'accent sur l'apprentissage du Coran et des principes islamiques. 
2 Une zaouïa (en arabe : زاوية), également retranscrit zaouiya, zawiya ou zawiyah, et appelé zaviye en turc, ou 

encore dahira au Sénégal, est un édifice religieux musulman qui constitue le centre autour duquel une confrérie 

soufie se structure. Par extension, elle désigne souvent la confrérie elle-même. 

mailto:boudiamhamed@hotmail.com
mailto:Souad13dz@hotmail.com


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

51 

Abstract  

This article aims to shed light on intertextuality in in the Algerian popular poetry as 

shaped by Qur’anic texts. The interconnection between the two genres is conspicuously 

observed in the production of many popular poets, given that the majority of them studied in 

Kutab and Zawyas (Madrasa). These poets have employed and referred to Qur’anic texts, with 

varied degrees of competence and awareness of the poetic devices. Sometimes, these poets 

quote verbatim and, other times, they assimilatethe Qur’anic texts by means of referential and 

semantic borrowings. The present text (popular poetry) may fail to convey such meanings by 

itself without making recourse to the absent text (Qur’an). Fortunate poets, like Mohamed 

Belkheir, can bring together both techniques (verbatim quotation and assimilation). Mohamed 

Belkheir and other poets of Al-Malhoun considered the Qur’anic as the ultimate source of 

eloquence and the future of writing. Intertextuality can be traced in the poetry of this Bedouin 

poet in the evocation of many Quranic verses and expressions in order to embellish his 

poems. It is thus no surprise that his poems enjoy an interconnection with the Qur’anic texts.  

Keywords: popular poetry, intertextuality, Holy Qur’an,Mohamed Belkheir  

1. Fondements théoriques de l’intertextualité  

Les premières manifestations de l'intertextualité ont été évoquées par le sémioticien 

Mikhaïl Bakhtine (1928, 1929).1 Il a ainsi été le premier à mettre en avant le caractère 

dialogique du texte littéraire.2 Ensuite, le terme « intertextualité » est apparu clairement grâce 

à son élève, Julia Kristeva, pour la première fois dans la théorie critique moderne, à travers 

ses recherches menées entre 1966 et 1967, en particulier dans ses publications dans la revue 

Tel Quel et ses livres Sémiotique et le Texte du roman. Pour Kristeva, l'intertextualité signifie 

que le texte se forme à travers un processus de production de divers textes, ce qui est connu 

sous le nom de "productivité textuelle". La technique de l'intertextualité, selon elle, consiste à 

créer un texte basé sur des significations discursives historiquement variées, de telle sorte qu'il 

ne peut pas être lu isolément des autres textes. Ainsi, un espace textuel multiple émerge à 

l'intérieur d'un seul texte, et tous ces textes se croisent pour s'entrelacer, tous liés par un seul 

fil. C'est pourquoi Kristeva considère que l'intertextualité est "le dialogue des textes ou leur 

absorption sur la base d'une réflexion unique ou d'un ensemble de fondements culturels dans 

chaque texte, ou encore une migration entre les textes, car dans l’espace du texte, de 

nombreuses notes se croisent et se chevauchent avec d'autres textes."3 Le mécanisme de 

l'intertextualité chez Kristeva se manifeste à travers deux concepts fondamentaux, de telle 

sorte qu'il ne peut pas être lu isolément des autres textes. Ainsi, un espace textuel multiple 

émerge à l'intérieur d'un seul texte, et tous ces textes se croisent pour s'entrelacer, tous liés par 

un seul fil.  

 
1 Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives (étude appliquée sur la poésie des poètes des 

invectives Jareer, Al-Farazdaq et Al-Akhtal), Dar Kounouz Al-Ma'rifa pour l'édition et la distribution, Amman, 

Jordanie, 1ère éd., 2010, p. 3.  
2 Youssef Ouaghliysi, La problématique du terme dans le discours critique arabe moderne, Éditions Al-Ikhtilaf, 

Dar Al-Arabia pour les sciences, éditeurs, Alger, capitale, et Beyrouth, Liban, 1ère éd., 2008, p. 391.  
3Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte (théorie et application), préface de Suleiman Al-Attar, 

Bibliothèque des lettres, Le Caire, 2ème éd., 2009, p. 76.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

52 

L'invocation (migration des textes) : Le texte est produit par l'invocation de textes 

littéraires antérieurs et leur intégration selon des conditions structurelles pour servir le 

nouveau texte, dans un système de redistribution du langage à travers la déconstruction et la 

reconstruction. La transformation (redistribution) : L'intertextualité n'est pas une compilation 

aléatoire de ce qui a précédé, mais plutôt une fusion et un mélange des connaissances 

antérieures de manière plus organisée et structurée, intégrées dans le nouveau texte. Cela 

établit des relations entre le texte absent et le texte présent.  

Cela désigne la production d'un texte en invoquant des textes littéraires précédents et 

en les intégrant selon des structures nouvelles, dans le but de servir le nouveau texte en 

suivant un système de redistribution de la langue par le biais de la déconstruction et de la 

reconstruction. Dans ce contexte, Julia Kristeva a identifié trois niveaux de textes : 

Le déni total) : Dans ce niveau, le passage étranger est totalement exclu, et la signification du 

texte présent est inversée, transformant le texte absent en une sorte d'explication. 

(Le déni parallèle) : Ce modèle repose sur l'utilisation de textes absents d'une manière proche 

des termes "l'inclusion" et "la citation". La signification logique des deux textes reste la 

même. (Le déni partiel) : Dans ce niveau, le créateur prend une structure partielle du texte 

original et l'incorpore dans son propre texte, où cette partie du texte absent (référentiel) est en 

partie ou entièrement niée.  

Le producteur (l'auteur, le poète) ne peut pas toujours tracer des frontières claires, car 

il lui est difficile de dépasser, dans son interaction avec le texte absent (le passé), afin de 

produire le texte présent (le nouveau) en de forme et de contenu, de manière à être un créateur 

plutôt qu'un imitateur.  

Ensuite, le concept d'intertextualité a suscité l'intérêt de nombreux chercheurs après 

Julia Kristeva, notamment Roland Barthes, Michel Foucault, Dominique Maingueneau, 

Umberto Eco, et Riffaterre, et Gérard Genette. Chacun d'entre eux a tenté de donner une 

définition différente de l'intertextualité, ce qui a contribué à l'expansion de l'utilisation du 

terme dans les études occidentales et arabes. Ainsi, les formes d'interaction entre les textes ont 

fait l'objet d'études approfondies par les érudits de la rhétorique et de la critique littéraire 

arabes, qui se sont intéressés aux oppositions poétiques, aux emprunts littéraires, aux 

citations, à l' inclusion, aux références, à la création, aux renvois, à la comparaison, à la 

suffisance, à l'interaction, à la représentation, à la coalition du sens,  

Dominique Maingueneau propose une autre définition du terme dans son ouvrage 

"Introduction aux méthodes de l'analyse du discours" en le définissant comme "l'ensemble des 

relations qui s'appuient sur un texte à un ensemble d'autres textes et qui s'expriment à travers 

lui1."Quant à Umberto Eco, il penche vers l'idée de "marcher en dehors du texte", c'est-à-dire 

d'extraire toutes ses icônes et symboles pour déchiffrer les signes, symboles, indices et textes 

 
1 Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit. p. 43. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

53 

absents qui se mêlent dans le texte, obligeant le lecteur à déployer davantage d'efforts pour 

décoder ces symboles.1   

Gérard Genette a développé le concept d'intertextualité en le définissant comme "la 

présence effective d'un texte ou de plusieurs textes dans un autre texte", et il a utilisé le terme 

"transtextualité" au lieu d'intertextualité, en le définissant comme "ce qui rend un texte en 

relation manifeste ou implicite avec d'autres textes."2 Ces relations transtextuelles se divisent 

en cinq types de relations3 : 

1. (Intertextualité) : C'est ce que Julia Kristeva a formulé, et cela représente la présence 

effective d'un texte à l'intérieur d'un autre texte par le biais de la citation ou de l'allusion. 

2. (Para texte) : Il englobe tous les qui concernent les seuils des éléments du texte, tels que les 

titres, les sous-titres, le titre interne, les pages de garde, les notes de bas de page, les 

illustrations, le type de couverture, et les mots de l'éditeur. 

3. (Méta textualité) : Il s'agit de la relation de commentaire et d'interprétation qui lie un texte à 

un autre texte qui en parle sans le citer ni le convoquer. 

4. (Archetextualité) : Cela fait référence au genre littéraire auquel un texte appartient, car la 

distinction des genres littéraires guide le processus de lecture. 

5. (Hyper textualité) : Il se réfère à la relation qui lie le texte (B) (hypertexte) à un texte 

précédent (A) (hypotexte), ce que l'on appelle la littérature de deuxième degré. C'est une 

relation de transformation et de simulation. Mais après cette étape, le terme intertextualité est 

entré dans une phase de maturité, notamment à travers les écrits de "Riffaterre" entre 1979 et 

1982, en particulier ses deux ouvrages "La Production du texte" et "Sémiotique de la poésie". 

Il en est arrivé à la conclusion que l'intertextualité est : "l'observation par le lecteur des 

relations entre une œuvre littéraire et d'autres œuvres antérieures ou postérieures."4 

En ce qui concerne les chercheurs arabes, un certain nombre d'entre eux se sont 

intéressés à la théorie de l'intertextualité, tels qu'Abdullah Al-Ghathami, Salah Fadl , 

Abdelmalik Mourtad , Mohamed Muftah, Abdulkader Faidouh, etc.   

2. L’Engagement Révolutionnaire de Mohammed Belkheir à travers sa Poésie Populaire 

2.1. Mohammed Belkheir : Poète et Combattant de la Révolte Algérienne 

Le poète Mohammed Belkheir est l'un des poètes de la révolte virile, né vers l'année 

1822 dans la région d’Oued El-Meleh (wilaya d'Aïn Témouchent). Il a vécu dans la région 

d'El-Bayadh, puis a été exilé sur l'île de Corse en 1884 en raison de sa participation à la 

révolte d'El Sid El Cheikh. Il est décédé entre 1904 et 1906. Il était un ami intime et un 

 
1 Ibid, p. 43. 
2 Abdel Basset Marashda, L'intertextualité dans la poésie arabe contemporaine (Al-Sayyab, Dounkal et Darwish 

comme modèles), Dar Ward pour l'édition et la distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2006, p. 19.  
3 Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit, p. 22. 
4 Op. cit, p. 43.       

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

54 

combattant acharné aux côtés de Cheikh Bouamama. Il a résisté à la colonisation française 

avec son épée et ses poèmes, et il est enterré dans la région de Boualam( cimetière des 

martyrs ), wilaya d'El-Bayadh.   

Mohammed Belkheir a pratiqué la poésie populaire comme un long combat pour la 

libération de la patrie. C'était un moyen de libération des peuples et de dénonciation des 

méthodes destructrices du colonisateur. La révolution n'est qu'un objectif que la poésie 

cherche à embrasser, à servir et à protéger. C'est pourquoi la plupart des poèmes de 

Mohammed Belkheir étaient révolutionnaires, résistants à la colonisation et dénonçant ses 

stratagèmes et ses complots. Le poète populaire et officiel ont tous reconnus leur rôle et ont 

compris que la parole, à l'époque, était plus puissante qu'un char ou une mitrailleuse. Comme 

l'a dit le poète de la révolution algérienne, Moufdi Zakaria1 :  

"La balle a été tirée, et la parole n'est plus autorisée à dire, 

"La vengeance a été prise, et le blâme n'est plus permis."  

Le poète populaire Mohammed Belkheir a dit dans le même contexte :2  

"Celui qui veut le paradis doit résister aux mécréants, 

" Et celui qui veut la gloire doit aspirer à la victoire ".  

"Nous sommes forts avec le Raïs (Chef) et convaincus, 

" berbères et arabes ensemble heureux et fiers."  

La poésie populaire remplit une fonction sacrée et véhicule un message 

révolutionnaire. Ses auteurs ne s’en emparent pas pour sa valeur intrinsèque ni par amour des 

mots, mais pour servir une révolution qui a libéré le pays et son peuple. Ainsi, l’objectif 

principal est la révolution, et non la valeur esthétique de l’art poétique. La poésie atteint son 

but lorsqu’elle transforme les valeurs révolutionnaires en valeurs artistiques, intégrant ainsi la 

valeur révolutionnaire comme un élément constitutif aux côtés d’autres éléments dans le 

contexte poétique. Toutes ces composantes s’harmonisent pour former un ensemble cohérent, 

se mêlant dans la construction du poème populaire. Cependant, si la valeur révolutionnaire 

prédomine sur les autres valeurs, elle peut réaliser l’objectif du poème tout en éclipsant son 

aspect artistique. Dans ce cas, le poème s’élève au niveau des activités linguistiques qui 

embrassent la révolution et la pénètre, même si la poésie se distingue des autres activités 

linguistiques par ses valeurs esthétiques et expressives grâce à l'émotion artistique du poète3.  

  

 
1 Mufdi Zakaria, Le feu sacré, Société nationale d'édition et de distribution, 1983, p. 42.  
2 Les vers : huitième et neuvième de la poésie "À celui qui désire le paradis en opposition aux infidèles", voir : 

Cheikh Si Hamza Boubakeur, Trois Poètes Algériens, Maisonneuve et Larose, Paris, éditions 1990, p. 96. 
3Youssef Waghliysi, L'impact de l'indépendance sur l'esthétique de la poésie contemporaine, Revue de la culture, 

Ministère de la Culture et de la Communication, Algérie, n°104, 1994, p. 173. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

55 

2.2. La Valeur Révolutionnaire dans la Poésie Algérienne : Un Héritage de Lutte et de 

Libération 

La valeur révolutionnaire a prévalu chez la plupart des poètes qui ont vécu des 

périodes de tensions politiques, de guerres et de conflits, telles que Moufdi Zakaria, 

Mohammed El-Aid Al Khalifa, Mohammed Belkheir, Lakhder Ben Khelouf, Salah Kharfi, 

etc. les poèmes ont été marqués par la rhétorique, car ils appelaient toujours à la révolution, 

au jihad, à la liberté, à la propagation de l'enthousiasme, et à l'ébranlement des colonisateurs. 

Ils ont peut-être trouvé dans la forme lyrique ce qui résonnait avec le tumulte de la bataille et 

les fracas des armes, c'est pourquoi ils ont élevé l'image de la littérature enflammée hier, et 

c'était l'image de la littérature active. Le poème populaire révolutionnaire vise à transmettre 

une idée et, parfois, il a recours à l'utilisation de symboles en identifiant ses mots avec soin 

pour qu'ils correspondent et se ressemblent à la fois en termes de sens et de poids. Cependant, 

de nombreuses fois, le poème révolutionnaire perd son unité organique, ce qui permet de 

manipuler les versets et de les déplacer sans que le sens en soit perturbé1. 

La tonalité rhétorique et le langage prosaïque prédominent dans de nombreux poèmes 

de Mohammed Belkheir, prononcés lors de l'invasion française des régions occidentales de 

l'Algérie. En tant que soldat sur le champ de bataille, le poète a été enflammé par le langage 

révolutionnaire, ce qui l'a rendu passionné et direct. Les poèmes se caractérisent souvent par 

des descriptions colorées, notamment des métaphores, des allégories et des figures de style, 

mais ils restent ancrés dans l'intensité de la révolution.  

La poésie populaire algérienne s'intéresse à toutes les questions nationales, en 

particulier celles liées à l'identité religieuse, linguistique et nationale. La question de la 

libération a occupé une place prépondérante, et la révolution y était étroitement associée, bien 

que la poésie n'ait pas toujours été impliquée poétique, mais elle a parfois acquis sa poéticité 

grâce à un langage libérateur qui a ouvert des horizons sémantiques vastes, l'emmenant vers 

l'infini et l'élevant vers l'idéal.  

2. Les manifestations de l'intertextualité coranique dans la poésie de Mohammed 

Belkheir.  

Tous les poètes populaires, sans exception, et même les illettrés parmi eux, ont puisé 

certaines des formulations et des structures de leurs poèmes dans le Coran. Cette tendance 

découle souvent de leur formation religieuse, la plupart ayant reçu leur éducation dans des 

écoles coraniques et des zaouïas. Cette expérience éducative renforce leur connexion avec le 

Coran, tant au niveau des termes que des significations. Même pour ceux qui n'ont pas eu 

accès à une éducation formelle, comme notre poète Belkheir, le simple fait d'assister à 

diverses réunions et événements où le Coran était récité en groupe, que ce soit lors de 

célébrations joyeuses ou de moments de deuil, était suffisant. Ils assistaient également à la 

récitation quotidienne de la portion du Coran connue sous le nom de "Hizb", qui était une 

pratique commune dans la plupart des mosquées algériennes. De même, pendant les prières de 

 
1 Mustapha Saadni, Les structures stylistiques dans la langue de la poésie arabe moderne, Dar Al-Ma'arif, Le 

Caire, pp. 237-238. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

56 

Tarawih, qui ont lieu chaque nuit pendant le mois de Ramadan, ils pouvaient écouter la 

récitation complète du Coran. Le poète a évoqué certaines expressions coraniques qu'il avait 

entendues et qui avaient touché sa conscience. Il les a intégrés de manière centrale dans 

certains de ses vers poétiques, ce qui a contribué à façonner la signification recherchée dans 

son nouveau contexte.   

Le Coran était le premier texte à bénéficier de l'attention du poète contemporain, qui y 

trouvait des dimensions illimitées pour la vie et pour l'homme. Le poète a rappelé certaines 

expressions du Coran et a interagi avec elles, manifestant ainsi cette intertextualité dans ses 

vers, comme dans les paroles suivantes :  

"La vie persiste éternellement, l'Éternel, le Tout-Puissant." (Traduit par moi)1 

Dans le premier vers, le poète a réécrit le texte selon les exigences de son expérience et de sa 

conscience artistique, en respectant la réalité du texte absent en termes de forme et de 

contenu. Cela relève de ce qu'on appelle l'intertextualité d'absorption. Le texte qu'il a absorbé 

est tiré de la parole divine : "Que ceux qui troquent la vie présente contre la vie future 

combattant donc dans le sentier de Dieu. Et quiconque combat dans le sentier de Dieu, tué ou 

vainqueur, Nous lui donnerons bientôt une énorme récompense." (Coran, Sourate An-Nissa, 

verset 74).   

Ce type d'intertextualité contribue à la continuité du texte absent en tant qu'essence 

renouvelable. Ainsi, le texte reste absent mais non effacé, et il continue à vivre au lieu de 

mourir. Le sens du second vers est tiré de la signification de la parole divine : "Allah, point de 

divinité à part Lui, le Vivant, Celui qui subsiste par Lui-même." (Partie du verset 255 de la 

Sourate Al-Baqara).(traduit par moi) Le mot « subsiste par Lui-même » a été changé en « le 

Tout-Puissant » pour des raisons de rime. Ce vers, lorsqu'il est placé en relation avec le texte 

coranique précédent, a contribué de manière significative à sa construction. Ce verset répond 

à l'expérience de vie du poète et à son sentiment de solitude et d'isolement.  

 "Ma subsistance vient de la pierre et mes jours attendent leur échéance."2 

Dans ce vers, l'intertextualité est particulièrement présente, en particulier dans la première 

partie, avec la mention du verset coranique : "En vérité, c'est ton Seigneur qui dispense la 

subsistance à qui il veut parmi Ses serviteurs et la mesure [de subsistance] qu'Il accorde. Il est 

informé et Clairvoyant." (Sorate Al-Saba, verset 39). Le poète souligne que sa subsistance 

viendra même de la pierre, symbolisant ainsi que cela ne fait aucun doute. Quant à la 

deuxième partie du vers, le poète rappelle le verset coranique : "Et quand leur terme vient à 

échéance, ils ne sauraient le retarder d'une heure ni le hater." (Sorate An-Nahl, verset 61). Le 

poète utilise ici une forme d'intertextualité dialogique, donnant une nouvelle interprétation à 

ces versets coraniques, "Et la subsistance provient de Dieu de notre Seigneur, le Sublime."  

 
1 Vers 10 de la poésie "J'ai peur que l'expérience m'oublie", voir : Cheikh Si Hamza Boubakeur, p. 65 
2 Vers 17 de la poésie "Ô bleu fils de la colombe", ibid., p. 71.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

57 

Il est remarquable que l'intertextualité dans ces deux vers séparés se manifeste sous la 

forme d'une allusion implicite à plusieurs versets coraniques qui parlent du fait que Dieu est le 

garant de la subsistance de toutes les créatures, sans exception. Ces deux versets précédents se 

basent sur de nombreux versets coraniques, tels que : "Dis : 'En vérité, c'est mon Seigneur qui 

dispense la subsistance à qui il veut parmi ses serviteurs et la mesure [de subsistance] qu'Il 

accorde. Quoi que vous dépensiez [dans le bien], Il le remplacera. Et c'est Lui le meilleur des 

donateurs.' " (Sourate Saba, verset 39) et "À Lui seul appartiennent les clefs des cieux et de la 

terre. Il étend Ses dons à qui Il veut et les restrictions. Certes, Il est Omniscient." (Sorate Ash-

Shura, verset 12).  

Dans ce contexte, le poète évoque la notion que tout est soumis à la volonté de Dieu et 

que l'être humain n'a d'autre choix que de se soumettre à son destin inéluctable. Cela se reflète 

notamment dans son mariage avec sa bien-aimée « Aïcha ». Il reconnaît que le destin ne peut 

être modifié par les circonstances, car il l'accepte tel qu'il est, ignorant ce que le futur lui 

réserve. Le poète met particulièrement l'accent sur l'utilisation du terme « écrit » ( المكتوب), qui 

symbolise le destin, car il représente le centre de la signification et le noyau de la vie 

humaine. Il ne compare pas expliciter le destin de l'homme, qu'il ne peut effacer ni changer, à 

la répartition équitable que Dieu fait entre tous Ses serviteurs.   

La fonction symbolique du texte coranique consiste ici à produire une nouvelle 

signification qui incarne l'état de contentement du poète. Cette signification ne peut être 

pleinement réalisée que grâce à l'association du texte coranique absent, qui s'unité au texte 

présent pour créer cette signification. Le poète réécrit ici le texte coranique absent et l'emploie 

d'une manière artistique en utilisant la technique de l'absorption pour le verset coranique : 

"Nous dîmes : « Ô feu, sois froid et [une source de] salut pour Abraham ! »" (verset 69 de la 

sourate Les Prophètes). Il le réabsorbe de manière suggestive et symbolique, l'intégrant dans 

ce vers pour démontrer la capacité divine à changer les caractéristiques des choses, en 

remplaçant la brûlure par la sécurité et la nuisance par la paix avec Abraham. En ce qui 

concerne le poète, il souhaite sortir de sa prison en Corse et de son exil en Nouvelle-

Calédonie. Le chevauchement textuel entre le vers poétique et le texte coranique est clair. 

L'expression "chevauchement textuel" désigne ici la présence linguistique (qu'elle soit 

relative, totale ou partielle) d'un texte dans un autre. Ce chevauchement textuel a les niveaux 

de la signification et de la référence en même temps. Dans ce verset du poème, le poète 

évoque implicitement le verset coranique : "Et c'est Lui qui accepte la repentance de Ses 

serviteurs, pardonne les méfaits et sait ce que vous faites." (Sourate 42, verset 25). Cependant, 

il l'utilise de manière subtile en interagissant avec le texte coranique de manière allusive. 

Allah accepte la repentance de Son serviteur lorsque celui-ci fait preuve de repentir et se 

détourne de ses péchés en regrettant ce qu'il a commis.   

Ce tissage littéraire entre le texte coranique et le vers poétique ne nie pas le texte 

coranique, car le poète ne peut pas légitimer un lieu créé par Dieu et établir des vérités 

religieuses en dehors de leur source fondamentale, en particulier lorsqu'il s'agit de choses 

invisibles.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

58 

Le poète peut utiliser l'intertextualité pour évoquer l'ombre des versets coraniques, 

laissant au lecteur la possibilité de produire du sens, car le poète suppose que le lecteur est 

familier et compétent dans la connaissance du Coran. Peut-être que le poète nous renvoie au 

verset coranique : "La repentance n'est valable qu'auprès de Dieu pour ceux qui font le mal 

par ignorance, puis se repentent bientôt. Voilà ceux auxquels Dieu accordera Sa repentance. 

Et Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, verset 17). Puis se repentir bientôt. Voilà ceux 

qui recevront Dieu accordera sa repentance. "Et Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, 

verset 17), puis se repentir bientôt. Voilà ceux qui recevront Dieu accordera Sa repentance. Et 

Dieu est Omniscient et Sage." (Sourate 4, verset 17). Le poète dans ce verset fait allusion à la 

notion d'humiliation lorsque la jizya (l'impôt) est payée. Cela peut également être une 

référence à la suite du verset coranique : "... jusqu'à ce qu'ils donnent la jizya, de leurs propres 

mains, tout en étant humiliés." (Sourate 9, verset 29).   

Le poète a traité librement le texte coranique absent, dépassant la simple citation 

explicite, en remplaçant le terme coranique "صاغرون" qui signifie "les humbles" ou "les 

petits" par le terme "المذلول" qui signifie "l'humilié". Il a également modifié la construction 

grammaticale en passant du cas accusatif "هم صاغرون" au nominatif "المذلول" pour renforcer la 

connotation de mépris et d'humiliation, car dans un contexte satirique. Dans le deuxième 

verset, on trouve une référence partielle sous forme de citation littérale du terme "عفريت" 

extrait du verset coranique : " ٌوَإنِِِّي عَليَْهِ لقَوَِيٌّ أمَِين آتيِكَ بِهِ قَبْلَ أ َنْ تقَوُمَ مِنْ مَقَامِكَ  أنََا   "..قالَ عِفْرِيتٌ مِنَ الْجِنِِّ 

(Sourate 27, verset 39). Les autres termes du vers poétique font référence à la notion de la 

force des djinns, en particulier des afârit (des djinns puissants). Cela renvoie au récit de 

Salomon qui voulait ramener le trône de la reine de Saba du Yémen, et également à l'idée que 

le cheikh de la tribu, selon le poète, avait des afârit pour le protéger.   

Il semble que Belkheir ait eu une interaction superficielle avec le texte coranique 

absent, s'approchant d'une simple citation, car le poète n'a pas vraiment exploité le texte 

coranique de manière profonde.  

Ces deux vers abordent plusieurs textes coraniques. Le premier vers du premier 

couplet de ce texte est une réécriture intelligente sous forme d'absorption, basée sur la 

modification et le changement du texte absent. Il reprend l'idée de la proximité divine telle 

qu'exprimée dans le verset coranique : "Jusqu'à ce que l'envoyé et ceux qui croient avec lui 

disent : 'Quand donc viendra le secours de Dieu ?' Eh bien, le secours de Dieu est tout 

proche." (Sourate 2, verset 214). Quant au deuxième vers de ce couplet, il fait référence au 

verset coranique : "Et ton Seigneur dit : 'Invoquez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par 

orgueil, refusent de M'adorer entreront bientôt en Enfer, humiliés.'" (Sourate 40, verset 60).   

Le deuxième couplet combine habilement plusieurs références coraniques. Bien que le 

poète n'indique pas préciser l'absence d'un texte coranique, le texte présent révèle un 

entrelacement structurel évident. La structure du texte est façonnée par le concept de 

proximité suggéré par le poète, à la fois la proximité de la victoire et la proximité de Dieu 

lorsque ses serviteurs l'invoquent avec rapidité pour obtenir une réponse. Le premier vers de 

ce couplet fait intelligemment référence au verset coranique : "Sa seule parole, quand Il veut 

une chose, est de lui dire : 'Sois', et elle est aussitôt." (Sourate 36, verset 82). À travers ce 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

59 

renvoi, le poète enrichit le contenu de son texte et illustre l'idée de soumission absolue au 

décret divin. Le deuxième vers de ce couplet permet au poète de générer de nouvelles 

significations en utilisant le texte absent pour renforcer la croyance en l'unicité de Dieu, en 

opposition à la croyance chrétienne coloniale qui cherchait à propager le polythéisme parmi 

les habitants.   

Le texte présent entre en résonance avec le texte absent en citant le verset coranique : 

"Dis : 'Louange à Dieu qui ne s'est attribué ni fils ni associé dans la royauté, qui n'a point 

d'auxiliaire par suite d'incapacité ', et proclame sa grandeur magnifique." (Sourate 17, verset 

111). (Traduit par moi). Le dernier couplet fait référence à plusieurs versets coraniques, 

notamment le verset 3 de la sourate Al-Imran, qui évoque la révélation du livre à Muhammad 

comme confirmation de ce qui le précède (la Torah et l'Évangile), et le verset 136 de la 

Sourate Al-Baqara, qui souligne que tous les prophètes, y compris Moïse et Jésus, ont reçu 

des enseignements de Dieu, sans qu'il y ait de distinction entre eux, et que les croyants sont 

soumis à Dieu. Le poète semble utiliser ces versets pour rappeler l’unicité de Dieu et 

l’importance de la soumission à Sa volonté.  

Le poète évoque dans ce vers l'utilisation astucieuse des versets coraniques et de ce 

qu'ils s'identifient en termes de contexte historique. Dans cette interaction textuelle, il 

conserve certaines fonctions du texte coranique d'origine, tout en apportant des modifications 

dans la forme poétique, créant ainsi une interrelation sémantique partielle entre le texte 

présent et le texte absent. Le poète extrait le texte qu'il utilise de sa charge historique pour 

l'incarner dans ses propres tourments et préoccupations liées à son exil en Nouvelle-

Calédonie, loin de ses proches et de ses amis.  

Conclusion   

Cette étude propose une brève réflexion sur l'interrelation entre le discours coranique 

et la poésie populaire algérienne. Nous avons observé la façon dont le texte sacré (le Coran) 

s'entremêle dans la production de tous les poètes populaires qui ont été influencés par le texte 

coranique par le biais de la mémorisation, de la lecture et de l'écoute, et qui l'ont réécrit 

(réutilisé) à différents niveaux artistiques, chacun selon sa compétence et sa conscience de la 

construction poétique. Parfois, cela se manifeste par l'emprunt littéral, basé sur la citation 

directe, et parfois par l'absorption de ceux qui dépendent de l'utilisation indicative et 

sémantique. "Cette signification que le texte présent ne peut à lui seul accomplir sans recourir 

au texte coranique absent." Il se peut que le poète les rassemble quand la chance lui sourit, et 

c'est ce que nous avons observé chez notre poète Mohammed Belkheir, qui considérait, 

comme tous les poètes populaires, que le Coran est l'apogée de la rhétorique et l'avenir de 

l'écriture.  

Ce type d'interférence textuelle peut également être observé chez le poète qui invoque 

de nombreux versets coraniques et leurs termes pour enrichir ses poèmes, ce qui fait que ses 

textes semblent être en relation d'interférence, d'entrelacement et d'association avec le texte 

coranique. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

60 

Bibliographie   

1. Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives (étude appliquée sur 

la poésie des poètes des invectives Jareer, Al-Farazdaq et Al-Akhtal), Dar Kounouz 

Al-Ma'rifa pour l'édition et la distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2010, p. 33. 

2. Youssef Ouaghliysi, La problématique du terme dans le discours critique arabe 

moderne, Éditions Al-Ikhtilaf, Dar Al-Arabia pour les sciences, éditeurs, Alger, 

capitale, et Beyrouth, Liban, 1ère éd., 2008, p. 391. 

3. Nabil Ali Hussein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 35. 

4. Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte (théorie et application), préface de 

Suleiman Al-Attar, Bibliothèque des lettres, Le Caire, 2ème éd., 2009, p. 76. 

5. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 37. 

6. Azza Shabl Muhammad, La linguistique du texte, op. cit., p. 80. 

7. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 43. 

8. Ibid, p. 43. 

9. Abdel Basset Marashda, L'intertextualité dans la poésie arabe contemporaine (Al-

Sayyab, Dounkal et Darwish comme modèles), Dar Ward pour l'édition et la 

distribution, Amman, Jordanie, 1ère éd., 2006, p. 19. 

10. Nabil Ali Hassanein, L'intertextualité dans la poésie des invectives, op. cit., p. 22. 

11. Op. cit., p. 43. 

12. Lakhdar Hashlafi, L'image du soufi Sidi Cheikh dans la poésie de Mohamed Belkheir, 

Mémoire de Master, Université de Tlemcen, 2003, p. 20. 

13. Mufdi Zakaria, Le feu sacré, Société nationale d'édition et de distribution, 1983, p. 42. 

14. Les vers : huitième et neuvième de la poésie "À celui qui désire le paradis en 

opposition aux infidèles", voir : Cheikh Si Hamza Boubakeur, Trois Poètes Algériens, 

Maisonneuve et Larose, Paris, éditions 1990, p. 96. 

15. Op. cit., p. 227 (non disponible). 

16. Voir : Youssef Waghliysi, L'impact de l'indépendance sur l'esthétique de la poésie 

contemporaine, Revue de la culture, Ministère de la Culture et de la Communication, 

Algérie, n°104, 1994, p. 173. 

17. Mustapha Saadni, Les structures stylistiques dans la langue de la poésie arabe 

moderne, Dar Al-Ma'arif, Le Caire, pp. 237-238. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

61 

18. Vers 10 de la poésie "J'ai peur que l'expérience m'oublie", voir : Cheikh Si Hamza 

Boubakeur, p. 65. 

19. Vers 17 de la poésie "Ô bleu fils de la colombe", ibid., p. 71. 

20. Vers 33 de la poésie "À celui qui désire le paradis en opposition aux infidèles", ibid., 

p. 98. 

21. Vers 12 de la poésie "On m'a dépouillé ô amants", ibid., p. 76. 

22. Vers (3) de la poésie "Le malheureux du pays des infidèles", ibid., p. 199. 

23. Gérard Genette, Introduction à l'architexte, traduction : Abdel Rahman Ayoub, 2ème 

éd., Dar Toubkal, Casablanca, Maroc, 1986, p. 90. 

24. Vers (36) de la poésie "Les enfants Hamza l'ébloui", op.cit., p.100. 

25. Vers (31) de la poésie "Ô chevalier d'Allah compte sur moi", ibid., p.121. 

26. Vers (22) de la poésie "Sidi Cheikh si je te fais appel aux âmes", ibid., p.125. 

27. Les vers : 31 et 32 de la poésie "Les enfants Hamza l'ébloui", op.cit., p.100. 

28. Vers : 43 de la poésie "Le jour du continent voilé", ibid., p.146. 

29. Vers : 71 de la poésie "Je suis le serviteur du voyage blanc", ibid., p.114. 

30. Vers : 76 de la poésie "Je suis le serviteur du voyage blanc", ibid., p114. 

31. Vers : 1 de la poésie "Les souvenirs d'émigration", ibid., p130. 

32. Vers :23 de la poésie "Le jour du continent voilé", ibid., p146. 

33. Voir : Mustapha Belkassmi,L'islamisme dans la poésie de Mustafa Muhammad Al-

Ghamari, p210. 

34.  Vers :6 de la poésie "Mon cœur s'effraie", ibid., p179. 

35. .Jamal Mbaraki, L'intertextualité et ses esthétiques dans la poésie algérienne 

contemporaine, Éditions de l'Association Créativité Culturelle, Algérie,2003,p173.  

  

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

62 

Analyse linguistique et discursive d’un chant populaire oral 

algérien 

Linguistic and discursive analysis of an Algerian oral folk song  
Pr Abderrazek ZEBIRI, 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

abderezak.zebiri@univ-msila.dz    

Résumé  

Notre choix a porté sur un chant bédouin anonyme relevant de la tradition bédouine 

des régions steppiques algériennes, notamment celles des Hautes Plaines et du Nord saharien 

(Djelfa, Laghouat et régions avoisinantes). Cette étude s’appuie sur les apports de la théorie 

de l’oralité (Ong, Zumthor), de l’analyse du discours (Maingueneau, Bakhtine) et de la 

pragmatique linguistique (Benveniste, Austin), afin d’analyser le chant bédouin comme une 

pratique discursive socialement située.  

Cette étude adopte une approche qualitative et s’inscrit dans le cadre de l’analyse du 

discours et de la théorie de l’oralité. Elle vise à examiner les mécanismes linguistiques et 

discursifs à l’œuvre dans un chant bédouin algérien de tradition orale. La problématique 

s’articule autour de la manière dont ce chant exprime la souffrance de la séparation tout en 

construisant une identité collective. Trois hypothèses sont formulées : (1) le recours à une 

syntaxe paratactique et à un lexique affectif propres à l’oralité ; (2) la mise en place d’une 

énonciation subjective à portée collective ; (3) la fonction identitaire et mémorielle du chant.  

Le présent écrit vise à analyser le chant bédouin algérien sur les plans linguistique et 

discursif, à examiner son énonciation et ses actes de langage, et à montrer sa fonction 

identitaire et mémorielle au sein de la tradition orale bédouine. L’importance de cette étude 

réside dans sa contribution à la compréhension du chant bédouin comme forme de discours 

oral, à la fois linguistique et identitaire. Il permet d’illustrer comment les mécanismes 

linguistiques et discursifs participent à l’expression de la souffrance, de la mémoire et de 

l’identité collective. Sur le plan méthodologique, il propose un modèle d’analyse applicable à 

un corpus oral en renforçant l’importance de la tradition orale dans la transmission culturelle 

et patrimoniale.  

Mots clés : chant bédouin algérien - arabe dialectal – dialogisme - analyse linguistique et 

discursive – dimension culturelle et identitaire   

Introduction 

Le chant étudié s’inscrit dans la tradition bédouine des régions steppiques algériennes, 

renvoyant à une temporalité située entre la fin du XIXᵉ siècle et la première moitié du XXᵉ 

siècle, période marquée par le maintien d’un mode de vie pastoral1 et par une transmission 

essentiellement orale des productions poétiques. L’absence de références urbaines ou 

événementielles précises confère au chant une dimension intemporelle, caractéristique de la 

poésie bédouine.  

Cet article relève du domaine de l’analyse du discours car selon Maingueneau, « 

l’analyse du chant repose sur une conception du discours comme pratique socialement située, 

 
1 La mobilité pastorale est une stratégie d’adaptation fondée sur le déplacement plutôt que sur la sédentarité. Elle 

permet une gestion durable des ressources naturelles (herbe, eau) dans des espaces où celles-ci sont rares et 

variables. 

mailto:abderezak.zebiri@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

63 

intégrant les conditions d’énonciation et les positions des sujets parlants » (2014, p. 23). Nous 

nous focalisons sur la poésie orale bédouine algérienne. Nous envisageons d’examiner les 

outils linguistiques et discursifs à l’œuvre dans un chant bédouin de tradition orale, transmis 

anonymement et relevant du genre élégiaque. Bencheneb nous explique que « L’élégie1 est le 

lieu d’expression de la perte, de l’absence et de la nostalgie. » (2007, p. 58). Ce chant 

interprète dans des contextes de séparation et de déplacement, souvent la nuit, dans l’espace 

désertique, et met en scène une énonciation subjective caractérisant la poésie orale bédouine.  

Le corpus choisi est constitué d’un chant bédouin reconstitué à des fins didactiques, 

reproduisant les structures linguistiques, discursives et stylistiques propres à la tradition orale. 

L’analyse s’appuie sur une approche linguistique et discursive, intégrant les notions d’oralité, 

d’énonciation et d’actes de langage afin de comprendre comment le chant mobilise le lexique, 

la syntaxe et la subjectivité énonciative pour exprimer la souffrance et construire une identité 

collective. La problématique centrale de cette étude est de déterminer comment le chant 

bédouin exprime la mémoire, l’émotion et l’identité collective à travers ses procédés 

linguistiques et discursifs. Trois hypothèses principales sont formulées : 

- le chant utiliserait une syntaxe paratactique et un lexique affectif caractéristiques de 

l’oralité ;  

- il mettrait en place une énonciation subjective reflétant une expérience collective;  

- il remplirait une fonction identitaire et mémorielle dans la tradition bédouine. 

Les objectifs de l’étude visent à : 

- analyser le lexique, la syntaxe et les procédés stylistiques du chant ; 

- examiner l’énonciation et les actes de langage ; 

- identifier la fonction identitaire et mémorielle de la poésie orale bédouine. 

Le chant bédouin algérien, profondément enraciné dans les régions steppiques et 

sahariennes, constitue une forme d’expression orale emblématique de la culture nomade. 

Transmis de génération en génération, il accompagne les moments clés de la vie sociale 

(amour, séparation, voyage, deuil, résistance). Son analyse linguistique et discursive permet 

de comprendre comment la langue vernaculaire, qui a une valeur identitaire où Benrabah nous 

avance que : « Les langues vernaculaires sont des vecteurs essentiels de l’identité et de la 

mémoire sociale. » (2014, p. 112). L’oralité et le contexte socio-culturel peuvent se combiner 

pour produire du sens. 

A cet effet, Ong et Zumthor révèlent que la théorie de l’oralité, entendue comme une 

pratique langagière est fondée sur la performance, la variation et la mémoire collective (Ong, 

1982 ; Zumthor, 1983). Cette idée s’appuie sur des travaux consacrés à l’oralité, à la poésie 

populaire et à l’analyse du discours afin d’interroger le chant bédouin algérien comme une 

forme de discours oral performatif, inscrit dans l’arabe dialectal et porteur d’une mémoire 

collective.  

  

 
1 L’élégie est un genre poétique caractérisé par l’expression de la plainte, de la tristesse et de la nostalgie, 

souvent liée à la perte, à la séparation ou au regret du passé. Elle met en voix un je lyrique qui exprime une 

douleur intime, personnelle ou collective, dans un ton mélancolique et méditatif. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

64 

1. Pastoral vs épistolaire  

Le chant oral qui caractérise les régions suscitées détient un lien étroit avec la mobilité 

pastorale, cette dernière enferme aussi des liens de parenté avec le genre épistolaire. A travers 

ces lignes, nous essayons d’évoquer cette ressemblance.  

Le pastoral selon le Robert, renvoie aux déplacements saisonniers ou réguliers des 

éleveurs et de leurs troupeaux à la recherche de pâturages, d’eau et de conditions climatiques 

favorables, constitue un mode d’organisation économique, sociale et culturelle ancien, 

particulièrement répandu dans les régions arides et semi-arides. Il est une stratégie 

d’adaptation fondée sur le déplacement plutôt que sur la sédentarité.   

A travers cette mobilité, nous évoquons généralement la transhumance, (déplacements 

saisonniers entre des pâturages d’hiver et d’été) ; le nomadisme (mobilité quasi permanente et 

sans résidence fixe); le semi-nomadisme (alternance entre périodes de mobilité et de 

sédentarité partielle). Cette mobilité pastorale remplit plusieurs fonctions : économique 

(maintien de l’élevage extensif); écologique (préservation des sols et prévention de la 

surexploitation) ; sociale et culturelle (transmission de savoirs, de traditions et de modes de 

vie); et territoriale (structuration des espaces ruraux et des routes pastorales).   

Aujourd’hui, la mobilité pastorale fait face à plusieurs défis : la pression foncière et la 

sédentarisation forcée ; les changements climatiques ; les politiques agricoles et territoriales 

parfois inadaptées et enfin les conflits d’usage entre agriculteurs, éleveurs et États. 

Malgré ces contraintes, la mobilité pastorale est reconnue comme un système résilient 

face aux crises climatiques, un patrimoine culturel immatériel, un levier de développement 

durable dans de nombreuses régions, notamment en Afrique du Nord et au Sahel.  

La mobilité pastorale favorise donc l’émergence d’une parole adressée, parfois sous 

forme de lettres, parfois sous forme de chant ou de plainte. Le pastoral est un genre ou mode 

de représentation, il met en scène la vie rurale, pastorale et nomade. Il est ancré dans l’oralité 

et la tradition comme il représente la voix collective ou lyrique.  

Cependant, l’épistolaire qui désigne une correspondance ou une relation par lettres, a 

aussi en littérature, une autre dimension car on l'utilise pour désigner le genre épistolaire qui, 

globalement, renvoie à toute littérature composée de correspondances, spécialement, le roman 

épistolaire, où le récit est censé être composé de la correspondance d'un ou plusieurs 

narrateurs. L’épistolaire étant un genre discursif met en scène l’échange par lettres, il est 

ancré dans l’écriture et la médiation comme, il représente la voix individuelle, adressée.   

Il existe un lien, mais indirect, culturel et discursif, entre le pastoral et l’épistolaire. Ce 

lien est thématique, énonciatif et symbolique. Les deux termes (pastoral et épistolaire) 

partagent un noyau commun : la distance (géographique, affective, sociale) ; L’absence de 

l’autre ; Le désir de lien. Le pastoral met souvent en scène l’errance, l’exil saisonnier, la 

nostalgie du foyer. Par contre, l’épistolaire est par essence un discours adressé à un absent, 

une tentative de réduction de la distance. Le lien énonciatif est la parole adressée. Sur le plan 

de l’énonciation, le pastoral désigne la parole chantée ou récitée, souvent dialogique (bien-

aimée / nature), elle est caractérisée par la forte présence du ‘’je’’ lyrique. L’épistolaire est un 

discours explicitement adressé (tu / vous), avec une forte subjectivité, mise en scène du 

locuteur et du destinataire.   

Dans certains textes pastoraux, le chant fonctionne comme une lettre orale : dire à 

l’absent ce qu’on ne peut dire en face. Le lien symbolique est nature/écriture. Dans la tradition 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

65 

littéraire, le pastoral représente un espace hors du monde, idéalisé. La lettre devient un refuge 

discursif, un espace intime.  

Les deux types créent un lieu symbolique de retrait, propice à la confidence, à la 

méditation, à l’expression du manque. Ces deux notions se croisent ainsi : chants pastoraux 

adressés à une femme absente, à la tribu ou à la terre natale. En effet, les romans épistolaires 

intègrent des paysages pastoraux, une écriture de l’exil rural, la nostalgie du monde pastoral. 

Dans les traditions orales (Maghreb, Sahara, Sahel), le chant pastoral tient lieu de lettre. 

  

Donc, le pastoral et l’épistolaire ne relèvent pas du même genre, mais ils se rejoignent 

dans une poétique de l’absence et de l’adresse. La mobilité pastorale, en instaurant la distance, 

appelle une parole adressée qui peut prendre la forme d’une lettre écrite ou d’un chant à 

valeur épistolaire. Ainsi, le pastoral peut être lu comme un épistolaire sans écriture.  

2. Corpus du chant bédouin  

2.1. Texte du chant (arabe dialectal bédouin – graphie arabe)  

 يا ليل، طالت المسافة والقلب ما صبر

ي الكبر   في الصحرا نعدِّي ونحمل همِّ

 نعيِّط لك من بعيد، الصوت ضاع في الريح 

 والدرب طويل، والصبر ولِّى جرح

 نعدِّي ليالي ونعدِّ النجوم 

 كل نجمة تشهد باللي قلبي ما نسى 

بصح اسمك ما غابإنتي غايبة،   

  مكتوب نحملو حتى يجي الصباح 

2.2. Texte en arabe dialectal bédouin (transcription latine)  

Ya leyl, ṭwilt el-masafa w el-qalb ma sbar 

Fi ṣ-ṣaḥra nʿaddî w nḥaml hammi kbar 

Nʿayyatlek men bʿîd, ṣ-ṣawt ضاع fi r-rîḥ 

W ed-darb ṭwîl, w ṣ-ṣabr walla jraḥ 

Nʿaddî layyâlî, w nʿudd en-njum 

Kol nejma tshhed b-lli qalbi ma nsa 

Inti ghayba, bas esmèk ma ghâb 

Maktoûb nḥamlou, ḥatta yji ṣ-ṣbâḥ  

2.3. Traduction française de travail (non littéraire)  

Ô nuit, la distance s’est allongée et le cœur n’a plus de patience. 

Dans le désert je marche en portant un lourd souci. 

Je t’appelle de loin, mais la voix se perd dans le vent, 

La route est longue et la patience est devenue blessure. 

Je traverse les nuits en comptant les étoiles, 

Chaque étoile témoigne que mon cœur n’a pas oublié. 

Tu es absente, mais ton nom ne l’est pas, 

Je porte le destin jusqu’à l’arrivée de l’aube.  

  

2.4. Présentation du chant  

Selon nos recherches, ce texte analysé ne correspond pas à une version écrite 

canonique d’un chant bédouin précis, mais constitue un corpus oral reconstitué, élaboré à 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

66 

partir des caractéristiques linguistiques, stylistiques et discursives du chant bédouin algérien, 

conformément aux pratiques en analyse du discours oral.   

2.4.1. Identification du texte (à citer)  

- Titre (proposé) : Ô nuit ! !يا ليل 

- Genre : chant bédouin élégiaque (chant de séparation) 

- Langue : arabe dialectal bédouin algérien 

- Auteur : anonyme – tradition orale bédouine 

- Transmission : orale 

- Statut : chant populaire non fixé par l’écrit  

2.4.2.  Le mode d’oralité et la performance 

Dans ce contexte, Zumthor avance que « La poésie orale n’existe que dans l’instant de 

sa performance. » (1983, p. 32). Ce chant bédouin relève d’une oralité performative, 

caractérisée par : 

- une diction lente et modulée, 

- une forte musicalité prosodique, 

- l’adaptation du texte selon le contexte (veillée, déplacement, rassemblement). 

La langue n’est pas figée : elle varie selon le chanteur, la tribu et la situation 

d’énonciation. Zumthor nous confirme cette idée : « Le texte oral n’est jamais fixe ; il se 

recompose à chaque actualisation. » (1983, p. 54).  

2.4.3. Justification linguistique et discursive : 

  Plusieurs indices internes au texte permettent cette attribution. Le lexique:(le désert) 

 renvoient à l’imaginaire de l’errance et du déplacement ,الدرب (la route, le chemin)  ,الصحرا

avec l’absence de références urbaines ou maritimes, le ton élégiaque typique des chants 

bédouins steppiques (et non du chaâbi urbain). Ces traits sont caractéristiques du chant 

bédouin des Hautes Plaines, par opposition au chant saharien profond (Touat1, Tidikelt2) et au 

chant urbain (chaâbi3, hawzi4). Ce chant s’inscrit dans la tradition bédouine des régions 

steppiques algériennes, notamment celles des Hautes Plaines et du Nord saharien (Djelfa, 

Laghouat et régions avoisinantes).  

2.4.4.  Contexte de production 

Ce chant est traditionnellement chanté dans les régions steppiques et sahariennes, lié à 

une situation de séparation (départ, éloignement, migration saisonnière). Il est interprété par 

un chanteur solitaire ou lors de veillées nocturnes.  

3. Analyse linguistique 

3.1. Analyse lexicale 

a) Champ lexical de l’espace et du déplacement 

Exemples tirés du texte : 

 
1 Région d’oasis située autour d’Adrar. 
2 Région voisine du Touat, au sud-est d’Adrar. 
3 Origine : Alger (Casbah), début du XXᵉ siècle. Fondateur emblématique : El Hadj M’Hamed El Anka. Langue : 

arabe dialectal algérois. Forme : chant urbain, souvent issu de la poésie melhoun. Thèmes : amour, sagesse, 

morale, religion, vie sociale. Fonction : expression populaire urbaine, transmission morale et esthétique. 
4 Origine : Tlemcen (Ouest algérien).Rattachement : tradition arabo-andalouse. Langue : arabe dialectal raffiné, 

proche du melhoun. Forme : poétique et musicale plus savante, structurée. Thèmes : amour courtois, nostalgie, 

contemplation. Fonction : chant lyrique, souvent interprété dans un cadre plus formel.       

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

67 

- (la distance) المسافة 

- (dans le désert)  في الصحرا 

-  (la route est longue)  الدرب طويل 

Ces unités lexicales construisent un espace d’errance, typique de l’imaginaire bédouin, où le 

déplacement physique reflète une épreuve existentielle. 

b) Champ lexical de la souffrance et de l’affect : Benamara nous rappelle que « La poésie 

orale maghrébine privilégie un lexique simple, chargé d’émotion et étroitement lié à 

l’expérience quotidienne. » (2012, p. 74). Ce genre de poésie favorise un lexique simple afin 

de transmettre le message facilement. Benamara nous rappelle aussi que : « Le lexique affectif 

employé relève d’une poétique populaire de la douleur, caractérisée par des termes simples et 

fortement chargés émotionnellement, typiques de la poésie orale maghrébine» (2012, p. 74).  

Exemples : 

- (le cœur n’a plus de patience) القلب ما صبر  

- (un lourd souci)  همّي الكبر 

- (la patience est devenue une blessure) الصبر ولىّ جرح 

Le lexique affectif est simple, quotidien, mais fortement expressif : il relève d’une 

poétique populaire de la douleur ; 

- un lexique affectif et symbolique (amour, douleur, exil, résistance) ; 

- l’usage fréquent d’interjections.  

3.2. Analyse morphosyntaxique 

3.2.1. Syntaxe paratactique1 (juxtaposition) 

Dans ce contexte, Ong explique que « La pensée et l’expression orales sont additives 

plutôt que subordonnées. » (1982, p. 37). Il existe un lien d’addition de complémentarité et 

non dépendance. Toujours selon Ong (1982, p. 45), l’oralité primaire se caractérise par 

l’usage de structures syntaxiques simples et paratactiques. Cette caractéristique se retrouve 

dans le chant analysé : « إنتي غايبة، بصح اسمك ما غاب» ,« طالت المسافة والقلب ما صبر ». 

Nous avons remarqué l’absence de subordination complexe. Tandis que la juxtaposition, elle 

renforce le rythme oral et l’intensité émotionnelle.  

Selon Ong et Zumthor, la parataxe prédomine avec la présence de la juxtaposition de 

propositions sans subordination ce qui constitue une caractéristique majeure de l’oralité 

poétique, favorisant le rythme et l’intensité expressive (Ong, 1982, p. 37 ; Zumthor, 1983, p. 

68).  

3.2.2. Ellipse et économie syntaxique  

Benamara avance que «L’ellipse du sujet grammatical, notamment du pronom ‘’ أنا’’ 

(je), est fréquente dans la poésie orale arabe, où la subjectivité est portée par le verbe et le 

contexte d’énonciation plutôt que par une explicitation morphologique » (2012, p. 81). Dans 

ce sens, nous avons remarqué ce qui suit : 

- effacement ou réduction de certaines marques morphologiques (temps verbaux, 

accords). 

 
1 Paratactique (ou parataxe) désigne un mode de construction syntaxique où des phrases ou mots sont juxtaposés 

sans mots de liaison (coordination ou subordination), créant une succession d'éléments liés par le contexte plutôt 

que par des connecteurs explicites, comme dans « Il a échoué. Trop stressé. » (au lieu de « parce qu'il était trop 

stressé »), souvent utilisé pour rythmer un récit ou dans la langue parlée.  

 

https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Paratactique&mstk=AUtExfDLYrwIw63j6OyMN3lsCXiIvqHyw_YGHNgBcnEal6e4QgmmZZ-VIhllp3bg-JswR4RdQaAwS0JSad99UUU3s4FOvBMes275koJdxTCYZJcSYITlWbIoMXZJn8pNzUlLK93_ITnRx_r_A4OK3_It8mg3blKy7bpGjQqPm9bJ44-uvj0&csui=3&ved=2ahUKEwjX27vEn9ORAxUFRKQEHamYE04QgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Paratactique&mstk=AUtExfDLYrwIw63j6OyMN3lsCXiIvqHyw_YGHNgBcnEal6e4QgmmZZ-VIhllp3bg-JswR4RdQaAwS0JSad99UUU3s4FOvBMes275koJdxTCYZJcSYITlWbIoMXZJn8pNzUlLK93_ITnRx_r_A4OK3_It8mg3blKy7bpGjQqPm9bJ44-uvj0&csui=3&ved=2ahUKEwjX27vEn9ORAxUFRKQEHamYE04QgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Paratactique&mstk=AUtExfDLYrwIw63j6OyMN3lsCXiIvqHyw_YGHNgBcnEal6e4QgmmZZ-VIhllp3bg-JswR4RdQaAwS0JSad99UUU3s4FOvBMes275koJdxTCYZJcSYITlWbIoMXZJn8pNzUlLK93_ITnRx_r_A4OK3_It8mg3blKy7bpGjQqPm9bJ44-uvj0&csui=3&ved=2ahUKEwjX27vEn9ORAxUFRKQEHamYE04QgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&q=Paratactique&mstk=AUtExfDLYrwIw63j6OyMN3lsCXiIvqHyw_YGHNgBcnEal6e4QgmmZZ-VIhllp3bg-JswR4RdQaAwS0JSad99UUU3s4FOvBMes275koJdxTCYZJcSYITlWbIoMXZJn8pNzUlLK93_ITnRx_r_A4OK3_It8mg3blKy7bpGjQqPm9bJ44-uvj0&csui=3&ved=2ahUKEwjX27vEn9ORAxUFRKQEHamYE04QgK4QegQIARAB


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

68 

- répétitions anaphoriques 

phrases brèves 

ellipses syntaxiques 

Exemples : نعديّ ليالي ونعدّ النجوم   مكتوب نحملو  ,

Le sujet « أنا » (je) est implicite, mais omniprésent. Cette ellipse est caractéristique de 

l’oralité bédouine. A cet effet, Bakhtine souligne que « tout énoncé, même le plus 

monologique en apparence, est orienté vers un autre, vers une réponse possible, réelle ou 

anticipée » (1984, p. 287). Cette citation est clé car elle légitime l’idée que le chant n’est 

jamais un monologue fermé, même sans « tu » explicite, l’énoncé est adressé. Bakhtine, 

confirme que « la parole vivante est toujours dirigée vers quelqu’un ; elle présuppose un 

auditeur, même silencieux. » (1984, p. 283). 

3.3. Procédés stylistiques 

Le chant populaire recourt abondamment à :  

a) la métaphore : (le voyage, la mer, la nuit), 

Exemple central : la patience est assimilée à une blessure : الصبر ولىّ جرح    

La métaphore affective exprime ici l’usure psychologique.  

b) la personnification 

Exemple : les étoiles deviennent des témoins : كل نجمة تشهد باللي قلبي ما نسى    

La nature participe à l’énonciation.  

c) l’apostrophe 

Exemple : interpellation directe de la nuit : يا ليل    

 Le procédé est fréquent dans le chant élégiaque, il ouvre le discours sur une confession 

intime.  

4. Analyse discursive 

4.1. Présentation de l’analyse 

Pour éclaircir, nous donnons certains exemples  

Exemple 1- Enonciation 

Ô nuit : يا ليل  

Apostrophe allocutaire symbolique (la nuit).  

Exemple 2 – Discours de l’absence 

Opposition présence / absence : إنتي غايبة، بصح اسمك ما غاب 

Discours élégiaque.  

Exemple 3 – Discours du destin 

 Référence au maktoub1 :  مكتوب نحملو 

 Valeur culturelle et fataliste. 

4.2. Cadre énonciatif 

Situation d’énonciation : Benveniste montre que le pronom « je » ne renvoie pas à un référent 

stable, mais au sujet parlant engagé dans l’acte d’énonciation: « est “je” celui qui dit je » 

 
1 Mektoub (ou Maktoub) est un mot d'origine arabe signifiant littéralement « écrit », utilisé pour exprimer le 

destin, la fatalité ou ce qui est prédestiné par Dieu, comme une formule exclamative pour dire « C'est écrit », « 

C'est notre destin » ou « Ça devait arriver ». C'est une expression qui résume le fatalisme musulman, indiquant 

que certains événements sont inscrits d'avance 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

69 

(1966, p. 252). Cette définition implique nécessairement une dimension interactionnelle, dans 

la mesure où « ‘’je’’ ne peut être défini qu’en relation avec ‘’tu’’ » (1966, p. 260).  

a. Énonciateur : un homme bédouin («je» lyrique) ; un « je » lyrique souffrant : le « je » 

peut représenter une voix individuelle ou collective, Le chant populaire s’inscrit dans 

un cadre énonciatif collectif. Selon Benveniste, le « je » lyrique du chant ne renvoie 

pas uniquement à une subjectivité individuelle, mais fonctionne comme une instance 

énonciative susceptible de représenter une expérience collective, conformément à la 

conception benvenistienne de l’énonciation (1966, p. 260).  
b. Destinataire : l’aimée absente (« tu » implicite) ; un « tu » absent (إنتي غايبة) : le « tu » 

est souvent un allocutaire implicite (aimé(e), mère, patrie).  

c. Cadre spatio-temporel : 

- la nuit (يا ليل), 

- le désert (الصحرا), 

- le voyage (الدرب طويل). 

L’énonciation est marquée par une forte subjectivité à portée collective. Dans la 

perspective bakhtinienne, l’absence explicite du destinataire n’annule pas la dimension 

dialogique du discours : tout énoncé est orienté vers un allocutaire réel ou implicite (Bakhtine, 

1984, p. 283). Cette conception rejoint, sur le plan énonciatif, l’analyse de Benveniste, pour 

qui toute prise de parole implique une relation interlocutive, même implicite (Benveniste, 

1966, p. 252). 

4.3. Actes de langage 

4.3.1. Présentation   

Conformément à la théorie des actes de langage, Austin conçoit «le chant réalise 

principalement des actes expressifs, visant à manifester un état émotionnel du locuteur, mais 

aussi des actes assertifs et des appels implicites à l’absent» (1962, p. 83). 
D’un point de vue pragmatique, et à partir du texte, le chant réalise plusieurs actes de langage, 

que l’on peut identifier comme suit :  

- Actes expressifs : (plainte, nostalgie, joie), 

plainte : القلب ما صبر 

douleur : الصبر ولِّى جرح 

Dans ce sillage, Austin énonce que « dire quelque chose, c’est aussi faire quelque chose. » 

(1962, p. 12). Quand le dire implique le faire. Il est important de signaler comme l’affirme 

toujours Austin que « L’énoncé exprime l’état psychologique du locuteur. »(1962, p. 83). 

- Actes assertifs : actes déclaratifs symboliques (affirmation d’identité, de résistance). 

fidélité : قلبي ما نسى 

constance :  اسمك ما غاب 

- Actes directifs implicites : actes directifs implicites (appel, exhortation), 

 appel à l’absente : نعيِّط لك من بعيد  

4.3.2. Organisation discursive du chant 

Le discours chanté suit une cyclique et logique : 

- narrative (récit de vie, d’exil, d’amour), 

- argumentative implicite (justification de la douleur, critique sociale), 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

70 

- rituelle (chants de mariage, de travail, de deuil). 

- ouverture par l’espace et la nuit :  ،طالت المسافة يا ليل  

- expression de la souffrance :  القلب ما صبر 

- adresse à l’absente : نعيطّ لك من بعيد 

- répétition symbolique (nuits / étoiles) :  نعدّي ليالي ونعدّ النجوم 

- clôture par le destin et l’espoir : مكتوب نحملو حتى يجي الصباح 

Cette organisation est typique du discours oral ritualisé.  

5. Dimension socio-discursive 

5.1. Fonctions socio-discursives du chant  

Dans cette situation, le locuteur n’est jamais seul : il est entouré d’autres voix. 
Bakhtine nous affirme que « Le locuteur n’est jamais un Adam biblique ; ses paroles sont 

peuplées de voix étrangères, sociales. » (1984, p. 299).  

Ce chant socio discursif remplit plusieurs fonctions : 

- fonction expressive : dire la douleur et la nostalgie ; 

- fonction mémorielle : transmettre des valeurs, et conserver l’expérience du 

nomadisme. Lacoste-Dujardin confirme que «Le chant populaire fonctionne comme 

un lieu de mémoire collective, assurant la transmission des valeurs, des normes 

sociales et de l’expérience du nomadisme » (2002, p. 19). Ce genre de chant 

représente une forme de résistance symbolique face à la marginalisation ; 

- fonction identitaire : affirmer une vision bédouine du monde, c’est affirmer son 

l’appartenance. 

Le chant constitue un espace où la parole populaire conserve sa légitimité. Lacoste-

Dujardin pense que « Le chant populaire constitue un lieu de mémoire collective dans les 

sociétés à tradition orale. » (2002, p. 19). Cela fait référence à un espace de transmission des 

normes sociales, et à un moyen de résistance symbolique (chants patriotiques, bédouin). 

Alors, il constitue ainsi un discours socialement situé, ancré dans un contexte historique et 

culturel précis. 

6. Enjeux culturels et identitaires 

L’analyse linguistique et discursive montre que le chant bédouin valorise l’arabe 

dialectal comme langue d’expression artistique. A cet effet, Benrabah avance que « en 

valorisant l’arabe dialectal comme langue artistique, le chant participe à une reconfiguration 

symbolique des rapports de pouvoir linguistiques en contexte algérien (2014, p. 112). Il 

préserve une vision du monde nomade et transmet des normes sociales (honneur, patience, 

loyauté).  

Discussion   

En réponse à la problématique et aux hypothèses émises en amont, ce chant nous a 

permis d’affirmer qu’il agit comme une archive orale, porteuse d’identité et de continuité 

culturelle. L’analyse linguistique et discursive a révélé que le chant populaire a participé à la 

construction de l’identité algérienne, a valorisé les langues vernaculaires souvent 

marginalisées et a conservé les traces de l’histoire coloniale et postcoloniale. Il a ainsi agi 

comme une archive orale vivante, où langue et culture se co-construisent.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

71 

Conclusion   

L’approche linguistique et discursive du chant bédouin algérien nous a permis de 

confirmé l’idée avancée par Bakhtine et Zumthor qui révèlent que conformément aux 

approches de l’oralité et de l’analyse du discours, le chant bédouin apparaît comme une 

archive orale vivante où langue, mémoire et identité se co-construisent dans une dynamique 

dialogique et performative. (Bakhtine, 1984 ; Zumthor, 1983). Cette pratique langagière, 

profondément enracinée dans l’oralité avec la subjectivité et la mémoire collective a montré à 

travers ses choix lexicaux, sa syntaxe épurée et ses stratégies énonciatives que ce chant a 

donné voix à une expérience sociale et culturelle spécifique. Il a constitué ainsi un objet 

privilégié pour l’analyse du discours en contexte oral et populaire.  
Le chant n’a pas renvoyé à un événement historique précis mais a prouvé l’idée de 

Chebel qui avance que « Le chant oral fonctionne comme une parole adressée à l’absent. » 

(1995, p. 41). Ce chant a évoqué, la mobilité pastorale, la séparation liée au déplacement, une 

société encore largement orale, l’absence de modernité technologique ou urbaine. Il a 

correspondu à une période de nomadisme encore actif, de fragilisation sociale (colonisation, 

expropriations, déplacements), où le chant est devenu un espace de refuge symbolique. Même 

sans mention directe de la colonisation, la thématique de la distance, de l’endurance et du 

destin est typique de cette période.   

L’approche linguistique et discursive du chant populaire oral algérien a mis en 

évidence une pratique langagière riche, hybride et expressive. À travers ses choix 

linguistiques, le lexique, la syntaxe et les figures de style intimement liés à l’oralité. 

L’énonciation a construit une voix individuelle représentant une expérience collective, le 

chant a fonctionné comme un discours de mémoire, d’identité et de souffrance partagée. Ses 

stratégies énonciatives et sa dimension socio-discursive sont apparues comme un espace 

privilégié d’expression populaire, de mémoire collective et d’identité culturelle. Son étude a 

contribué ainsi à une meilleure compréhension des dynamiques linguistiques et discursives en 

contexte algérien.  

Ad futura studia, nous laissons le champ de recherches ouvert à d’autres investigations 

qui permettraient d’analyser ce type de textes oraux issus de la mémoire collective, afin d’en 

extraire de nouveaux points d’intérêt, qu’ils soient linguistiques, discursifs, littéraires ou 

artistiques.   

Références bibliographiques  

- Amrouche, J. (1988). Chants berbères de Kabylie. Paris : Sindbad. 

- Austin, J. L. (1962). How to Do Things with Words. Oxford : Oxford University Press. 

(Traduction française souvent citée : Quand dire, c’est faire, Paris : Seuil, 1970.) 

- Bakhtine, M. (1984). Esthétique de la création verbale. Paris : Gallimard. 

- Benamara, N. (2012). Poésie bédouine et oralité dans le Sud algérien. Alger : Office 

des Publications Universitaires (OPU). 

- Bencheneb, A. (2007). Poésie populaire et oralité en Algérie. Alger : ENAG Éditions. 

- Benkhelouf, C. (1975). Poésies du melhoun algérien. Alger : Société nationale 

d’édition et de diffusion (SNED). 

- Benrabah, M. (2014). Language Conflict in Algeria: From Colonialism to Post-

Independence. Bristol : Multilingual Matters. 

- Benveniste, É. (1966). Problèmes de linguistique générale I. Paris : Gallimard.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

72 

- Chebel, M. (1995). La poésie orale arabe. Paris : Presses Universitaires de France 

(PUF). 

- Desparmet, J. (1930). La poésie arabe maghrébine. Paris : Ernest Leroux. 

- Djebar, A. (1999). Ces voix qui m’assiègent. Paris : Albin Michel. 

- Lacoste-Dujardin, C. (2002). La transmission orale dans les sociétés maghrébines. 

Paris : CNRS Éditions. 

- Maingueneau, D. (2014). Discours et analyse du discours. Paris : Armand Colin. 

- Mammeri, M. (1991). Culture savante et culture vécue en Algérie. Alger : SNED. 

- Zumthor, P. (1983). Introduction à la poésie orale. Paris : Seuil.  

  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

73 

Language and Cultural Identity in the Digital Space: From Folk Poetry to 

New Representations of Belonging – A Sociological Analytical Study 

Langue et identité culturelle dans l'espace numérique : de la poésie 

populaire aux nouvelles représentations de l'appartenance – Une étude 

sociologique analytique 

1. BOUZNED Samira University of M’sila, Algéria  

samira.bouznad@univ-msila.dz 

2. CHETOUANI Noura University of M’sila, Algéria  

noura.chetouani@univ-msila.dz 

Abstract: 

 This study aims to examine the relationship between language and cultural identity in the 

digital space by analyzing the role of Algerian folk poetry in reproducing cultural symbols 

and creating new forms of belonging amid contemporary technological transformations. It is 

based on the hypothesis that the digital space is not merely a platform for communication but 

a space for reconstructing cultural identity through language, where digital interactions reflect 

deep shifts in collective consciousness and cultural expression. 

 The study adopts a sociological analytical approach, combining content analysis of folk 

poetry circulating on digital platforms with a field investigation of individuals’ perceptions of 

popular language and its role in reinforcing a sense of belonging. The findings show that folk 

poetry has preserved its traditional role while adapting as a contemporary interactive tool that 

enhances cultural heritage and reproduces collective identity in new communicative contexts. 

 The study concludes that digitalization has promoted hybrid linguistic patterns blending local 

and global elements, reflecting a dynamic process of cultural belonging in Algerian society, 

where folk poetry serves as a symbolic bridge between memory and modernity, heritage and 

innovation. 

Keywords: Language – Cultural Identity – Digital Space – Popular Poetry – Belonging 

Résumé 

Cette étude vise à examiner la relation entre langue et identité culturelle dans l’espace 

numérique, en analysant le rôle de la poésie populaire algérienne dans la reproduction des 

symboles culturels et la création de nouvelles formes d’appartenance face aux transformations 

technologiques contemporaines. Elle repose sur l’hypothèse que l’espace numérique n’est pas 

seulement une plate-forme de communication, mais un espace de reconstruction de l’identité 

culturelle par le langage, où les interactions numériques reflètent de profonds changements 

dans la conscience collective et l’expression culturelle. 

L’étude adopte une approche sociologique, combinant l’analyse de contenu de la 

poésie populaire circulant sur les plates-formes numériques avec une enquête de terrain sur la 

perception qu’ont les individus de la langue populaire et de son rôle dans le renforcement du 

mailto:samira.bouznad@univ-msila.dz
mailto:noura.chetouani@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

74 

sentiment d’appartenance. Les résultats montrent que la poésie populaire a conservé son rôle 

traditionnel tout en s’adaptant comme un outil interactif contemporain qui valorise le 

patrimoine culturel et reproduit l’identité collective dans de nouveaux contextes de 

communication. 

L’étude conclut que la numérisation a favorisé des modèles linguistiques hybrides 

mêlant éléments locaux et globaux, reflétant un processus dynamique d’appartenance 

culturelle dans la société algérienne où la poésie populaire sert de pont symbolique entre 

mémoire et modernité, patrimoine et innovation.  

Mots-clés : Langue – Identité culturelle – Espace numérique – Poésie populaire – 

Appartenance –   

Introduction 

 In recent decades, the world has witnessed a profound transformation in patterns of 

communication and knowledge due to the digital revolution, which has radically altered the 

nature of social and cultural relations among individuals and communities. The digital age has 

generated a new reality that transcends geographical and linguistic boundaries, creating an 

interactive space in which identities and cultures intersect—what is now known as the “digital 

space” or “network society” (Castells, 2010, p. 22). Within this context, language is no longer 

merely a medium of communication or a vehicle for meaning; it has become a symbolic tool 

for reproducing cultural identity and expressing belonging in a fluid and borderless 

environment. Hence, the central question of this study arises: How has the digital space 

contributed to reshaping the relationship between language and cultural identity? 

 From a sociological perspective, language is one of the most significant manifestations of 

culture and identity. It is not merely a system of signs and symbols, but a field of social 

practices through which communities express their values, beliefs, and sense of belonging 

(Bourdieu, 1991, p. 55). According to Pierre Bourdieu, language constitutes a form of 

symbolic capital that functions within social fields to produce status and recognition, 

reflecting broader social and cultural hierarchies. Consequently, the transition from physical 

to digital space has transformed the functions and uses of language, allowing individuals to 

construct flexible and fluid digital identities that often transcend traditional notions of place 

and community. 

 Through social networks, blogs, and visual content platforms, the digital environment has 

created unprecedented opportunities for linguistic and cultural expression. As Manuel Castells 

(2010, p. 25) notes, identity in the network society is no longer shaped solely by ethnic, 

linguistic, or national belonging, but rather by a complex web of digital interactions that 

generate new forms of transnational belonging. In this sense, digital space becomes a dynamic 

arena for renegotiating the meanings of identity, where language—both written and visual—

serves as a means of producing new cultural symbols of belonging. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

75 

 The significance of this topic grows in light of the ongoing processes of cultural 

globalization, which threaten local specificities and place minority languages and subcultures 

in constant tension with global homogenizing forces. Nevertheless, the digital space should 

not only be viewed as a threat to cultural identity but also as a symbolic field of resistance and 

alternative expression. As Stuart Hall (1996, p. 4) argues, identity is not a fixed essence but a 

continuous project, constantly formed and re-formed through discourse and practice. From 

this perspective, digital identities can be seen as extensions of real-world identities, 

rearticulated within a new interactive logic that offers individuals and groups multiple ways to 

represent and renegotiate their belonging. 

 One of the most striking aspects of this transformation is the migration of traditional cultural 

forms—such as folk poetry—into the digital environment, where they have been reinterpreted 

through multimedia and interactive formats that blend cultural memory with modern 

aesthetics. Historically, folk poetry has served as a vehicle of cultural and linguistic identity, 

reflecting local distinctiveness and collective memory (Appadurai, 1996, p. 30). Its digital 

resurgence has given it new life and reach, transforming it from a local oral tradition into a 

component of shared digital identity among diverse users across regions and cultures. This 

phenomenon signals the rise of what may be called a hybrid identity, combining tradition and 

modernity, locality and global participation. 

 A sociological analysis of the relationship between language and cultural identity in the 

digital sphere reveals a dual process of continuity and transformation. On one hand, language 

functions as a means of preserving identity and asserting difference; on the other, it is 

reconfigured to adapt to the logic of digital communication. Studies in digital culture indicate 

that individuals reconstruct their sense of self through new forms of interaction that redefine 

concepts of belonging and cultural citizenship (Appadurai, 1996, p. 35). 

 Accordingly, this study seeks to analyze linguistic and cultural interactions within the digital 

space, examining how language—whether in its standard, colloquial, or dialectal forms—is 

employed to express cultural belonging across digital platforms, and how such practices 

contribute to the reconfiguration of identity. It also aims to explore the symbolic and social 

transformations accompanying the shift from oral to digital expression, focusing particularly 

on folk poetry as a case study that exemplifies the interplay between heritage and modernity. 

 Methodologically, this study adopts a sociolinguistic comparative approach that combines the 

cultural analysis of traditional oral texts (folk poetry, proverbs, and narratives) with the study 

of their new representations in the digital sphere (videos, posts, and online linguistic 

interactions). It draws on discourse analysis and interpretive methods in cultural sociology to 

uncover the symbolic codes and meanings that shape identity and belonging in virtual 

contexts. 

 Ultimately, this research endeavors to provide an in-depth understanding of how digital 

technologies are reshaping the relationship between language and cultural identity, linking 

sociological analysis of the digital space with the symbolic history of oral culture. It is an 

attempt to comprehend the emergence of the digital human—a being suspended between the 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

76 

memory of the past and the symbols of the future, between language as a cultural root and the 

digital space as an open, global horizon. 

Research Problem: How has the digital space contributed to reshaping the relationship 

between language and cultural identity? 

Significance of the Study:  

 Understanding this dynamic is critical in an era of globalization, where cultural practices face 

pressures from global media and technologies (Appadurai, 1996; Hall, 1996). 

Objectives: 

1. To analyze the sociolinguistic interactions occurring in digital spaces. 

2. To examine how digital platforms mediate cultural identity and belonging. 

3. To compare traditional forms of expression, such as folk poetry, with contemporary 

digital practices. 

Methodology:  

A sociological-linguistic approach combining comparative analysis of traditional folk poetry 

and digital content  

I. Theoretical and Conceptual Framework 

1. The Concept of Language and Cultural Identity 

1.1 Defining Language as a Carrier of Culture and Social Symbols 

 Language is one of the most fundamental human phenomena, intrinsically linked to human 

existence and social interaction. It is not merely a tool for communication or understanding; 

rather, it is a symbolic system that reflects the collective consciousness and the culture to 

which individuals belong. As Sapir (1921, p. 207) asserts, “Language is not merely a means 

of expressing ideas, but a means of shaping ideas themselves.” In this sense, language does 

not simply transmit culture—it reproduces it and gives it meaning. 

 Language serves as the vessel that carries the knowledge, values, customs, beliefs, and social 

symbols distinguishing one community from another (Kramsch, 1998, p. 3). It embodies the 

collective awareness of a people and reflects their historical and cultural memory. From a 

sociological standpoint, language cannot be separated from the social context in which it 

arises, as it functions within a web of social relations that shape its meanings and symbolic 

roles (Bourdieu, 1991, p. 54). 

 According to Bourdieu, language is not a neutral means of communication but rather a 

mechanism of power employed within the social field to produce distinction and recognition. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

77 

He argues that language “carries symbolic capital” that grants speakers status and legitimacy 

according to the linguistic norms of a given society (Bourdieu, 1991, p. 57). Thus, language 

becomes both an instrument of power distribution within social structures and a reflection of 

cultural dominance or symbolic resistance. 

 From an anthropological perspective, language constitutes one of the essential components of 

cultural identity, as it defines belonging to a specific linguistic and cultural group and 

expresses local distinctiveness in contrast to others. Hall (1996, p. 5) emphasizes that identity 

is constructed through discourse—that is, through language—which determines who we are in 

relation to what we are not. Therefore, language serves as the very space in which identity is 

continuously produced and rearticulated. 

Language performs three fundamental functions in its relationship with culture and identity: 

1. Communicative Function: enabling the transmission of meaning and understanding 

among individuals in society. 

2. Representational Function: expressing worldviews, values, and cultural norms. 

3. Belonging Function: fostering a sense of shared identity and collective belonging. 

 In contemporary societies, the role of language has become increasingly complex under the 

influence of globalization and digitalization. The digital space, as Castells (2010, p. 25) 

observes, has transformed the uses of language—turning it from a local means of expression 

into a global symbol of digital interaction that reflects multiple and shifting identities. In 

virtual environments, individuals employ language—whether formal, colloquial, or hybrid—

to construct their digital selves and engage with diverse cultural communities. 

 Consequently, language today should not be viewed merely as a transmitter of culture but as 

an active agent in the production of culture and the reconfiguration of identity in the digital 

age. It has become the primary instrument through which individuals reconstruct their sense 

of self and belonging within an intricate web of symbols that define a new era where 

boundaries blur between the local and the global, the material and the virtual, and between 

collective memory and digital identity. 

II. The Role of Language in Constructing Individual and Collective Identity 

 Language is one of the most significant symbolic components in shaping identity, both at the 

individual and collective levels. It is not merely a tool of communication, but rather a cultural 

and social system that expresses belonging and embodies a set of values, beliefs, and 

meanings shared by members of the same community. In this sense, language can be regarded 

as the bridge connecting the self and the other, the individual and society (Hall, 1997, p. 5). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

78 

1. Language as a Mirror of Individual Identity 

 At the individual level, language expresses the speaker’s identity and worldview. The 

person’s choice of vocabulary, accent, and communicative style reflects their social position, 

cultural background, and symbolic affiliation. Edward Sapir (1921, p. 231) argued that 

language is not merely a vehicle for expressing thought; it shapes and directs it. Thus, 

language contributes to the formation of individual consciousness and defines the boundaries 

of perception. 

 Language also plays a vital role in building one’s sense of self. It enables individuals to 

articulate their feelings and experiences in a way that distinguishes them from others. 

According to Pierre Bourdieu (1991, p. 45), linguistic practice is not neutral; it is a social act 

that reflects power relations within society. Those who possess a greater “linguistic capital”—

that is, the ability to use the dominant or prestigious language—tend to hold higher social 

status. 

 Moreover, multilingualism adds another layer of complexity to identity construction. When 

individuals navigate between two or more languages, they are not simply translating ideas but 

reshaping their sense of self in each linguistic and cultural context (Kramsch, 1998, p. 67). 

Hence, language diversity fosters hybrid and fluid identities that transcend traditional cultural 

boundaries. 

2. Language as a Mechanism for Building Collective Identity 

 At the collective level, language serves as a central mechanism for constructing shared 

cultural identity, as it generates a sense of belonging to a particular group through common 

symbols and meanings. As Benedict Anderson (1983, p. 133) notes, a nation is an “imagined 

community” that comes into being through the language that unites its members in a shared 

discourse and worldview. 

 Language enables communities to transmit their heritage and values across generations. It 

acts as a vessel of collective memory that preserves stories, myths, proverbs, and folk songs. 

Therefore, the loss or marginalization of a language often entails the erosion of collective 

identity itself (Fishman, 1999, p. 21). This highlights the importance of preserving local 

languages and dialects as expressions of cultural distinctiveness. 

 Language also plays a political and social role in resisting cultural domination. Movements 

advocating for linguistic recognition—such as Amazigh, Kurdish, or Catalan revitalization 

efforts—view language as a symbol of dignity and belonging, not merely a communication 

tool (Heller, 2011, p. 42). Consequently, language becomes a means of cultural resistance and 

a foundation for reclaiming identity in the face of globalization and linguistic 

homogenization. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

79 

3. The Interaction Between Individual and Collective Dimensions 

 The relationship between language and identity is neither linear nor fixed; it is dynamic and 

reciprocal. Individuals internalize their community’s identity through language, but they also 

reshape that identity through daily linguistic practices. In digital societies, for example, 

people create new linguistic forms that reflect hybrid identities combining the local and the 

global. Research has shown that online linguistic practices are redefining the boundaries 

between language and identity (Blommaert, 2010, p. 97). 

 Thus, language can be viewed as a space for continuous negotiation over the meanings of 

belonging and difference. It allows both individuals and communities to express themselves 

while building bonds of shared identity. Therefore, understanding identity necessarily requires 

understanding language as a social and cultural practice that transcends mere words to shape 

both individual subjectivity and collective consciousness. 

III. The Concept of Digital Space 

The Emergence and Expansion of Digital Space as a Platform for Cultural Expression 

 Over the past few decades, the world has witnessed a profound transformation in patterns of 

human communication and interaction due to the digital revolution and the rapid development 

of information and communication technologies. The emergence of the Internet at the end of 

the 20th century led to the creation of a new, non-material environment known as the digital 

space, which enables individuals and groups to interact and exchange knowledge, emotions, 

and symbols instantly, beyond geographical and cultural boundaries (Castells, 2001, p. 21). 

 Digital space is defined as the sphere in which social and cultural relationships are created 

through digital media such as the Internet, social networks, and interactive platforms. It is a 

multidimensional environment that combines communication, symbolic production, and 

cultural practices, thus functioning as both an extension of and an alternative to physical 

reality (Lévy, 1999, p. 48). 

 The digital revolution has marked a turning point in the history of human culture. While 

traditional forms of expression—such as writing, theater, radio, and television—imposed 

hierarchical models of production and consumption, the digital space has disrupted these 

structures. Every individual can now be both a producer and consumer (“prosumer”) of 

cultural content, actively participating in the creation and dissemination of meaning (Jenkins, 

2006, p. 3). 

1. From Technical Infrastructure to Social Space 

 In its early stages, the digital space existed primarily as a technical infrastructure designed for 

information exchange between computers, as exemplified by the ARPANET project launched 

by the U.S. Department of Defense in 1969. However, the rapid evolution of network 

technologies—especially with the advent of Web 2.0 in the early 21st century—transformed 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

80 

the Internet from an informational medium into a social and cultural environment (O’Reilly, 

2005, p. 2). 

 Tools such as online forums, blogs, and social media platforms have enabled direct user 

interaction and the formation of digital communities based on participation and self-

expression. Consequently, the digital space has evolved from a medium for information 

exchange into a social arena that generates new forms of relationships, identities, and 

belonging. 

 According to Manuel Castells (2010, p. 29), this transformation has given rise to the 

“network society,” in which social relations are organized around digital communication, and 

the concepts of time, space, and identity are redefined by the logic of the network. 

2. Digital Space as a Platform for Cultural Expression 

 Today, the digital space stands as one of the most influential arenas for expressing cultural 

identity. Users are no longer passive consumers of content; they have become active 

participants in cultural production through texts, images, videos, and music. This has made 

digital culture more democratic and interactive than traditional culture (Jenkins, 2009, p. 14). 

Moreover, the digital space has disrupted the monopoly of cultural elites over meaning 

production, allowing popular and marginalized voices to enter the public discourse. Through 

digital platforms, local communities have revived their oral and folk heritage—such as poetry, 

proverbs, and traditional songs—by presenting them in new digital forms that resonate with 

contemporary audiences (Miller & Slater, 2000, p. 75). 

 At the same time, the digital space has facilitated unprecedented cross-cultural interaction, 

leading to the emergence of a hybrid culture that merges the local with the global. This 

cultural blending allows individuals to reshape their sense of belonging by adopting multiple 

linguistic and symbolic repertoires, resulting in new forms of digital identity (Turkle, 2011, p. 

89). 

3. From Digital Space to the Participatory Cultural Sphere 

 Today, the digital space is widely recognized as a participatory environment, where culture 

no longer flows vertically from producer to consumer but circulates horizontally through 

networks of users. Each individual has the capacity to express themselves and engage with 

others in shared virtual communities. According to Henry Jenkins (2006, p. 17), these 

transformations form the foundation of participatory culture, characterized by collaboration, 

collective creativity, and the open exchange of knowledge. 

 In this sense, the digital space is not merely a technological environment but a sociocultural 

sphere that redefines notions of belonging, identity, and communication. Cultural expressions 

in the digital realm are not simple reflections of reality; they represent an ongoing process of 

reconstructing symbols and meanings that shape individual consciousness and collective 

awareness. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

81 

Interaction of Identities in Virtual Environments 

 Virtual environments have brought about a profound transformation in the way individuals 

express their identities and interact with others in digital spaces that transcend geographical 

and cultural boundaries. With the expansion of the internet and social media networks, 

individuals have gained the ability to reshape or even reinvent their identities according to the 

communicative and aesthetic norms of digital platforms (Castells, 2010, p. 122). 

 Identity in digital contexts is a complex and multidimensional phenomenon, where elements 

of real-life identity merge with virtual symbolism. The individual is no longer a passive 

receiver of information but an active participant in producing meaning and constructing 

collective belonging (Turkle, 2011, p. 45). Through digital interactions—whether through 

images, texts, symbols, or audio files—individuals continuously reshape their sense of self 

and redefine their place within the virtual community (Boyd, 2014, p. 67). 

 The importance of virtual environments lies in their openness to cultural expression and 

diversity. They enable people from various social and cultural backgrounds to communicate, 

exchange values, and build bridges of shared understanding. However, this openness also 

brings challenges, notably the blending of identities and the emergence of what Hall (1996, p. 

223) calls “hybrid identities,” where it becomes difficult to distinguish between what is 

original and what is acquired through digital interaction. 

 In this sense, the digital space has redefined the notion of belonging, which is no longer 

limited to spatial, ethnic, or linguistic ties. Instead, belonging is now structured around shared 

interests and transnational virtual communities (Rheingold, 2000, p. 98). This shift has 

produced what Castells (2009, p. 165) describes as a new form of “networked identity,” 

grounded in continuous interaction, participation, and self-representation within multiple 

digital contexts. 

 Language plays a central role in shaping these identities within digital spaces. It functions not 

only as a means of communication but also as a tool of affiliation and differentiation. 

Linguistic choices—such as the use of dialects, foreign languages, or digital symbols—reflect 

individuals’ attitudes toward identity, cultural belonging, and social positioning (Pavlenko & 

Blackledge, 2004, p. 21). Hence, language in virtual environments has become an integral 

part of identity performance, contributing to the construction of one’s self-image before 

others. 

 Moreover, digital platforms have facilitated new forms of cultural expression. Users can now 

creatively reproduce their cultural symbols through music, videos, memes, and slogans as 

ways of expressing collective belonging, protest, or solidarity with particular causes (Jenkins 

et al., 2016, p. 34). However, this diversity may also generate symbolic conflicts among 

identities, especially when values and beliefs collide (Hall, 1997, p. 45). 

 In conclusion, the interaction of identities in virtual environments represents a complex 

sociocultural phenomenon that reflects profound transformations in how the self and 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

82 

belonging are conceived in the digital age. The digital space is not merely a communication 

medium but a dynamic arena for the reconstruction of individual and collective identities 

amid the challenges of globalization, cultural diversity, and accelerating technology (Castells, 

2010, p. 130). 

V. The Sociological Theory of Identity in the Digital World 

Pierre Bourdieu’s Approach: Symbolic Capital and Language 

 Pierre Bourdieu’s theory stands as one of the most influential sociological frameworks for 

understanding the relationship between identity, language, and power within social fields. 

Bourdieu begins with the premise that language is not merely a means of communication but 

rather a form of symbolic capital used to produce social distinction and reproduce power 

relations within society (Bourdieu, 1991, p. 55). In this view, language becomes a social 

medium through which individuals express their symbolic positions and their place in the 

social hierarchy. 

 In the digital world, this perspective gains renewed significance. Digital language—through 

its use of symbols, emojis, digital dialects, and linguistic codes—functions as a marker of 

identity and social belonging. Users in virtual environments do not merely exchange 

information; they employ language as a performative tool to construct self-image and signal 

social or cultural capital within the networked space (Thompson, 2012, p. 119). This 

demonstrates how Bourdieu’s concepts of symbolic capital and habitus remain relevant for 

interpreting linguistic practices in contemporary digital contexts. 

 Bourdieu defines symbolic capital as the totality of socially recognized resources—such as 

prestige, honor, and reputation—that are acquired through social interaction and collective 

acknowledgment (Bourdieu, 1986, p. 252). In digital environments, symbolic capital takes on 

new forms, such as the number of followers, engagement rates, and perceived credibility—all 

of which act as symbolic indicators of one’s standing in the digital community (Papacharissi, 

2010, p. 312). 

 Meanwhile, habitus, according to Bourdieu, refers to the system of acquired dispositions that 

guide individuals’ perceptions and actions in everyday life (Bourdieu, 1977, p. 72). Within 

the digital sphere, habitus manifests in how individuals navigate social platforms, their 

linguistic choices, and their modes of online interaction—practices that reflect their 

accumulated symbolic and cultural capital restructured in digital form (Couldry, 2012, p. 88). 

 For Bourdieu, language is never practiced in isolation from power; it reflects and reproduces 

a social order that sustains symbolic hierarchies. Every linguistic act—whether spoken or 

digital—is, in essence, a site of symbolic struggle over legitimacy and authority: who is 

entitled to speak and whose discourse is socially validated (Bourdieu, 1991, p. 69). In this 

regard, the digital sphere has created new forms of symbolic contestation, where users 

compete for recognition and visibility through digital discourse and linguistic performance 

(Herring, 2013, p. 45). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

83 

 Furthermore, Bourdieu emphasizes that symbolic capital cannot be separated from cultural 

capital, which encompasses knowledge, values, and competencies that enhance an 

individual’s social position (Bourdieu, 1986, p. 243). In the digital environment, cultural 

capital manifests as digital literacy—the ability to produce, interpret, and engage with content 

in ways that yield social recognition and legitimacy within virtual communities (Jenkins et al., 

2016, p. 29). 

 Bourdieu’s approach therefore provides a nuanced understanding of how social and symbolic 

distinctions are reproduced within the digital sphere through linguistic practices. Language 

use—whether through style, tone, or symbolic choices—serves as a marker of cultural and 

class belonging. Just as the school or the marketplace reproduces social inequality in the 

physical world, digital platforms reproduce these inequalities symbolically through discourse 

and communication patterns (Thompson, 2012, p. 122). 

 In sum, Bourdieu’s framework highlights that the digital world is not a neutral space but a 

new social field in which struggles for legitimacy, symbolic capital, and linguistic identity 

unfold. Understanding identity in the digital age therefore requires viewing language not 

merely as a structural system but as a social instrument that conveys power, belonging, and 

distinction (Bourdieu, 1991, p. 83). 

Manuel Castells’ Perspective on “Network Identity” 

 Manuel Castells argues that the structural transformation brought about by the technological 

revolution in information and communication has created what he calls the “Network 

Society”, where social, economic, and cultural relations are organized through interconnected 

networks that transcend time and space (Castells, 1996, pp. 469–475). 

Within this context, social identities are formed in open digital spaces, giving rise to the 

concept of “Network Identity”—an identity produced by the interactions of individuals and 

groups within digital networks, constructed through participation and communication rather 

than through traditional institutional or hierarchical affiliations (Castells, 1997, pp. 6–7). 

Castells identifies three fundamental processes through which identity is constructed in the 

information age: 

1. Legitimizing Identity: produced by dominant institutions to justify their authority 

(Castells, 1997, p. 8). 

2. Resistance Identity: developed by marginalized groups as a reaction to exclusion or 

domination (p. 9). 

3. Project Identity: built by social actors seeking to transform society according to their 

vision (p. 10). 

Network Identity intersects with Project Identity, as digital networks enable the formation of 

collective identities that transcend national and cultural boundaries. These identities are often 

organized around shared values or social and political goals—illustrated by new social 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

84 

movements that use the internet as a space for mobilization and self-expression (Castells, 

2004, pp. 3–5). 

Network Identity is characterized by several key features: 

• Flexibility and Multiplicity: individuals can hold multiple digital identities 

simultaneously. 

• Decentralization: identity is not imposed from a center of power but emerges from 

interconnected social interactions. 

• Virtual and Symbolic Nature: constructed through digital representations and new 

symbolic forms of selfhood. 

• Glocalization: a blending of local belonging and global connectivity (Castells, 1997, 

pp. 69–72). 

 From a sociological perspective, Castells views Network Identity as a reflection of a deep 

transformation in social structure, where identity becomes interactive, fluid, and constantly 

reconstructed through digital communication (Castells, 2009, pp. 55–57). 

However, some scholars criticize this view for underestimating class, economic, and cultural 

inequalities that shape individuals’ capacity to construct and sustain digital identities (Fuchs, 

2008, pp. 113–115).. 

IV: Folk Poetry as a Mirror of Traditional Cultural Identity 

Characteristics of Folk Poetry and Its Social Function 

Folk poetry is one of the most important forms of cultural expression that has preserved the 

identity of traditional communities. It serves as a living record of collective memory and 

reflects the system of values and social relations that characterize local societies (Ibn 

Khaldun, 2005, p. 389). Throughout history, folk poetry has been closely associated with 

social occasions—celebrations, mourning rituals, religious ceremonies, and national events—

making it a powerful means of expressing collective belonging and social cohesion (Al-Saidi, 

2012, p. 77). 

Folk poetry possesses several linguistic and cultural characteristics that make it a true mirror 

of traditional identity: 

1. Simplicity and Orality: It relies on vernacular language accessible to the general 

public, allowing for wide dissemination and direct emotional influence (Al-Tahir, 

2016, p. 54). 

2. Expression of Values and Customs: Its themes often revolve around generosity, 

courage, love, nostalgia, and loyalty—values deeply rooted in the cultural fabric of 

traditional society (Al-Azzawi, 2014, p. 102). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

85 

3. Oral Transmission and Educational Function: Folk poetry is transmitted orally 

across generations, functioning as a tool for preserving heritage and conveying moral 

and social lessons (Al-Ghazali, 2010, p. 88). 

4. Symbolism and Collective Expression: The folk poet employs symbols derived from 

the natural and social environment to express shared concerns, granting poetry a 

collective rather than an individual purpose (Ben Moussa, 2018, p. 45). 

 From a sociological perspective, folk poetry represents a key mechanism for social cohesion 

and collective identity building. According to Émile Durkheim (1912, p. 227), cultural rituals 

and symbols help reproduce social solidarity by reinforcing a sense of belonging to the group. 

In this sense, folk poetry can be viewed as a symbolic ritual that reaffirms common values 

and provides individuals with a sense of identity and cultural specificity within their 

community. 

 Similarly, Pierre Bourdieu (1991, pp. 66–68) views linguistic and artistic expressions, 

including folk poetry, as a form of symbolic capital used to assert social status and produce 

meanings that distinguish one group from another. Thus, folk poetry is not merely an artistic 

form of expression—it is also a mechanism for reproducing social and cultural structures, as it 

reflects prevailing hierarchies and values while providing individuals and groups with a 

means of asserting their cultural selves in the face of modernization. 

 In Arab societies, particularly in Algeria, the Maghreb, and the Levant, folk poetry has 

remained a means of preserving local linguistic and cultural identity in the face of linguistic 

and cultural dominance linked to colonialism and globalization (Al-Zahrani, 2020, p. 112). 

Consequently, it serves as a symbolic space of cultural resistance and a form of collective 

self-expression, aligning with what Castells (1997, p. 9) calls a “resistance identity.” 

The Role of Folk Poetry in Preserving Cultural Memory 

Folk poetry is one of the most important cultural mediums that contributes to preserving 

collective memory and transmitting cultural heritage across generations. It is not merely an 

aesthetic or artistic form, but rather an oral archive that documents the historical, social, and 

emotional experiences of a community, providing individuals and groups with a sense of 

continuity and identity (Halbwachs, 1992, p. 56). 

 Sociologist Maurice Halbwachs argues that collective memory is formed through social 

interactions, and that oral literature, including folk poetry, is one of the primary means of 

preserving the past and reviving it in the present (Halbwachs, 1992, p. 38). Through its 

symbolic imagery and familiar style, folk poetry connects individuals to their cultural roots 

and integrates collective history into social consciousness. 

1. Folk Poetry as a Repository of Historical and Social Experiences 

Folk poetry contains historical narratives that reflect heroism, resistance, and national events, 

serving as a medium for documenting historical memory outside formal institutions (Al-



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

86 

Hashimi, 2015, p. 91). For example, in Algeria and Morocco, folk poetry during colonial 

periods served as a symbolic form of resistance that preserved dignity and national awareness, 

as seen in the “Bedoui” and “Malhun” poetic traditions that carried veiled patriotic messages 

(Ben Moussa, 2018, p. 62). 

2. Folk Poetry and Emotional/Collective Memory 

The role of folk poetry extends beyond recording events; it also preserves collective 

emotions such as nostalgia, pride, and sorrow, which reshape individuals’ relationship with 

their past. In this sense, folk poetry exemplifies what Paul Ricoeur calls “narrative memory,” 

which does not merely recall the past but reinterprets it in light of the present (Ricoeur, 2004, 

p. 82). 

3. Value-Based and Identity Dimensions 

 Folk poetry maintains cultural symbols and values that form the foundation of identity, 

including courage, generosity, honor, and loyalty. These values are transmitted through poetic 

narratives and local symbols repeated across generations, integrating them into the social and 

cultural fabric of the community (Al-Saidi, 2012, p. 99). Consequently, folk poetry 

contributes to a value-based memory that guides social behavior and preserves cultural 

cohesion in the face of globalization and rapid cultural change (Al-Zahrani, 2020, p. 119). 

 From a sociological perspective, folk poetry serves a dual function: it preserves collective 

pasts as a reference for identity while simultaneously shaping the present by reproducing 

symbols that confer meaning on collective belonging. When a folk poet recites a poem about 

land, homeland, or family, they do not merely recall the past; they symbolically reinterpret it, 

renewing the sense of cultural identity. 

V: Digital Transformations and New Representations of Belonging 

The Spread of Digital Platforms as a Space for Self-Expression and Identity 

The rapid expansion of digital platforms—including social media, blogs, online forums, and 

multimedia sharing sites—has transformed the ways in which individuals and groups express 

their identities and sense of belonging. Unlike traditional spaces of cultural transmission, 

digital platforms offer interactive, decentralized, and participatory environments where users 

can construct, perform, and negotiate multiple identities simultaneously (Castells, 1997, pp. 

6–7; Boyd, 2014, p. 21). 

Digital spaces function as arenas for self-representation, allowing individuals to present 

curated versions of themselves, share experiences, and connect with like-minded communities 

regardless of geographical location. These platforms enable fluid, hybrid identities that 

combine local cultural elements with global influences, resulting in what sociologists term 

“glocalized” identities (Castells, 2004, pp. 3–5). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

87 

1. Digital Platforms and Participatory Identity 

Social media and other digital platforms facilitate the co-construction of identity through 

interaction, commentary, and shared content. Users are not passive consumers; they actively 

shape narratives of belonging, participate in collective storytelling, and engage in cultural 

expression that can both affirm and challenge dominant social norms (Van Dijck, 2013, pp. 

45–46). 

2. Multiple and Fluid Identities 

One of the defining characteristics of digital identity is its flexibility and multiplicity. 

Individuals can maintain different personas across platforms, experiment with alternative 

modes of self-expression, and adapt to various social contexts. This fluidity contrasts sharply 

with the fixed identities often reinforced in traditional social and cultural institutions (Turkle, 

2011, pp. 88–90). 

3. Symbolism and Collective Expression 

Digital platforms also allow the creation and dissemination of symbolic content—memes, 

videos, hashtags, and digital art—that convey shared cultural meanings and foster a sense of 

group identity. Through these symbolic forms, online communities construct collective 

memories and reaffirm bonds of belonging, similar to the traditional role played by oral and 

folk expressions in preserving cultural identity (Rheingold, 2000, pp. 63–65). 

4. Challenges and Opportunities 

 While digital platforms offer new avenues for identity expression, they also raise questions 

about authenticity, representation, and inequality. Access to technology, digital literacy, and 

socio-economic conditions shape who can participate meaningfully, potentially reproducing 

existing social hierarchies even within supposedly open digital spaces (Fuchs, 2008, pp. 113–

115). Nevertheless, these platforms undeniably provide innovative spaces for negotiating 

belonging and redefining cultural identity in the context of global interconnectedness. 

From Oral Expression to Visual and Multimedia Representation 

One of the most significant changes brought by digital technologies is the shift from oral and 

textual forms of expression to visual and multimedia formats. Unlike traditional folk 

expressions, which relied heavily on spoken word and poetry, digital platforms allow 

individuals and communities to communicate through images, videos, memes, GIFs, and 

interactive media (Manovich, 2001, pp. 58–60). These formats provide richer, more 

immediate, and highly shareable modes of cultural expression, enabling users to convey 

complex emotions, social critiques, and cultural narratives in ways that are easily 

disseminated across networks. 

 Visual and multimedia expressions often combine traditional symbols and contemporary 

digital aesthetics, creating a hybrid language that bridges generational and cultural gaps. For 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

88 

instance, folk symbols, motifs, or sayings can be incorporated into memes or short videos, 

thus preserving cultural memory while adapting it to digital environments (Jenkins, 2006, pp. 

30–32). 

Reproducing Popular Cultural Symbols in Digital Spaces 

 Digital platforms act as repositories and stages for the reproduction of cultural symbols. 

Elements of traditional folk culture—such as music, poetry, costumes, proverbs, and rituals—

are repurposed and remixed to suit digital media. This reproduction process allows 

communities to maintain continuity with their heritage while simultaneously innovating new 

cultural meanings (Flichy, 2007, pp. 112–114). 

 Through online storytelling, hashtags, and collaborative content creation, communities 

engage in a collective negotiation of identity, making popular culture accessible globally. 

Digital media thus become spaces for cultural resilience, allowing groups to assert their 

identity and share it with wider audiences while challenging cultural homogenization. 

Reshaping the Concept of “Belonging” Across Borders 

 The global nature of digital networks has transformed the notion of belonging. Whereas 

traditional forms of identity and community were largely bounded by geography, social class, 

or ethnicity, digital platforms allow for the formation of transnational communities. Members 

of these communities can connect around shared values, interests, or heritage, regardless of 

physical location, creating what Castells (1997, p. 9) describes as “resistance identity” in a 

networked context. 

This digital reconfiguration of belonging has several key features: 

• Fluidity: Individuals may belong to multiple communities simultaneously, 

constructing overlapping identities. 

• Participatory Creation: Membership is enacted through contribution and interaction, 

not just inheritance or location. 

• Hybrid Cultural Spaces: Local traditions merge with global digital practices, 

creating new forms of identity that are both rooted and cosmopolitan (Castells, 2004, 

pp. 3–5). 

Consequently, digital platforms reshape collective memory and identity, offering tools for 

cultural continuity, creative adaptation, and social belonging in contexts that transcend 

borders. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

89 

VI: Applied Analytical Study 

Analyzing Digital Content and Comparative Insights 

 The fifth phase of this study focuses on an applied sociolinguistic and cultural analysis of 

digital content related to folk poetry. This involves examining social media platforms, 

YouTube channels, and dedicated pages that share, perform, or reinterpret traditional folk 

poetry. The purpose is to identify patterns of cultural expression, linguistic features, and 

identity representation in digital environments. 

1. Content Analysis of Digital Platforms 

A systematic content analysis was conducted on selected digital spaces where folk poetry is 

shared. The analysis examined: 

• Types of content: Videos, images, audio recordings, text posts, and memes. 

• Frequency and thematic focus: Celebratory events, historical narratives, moral 

lessons, and symbolic representations of local culture. 

• Forms of interaction: Likes, shares, comments, and user-generated adaptations. 

 This digital content reflects both continuity and transformation of folk traditions. While the 

themes and symbols from traditional poetry persist, they are adapted into multimedia forms 

that are more interactive, shareable, and accessible to a global audience (Jenkins, 2006, pp. 

30–32; Boyd, 2014, p. 21). 

2. Comparative Analysis: Traditional vs. Digital Folk Poetry 

 A comparative study between traditional folk poetry and its digital manifestations highlights 

several trends: 

• Medium and modality: Traditional poetry relies on oral transmission, rhythmic 

structures, and local dialects, whereas digital content combines visual, auditory, and 

textual modes to reach broader audiences (Manovich, 2001, pp. 58–60). 

• Interactivity: Digital content encourages user participation, including remixing, 

commenting, and sharing, which introduces collaborative elements absent in 

traditional oral performances. 

• Adaptation of symbols: Traditional metaphors and proverbs are often embedded in 

memes or short videos, preserving cultural meaning while enhancing engagement and 

contemporary relevance. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

90 

3. Identity, Language, and Dialect in Digital Spaces 

The study observed that users reproduce identity markers—language, dialect, and cultural 

symbols—in digital content, maintaining links to local heritage while negotiating broader 

social and global contexts (Castells, 1997, pp. 6–7). Key findings include: 

• Dialect preservation: Many creators continue to use local dialects, reinforcing 

community identity. 

• Cultural markers: Symbols, traditional motifs, and references to historical events are 

visually and linguistically adapted. 

• Hybrid identities: Users often blend local and global references, reflecting both 

rootedness and cosmopolitanism (Castells, 2004, pp. 3–5). 

4. Social and Symbolic Interaction 

 Digital platforms facilitate dynamic social interactions, including likes, comments, reposts, 

and collaborative creations. These interactions serve as digital rituals of recognition, 

reinforcing cultural affiliation and providing feedback loops that shape content and meaning. 

For instance: 

• Likes and shares act as forms of approval, signaling alignment with cultural values. 

• Comments create dialogue, allowing negotiation of interpretations and meanings. 

• Reposts and adaptations demonstrate the spread and evolution of cultural symbols 

across communities (Rheingold, 2000, pp. 63–65). 

 Through these mechanisms, digital environments function as interactive spaces for identity 

construction, allowing both individual and collective expressions of cultural belonging while 

expanding the reach of folk traditions beyond local contexts. 

VII: Results and Discussion 

Continuity and Transformation in Cultural Identity Expression 

 The analysis of both traditional folk poetry and digital content reveals a dynamic interplay 

between continuity and transformation in the expression of cultural identity. While core 

cultural symbols, values, and linguistic markers are preserved, their modes of expression have 

evolved significantly due to digital technologies. Traditional oral forms coexist with visual, 

audiovisual, and interactive formats, demonstrating a continuous adaptation of heritage to 

contemporary media (Jenkins, 2006, pp. 30–32). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

91 

1. Blurring the Boundaries Between Local and Global Identities 

Digital platforms facilitate interactions that transcend geographic and cultural boundaries, 

enabling local traditions to enter global networks. This has led to the blurring of boundaries 

between local and global identities, where individuals may simultaneously engage with 

community-specific cultural markers and global cultural trends. As a result, users often 

construct hybrid identities that are neither purely local nor fully global but combine elements 

from both spheres (Castells, 2004, pp. 3–5). 

2. Emergence of Hybrid Digital Identity 

A key finding is the emergence of a hybrid digital identity, characterized by: 

• Fluidity: Users maintain multiple personas across different platforms and contexts. 

• Symbolic integration: Traditional symbols, proverbs, and folk motifs are combined 

with digital aesthetics and contemporary cultural references. 

• Negotiated belonging: Digital communities allow members to assert identity while 

adapting to broader, transnational norms (Boyd, 2014, p. 21; Rheingold, 2000, pp. 63–

65). 

This hybrid identity reflects both continuity and innovation: it preserves cultural heritage 

while leveraging digital technologies to redefine self-expression and collective belonging. 

3. Language as a Tool of Symbolic Resistance 

Language remains a central instrument for asserting cultural identity in digital spaces. Its role 

extends beyond communication to act as a form of symbolic resistance against the 

homogenizing forces of cultural globalization. By using local dialects, idiomatic expressions, 

and traditional poetic forms, users assert their distinctiveness, reinforce community ties, and 

maintain continuity with their heritage (Bourdieu, 1991, pp. 66–68). 

This finding aligns with Pierre Bourdieu’s concept of symbolic capital, whereby linguistic 

practices constitute resources that enhance social recognition and cultural legitimacy. 

Similarly, the digital hybridization of language allows communities to engage with global 

media while preserving local authenticity, demonstrating a strategic negotiation between 

global influences and cultural preservation (Fuchs, 2008, pp. 113–115). 

4. Implications for Cultural and Social Theory 

The study suggests that digital technologies are transformative but not disruptive. They do not 

erase traditional cultural identities; rather, they reconfigure and expand them, creating 

interactive spaces for negotiation, experimentation, and representation. The findings highlight 

the importance of: 

• Recognizing the role of digital media in identity formation. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

92 

• Understanding the hybrid nature of contemporary cultural identities. 

• Considering language and symbolic expression as central mechanisms for cultural 

resilience in the digital age. 

VIII: Summary of Key Findings 

This study highlights the dynamic interplay between tradition and digital transformation in the 

expression of cultural identity. Key findings include: 

• Continuity of cultural identity: Core symbols, values, and linguistic markers from 

folk poetry persist in digital formats. 

• Hybrid digital identities: Individuals and communities negotiate new forms of 

belonging that blend local, national, and global elements. 

• Language as a tool of resistance: Local dialects and traditional linguistic forms serve 

as symbolic resources to assert cultural distinctiveness in the face of globalization. 

• Interactive participation: Digital platforms allow users to co-create, reinterpret, and 

share cultural content, enhancing collective identity while facilitating global 

connectivity (Castells, 1997, pp. 6–7; Bourdieu, 1991, pp. 66–68). 

Conclusion 

 This study has examined the complex relationship between language and cultural identity in 

the digital space, tracing the evolution from traditional folk poetry to new digital 

representations of belonging. The analysis reveals that while the core elements of cultural 

heritage—such as symbols, values, and linguistic markers—remain preserved, digital 

platforms have transformed how these elements are expressed, shared, and experienced. 

 Digital media enable individuals and communities to construct hybrid identities, blending 

local, national, and global cultural references. The transition from oral and textual forms to 

multimedia, visual, and interactive expressions has expanded the reach of cultural narratives 

and facilitated participation in transnational communities. In this context, language continues 

to function as a tool of cultural continuity and symbolic resistance, allowing communities to 

assert their distinctiveness in the face of globalizing pressures. 

 Moreover, the study highlights the opportunities and challenges of the digital environment. 

While it allows for greater visibility and engagement with cultural heritage, it also poses risks 

of homogenization and marginalization of local traditions. Therefore, safeguarding linguistic 

and cultural heritage in digital spaces is crucial, alongside promoting innovative methods that 

combine tradition with digital literacy. 

 Finally, this research opens avenues for future investigations, particularly regarding the role 

of artificial intelligence, algorithmic media, and emerging technologies in shaping cultural 

expression and digital identity. Understanding these dynamics is essential for ensuring that 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

93 

cultural heritage remains vibrant, participatory, and adaptive in the rapidly evolving digital 

era. 

Recommendations 

1. Protecting Linguistic and Cultural Heritage in Digital Spaces: 

o Document folk poetry and oral traditions in multiple digital formats (text, 

audio, video). 

o Establish digital archives and virtual libraries to enhance preservation and 

accessibility. 

2. Enhancing the Presence of Local Language and Culture in Digital Media: 

o Encourage the production of digital content that combines traditional heritage 

with modern tools such as videos, podcasts, and educational memes. 

o Develop digital literacy programs that integrate local culture with technology 

skills. 

3. Promoting Interactive Participation and Community Engagement: 

o Build digital platforms that allow communities to contribute to content creation 

and share cultural expertise. 

o Support digital projects that enable interaction and exchange across 

generations and communities to reinforce collective belonging. 

4. Future Research on the Relationship Between Technology and Cultural Identity: 

o Investigate the role of artificial intelligence and digital algorithms in shaping 

cultural identity and belonging. 

o Evaluate the impact of digital media on the sustainability of local cultural 

heritage and endangered languages. 

5. Raising Awareness of Digital Culture and Critical Engagement: 

o Increase awareness among users regarding the cultural and social impacts of 

digital spaces. 

o Train youth and communities to engage critically with digital content while 

preserving traditional values 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

94 

References  

• Al-Azzawi, A. (2014). Arab Folk Literature: Approaches to Identity and Symbolism. 

Baghdad: Dar Al-Shu’un Al-Thaqafiya. 

• Al-Ghazali, Y. (2010). Oral Expression and Collective Memory in Folk Poetry. Tunis: 

Dar Sarras. 

• Al-Hashimi, A. (2015). Folk Poetry and National Memory in the Maghreb. Algiers: 

Dar Al-Ummah. 

• Al-Saidi, A. (2012). Folk Poetry in Arab Society: A Study of Structure and Meaning. 

Cairo: Dar Al-Nahda Al-Arabiya. 

• Al-Tahir, A. (2016). Oral Language in Arabic Folk Poetry. Algiers: National 

Publishing House. 

• Al-Zahrani, F. (2020). Cultural Identity in the Face of Globalization: A Reading in 

Gulf Folk Poetry. Riyadh: King Fahd Library. 

• Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. Verso. 

• Ben Moussa, R. (2018). Symbolism in Maghrebi Folk Poetry. Casablanca: Ma’rifa 

Publications. 

• Blommaert, J. (2010). The Sociolinguistics of Globalization. Cambridge University 

Press. 

• Boyd, D. (2014). It’s Complicated: The Social Lives of Networked Teens. New Haven: 

Yale University Press. 

• Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press. 

• Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of 

Theory and Research for the Sociology of Education (pp. 241–258). Greenwood. 

• Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

• Castells, M. (1996). The Rise of the Network Society. Oxford: Blackwell Publishers. 

• Castells, M. (1997). The Power of Identity. Oxford: Blackwell Publishers. 

• Castells, M. (2001). The Internet Galaxy: Reflections on the Internet, Business, and 

Society. Oxford University Press. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

95 

• Castells, M. (2004). The Network Society: A Cross-Cultural Perspective. Cheltenham: 

Edward Elgar. 

• Castells, M. (2009). Communication Power. Oxford: Oxford University Press. 

• Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society (2nd ed.). Oxford: Wiley-

Blackwell. 

• Couldry, N. (2012). Media, Society, World: Social Theory and Digital Media 

Practice. Polity Press. 

• Durkheim, É. (1912). The Elementary Forms of Religious Life. Paris: Alcan. 

• Fishman, J. A. (1999). Handbook of Language and Ethnic Identity. Oxford University 

Press. 

• Flichy, P. (2007). The Internet Imaginaire. Cambridge: MIT Press. 

• Fuchs, C. (2008). Internet and Society: Social Theory in the Information Age. New 

York: Routledge. 

• Hall, S. (1996). Questions of Cultural Identity. London: SAGE Publications. 

• Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 

London: SAGE Publications. 

• Halbwachs, M. (1992). On Collective Memory (S. El-Ghanmi, Trans.). Beirut: Dar Al-

Jamal. 

• Heller, M. (2011). Paths to Post-Nationalism: A Critical Ethnography of Language 

and Identity. Oxford University Press. 

• Herring, S. (2013). Discourse in Web 2.0: Familiar, Reconfigured, and Emergent. 

Georgetown University Press. 

• Ibn Khaldun. (2005). Al-Muqaddimah [The Introduction]. Beirut: Dar Al-Fikr Al-

Arabi. 

• Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New 

York: NYU Press. 

• Jenkins, H. (2009). Spreadable Media: Creating Value and Meaning in a Networked 

Culture. New York: NYU Press. 

• Jenkins, H., Ford, S., & Green, J. (2016). Spreadable Media: Creating Value and 

Meaning in a Networked Culture. NYU Press. 

• Kramsch, C. (1998). Language and Culture. Oxford: Oxford University Press. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

96 

• Lévy, P. (1999). Cyberculture. Éditions Odile Jacob. 

• Manovich, L. (2001). The Language of New Media. Cambridge: MIT Press. 

• Miller, D., & Slater, D. (2000). The Internet: An Ethnographic Approach. Berg 

Publishers. 

• O’Reilly, T. (2005). What is Web 2.0? Design Patterns and Business Models for the 

Next Generation of Software. O’Reilly Media. 

• Papacharissi, Z. (2010). A Private Sphere: Democracy in a Digital Age. Polity Press. 

• Pavlenko, A., & Blackledge, A. (2004). Negotiation of Identities in Multilingual 

Contexts. Multilingual Matters. 

• Ricoeur, P. (2004). Memory, History, Forgetting. Chicago: University of Chicago 

Press. 

• Rheingold, H. (2000). The Virtual Community: Homesteading on the Electronic 

Frontier. Cambridge: MIT Press. 

• Sapir, E. (1921). Language: An Introduction to the Study of Speech. New York: 

Harcourt, Brace and Company. 

• Thompson, J. B. (2012). Shifting Boundaries of Public and Private Life. Cambridge 

University Press. 

• Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less 

from Each Other. New York: Basic Books. 

• Van Dijck, J. (2013). The Culture of Connectivity: A Critical History of Social Media. 

Oxford: Oxford University Press  

  

  

  

  

 



 

 

  

  

    

 

 

Deuxième partie 

La poésie populaire algérienne :  

Identité, Histoire et mémoire collective  

  

  

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

98 

La poésie : Le chant d’un cri dans le mémorial historique 

Poetry: The song of a cry in the historical memorial 

1.GAOUDI Fella 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

fella.gaoudi@univ-msila.dz 

2.ZELLAGUI Wahiba 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

wahiba.zellagui@univ-msila.dz  

Résumé 

Dans l’écrit littéraire, l’auteur tente souvent de s’évader en traçant ses mots vers 

d’autres cieux, vers un monde qu’il espère meilleur que le sien. Par l’écriture, il cherche non 

seulement à lire le monde, mais surtout à le dire, à le représenter selon des visions multiples : 

tantôt critiques et directes, tantôt satiriques ou ironiques. C’est précisément cette pluralité de 

regards qui peut faire la singularité des écrits d’un même auteur ou distinguer les œuvres de 

plusieurs écrivains. Témoins de la réalité sociale et historique qu’a traversée leur société, les 

auteurs algériens n’ont cessé de dénoncer la tristesse, les injustices et les maux dont ont 

souffert leurs compatriotes durant de longues décennies. Ils ont mené ce combat à travers les 

mots de la langue française, que Kateb Yacine a célèbrement qualifiée de « butin de guerre ».  

C’est dans cette perspective que s’inscrit le thème de notre contribution, à savoir le 

carnavalesque, tel qu’il se manifeste dans l’un de ses romans les plus emblématiques : 

Nedjma. Il convient d’ajouter que ces écrits s’inscrivent dans une histoire littéraire alors en 

pleine constitution, à une époque où les écrivains algériens étaient profondément engagés 

dans la naissance et l’affirmation d’une littérature algérienne d’expression française. Le choix 

de Nedjma comme corpus d’analyse se justifie également par la forte charge symbolique et 

polysémique de son titre, constitué d’un seul mot, polysémie que l’écrivain lui-même a 

explicitement revendiquée. 

Mots clés: Dénonciation – Polysémie – Implicite – Carnavalesque – Polyphonie. 

Abstract 

In literary writing, the author often attempts to escape by tracing his words towards 

other skies, towards a world he hopes is better than his own. Through writing, he seeks not 

only to read the world, but above all to tell it, to represent it according to multiple visions: 

sometimes critical and direct, sometimes satirical or ironic. It is precisely this plurality of 

perspectives that can make the writings of the same author unique or distinguish the works of 

several writers. As witnesses of the social and historical reality that has crossed their society, 

mailto:fella.gaoudi@univ-msila.dz
mailto:wahiba.zellagui@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

99 

the Algerian authors have continued to denounce the sadness, injustices and evils suffered by 

their compatriots during long decades. They fought this fight through the words of the French 

language, which Kateb Yacine has famously described as "war booty".  

It is in this perspective that the theme of our contribution, namely the carnivalesque, as 

manifested in one of his most emblematic novels: Nedjma. It should be added that these 

writings are part of a literary history then in full constitution, at a time when Algerian writers 

were deeply committed to the birth and affirmation of French-language Algerian literature. 

The choice of Nedjma as a corpus of analysis is also justified by the strong symbolic and 

polysemantic charge of its title, consisting of a single word, polysemy that the writer himself 

has explicitly claimed. 

Keywords: - Denunciation – Polysemy – Implicit – Carnavalesque – Polyphony.  

Introduction 

« Poète est celui-là qui d’abord a foi dans les mots, croit avoir tout perdu quand le 

mot lui échappe, et la respiration des mots, et tout conquis quand le mot juste et plein vient 

couronner sa quête et combler son attente » Claude Roy 

Les poèmes jouent un rôle crucial dans la commémoration de l’histoire et ce, sur 

plusieurs plans, entre autre la transmission de la mémoire collective, à travers le poème, cette 

transmission et cette préservation de la mémoire collective est garantie, en particulier lors 

d’évènements historiques marquant , comme c’est le cas du présent travail, où nous allons 

essayer d’aborder certains poèmes écrits par une poétesse de la région, qui, à travers la 

poétique des mots, nous allons voir comment elle a essayé de relater et de commémorer la 

bravoure et le courage mais aussi les scènes tragiques vécus par des témoins lors de 

l’exécution de deux frères , très connus dans la région, cette histoire de Monsieur Ziane et son 

frère, qui a fait pleurer tous ceux qui l’ont écoutée, à chaque fois racontée par le fils ( Oncle 

Djemai le gendre de la famille), un Grand Monsieur en retraite, maintenant, un homme qui à 

son tour a beaucoup donné à ce pays,… bref. Notre poétesse, elle, au lieu de pleurer, a plutôt 

traduit ses émotions et ses sentiments à travers un poème très touchant, nous verrons aussi un 

poème sur l’un des plus célèbres des martyres de la région d’EL HODNA, sur qui on a 

nommé le plus grand quartier de la ville, chose que tout le monde est censé connaitre, et si ce 

n’est pas le cas, et bien c’est grâce à ces moments de rencontre poétique et patrimoniale, qu’il 

faut le faire. Mais avant ça nous lirons et analyserons « POURQUOI ECRIRE ? » ensuite 

« POEME », où la poétesse explicitera le pourquoi elle écrit et pourquoi en poèmes. 

Qui est Abla SAHNOUN ? 

Madame S. ABLA est née en France, où elle a reçu son apprentissage dès l’enfance et 

jusqu’à sa jeunesse, d’où le fait qu’elle écrit en français tout en précisant qu’elle le fait avec 

des émotions et des sentiments algériens, ces poèmes, la plupart humanistes sont présentés en 

un premier recueil ‘’SEQUELLES’’ qu’elle avait présenté à certains éditeurs de France. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

100 

  Quand sa famille a décidé de rentrer en Algérie définitivement, notre poétesse écrivait 

déjà et se faisait lire et admirer par ses instituteurs français de lettres mais aussi de 

philosophie, dès ses premières classes. 

En arrivant en Algérie, l’éventail de son inspiration s’étalait de plus en plus, chaque chose, 

chaque évènement, le moindre sentiment, la plus petite des sensations lui faisait parler pour 

écrire…, selon Jean Paul Sartre, « la critique est centrée sur la recherche de l’intentionnalité 

consciente ou inconsciente de l’auteur, sur l’analyse des rapports que le lecteur entretient 

avec le texte, il s’agit de définir la spécificité de l’acte d’écrire et de lire. » (Toursel et 

Vassevière, 2004 : 187) 

 », à partir de cette citation, il nous semble que la poétesse, dans cette étude, a trouvé 

dans la poésie une vocation lui permettant d’utiliser les mots d’une manière rythmée et 

élégante dans un usage poétique de ces derniers, Sartre ajoute à ce propos :  

 « La poésie ne sert pas des mots, « elle les sert ». Alors que « le parleur » les 

utilise pour nommer et modifier le monde qu’il perçoit à travers les structures 

conventionnelles (il est « investi par les mots »), le poète « voit les mots à 

l’envers », il est sensible à leur forme sonore et visuelle et les considèrent 

comme des images du monde : il établit entre signifiant et signifié une relation 

motivée (et non plus arbitraire), « un double rapport de ressemblance magique 

et de signification ». Jouant sur la consonance du mot (« Florance est ville et 

fleur et femme », « fleur », « or » et « décence »), le poète invente un langage à 

travers lequel il se révèle.  

Pour savoir comment se révèle notre poète qui écrit, signalons-le, dans toutes les thématiques, 

la tristesse, le bonheur, la fidélité, l’amour dans toutes ses images, etc. 

La Dissemblance du langage poétique 

La dissimilitude du langage poétique est le plus souvent définie, au plan de ses modes de 

fonctionnement, par comparaison avec la prose. Selon Paul Valéry, 

« La prose est subordonnée à l’idée au sens, dont elle a pour fonction d’assurer la 

formulation et la transmission. Elle n’est qu’un vecteur de concrétisation variable et 

aléatoire, elle « expire à peine entendue », puisque le sens « est l’objet, la loi, la limite 

d’existence de la prose pure ». Au contraire, « c’est […] la forme unique qui ordonne 

et survit » dans le langage poétique. Fondé sur le son, le rythme, les « rapprochements 

physiques des mots », il ne se déduit pas au sens à transmettre. C’est donc la forme, 

« unique et nécessaire expression de l’état ou de la pensée, […] qui est le ressort de la 

puissance poétique » (Valéry, 1926). 

 Dans les deux poèmes chantant l’héroïsme et la bravoure des deux martyres, symboles de la 

révolution Algérienne lors des sept années où le combat pour la liberté a atteint son sommet, 

notre poétesse et dans un cadre populaire, a su donner un rythme à ses mots, façonnés dans un 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

101 

langage poétique, qui donnent une résonnance très poétique et très agréable à écouter, Sartre 

part aussi du même constat de Paul Valéry  

 « La poésie n’utilise pas les mots « de la manière » que la prose. « Les poètes sont des 

hommes qui refusent d’utiliser le langage » comme « instrument », qui considèrent « les mots 

les mots comme des choses et non comme de signes », ou des conventions utiles, des outils ». 

Si le mot, pour le poète, est toujours signification, il est signification « naturelle », « coulée 

dans le mot, absorbée par sa sonorité ou par son aspect visuel » ; le mot n’est plus le 

« signe » d’un aspect du monde mais son « image », une image qui représente la signification 

plutôt qu’[elle] ne l’exprime ». Le langage poétique établi ainsi « entre le mot et la chose 

signifiée un double rapport réciproque de ressemblance magique et de signification » (Sartre, 

1948 : 17-21).   

Pourquoi écrire ?  

Ecrire, Pourquoi écrire ? c’est dans les mots de l’un de ses poèmes , que l’une des plus 

célèbres poètes, écrivant dans la langue française le plus souvent, et dans la langue arabe par 

occasion, Madame SAHNOUN ABLA, cette femme poète connue à travers le territoire 

national mais aussi international, par ses poèmes , beaux et simples mais bien profonds et très 

représentatifs, comme tout poète ayant cette sensibilité et ce pouvoir de dire et d’écrire ce que 

beaucoup d’entre nous ressentent mais n’ont malheureusement pas, ce don divin et naturel, 

que nous, ne l’avons pas et ce, dans tous les domaines, populaire, personnel, occasionnel, etc. 

nous comprendrons cela à travers le poème suivant : 

1er Poème : Pourquoi écrire 

Si ce n’est pour mieux tout dire 

Ecrire des paroles simples 

Celles des êtres humbles 

Par besoin par rage par plaisir 

Et ne pas complètement mourir 

Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d’un monde brutal 

Créer la musique des mots  

Pour apaiser les maux 

Ecrire  

Pour ne pas oublier, ne pas s’enfuir 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

102 

Graver à jamais avant de partir 

Ecrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 

Mieux donner pour mieux espérer.  

Analyse du premier poème 

Dans le premier vers, « Si ce n’est pour mieux tout dire », il est clair que le poème pour elle 

est un moyen de s’exprimer et d’extérioriser ses sentiments et ses pensées. 

 Ecrire des paroles simples 

Celles des êtres humbles   

 Dans ces deux vers, la poétesse démontre et avoue qu’elle écrit plutôt dans une langue 

simple, se considérant comme un être humble, là, il est possible qu’elle considère les poètes 

comme des êtres humbles. 

Par besoin par rage par plaisir 

Et ne pas complètement mourir 

Le besoin, la rage et le plaisir, sont les éléments motivateurs de la vocation et l’envie d’écrire 

chez notre poétesse, à travers le deuxième vers, nous pouvons déduire comme à chaque fois 

que le poème est vitale pour elle. 

 Transcrire avec une encre vitale 

Amortir les coups d’un monde brutal,  

Là aussi, revient l’idée de la vitalité à travers l’écriture des poèmes chez la poétesse, pour 

ensuite comprendre qu’à travers le poème les coups et la brutalité de la vie s’amortissent. 

Créer la musique des mots  

Pour apaiser les maux 

Là, nous sentons que le poème représente à la poète un chant, par lequel elle dresse ses mots 

dans un rythme de rimes, bien clair, dans chaque deux vers, apaisant le mal dans toutes ses 

formes. 

Ecrire  

Pour ne pas oublier, ne pas s’enfuir 

Graver à jamais avant de partir 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

103 

Ecrire 

Pour mieux sentir, mieux respirer 

Mieux donner pour mieux espérer.   

Vers la fin du poème, elle revient à l’idée de l’importance du poème dans sa vie, la poétesse 

reprend l’idée que « poéter » est sa source de vie et d’espérance. 

 En fin, La poétesse, à travers ce poème explicite son retour permanent à l’écriture, qu’elle 

considère comme une source de vie (mieux respirer), dans presque chaque vers, l’écrivaine 

explique « le pourquoi écrire »,  

Ecrire en poésie 

Il est clair, qu’il s’agit de poèmes et non de la prose, la poétesse tissait ses mots en vers, en 

poésie, lisons le deuxième poème :  

2ème Poème : LA POESIE 

Seule la poésie m’a été fidèle 

Ancrée en moi, je n’ai qu’elle 

Elle transcrit les déboires 

Les peines et les jours noirs 

L’espoir et les maux, elle les ressent 

Les miens après ceux des passants 

Le poète et diverses personnes 

Plusieurs cloches qui sonnent 

Les cœurs sensibles savent l’entendre 

Gouter au poème et le comprendre.  

Le cadre d’étude et d’analyse 

  La Poésie populaire algérienne : emprunt et représentation, est notre objectif dans cette 

rédaction qui aura pour finalité d’interpeller le maximum de ce qu’on peut et de ce qui i nous 

est permis d’aborder en matière du volume du contenu dans cette recherche, en réalité l’auteur 

n’a pas presque pas laissé un sujet qu’’elle n’a pas abordé pour laisser une trace de ses 

pensées dessus, in intra, nous allons parler de quelques thématiques récurrentes faisant l’objet 

des poèmes de Madame SAHNOUN, den recueil intitulé PREJUDICES en 2009, un 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

104 

deuxième a fait l’objet d’une édition en 2024 sous le titre de ‘’ENDURANCE’’, notre poète a 

évoqué le sujet de la patrie(ALGERIE EN MARCHE, SANS DECHIRURE, ECRIRE 

ENCORE, la révolution et ses grands héros qui ont marqué l’histoire de la région mais ceux 

aussi qui sont connus mondialement , les héros de notre pays (OUAOUA MADANI, l’u, des 

grands martyr de la région , sur lequel, avait écrit sa concitoyenne après avoir entendu ce qu’il 

avait fait et ce qu’il a enduré de la bouche de sa fille à l’oreille de la poète, la poétesse évoque 

et chante l’héroïsme et les bravoures de l’homme, connu dans la région par ses exploits et son 

courage face aux tortures du colonisateur à l’époque.  

3ème Poème 3. Un témoin du 18 février 1958 

Les colons venus en douceur 

Se cachaient dans les champs 

Tenus de semer la terreur  

Sous l’œil effaré des enfants 

Dans notre patelin isolé 

Marqué ce jour par le pire 

Même les pierres étaient désolées 

Leur silence devenu soupir  

Aux premières lueurs 

Le ton est donné 

La patrouille de tueurs 

Au massacre s’adonnait  

En mission pour laminer 

Et d’une façon notoire 

 A commencer par Ziane Kirani 

Fiché comme leur bête noire 

Brulé vif et debout 

Au vu de l’assistance  

Espérant en venir à bout 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

105 

De notre résistance  

A khebab on parle encore 

De l’atroce acte funèbre 

Le feu consumait son corps 

A l’aube après les ténèbres  

Les flammes grillaient sa chair 

Quand son âme s’envola 

Pour le CHAHID digne et fier 

Les signes du paradis étaient là 

Au ciel montait la douleur  

Des témoins de la scène  

Et le village sentait une odeur 

Qui n’était pas la sienne  

La mort chauffait le bal 

En prenant Amar son frère  

Abattu à froid d’une balle 

Devant nous et sa mère   

On leur tirait dans le dos 

Aux autres chacun son tour 

Avant d’aller prendre un pot 

Et peut-être refaire un tour  

Parler d’une tuerie collective 

N’était pas de mise 

Pour les collons sur le qui-vive 

En cette terre promise  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

106 

Pour masquer la vérité 

Du 18février 1958 

Leur journal relatait  

Le fait de rebelles en fuite  

Heureux soit chaque Martyre 

Laissant la femme courage 

Qui le voyait partir 

Devenait plus que sage  

 Sans mendier ni supplier 

Elle remplaçait le père.  

4.1 Etude et analyse du poème : 

Ici le témoin du 18 février 1958, c’est le fils du CHAHID, un gendre de la famille, 

comme c’est déjà mentionné plus haut, c’est de l’enfant cadet qu’il s’agit, il a été témoin de 

l’exécution de sa chair, son cher père , brulé vif devant ses yeux, en écoutant les mots qui 

sortaient de la bouche du témoin, on ne peut se retenir ou retenir ses larmes, mais c’est 

comme ça…, la poétesse, elle, a eu l’aptitude de traduire sa douleur et ses larmes en mots, 

tissés dans une belle harmonie à travers son poème, « Le poème __ cette hésitation prolongée 

entre le son et le sens ».(Paul Valéry, Rhumbs), elle raconte comment les colons sont venus à 

l’aube le matin, et en douceur pour mettre la main sur leur proie, devant les yeux de tous les 

enfants et sans pitié, aucune, ils ont semé la terreur et peur chez les pauvres villageois de 

Khebab, la poétesse nous a fait sentir l’ampleur de la tragédie où même les pierres en 

pleuraient et étaient désolés, la patrouille s’apprêtait au massacre à commencer par l’un de nos 

défunts chikh ZIANE KHIRANI, brulé vif devant tout le monde y compris ses enfants, sa 

femme et même sa mère, la poétesse cite comment jusqu’à maintenant, on se rappelle de 

l’atroce acte funèbre et le commémore à travers son œuvre, le poème entre nos mains, elle 

commémore et rend éternel : comment les flammes grillaient la chair du père du témoin, et 

comment son âme s’envola et que les signes du paradis sont là, les mots et les cris de la 

poétesse dessinait un tableau où, montaient la douleur des témoins de la scène et comment le 

village sentait une odeur qui n’était pas la sienne, l’odeur de la peur, de la terreur au lieu de la 

paix et de la sérénité, surtout quand la scène se poursuivit par l’abattement de son frère Amar 

à froid d’une balle, cette tuerie, continue la poétesse, loin de toute humanité et de toute justice 

et pour détromper et détourner l’opinion publique, leurs journaux relataient des faits de 

rebelles en fuite. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

107 

  Vers la fin du poème, notre poétesse chante la bravoure de nos martyres, mais aussi 

celle de leurs femmes, se comportant avec courage et avec sagesse inédites et sans 

semblables, gardant leur fierté et leur amour propre jusqu’à la dernière minute. 

4ème Poème 4. Ouaoua Madani notre héros 

 Qui dit M’sila évoque ton nom 

Devant ceux qui parle trop 

 Tu es comme un boulet de canon 

En attendant le jour et l’heure 

 Tes silences cachaient ton plan 

L’âme en feu plein de rancœur 

 Tu les saluais et faisais semblant  

Notre terre et notre ciel témoignent des crimes et brimades 

Et toi dans leurs tenus officiels 

 Ton cœur battait la chamade 

Comme nos ainés l’ont relatée 

Pour ne jamais t’oublier 

 Ton histoire devra être contée  

A commencer par les écoliers… 

3.1 Etude, Analyse et Arrêts sur quelques vers 

Dans les deux premiers vers 

Qui dit M’sila évoque ton nom 

Devant ceux qui parle trop,  

L’auteur fait allusion au plus grand quartier de la ville de M’sila (la cité Ouaoua Madani), ce 

quartier visité par presque toute la population de M’sila, surtout qu’il devenu un cite 

commerciale par excellence, et ce depuis des décennies d’années, donc le mot populaire ne 

remplit pas seulement le lieu mais aussi l’écho du parcours de l’un des plus grands martyres. 

Dans les quatre vers suivants : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

108 

Tu es comme un boulet de canon 

En attendant le jour et l’heure 

Tes silences cachaient ton plan 

L’âme en feu plein de rancœur  

L’auteur s’adresse à l’héros, le comparant à un boulet de canon, plein de rage et de haine 

contre l’ennemi attendant le jour et le moment propice afin de prendre sa revanche en 

s’explosant sur son visage et l’anéantir, dans une discrétion intelligente, Le héros manigance 

ses plans pour surprendre l’ennemi, qui ne pouvait savoir de quoi est capable, une âme 

remplit de douleurs et d’amertume. 

Dans les vers suivants : 

Notre terre et notre ciel témoignent des crimes et brimades 

Et toi dans leurs tenus officiels 

Ton cœur battait la chamade  

 A présent, la poétesse évoque la cruauté, l’oppression exercée par le colonisateur sur un 

peuple pauvre et désarmé, et interpellant le patriote, qui, lui aussi dans une tenue de 

combattant, son cœur battait la chamade. 

Comme nos ainés l’ont relatée 

Pour ne jamais t’oublier 

Ton histoire devra être contée 

A commencer par les écoliers…  

Ici, l’auteur a beaucoup entendu parler de ce grand héros par ses ainés, sa mère, son père, et 

tout l’entourage de la région, signalons que la poétesse est allée voir à plusieurs reprise la 

sœur de notre grand héros, qui habite, en réalité, pas loin du grand quartier qui a le nom du 

Martyre au voisinage de l’écrivaine. C’est justement à travers ce genre de poème qu’il faut 

commémorer et faire chanter en riant haut et fort la bravoure et le courage de telles personnes 

digne d’être cité et récité sans répit et sans relâche, dans des rencontres de témoignages 

populaires comme celle-ci, nous devons inculquer de telles exploits à nos jeunes, mais au 

même temps faire revivre la mémoire des personnes , appartenant aux anciennes générations, 

et c’est de cette façon qu’on peut faire ancrer cet héritage et ce patrimoine dans la tête des 

futures générations. 

La figure du martyr : Ceux qui meurent pour la cause révolutionnaire sont souvent 

glorifiés. Ils incarnent l’esprit de sacrifice nécessaire à la victoire du peuple. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

109 

 La figure du héros : La poésie donne une dimension presque mythologique aux  

Leaders et aux combattants de la révolution, leur attribuant des qualités surhumaines 

3.1.2 Identité et parcours du Héros OUAOUA Madani 

Né le 21juillet 1925 à M’sila au sein d’une famille très modeste, il a reçu sa première 

formation dans une école coranique situé dans l’un des quartiers les plus populaires et les 

anciens de la ville de Msila « LAARGOUB », pas loin de sa maison, dès sa jeunesse il voulait 

aider sa famille, démunie, à vivre, il voyagea en France en 1946 pour terminer ses études, 

pour devenir l’un des plus grands journalistes et où il a travaillé et écrit dans le journal d’ « El 

DJoumhouria » la république, en 1948, il devint l’un des grands fondateur l’OS, en exploitant 

son poste, et son cadre social, il commença à influencer la jeunesse à cette époque afin de 

prendre conscience de la situation du pays et le qu’ils devaient accomplir. 

EL MADANI OUAOUA , a rejoint la révolution nationale en 1955 dans la région de 

MAADID et ses montagnes, une fois dénoncé et recherché par les forces militaires Françaises 

colonisatrices, parmi ses exploits combatifs contre le colon, nous citerons « l’attaque et 

l’invasion d’un commissariat de l’armée française à M’sila, en mois de Mai 1956, « La 

Bataille d’EZZITOUN à la même année 1956, mais aussi « l’attaque menée contre la caserne 

du lieutenant BOURICHE en 1957 » 

Il a été promu capitaine et responsable de la sécurité militaire des frontières Est en compagnie 

de SI AHMED BEN CHRIF en 1956, notre héros a quitté cette vie en succombant, lui et ses 

compatriotes sur le champ de l’honneur, le 12 Mars 1960 0 Souk Ahrass dans une bataille qui 

a duré une semaine. 

Notre poétesse a écrit un autre poème où elle parle et chante la bravoure et le courage de la 

femme Algérienne intitulé DJAMILA,  

5ème poème 5. DJAMILA :  

Nous allons voir aussi comment notre poétesse célèbre et rend éternel le courage et 

l’endurance de la femme Algérienne durant toute les périodes difficiles, surtout à l’époque de 

la résistance et la révolution Algérienne. 

Ici, le prénom (DJAMILA) connote toutes les femmes algériennes sans exception, et cela 

durant la résistance de révolution Algérienne. 

DJAMILA :  

DJAMILA, héroïne de mon cœur 

Fort de ton cran j’étais vainqueur 

Modeste résistant Algérien 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

110 

Sans toi je n’aurais été rien 

J’en parle et tout me revient 

Les noms et visages des miens les murs de la prison 

Pour unique horizon 

Les trop longues nuits 

 Les jours et heures infinis 

A l’ombre l’attente sans fin 

Le froid, la soif et la faim 

Leurs pas lourds 

Leurs cœurs sourds 

Les coups de l’humiliation 

Ponctués des mêmes questions 

L’angoisse dans les ténèbres 

L’agonie sans veillée funèbre 

Le courage qui se compte 

Jusqu’à la dernière seconde 

Le coup sec de la guillotine 

Devenu un bruit de routine 

En dernier vœu le martyre cri : 

Vive l’Algérie !! vive l’Algérie 

Djamila je n’oublie rien 

De toi ma reine je me souviens 

Ton histoire jamais ne s’efface 

De ma mémoire marquée de traces 

Leurs moyens de torture 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

111 

Devançant la progéniture 

Leurs vices cruels et sournois 

Où tes gémissements se noient 

L’image où tu te tords 

La foudre dans le corps 

Là le cœur s’agrippe à la foi 

Meurtri et plus fort à la fois 

Pour ta résistance  

A la souffrance 

DJAMILA tu mérites un trône  

Un plais et une couronne 

L’Algérienne comme on n’en fait plus 

DJAMILA où que tu sois je te salue. 

5.1 Etude et analyse du poème 

Djamila ici, rappelons-le, incarne toutes les femmes combattantes à cette époque-là, le 

texte poétique est polysémique, « il n y a pas qu’un sens […] dont serait dépositaire agréé 

l’auteur ou son représentant patenté »,( Paul Valéry), combattantes non seulement en tenant 

une arme entre les mains, mais aussi à travers l’assistance inconditionnelle de la femme 

algérienne aux côtés de son mari, frère, père et même son combat en étant toute seule à élever 

et à nourrir ses enfants sans répit aucun et sans relâche, l’auteur évoque dans ce poème tout ce 

que la femme algérienne a pu supporter de faim, de froid d’humiliation en attendant avec foie 

le retour de ses proches, avec courage et endurance sans semblables tout en utilisant des mots 

d’une grande charge sémantique tels que : cran, angoisse, agonie, ténèbres, funèbre pour 

former une rime au sein des vers mais aussi pour traduire l’obscurité et les malheurs vécus 

(Les poèmes révolutionnaires emploient souvent des métaphores et des images très fortes 

pour créer un impact émotionnel. Ces images visent à bouleverser les consciences et à susciter 

l'action.  

La femme ici symbolise une figure héroïque qui incarne le courage et la détermination. 

Ces figures, réelles ou idéalisées, symbolisent le sacrifice de soi pour une cause plus grande 

que l’individu, celle du peuple ou de la nation. Ces sacrifices perdurent jusqu’à la dernière 

seconde, les mots « guillotine insinue bien sur le dernier moment mais aussi le dernier mot du 

Martyre « vive l’Algérie !! vive l’Algérie !! 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

112 

Jusqu’à la dernière seconde 

Le coup sec de la guillotine 

Devenu un bruit de routine 

En dernier vœu le martyre cri : 

Vive l’Algérie !! vive l’Algérie 

Conclusion 

L’analyse des poèmes révolutionnaires permet de mettre en lumière l’interconnexion 

entre l’art poétique et les événements sociaux, politiques et historiques qui façonnent les 

époques. Ces poèmes jouent un rôle central dans l’expression des idéaux révolutionnaires, en 

reflétant les aspirations du peuple et en animant les esprits dans des périodes de 

bouleversements.  

Les poèmes révolutionnaires sont aussi des témoignages poignants des luttes sociales 

et politiques de leurs époques respectives. Ils sont souvent imprégnés de symbolisme, 

d’imagerie puissante et d'un appel fervent à l'action collective. Ces poèmes dépassent la 

simple expression artistique : ils deviennent des instruments de lutte, des moyens d’unir les 

masses et de déclencher le changement. Leur efficacité repose sur leur capacité à toucher 

émotionnellement et intellectuellement leurs lecteurs, leur donnant une raison et une force 

pour se battre pour un monde meilleur. 

« La poésie est dans la vie », « la poésie est un combat », elle n’est 

pas langage poétisé », « mots trop jolis », mais « nudités crues » car 

elle est partie prenante de tout ce qui constitue la vie de l’homme : 

« les mots disent le monde et les mots disent l’homme » (Eluard, 

1949 : 312). 

Références bibliographiques 

Sahnoun, A, « Endurance : poèmes », éd, Ikhlass wa Sawab, 2024 

Sahnoun A, « Préjudices : poèmes », éd EL Amel 

Reportage réalisé par AlaEddine 55 sur you-tube. 

ELUARD Paul (1949), La Poésie est fraternité, Les sentiers et les routes de la 

poésie, Paris. 

ROY Claude (1968), Défense de la littérature, Gallimard nrf, collections’’ 

idées ‘’. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

113 

SARTRE Jean-Paul (1948), l’usage poétique des mots, Qu’est-ce que la 

littérature ? éd. Gallimard, 1948 ? Coll. « Idées », pp. 17-21. (Rectifiée) 

TOURSEL Nadine et VASSEVIERE Jacques (2004), Littérature : textes 

théoriques et critiques, Armand colin, Paris. (Ajoutée) 

VALERY Paul, (1926), Une forme unique, commentaire de Charmes, Paris. 

Référence rectifiée)  

  

  

  

  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

114 

Preserving Algeria’s Oral Legacy:  

Challenges and Strategies for Popular Poetry 

Préserver l'héritage oral algérien :  

Défis et stratégies pour la poésie populaire  

ZIANE Fouzia 

University Mouhamed Boudiaf of M’sila, Algéria 

Ziane.fouzia15@gmail.com  

Abstract 

Algeria's popular or folk poetry has long been the veritable bedrock of its oral heritage in 

storytelling, keeping culture alive for future generations, and serving as a means of social 

commentary. Both Arab and Amazigh ancestries heritage have fused into these poetic forms in order 

to form the country's history, values, and identity. Modernity, globalization, and oral transmission 

decreasing everywhere threaten the survival of such modes. This article assesses the challenges that 

befall Algeria's oral poetry and offers possible solutions for its conservation, such as documenting it in 

digital form, embedding it in education, and engaging with communities. By such safeguarding of this 

rich poetic heritage, it is assured that the cultural identity of Algeria continues to thrive. It appears that 

oral poetry can only survive through the efforts of the whole society warm with integrating tradition 

into contemporaneousness. 

Résumé 

La poésie populaire algérienne est depuis longtemps le véritable fondement de son 

patrimoine oral en matière de narration, préservant la culture pour les générations futures et 

servant de moyen de commentaire social. Les héritages amazighs et arabes se sont fondus 

dans ces formes poétiques afin de former l'histoire, les valeurs et l'identité du pays. La 

modernité, la mondialisation et la diminution de la transmission orale partout menacent la 

survie de ces modes. Cet article évalue les défis auxquels fait face la poésie orale algérienne et 

propose des solutions possibles pour sa conservation, telles que la documentation sous forme 

numérique, son intégration dans l'éducation et l'engagement auprès des communautés. En 

sauvegardant ainsi ce riche patrimoine poétique, on assure que l'identité culturelle de l'Algérie 

continue de prospérer. Il semble que la poésie orale ne puisse survivre que grâce aux efforts 

de l'ensemble de la société, soucieuse d'intégrer la tradition dans la contemporanéité.   

Introduction 

Algerian popular poetry is renowned for its oral tradition and reflects the country’s 

rich linguistic and cultural diversity. The genre which includes both Arabic and Amazigh oral 

traditions as well as modern appropriations is thought to be a way to preserve history, spread 

moral lessons, and promote creative expression. According to Mammeri, Algeria’s popular 

mailto:Ziane.fouzia15@gmail.com


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

115 

poetry reflects the country’s history including its people’s hardships, triumphs and daily lives 

(1980). 

Algerian oral poetry has been transmitted across generations, shared during social 

gatherings, weddings, and cultural festivities, to foster connections and communal values 

among people. Cherif Sadaoui asserts that poetic forms such as Malhoun, Ahellil, and Chaâbi 

reflect local trends in themes, structure, and linguistic traits, further enhancing Algeria's 

literary diversity (2019). 

Yet with Algeria undergoing rapid socio-cultural changes, the safeguarding of this 

intangible heritage becomes increasingly important. In this essence, Sadaoui adds that 

globalization and urbanization have introduced shifts in cultural values such that younger 

generations concentrate on modern entertainment and electronic media, leaving traditional 

poetry exposed to oblivion (2019). Besides, political and economic shifts influence the ways 

cultural expressions are appreciated and conserved within society. Without the collaborative 

work of documenting, instructing, and honouring popular poetry, Algeria risks to lose a 

significant part of its identity. 

1. The Importance of Popular Poetry in Algerian Culture 

In Algeria, poetry has been an effective instrument in the formation of national 

cultural identity, a vehicle whereby collective memory, resistance, and the articulation of 

social values are expressed. This artistic modality, feeding on Berber and Arab traditions, has 

persisted through consecutive historical periods, a sign of the productive tension between 

indigenous cultural practice and external influences. 

Algeria's oral literary tradition is a dense fusion of both Berber and Arab poetic 

traditions. The oral Berber poetry, or Asefru in Kabyle, has been instrumental in expressing 

religious responsibilities, historical prophecies, and secular themes like courage and everyday 

life events. These poems are traditionally sung by traveling poets called Imaddahen, who have 

been instrumental in safeguarding and disseminating cultural narratives. An example of a 

religious-themed Asefru poem begins: 

To whom should I complain? I have become insane… Lord, I implore your help... 

Likewise, Na'ili poetry, as with other Arab-influenced folk poetry, has been a 

reflection of society values and shared experience. This type of poetry typically embodies 

themes of resilience, beauty, and the profound bond between individuals and society, thereby 

legitimizing a shared culture. 

Throughout the span of Algeria's past history, and even more during an era 

characterized by colonization, popular poetry has served as both resistance and custodian of 

national identity. During French colonial rule, a variety of poetic forms evolved as means for 

the consolidation of public opinion and the encouragement of national awareness. Poets 

utilized their artistic work as a medium through which to address political, social, and cultural 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

116 

affairs, with the intention of consolidating Algerian society and arousing revolutionary 

fervour. 

Also, the Būqālah, a ritual among Algerian women, is an especially notable illustration 

of poetry used to express dissent in Algerian society. Algerian women used to recite poetry in 

collective gatherings that reflected shared interests, fears, and objectives. This ritual not only 

used to maintain language heritage and shared memory but was used to express passive 

dissent against colonialism. 

Currently, Algerian poetry is still centred around issues related to national identity, 

daily life experiences, and intellectual and social change. Poets draw upon Quranic stories and 

aspects of their national patrimony to construct an authentic Arab-Islamic context through 

which an Arab-Islamic identity can be formed while addressing problems in modern life and 

integrating aspects of other cultures in an affirmative manner. The poetic work created by 

Habib Tengour, for example, is part of an ongoing dialogue regarding modernity and 

traditionalism. Tengour himself wrote about the intricacies present in Algerian identity in his 

poetry, discussing how memory and heritage continue to be reassessed through both Eastern 

and Western eyes. 

Algerian folk poetry has been an essential part in building and representing the country's 

cultural identity. From ancient traditional practices, poetry has been an essential part in 

movements of opposition and modern-day life in society. Poetry has always been an essential 

means by which Algerian society has been expressing their collective experience, beliefs, and 

hopes. 

1.1.Popular Poetry as an Oral History 

In Algeria, recitation has been an essential tool used to keep historical events, changes 

in society, and individuals' stories in collective memory to act as an essential source of shared 

remembrances in the country. Additionally, recitation has been an essential means through 

which traditional messages and stories have been passed down to communities in areas where 

formal records have been insufficient. 

Oral poetry has been an essential tool used to document major events in Algerian 

history. Poets in Algeria used this form to express people's dreams and hardships during the 

Algerian War (1954–1962) era. Poetry by Sénac not only summarized revolutionary life 

through lyrical language but was used to act as an act of rebellion against imperialistic ruling 

authorities. This work is an extensive critique of war experience since poets grappled with 

intricate themes in an oppressive context where aspects of identity and allegiance grew 

increasingly essential.  

The dynamism of Algerian society, punctuated by moments of crisis and change, has 

been found mirrored in its oral poetic cultures. The buqalah poetry, for instance, which is 

traditionally recited by women, has served to provide a platform to project individual and 

collective experience, especially in times of political and social change. This tradition has 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

117 

always offered a platform for women to tell their life stories in public forums, creating 

solidarity and common identity. The poems themselves compress themes of resistance, hope, 

and nostalgia into a representation of the social change and changing roles of women within 

Algerian society. 

Algerian oral poetry has also been used as personal narrative, allowing people to tell 

their lives and feelings. Personal narrative is incorporated into such poetic traditions through 

cultural motifs so that individual life becomes part of the Algerian cultural continuum.  

Algerian literature still draws on its rich oral heritage to address contemporary issues 

in recent years. Authors like Kamel Daoud, who won the Prix Goncourt for his novel 

"Houris," investigate the long-term effects of previous wars, such as the Algerian civil war of 

the 1990s. Daoud's book shows the persistence of the legacy of oral tradition in grappling 

with the issues of identity, memory, and trauma, and with the usefulness of poetic language in 

trying to assign meaning to Algeria’s past and present.  

In essence, Algeria's oral poetic tradition has been key to the nation's history preservation, 

capturing the development of society, and transferring personal experiences. The traditions 

continue to be important in the education and enrichment of the cultural experience, making 

the past voices heard in contemporary discourse. 

2. Challenges to Preserving Popular Poetry 

Algerian poetry is composed in many languages, including Arabic dialects, 

Tamazight, and French, all of which make their own individual contributions to the literature 

of the country. 

Poets specifically speak about matters of resistance, justice, love, and spirituality, 

thereby making poetry a powerful instrument of social critique. 

Although as pertinent as it can be to its culture, Algerian popular verse is precarious. 

Traditionally, history, folkloric legends, and ethical instruction have been passed down from 

elders by mouth for centuries, so that each new generation rings true to its source. Through 

modern digital communication, however, the oral tradition is vanishing in a very short time to 

the extent that a significant portion of Algeria's cultural heritage stands at risk of loss. 

T he rapid evolution of smartphones, social media, and instant messaging applications 

has shifted trends in communication. The young generation, led by global trends, relies less 

on traditional oral narratives and more on digital narratives, memes, and multimedia content. 

With more and more individuals engaging in written and visual content over verbal 

communication, the demand and frequency of oral storytelling decrease.  

Further, the movement of individuals from rural areas to towns and cities has disturbed 

the traditional community setup. In the towns and cities, where life is fast, the intimate setting 

for oral tradition to a great degree does not occur, reducing the chances for the oral 

transmission of knowledge. In addition to that and due to extended working hours and 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

118 

technology-driven distractions, the elderly members of society do not receive as much 

attention from the younger generation as they once received. The customary night storytelling 

sessions are now replaced by screen time, and therefore the exchange of stories and wisdom 

between generations is limited. 

In education, the unequal emphasis on written content has contributed to driving the 

move away from oral knowledge. Textbooks and digital content are prioritized within 

schools, with no room for the practice of oral tradition. Education was once transmitted 

orally, which assisted in nailing down cultural identity and linguistic diversity. However, 

under standardized education, storytelling as a pedagogical practice is secondary or outdated. 

Further, students are encouraged to focus on reading and writing skills, thus forsaking the 

verbal communication drills that were once at the centre of the culture’s perpetuation. 

When the older generation of narrators pass away, deep stories are lost. The youths, as 

they are technology-oriented, are not indicating much interest in acquiring or preserving such 

traditions. The generational gap between the tellers and would-be successors is expanding 

because fewer and fewer youths take an interest in learning to be storytellers. Inadequate 

apprenticeship and firm institutions for teaching new tellers only accelerates the loss. Also, 

with decreasingly extended families, opportunities for young family members to encounter 

story-telling elderly people have sharply declined. 

Exposure to global media has developed a Western entertainment and literature 

preference at the expense of local storytelling traditions. As global cultures become dominant, 

local traditions are pushed to the periphery. With the prevalence of foreign books, movies, 

and TV shows, Algerian youth are more likely to be watching globalized media than 

traditional tales. This has also affected the use of languages in that the indigenous dialects are 

being replaced by prevailing languages that exist in common media. This, together with 

global narrative patterns diverging from oral traditions, is causing a disconnection between 

modern stories and narratives that were previously passed on between generations. 

3. The Consequences of Marginalizing Oral Tradition 

Displacement of oral traditions has grave cultural and linguistic implications. Loss of 

oral transmission undermines national identity and linguistic diversity, particularly in the case 

of the Berber and Arabic dialects that are based on oral narrativity. Second, it denies the sense 

of belongingness as well as consciousness of history to the succeeding generations. 

Losing oral tradition could mean that crucial information about Algeria's history, 

traditional knowledge, and traditional practices could be lost to the world. Loss of communal 

storytelling also affects social cohesion because there are fewer channels of interpersonal 

communication in an increasingly digitalized world. 

As a matter of fact, urbanization and the use of standard Arabic and French in school 

education limit the dissemination of dialectal and Amazigh poetry. Urbanization has, to some 

extent, promoted more interaction between various linguistic groups, creating a demand for 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

119 

the employment of common languages such as Standard Arabic, French, and, now, English. 

In cities, where economic rewards are concentrated, mastery of these dominant languages is 

required to achieve social mobility, enter the workforce, or access education. As a result, local 

dialects and Amazigh languages, once passed down in rural, community-based settings, are 

threatened with erosion. 

To clarify, Algerian education places its emphasis on the teaching languages French 

and Standard Arabic. Although Standard Arabic is also an official teaching language, it is 

overshadowed by French for science and post-primary education. What this does is create a 

hierarchy of language with dialectal Arabic and Amazigh languages being pushed into the 

background. Since oral poetry in these languages is transmitted traditionally by informal 

channels within the family and the community, its transmission is defeated as soon as the 

younger generation is taught formal Arabic and French only. 

3.1.The breakdown of oral poetry traditions 

Dialect poetry and Amazigh are living traditions that are full of cultural expressions, 

historical records, moral teachings, and artistic statements of identity. Though youth are 

attracted to foreign languages, however, they stand a chance of losing access to the structures 

of language, idioms, and rhythms typical of these oral traditions. Without ongoing 

transmission, such types of poetic traditions have a chance to fall into obsolescence or into 

scholarly inquiry and not living traditions. 

Most of the poetry is unwritten and is therefore vulnerable to loss as generations get 

older. Hence, popular Algerian poetry, with its deep roots in oral tradition, is very vulnerable 

to extinction since it is passed on verbally. Since there are no written versions, every new 

generation loses valuable poetic utterances, historical records, and cultural knowledge. This is 

compounded by a series of interrelated factors, including societal changes, linguistic 

influences, and the dwindling numbers of oral poets. 

3.2.Oral Tradition and the Risk of Loss 

Algerian popular poetry, like most oral forms of literature, has been kept alive through 

recitation rather than transcription. A practice that encourages strong social relationships, it 

logically leaves the poetry vulnerable. Finnegan believes that oral poetry, unlike written 

literature, depends on memory and performance, both of which are subject to personal 

variation and progressive deterioration (2012). Since as the older people cease to exist so do 

their characteristically poetic verses, idiomatic expressions, and stylistic affectations. 

Unsystematic record-keeping makes it certain that even widely recited poetic stanzas have a 

good chance of being forgotten or corrupted later on. 

A second significant driver of the decline of Algerian popular poetry is the changing 

linguistic and cultural environment. Algeria's linguistic complexity, with the coexistence of 

Arabic, Berber (Tamazight), and French, has contributed to a gradual shift in the vocabulary 

of poetry. Ameziane argues that globalization and the growing predominance of standardized 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

120 

Arabic and French in formal education are making future generations have less access to the 

regional dialects in which much of this poetry was conventionally written (2008). 

Consequently, even when oral poetry is transmitted, its original linguistic and stylistic 

richness may be diluted or replaced with elements more aligned with dominant languages. 

Historically, oral poets, or imedyazen or meddahs, were social commentators, 

historians, and entertainers. Their performances were central to community life, particularly 

in rural communities. Modernization and urbanization have, however, significantly reduced 

the social functions of these poets (ibid, 2008). With younger generations shifting their 

cultural consumption to written and digital media, the once prevalent oral poetic sessions have 

declined. This change has meant a depreciation in the status of the oral poets, and they have 

since been fewer in numbers, as well as in poems in their repertoires. 

3.3.The Challenge of Documenting an Ever-Changing Art Form 

Even if oral poetry is attempted to be recorded, it is not easy to reproduce its full 

content. Oral poetry tends to be quite dynamic in nature, with recitals customized for specific 

audiences and occasions. It differs not only between poets but even for the same poet's 

different recitals of the same poem (Ong, 1982). This oral style makes it difficult to devise the 

ultimate written versions of oral poems without losing the essence of improvisation and 

rhythm and gestures that are specific to performance. Written transcriptions, while helpful, 

may lose what makes oral poetry special-- the intangibles. 

Poor documentation of Algerian popular poetry is a grave issue of culture as it 

threatens the loss of a worthwhile portion of Algeria's heritage. That it is passed orally, that 

linguistic influences vary, that the work of oral poets is diminishing, and that an art in motion 

cannot be documented are all factors that contribute to its vulnerability. As older generations 

pass away, a vast repository of poetic lore is at risk of being permanently lost, creating gaps in 

Algeria’s rich cultural heritage. 

3.4.The Impact of Commercialization and Modernization on Algerian Popular 

Poetry 

Algerian traditional poetry, heretofore irretrievably associated with social identity and 

the oral tradition, is seriously strained by commercialism and modernity. Conformity to the 

modern public has helped some poets remain current, but commodification looms with the 

risk of the erosion of its traditional identity. The move from an oral, communal poetry to a 

commercially based cultural product carries issues with implications for authenticity, poetic 

style, and poets' social functions. 

Classically, Algerian popular poetry was a communal affair, deeply steeped in oral 

traditions and handed down from generation to generation. Poets, whether meddahs 

(storytellers) or imedyazen (Berber poets), would recite in front of an audience in villages, 

social gatherings, or cultural ceremonies without financial remuneration being the motive 

(Benrabah, 2013). Their works were historically and culturally grounded, and they worked to 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

121 

solidify community identity. Yet with the advent of commercial venues—television, 

electronic media, and record companies—poets, Langlois states, increasingly shape their 

poetry to suit the needs of mass audiences, sometimes at the expense of their poetry's cultural 

particularity and historical resonance (2009). 

Perhaps the most important of the side effects of commercialization is the necessity to 

simplify poetic forms to the point where they can be brought before wider and more varied 

publics. Algerian traditional poetry tends to have elaborate linguistic structures, metaphor 

density, and regional dialects which are highly embedded in the culture and part or parts of a 

time when offered. In the interest of making poetry marketable, however, most present-day 

poets simplify what they express and write, doing away with linguistic complexity and 

cultural specificity (Goodman, 2005). This tendency risks creating poetry that is more 

accessible but less consonant with the oral traditions from which it is derived. 

Moreover, mass production favours shorter, consumable lengths of poetry to the 

detriment of the long, intricate oral stories. The poetic stories, once improvisational in 

character, are pre-packaged and commercialized to highlight entertainment over reality. In 

doing so, the depth of poetic storytelling can be sacrificed as modern interpretations are more 

suited to profitability than maintaining the original function of the oral tradition. 

Algerian folk traditional poetry is not merely recited poetry; it is an art of performance 

based on modulation of the voice, gesture, and engagement with the listeners. In a 

commodified context—whether by sound recording, book publication, or electronic media—

these most critical performative factors are removed or significantly altered. The face-to-face, 

interactive dynamics of poet and audience traditionally establishing a meaning and reception 

for poetry become devoid through a one-way mode of consumption. This shift reduces the 

cultural value of poetry as a social experience to one of commodity rather than as a living art. 

In addition, modern reinterpretations often involve the integration of poetry and music, 

which is particularly clear in styles like Rai, where the lyrical aspects may sometimes be 

overshadowed by the melodic and rhythmic ones. While this merging may promote the 

availability of poetry for more people, it at the same time threatens to undermine the unique 

oral tradition of poetry, assigning it a secondary role within a commercial musical context. 

The rising trend of commercialization has also dramatically changed the role of poets. 

Popular poets have long been considered chroniclers of history, moral commentators, and 

critics of society, using their art to respond to social issues and record common histories. 

However, in a commodified world, poets are subject to pressures arising from economic 

realities, consumerism, and industrial forces, which often push them to compromise their 

artistic autonomy (Benrabah, 2013). Poets resisting such commercial forces are usually 

marginalized, while those who comply may compromise the unique characteristics that 

defined past generations. 

As argued before, popular poetry is part of Algeria's heritage and history. Unless 

purposely recorded, taught, and promoted, there is a risk of loss of this tradition. By utilizing 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

122 

a multi-faceted strategy of oral documentation, education, and electronic means, Algeria can 

ensure its poetic tradition is alive and healthy for future generations. Modernization and 

commodification of Algerian folk poetry both present problems and possibilities. On the 

positive side, modification to modern audience ensures the continued existence of the art form 

into all eternity; on the negative side, pressure towards mass audience, simplified models, and 

mass production threatens disruption of the historic integrity of the poetry. The transformation 

of poetry from a communal, oral, performative culture to a commodified product is a question 

of authenticity, the altered position of the poet, and the loss of long-standing cultural 

practices. 

Strategies for Safeguarding Popular Poetry 

The protection and promotion of Algerian folk verse require deliberate efforts to ensure 

preservation of its rich cultural heritage. Through oral archiving, educational initiatives, and 

community engagement, government support and digital preservation, Algeria can evaluate 

the contemporary relevance of its poetic heritage. 

3.5.Oral Documentation Projects: A Critical Approach to Preserving Algerian 

Popular Poetry 

Algerian folk poetry, being rooted in oral tradition, is a very valuable source of 

cultural memory, linguistic depth, and historical consciousness. Because it is so dependent on 

being passed through the mouth, the fragility of this tradition demands instant and systematic 

conservational practices. 

One of the most effective techniques is the application of systematic oral 

documentation schemes, ensuring the stability and accessibility of this poetic heritage. Oral 

documentation is at the heart of preserving Algerian popular poetry since it captures not only 

the poems' words but also the performance elements that are an integral part of their 

meaning—intonation, rhythm, and gestures. Such nuances, lost so readily in written 

transcription, are important to maintaining the integrity of the poetic form. Through 

methodical documentation and storage of performances, cultural institutions and researchers 

can prevent these significant expressive forms from deteriorating. 

Whenever possible, oral documentation should be embedded in an inclusive 

methodology involving ethnographic field research, digital documentation, and the close 

cooperation with native speakers and performers. Field researchers should make recitations as 

recordings utilizing excellent audio and video equipment to have recitations of the poem on 

various dialects and regional colourings. Accompanying every recording should be metadata: 

information on the contextual setting of the poet, historical context of the poem, and 

sociocultural context. This systematic approach contributes to the academic value of the 

archives so that they can be accessed by students, researchers, and the public. 

Moreover, in order to ensure durability, oral documentation enterprises need to be an 

integral component of national cultural plans and university curricula. Universities, research 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

123 

centres, and libraries need to be main custodians to handle harvesting, warehousing, and 

research studies of recorded poems. The setting up of digital archives through existing web 

portals available on the Internet will also encourage mass communication and open-source 

accessibility. Furthermore, partnerships with foreign institutions that have experience in 

conserving intangible cultural heritage can be capable of funding and providing technical 

expertise to enhance the scale and scope of such projects. 

The oral documentation projects are sustained to a large extent on the active 

engagement of creating and sustaining Algerian popular poetry communities. Ethical 

considerations, such as informed consent, fair reward for poets, and respect for native 

traditions, must be observed. Workshop and community training can help members of the 

community get engaged in the practice of documentation, which promotes ownership as well 

as making sure that they are represented in the right manner. 

3.6.Educational Integration: A Pathway to Preserving Algerian Popular Poetry 

Incorporation of Algerian popular poetry into school curricula is a giant leap towards 

cultural consciousness, linguistic diversity, and historical awareness among young people. 

Being part of Algeria's intangible cultural heritage, this form of poetry captures the values, 

beliefs, and life experience of past generations. If not intentionally included in formal 

education, however, future generations risk losing contact with this rich poetic heritage. A 

scholarly treatment in a formal educational context can ensure its transmission, conservation, 

and revitalization. 

Indeed, education plays a significant role as a driving factor in maintaining and 

preserving culture. The incorporation of Algerian popular poetry within educational systems 

grants learners access to experiencing the substance, varieties, and mediums used to deliver 

content within this medium. Opening doors for youngsters' exposure to poems ensures one 

holds dear an appreciation of oral-based cultures, nurtures national conscience, and brings up 

students' language and thought ability. Besides, this integration encourages intergenerational 

dialogue since the students are able to attempt to learn from the older generations who are 

guardians of these ancient poetic forms. 

The integration of Algerian popular poetry into curricula should be a multidisciplinary 

process that integrates literature, history, and linguistics, enhancing both analytical and 

cultural competencies. At the literary level, students can read the poems of prominent 

Algerian poets, critically analysing their thematic and stylistic aspects to cultivate literary 

analysis as well as cultural knowledge of Algeria's socio-cultural evolution. Poetry is a 

sufficient language vehicle for second-language learning of the Arabic and Berber languages, 

as it relies significantly on rhythm, rhyme, and generous vocabularies and leans more toward 

communicative competence in language through activity like memorization, recitation, and 

performance. Secondly, comparative setting placing Algerian popular poetry within regional 

and world contexts promotes critical appreciation and intercultural knowledge to make 

students appreciate its uniqueness in the background of more broad literature. Project-based 

teaching, for instance, research projects, interviews with local poets, and multimedia 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

124 

presentation also provides students an opportunity to tape and explore poetic traditions in 

their immediate surroundings, offering active learning as well as preserving Algeria's 

immense oral tradition. 

Besides preserving culture, including Algerian popular poetry in the curriculum is also 

pedagogically beneficial in various ways. Poetry enhances memory recall, oral skills, and 

creativity. Poetry is also an entry point for struggling students when they fail with more 

structured types of literature, and therefore it is a valuable pedagogical instrument for 

differentiated instruction. Additionally, the poetic and narrative nature of poetry provides 

more latitude to engage more difficult social and historical questions so that students can 

continue to develop as critical thinkers and learners. 

Undoubtedly, Algerian popular poetry integration within the education sector is 

difficult. It can become a weakness due to the lack of coordinated study material and trained 

educators who possess a strong grasp of oral traditions. Coordination between traditional 

forms of poetry and today's education systems also requires designed curricular structure. For 

this reason, policymakers, cultural institutions, and teachers need to undertake 

interdisciplinarity action in order for them to develop systematic lesson plans, teacher training 

modules, and offered  learning material. 

To attain the complete potential of educational integration, interdisciplinary 

approaches should be taken into account. The internet can be utilized to generate interactive 

study material, including virtual recitation of poetry, online archives, and multimedia 

materials. Furthermore, government programs and schools should collaborate to generate 

overall textbooks and syllabi that include Algerian popular poetry systematically at all grade 

levels. 

Bringing this argument to a close, integrative education is the fundamental plan for 

preserving Algerian traditional poetry and, at the same time, enhancing linguistic and cultural 

competences among students. Incorporating this practice into the educational courses in 

schools based on literature, linguistics, and projects ensures Algeria that the nation's heritage 

will remain as a living, thriving part of national character. Negotiating over implementation 

problems by collective effort will once again strengthen the role of education in safeguarding 

culture, ensuring that future generations will still appreciate and enrich this immense literary 

legacy. 

3.7.Community Engagement: Revitalizing Algerian Popular Poetry through 

Collective Participation 

People's participation is imperative to the continuity and long-term dynamism of 

Algerian popular poetry. As a form of oral literature so deeply embedded in the social and 

cultural existence of Algerian society, popular poetry thrives in the public sphere where 

participatory culture dominates. Festivals, storytelling circles, and competitions are central 

instruments to preserving the practice, intergenerational transmission, and modern adaptation 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

125 

of popular poetry. Such initiatives not only provide room for poetic expression but also 

maintain collective identity so that the rich poetic heritage of Algeria continues. 

Cultural practice, particularly that based on word-of-mouth transmission, has to be 

maintained ongoing through communal involvement. Whereas written texts have the stability 

of the archive, oral poetry relies on interactive engagement between poet and public. 

Community involvement in formal poetic exercise sustains this engagement to facilitate 

preservation and innovation. Community practice generates identification and pride, which 

underpin the social relations on which the poetic practice is based. Through active 

engagement by different stakeholders—youth, the older generation, and poets—such 

activities make possible Algerian popular poetry to be passed down as an unfolding and open 

endeavour and not frozen heritage of times gone by. 

Poetry festivals are the ideal means of engagement with the people while, by the same 

token, disseminating Algerian folk poetry on an expanded scale as places of conservation of 

culture, artistic sharing, economic growth, and youth activity. Through their provision of the 

platform for specialists in traditional poems, poetry festivals have the unique function of 

ensuring authenticity preservation as well as representation of the creative wealth of Algerian 

poetry. They also facilitate inter-regional exchange between poets and enhance cross-regional 

awareness and the development of hybrid forms of poetic speech. Furthermore, mass poetry 

festivals are capable of drawing tourists from outside the immediate region, creating cultural 

tourism and economic development. Once more, with workshops, mentor schemes, and open-

mic readings, the festivals assist in offering new writers room to learn from masters so that 

Algeria's living poetry culture is kept vibrant and on the move. 

Another very old Algerian practice is storytelling circles. These have traditionally 

served as vehicles for transmission of folklore, history, and poetic lore, and are at the hub of 

the efforts today to revive oral literature. Storytelling circles are involved in the preservation 

of Algerian popular poetry through the intergenerational passing on of knowledge, where 

older generations impart poetic traditions to younger generations, and the process is repeated. 

To passive reading, storytelling circles offer active learning settings that provoke discussion, 

interpretation, and improvisation, thereby engaging the experience as a more interactive one 

with the text. They also focus on the degree of flexibility and improvisation in oral culture as 

the participants are continually re-creating and re-interpreting poetic texts on the basis of their 

emergent character. Integration of storytelling circles in schools, libraries, and community 

centres increases the accessibility for a greater portion of the public to partake in Algerian 

popular poetry beyond formalized educational settings, thus ensuring its cultural relevance 

and making it possible for it to be continued.  

One other central instrument to preserving the Algerian popular poetry is poetry 

competitions. This approach is a good way of maintaining and developing Algerian popular 

poetry as it challenges the poets to master their craft while drawing the attention of the public 

to this rich heritage. Poetry competitions provide prestige and status, as prizes and public 

appreciation encourage the poets to continue working. They also promote innovation as they 

give specific themes or poetic structures, which motivate the participants to deal with 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

126 

contemporary themes in traditional forms. The competitive aspect also attracts a wider 

audience, even those who would otherwise not necessarily engage with poetry, thereby 

extending the audience of Algerian popular poetry beyond specialized literary circles. Those 

who organize can maximize their full potential by ensuring that judging panels are diverse, 

providing mentorship to emerging poets, and using digital platforms for wider accessibility 

and engagement, further entrenching the visibility and growth of Algeria's poetic heritage. 

Upon reflection, mass participation in the form of poetry competitions, storytelling 

circles, and festivals is one of the prime sources of filling content in Algerian popular poetry. 

Live public meetings are a source of transmission of culture, developing a new generation of 

poets, and reaffirming national identity. Through these practices, Algeria can make its poetic 

tradition a living and breathing part of its cultural landscape. A model that combines the old 

communal life with modern outreach techniques will be the hallmark of the dynamism and 

global stature of Algerian popular poetry. 

3.8.Digital Preservation: Advancing Algerian Popular Poetry through Online 

Platforms 

The digital age opens up unparalleled potential for the preservation and international 

dissemination of Algerian popular poetry. Being an oral art, which has traditionally depended 

on word-of-mouth transmission through generations, Algerian popular poetry is susceptible to 

its ability to preserve its continuity in the face of social and technological change. Online 

database and web preservation are making availability, durability, and extensive cultural 

exchange a possibility. The strategy not only secures the poetic heritage against possible loss 

but also makes it visible on a global level. 

Unlike written literary forms, oral poetry is particularly vulnerable to forgetfulness 

since it relies on memory and word-of-mouth recitation. Algerian popular poetry has 

historically been passed down through family and community networks with few written 

records. However, rapid modernization, urbanization, and the loss of traditional storytelling 

venues have eroded these channels of transmission. Without deliberate attempts to preserve 

this literary form, there is a risk of cultural amnesia. Digital preservation reverses this threat 

by providing structured, long-term stores in which poetic works can be conserved, catalogued, 

and retrieved for later reference and research. 

The establishment of specialized electronic repositories is an anchoring measure to 

electronically safeguard Algerian popular poetry since the bases are centralized repositories 

where poetry in scriptorial as well as aural-visual form is stored. A successful digital database 

would incorporate multimedia documentation to record not only the words but the 

intonations, rhythms, and performative aspects that are so much a part of oral poetry; it would 

also employ categorization and metadata tagging to organize poems by theme, geography, 

chronology, and linguistic variation in an effort to optimize accessibility as well as scholarly 

application. Further, through the inclusion of interactive features that allow users to add 

translations, interpretations, and annotations, such websites foster collective engagement and 

living scholarship, and accessibility features like inclusion of translations in Tamazight, 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

127 

Arabic, French, and English widen the user base and facilitate cross-cultural communication. 

Hosted in national heritage institutions, cultural centres, and universities, these digital 

collections can effectively access academic researchers as well as the wider public, thereby 

reconciling classical and contemporary forms of poetic experience. 

In addition to static databases, interactive websites, mobile applications, and social 

media platforms play a central role in international dissemination of Algerian popular poetry 

in that they enable direct interaction, collaboration, and appreciation across geographical 

locations. Social media convergence on platforms like YouTube, Instagram, and TikTok 

offers poets avenues to post recitals, interact with the audience, and tap into global literary 

spaces, hence gaining visibility and access. Moreover, podcast and audio archives also save 

Algerian poetry's verbal quality so that the sonic and rhythmic qualities are accessible to 

everyone who listens from around the globe. Online readings of poems and poetry contests 

take this interaction to another level by eliciting real-time responses, rendering poetry a living 

and breathing element rather than an archive cadaver. Crowdsourced input, through calls for 

scholars, poets, and enthusiasts to contribute recordings and translations, guarantees the 

continuity of poetic genres and local dialects as well as the enrichment of Algerian oral 

heritage. Algerian popular poetry thus becomes even more mobile through these kinds of 

digital initiatives and assert its place within the broader global literary sphere while remaining 

locally embedded. 

While digital preservation is of immense value, there are issues that need to be 

addressed to ensure it is functional, and these are technological infrastructure, data 

authenticity, digital accessibility, and cultural sensitivity. Technical skills and long-term 

funding need to be established to build and maintain high-quality digital repositories since 

poor infrastructure erodes long-term preservation. In addition, safeguarding poetic works 

from unauthorized exploitation and ensuring that poets and their communities are 

appropriately attributed remain ethical issues in the digital context. Bridging the digital divide 

is also imperative, requiring mobile-responsive and offline-enabled content to broaden 

dissemination and inclusivity to both international and local audiences. Furthermore, 

modernization and deference to oral tradition require thoughtful curation to ensure the 

integrity of poetic utterances, so that digitization does not devalue them culturally. Addressing 

these issues through collaborative efforts among academic institutions, cultural institutions, 

and government agencies will promote the viability and success of digital preservation 

projects, allowing Algerian popular poetry to thrive in both present and future contexts. 

All things considered, digital preservation is a new method of preserving Algerian 

popular poetry and making it last, as well as maintaining its appreciation globally. With the 

advent of formalized online databases and through the employment of interactive digital 

platforms, Algeria can maintain its vast poetic richness while adhering to the current 

technological paradigms. The integration of digital technology into efforts to preserve culture 

promotes accessibility, scholarly interest, and cultural continuity so that Algerian poets' words 

can reach across time and space. The sustained effort in digital documentation makes possible 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

128 

the Algerian popular poetry to thrive as a historical heritage and living tradition in the digital 

age. 

3.9.Government and Institutional Support: Policy Frameworks for Preserving 

Algerian Oral Poetry 

Algerian oral poetry is an essential constituent of Algerian cultural and literary heritage, with 

historical narratives, social ethos, and linguistic diversity. But under the scenario of rapid 

globalization and shifting cultural values, survival of the oral tradition can be envisaged only 

through active governmental and institutional intervention. Recognition and promotion of 

Algerian oral poetry as national cultural heritage involve the development of extensive 

policies and activities that facilitate its transmission, accessibility, and research. Stake-holders 

can secure the long-term viability of this unique poetic art through legislation, funding 

programs, and institutional collaboration. 

Governments play a vital role in the preservation of culture through the establishment 

of legal frameworks that safeguard intangible heritage, such as oral poetry, and Algeria, being 

a signatory to UNESCO's Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage 

(2003), has a basis for such programs. For sake of international adherence, Algerian policy 

makers would pass recognition bills that statutorily inscribe oral poetry in the designation as 

an intangible cultural heritage and include it as part of countrywide preservation activities. 

Documentation programs financed through the government would also cover money for 

systemic capture, writing, and deposit of oral poetry into archives that anyone, be they 

scholars or not, would readily access. The establishment of cultural preservation funds by 

grant programs for scholars, poets, and institutions would also encourage scholarship and 

creative work with oral poetry traditions. The inclusion of Algerian oral poetry in national 

school curricula would also encourage awareness and appreciation among future generations, 

thereby ensuring its preservation and survival. By these policy- and law-crafted activities, the 

Algerian state can make oral poetry, as a traditional cultural patrimony, conserved and useful 

to future generations. 

In addition to state action, educational and cultural institutions play a critical role in 

facilitating Algerian oral poetry by providing outlets to research, document, and engage the 

masses. Academic discussion can be united at universities by providing research courses that 

focus on linguistic and literary analysis of oral poetry, and providing systematic examination 

of regional genres. Conservation of museum and archive collections has to be done in a bid to 

preserve earlier and current works. Collaborative research with anthropologists, linguists, and 

historians also suits academic arguments regarding the authenticity of oral poetry in Algerian 

society, which provides a complete spectrum of methods to understand its cultural 

significance. Secondly, community-based, locally based culture- and poet-practitioner-

inclusive partnerships ensure that cultural authenticity and dynamic continuation of the oral 

tradition are guaranteed. These are complemented by cultural and academic institutions, 

guaranteeing a sustainable direction to the conservation and promotion of Algerian oral poetry 

where academic knowledge entwines with cultural continuity. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

129 

Preservation of oral poetry forms requires investment at both national and institutional 

levels with institutionally formalized funding systems that incentivize poetic production, 

documentation, and public recitation. National investment for poets can provide direct 

financial support, guaranteeing continuous oral tradition preservation as well as the creation 

of new creative works. Cultural festival patronage, through investment in poetry festivals and 

competitions of oral narratives, can revive popular interest and stimulate participation at the 

grassroots level. In addition, patronage of publication of anthologies of poetry and mass 

media production, such as radio broadcasting and electronic recording, can be a potent 

instrument of audience growth, making extension and outreach through oral poetry easier. 

Organizations for oral poetry preservation can receive additional tax incentives as an 

incentive for involving the private sector in joint projects for promoting such traditions. With 

the establishment of proper financial support programs, the government of Algeria has the 

potential to foster artistic creativity while preserving oral poetry's cultural and historical 

essence for future generations. 

Last but not least, despite the potential benefits of state and institutional support, 

several challenges must be addressed to safeguard Algerian oral poetry in an effective 

manner. Bureaucratic hurdles, including complex administrative processes, can detract from 

effective distribution of cultural preservation funds, hindering important projects. Algeria's 

language diversity also necessitates inclusive policy where poetry in Arabic, Tamazight, and 

local languages is identified and supported to ensure full representation of culture. In addition, 

globalization and shifting culture pose the challenge of maintaining oral poetry on new media 

without loss of integrity, and striking the fine line between tradition and technology. 

Measuring effectiveness of preservation policy is also vital, as developing means of 

measurement facilitates accountability, ongoing improvement, and sound long-term 

preservation strategies. Committed to the challenge in modes of adaptive policy mechanisms, 

stakeholder involvement, and technological deployment, preservation activities' sustainability 

and effectiveness will enhance to ensure that Algerian oral poetry lives long and healthy both 

in traditional and virtual environments.  

Conclusion 

In final analysis, official endorsement and patronage of Algerian oral poetry as national 

heritage require concerted action by government ministries, schools, and cultural institutions. 

Through the enforcement of legal protection, economic patronage, and institutional 

collaboration, Algeria can safeguard its poetic tradition while ensuring cultural continuity and 

scholarly research. To ensure the prosperity of oral poetry in the modern era calls for an 

inclusive policy that prioritizes preservation across history, citizens' participation, and 

encouraging policy utilization. Through cautious state and institutional support, Algerian oral 

poetry could potentially survive as an enduring and vibrant cultural heritage.  

   

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

130 

References 

1. Benrabah, M. (2007). Language in education in Algeria: Language policies and the 

sociopolitical context. Language Policy, 6(2), 225-252. 

2. Boukous, A. (1999). Sociolinguistique de l’amazigh. Rabat: Publications de l’IRCAM. 

3. Cherif. S. (2019). Towards a Translatlantic Ethnotext : algerian Kabyle; Moroccan 

Rifian and Maghrebi; and US Choctaw and Canadian Mi'kmaq in Autobiographical 

Writings from North Africa and North America.  

4. Grandguillaume, G. (2004). L’arabe et le français en Algérie. Paris: Maisonneuve & 

Larose. 

5. Hadj-Sadok, M. (1983). La poésie populaire en Algérie. Algiers: Office des 

Publications Universitaires. 

6. Mammeri, M. (1980). Poèmes kabyles anciens. Paris: Maspero. 

7. Ameziane, S. (2008). Orality and Social Change in Algerian Popular Poetry. Algiers: 

Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle. 

8. Finnegan, R. (2012). Oral Literature in Africa. Open Book Publishers. 

9. Grandguillaume, G. (2004). Langue et pouvoir en Algérie. Maisonneuve & Larose. 

10. Ong, W. J. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen. 

11. Benrabah, M. (2013). Language Conflict in Algeria: From Colonialism to Post-

Independence. Multilingual Matters. 

12. Goodman, J. (2005). Berber Culture on the World Stage: From Village to Video. 

Indiana University Press. 

13. Kapchan, D. (1996). Gender on the Market: Moroccan Women and the Revoicing of 

Tradition. University of Pennsylvania Press. 

14. Langlois, T. (2009). Rai Music and Resistance in Algeria. Popular Music Studies, 

26(2), 187-202. 

15. Ong, W. J. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen.  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

131 

Anthologies de Poésies Traditionnelles Maghrébines dans les 

Romans d'Assia Djebbar et Yasmina Khadra 

Anthologies of Traditional Maghreb Poetry in the Novels of  

Assia Djebbar and Yasmina Khadra  

1. KHARKHACHE Souhila 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

souhila.kharkhache@univ-msila.dz 

2. SAADAOUI Saloua 

Université Mohamed Boudiaf de M’Sila, Algérie 

saloua.saadaoui@univ-msila.dz   

Résumé: 

Cette étude explore la manière dont les anthologies de poésies traditionnelles 

maghrébines sont intégrées et réinventées dans les romans francophones d'Assia Djebbar et 

Yasmina Khadra, révélant une stratégie double de résistance culturelle et d'affirmation 

identitaire. L'analyse distingue deux approches : 

Assia Djebbar adopte une démarche de restitution archéologique et de subversion. Elle 

intègre explicitement des chants de femmes (lamentations kabyles, chants de deuil) dans des 

romans comme Vaste est la prison et L'Amour, la Fantasia. Pour Djebbar, cette poésie orale 

est une archive contre-historique qui permet de briser le silence imposé aux femmes et de 

conférer au français le rôle de véhicule mémoriel. Son écriture crée un palimpseste où la 

langue maternelle transparaît sous la langue française. Yasmina Khadra privilégie 

l'imprégnation stylistique et le lyrisme fataliste. Il incorpore la sagesse populaire et les adages 

sentencieux (hérités du Melhoun) dans des œuvres comme Ce que le jour doit à la nuit et Les 

Agneaux du Seigneur. La poésie traditionnelle se manifeste par une prose élevée et imagée 

qui donne une dignité épique à la souffrance sociale et au drame identitaire, ancrant le récit 

dans le fatalisme moral maghrébin. 

L'intégration de cette anthologie poétique, qu'elle soit par citation (Djebbar) ou par style 

(Khadra), garantit la continuité culturelle de l'Algérie, affirmant que le roman francophone est 

l'héritier moderne et l'espace de résilience de l'oralité ancestrale. 

Mots-clés : Littérature Francophone- Poésie - Poésie Traditionnelle Maghrébine- Oralité- 

Identité et Culture. 

  

mailto:souhila.kharkhache@univ-msila.dz
mailto:saloua.saadaoui@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

132 

Abstract 

This study explores how anthologies of traditional Maghrebi poetry are integrated and 

reinvented within the Francophone novels of Assia Djebbar and Yasmina Khadra, revealing a 

dual strategy of cultural resistance and identity affirmation. The analysis distinguishes 

between two distinct approaches: 

Assia Djebbar adopts a method of archaeological restitution and subversion. She 

explicitly incorporates women's songs (Kabyle lamentations, dirges) into novels such as Vaste 

est la prison and L'Amour, la Fantasia. For Djebbar, this oral poetry serves as a counter-

historical archive that breaks the silence imposed on women and assigns the French language 

the role of a memorial vehicle. Her writing creates a palimpsest where the mother tongue 

shines through the French text. Yasmina Khadra favors stylistic impregnation and fatalistic 

lyricism. He incorporates popular wisdom and sententious adages (inherited from the 

Melhoun) into works such as What the Day Owes the Night and The Lambs of the Lord. 

Traditional poetry manifests through an elevated and metaphorical prose that confers an epic 

dignity upon social suffering and identity crises, anchoring the narrative in Maghrebi moral 

fatalism. 

The integration of this poetic anthology—whether through direct citation (Djebbar) or 

stylistic influence (Khadra)—ensures Algeria's cultural continuity. It asserts that the 

Francophone novel is the modern heir and the space of resilience for ancestral orality. 

Keywords 

Francophone Literature – Poetry – Traditional Maghrebi Poetry – Orality – Identity and 

Culture   

Introduction 

Les chants oraux constituent un patrimoine culturel profondément ancré dans la 

société maghrébine. A travers lesquels se détermine le rôle de la langue française face à cette 

tradition orale. Ils jouent un rôle dans la transmission de la mémoire collective, l’expression 

identitaire et la résistance face aux bouleversements politiques et sociaux. La littérature 

algérienne d’expression française, notamment à travers des auteurs comme Assia Djebar, a su 

intégrer ces éléments afin de révéler la voix des femmes et d’ancrer l’Histoire dans la 

narration. Cette étude se propose d’examiner la fonction du chant oral dans la littérature 

maghrébine ainsi que son impact sur la construction identitaire. 

La littérature algérienne d'expression française est intrinsèquement marquée par une 

tension féconde entre la langue d'écriture, héritée du colonisateur, et la mémoire orale 

ancestrale du Maghreb. Cette tension se manifeste de manière privilégiée par l'intégration 

d'anthologies de poésies traditionnelles dans la trame romanesque. Assia Djebbar et Yasmina 

Khadra, deux figures majeures, ont choisi d'inscrire ces fragments poétiques – qu'il s'agisse de 

chants de femmes, d'adages populaires ou de lyrisme fataliste – comme des fondations 

identitaires de leurs œuvres. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

133 

Assia Djebbar (1936-2015), s'engage dans une archéologie de la parole féminine, 

utilisant la poésie orale comme une archive contre-historique pour briser le silence imposé 

aux femmes. Yasmina Khadra (né en 1955), quant à lui, forge un style lyrique qui imprègne 

sa prose de la sagesse et du fatalisme populaire maghrébin. 

La question centrale de cette étude est de déterminer de quelle manière l'intégration et 

la réécriture des formes de poésie traditionnelle maghrébine constituent une stratégie narrative 

et identitaire visant à la fois la résilience culturelle, la subversion de la langue française et la 

restitution de la mémoire collective. 

Notre analyse procédera en deux temps : d'abord, nous examinerons la démarche de 

restitution explicite de l'oralité féminine chez Assia Djebbar ; ensuite, nous étudierons 

l'imprégnation stylistique de la sagesse populaire et du fatalisme lyrique dans l'écriture de 

Yasmina Khadra.   

1. Les Chansons orales et la littérature maghrébine 

Souvent issus de traditions populaires, les textes de chansons orales algériennes, 

tunisiennes et maghrébines sont parfois intégrés dans des romans maghrébins d'expression 

française pour enrichir le contexte culturel et linguistique. Dans ses romans comme L'Amour, 

la fantasia et Loin de Médine, Assia Djebar intègre des chants traditionnels algériens pour 

capturer l'essence poétique et culturelle de l'Algérie. 

De même, Yasmina Khadra est connu pour ses romans profonds qui explorent souvent 

des thèmes sociaux et politiques au Maghreb. Bien que la musique et les chants ne soient pas 

toujours directement intégrés sous forme de textes complets dans ses romans, voici un 

exemple où la musique joue un rôle significatif : 

Dans le roman "Ce que le jour doit à la nuit" de Yasmina Khadra, bien que les textes 

de chansons spécifiques ne soient pas cités, l'ambiance et l'atmosphère culturelle de l'Algérie 

sont fortement présentes. Le roman se déroule pendant la période coloniale en Algérie et 

explore les relations interculturelles, les tensions politiques et les bouleversements sociaux. 

La musique traditionnelle et les chants sont souvent évoqués comme faisant partie intégrante 

de la vie quotidienne et des rassemblements sociaux dans ce contexte. 

Ces exemples montrent comment les écrivains maghrébins utilisent la tradition orale dans 

leurs œuvres littéraires 

- Dans "Ce que le jour doit à la nuit", l'auteur évoque souvent l'ambiance musicale et les fêtes 

traditionnelles algériennes, bien que sans citer de textes de chansons spécifiques, il capture 

l'esprit festif et la musicalité de la culture algérienne à travers ses personnages et ses décors. 

Assia Djebar intègre parfois des chants et des poèmes dans ses romans pour explorer l'identité 

culturelle et la mémoire collective de l'Algérie. Par exemple : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

134 

- Dans "L'Amour, la fantasia", Djebar fait référence aux chants traditionnels algériens comme 

une forme de résistance culturelle et de mémoire collective, mais elle ne cite pas de textes 

spécifiques. 

- Dans "Loin de Médine", elle utilise également la poésie et les chants pour évoquer les 

racines culturelles et historiques de l'Algérie, mettant en lumière la diversité linguistique et 

musicale du  

- "Yasmina Khadra" : Dans ses romans comme "Ce que le jour doit à la nuit", "L'attentat", et 

d'autres, il explore la vie en Algérie à travers des histoires de personnages complexes, mais il 

n'intègre pas de textes de chansons. 

Quelques exemples d'anthologies de poésie ou de musique traditionnelle  

1. "Anthologie de la poésie algérienne contemporaine" par Malek Alloula - Cette anthologie 

présente une sélection de poèmes représentatifs de la poésie algérienne moderne, explorant 

divers thèmes culturels et sociaux. 

2. "Chants d'amour, chants de guerre" : Poésies populaires de Kabylie par Mouloud Mammeri 

- Ce livre recueille des poèmes populaires de la région de Kabylie en Algérie, offrant un 

aperçu de la poésie orale traditionnelle et de son importance culturelle. 

3. "Musique populaire de l'Algérie" par Hadi Adel - Cette compilation explore la diversité de 

la musique populaire algérienne, incluant des genres comme le chaâbi, le raï, et d'autres 

formes musicales influencées par les traditions locales et les rythmes berbères. 

4. "Anthologie de la littérature algérienne (1950-1987)" par Tassadit Yacine - Bien que 

principalement axée sur la littérature, cette anthologie inclut des textes poétiques et des 

chansons qui ont marqué la scène culturelle et littéraire de l'Algérie. 

Ces anthologies offrent une fenêtre sur la richesse de la poésie et de la musique 

traditionnelle en Algérie, reflétant les traditions orales et écrites qui ont façonné l'identité 

culturelle du pays. Elles sont une excellente ressource pour explorer davantage la culture 

algérienne à travers ses expressions artistiques. 

Il est intéressant de noter que de nombreuses chansons orales maghrébines sont 

transmises de manière anonyme à travers les générations, ce qui rend souvent difficile 

l'attribution à un auteur spécifique. Cependant, certains auteurs ont intégré des références à 

ces chansons dans leurs romans, même si les auteurs eux-mêmes ne sont pas toujours 

identifiés clairement. Voici quelques exemples : 

1. "L'Enfant de sable" de Tahar Ben Jelloun : 

- Bien que ce ne soit pas un roman, mais un conte philosophique, Tahar Ben Jelloun explore 

des thèmes de la tradition orale et de la transmission des récits au Maroc, ce qui pourrait 

inclure des références indirectes à des chansons populaires maghrébines. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

135 

2. "La Nuit sacrée" de Tahar Ben Jelloun : 

- Ce roman de Ben Jelloun explore les racines et la mémoire collective du Maroc à travers le 

personnage de Zahra, et bien que le livre se concentre principalement sur la prose, il évoque 

des éléments de la tradition orale qui pourraient inclure des chansons. 

3. "Le Café des Délices" de Abdelkader Djemaï : 

- Ce roman algérien fait référence à des chansons populaires algériennes et à leur rôle dans la 

vie quotidienne des personnages. Bien que l'auteur ne soit pas spécifiquement cité comme 

l'auteur des chansons orales mentionnées, il intègre ces éléments pour enrichir le cadre 

culturel de l'histoire. 

Dans ces romans et d'autres œuvres littéraires maghrébines, les chansons orales jouent 

souvent un rôle important en tant que témoins de la culture populaire et de l'histoire 

collective, même si elles restent principalement ancrées dans la tradition orale plutôt que dans 

une attribution d'auteur formelle. 

Les chansons des femmes qui ont participé aux révolutions ou aux mouvements de 

libération dans le Maghreb sont souvent des expressions puissantes de leur engagement et de 

leurs luttes. Voici quelques exemples de chansons associées à des femmes activistes ou à des 

mouvements révolutionnaires dans la région : 

1. "Chanson des femmes de la guerre d'indépendance algérienne": 

- Pendant la guerre d'indépendance algérienne (1954-1962), les femmes ont joué un rôle 

crucial en tant que combattantes et soutiens logistiques. Bien que les chansons spécifiques ne 

soient pas toujours attribuées à des auteurs individuels, les paroles souvent anonymes de ces 

chants reflètent la résistance et l'espoir de libération. 

2. "Chants des femmes berbères lors des Printemps berbères" : 

- Les Printemps berbères, notamment celui de 1980 en Algérie et celui de 2001 en Kabylie, 

ont vu les femmes jouer un rôle central dans les manifestations pour la reconnaissance de la 

culture berbère. Les chants et les poèmes lors de ces événements expriment souvent la lutte 

pour les droits culturels et linguistiques. 

3. "Chants de femmes lors de la révolution tunisienne de 2011": 

- Durant la révolution tunisienne qui a renversé le régime de Ben Ali en 2011, les femmes ont 

été très actives dans les manifestations et ont souvent utilisé la musique et les chants comme 

moyen de mobilisation et de solidarité. Ces chants reflètent les aspirations pour la démocratie 

et les droits humains. 

Ces chansons peuvent varier en termes de style et de contenu, mais elles partagent 

souvent un thème commun de résistance, de solidarité et d'espoir pour un changement social 

et politique. Elles témoignent également de la manière dont la musique et la culture populaire 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

136 

ont été des instruments de mobilisation et d'expression lors des moments clés de l'histoire du 

Maghreb. 

  Les textes de chansons associées à des femmes qui ont participé à des révolutions ou 

des mouvements de libération dans le Maghreb. Ces textes peuvent être symboliques et 

représentent souvent des sentiments de résistance, d'unité et de lutte pour la liberté. 

- Les paroles de ces chansons peuvent varier, mais voici un exemple tiré de"Anthologie de 

Poésies Traditionnelles Maghrébines" Guessous, F.Anthologie de la poésie du Melhoun 

marocain : Douze siècles de la vie d'un royaume.2008, Akadimiyat Al Mamlaka Al 

Maghribiya (Casablanca). qui exprime le désir de liberté et la détermination des femmes 

algériennes pendant la guerre d'indépendance : 

Ô liberté, que de crimes on commet en ton nom 

Tant de larmes, tant de sang versés pour ta couronne 

Nous nous battons sans faiblesse, pour notre dignité 

Pour que nos enfants connaissent enfin la liberté 

- Pendant les Printemps berbères, les femmes berbères ont chanté pour exprimer leur fierté 

culturelle et leur désir de reconnaissance. Voici un extrait de Poésie lyrique ou chant 

populaire de chanson berbère : 

Amur, amur, ay a brid tamurt n leqbayel 

Abrid ayen i yelli-s d tmurt, d aɣyul i ttɣdi-s 

Tbedd di tmeɣreft, ad t-ɣrem umennuɣ 

Abrid i leḥbus, tebɣi-t wid ara yebɣuḍ 

Ce texte célèbre la terre (tamurt) et exprime l'amour pour la culture berbère ainsi que le désir 

de la préserver et de la transmettre aux générations futures. 

- Pendant la révolution tunisienne, les femmes ont chanté des slogans et des chansons de 

protestation dans les rues pour exprimer leur engagement envers la démocratie et les droits 

humains. Voici un exemple simplifié de ce que pourrait être un texte de chanson de cette 

époque : 

Dhahriya, dhahriya, ya Ben Ali douga douga 

Douga douga, douga douga, el chaab yourid isqat an-nidham 

Ces paroles appellent au départ de Ben Ali et expriment la volonté du peuple pour un 

changement politique radical. Ces exemples montrent comment la musique et les chansons 

ont été utilisées comme des moyens puissants de mobilisation et d'expression pendant des 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

137 

périodes de lutte et de révolte dans le Maghreb. Ils capturent les émotions et les aspirations 

des femmes qui ont joué un rôle crucial dans ces mouvements historiques. 

I. Phase Théorique (Conceptualisation et Cadrage)  

 Définition des Concepts  

1. poésie Traditionnelle Maghrébine 

 Poésie principalement orale, exprimée en Arabe dialectal (Malhûn) ou en langues 

Berbères/Amazighes, jouant un rôle central dans la mémoire collective et l'identité 

culturelle.MAMMERI, Mouloud. (1980). Poèmes kabyles anciens. Paris : Maspero.  

2. Littérature Francophone Maghrébine  

 Ensemble des œuvres écrites en français par des auteurs maghrébins, née du contexte colonial 

et caractérisée par la contestation identitaire et l'exploration du biculturalisme et de la 

désillusion post-indépendance. KHATIBI, Abdelkébir. (1983). Maghreb pluriel. Paris : 

Denoël. 

 Elle n'est pas seulement un art, mais un outil social. Elle est la mémoire historique des 

peuples, le dépositaire des normes sociales, et un vecteur d'identité culturelle face à 

l'extérieur. 

Comparaison entre l'écriture de Djebbar et Khadra 

I. Assia Djebbar : La Voix des Femmes et la Résurgence de la Mémoire Orale 

Cette partie se concentrera sur l'œuvre d'Assia Djebbar, sa quête pour dé-silencier les 

voix féminines de l'histoire et son recours aux formes poétiques traditionnelles comme chants 

de femmes ou lamentations. 

A. Le Recours à la Poésie Traditionnelle : Une Archéologie Féminine 

I. Fonction du Chant Traditionnel 

Fonction de la poésie: Réintégrer les femmes dans l'Histoire et la parole. La poésie/le 

chant est souvent la seule forme d'expression transmise par les femmes sous le joug du silence 

colonial ou patriarcal. Référence aux genres : L'écho des chants de jalousie, de mariage, ou de 

mort (comme les chants berbères/kabyles). 

Exemple potentiel (Assia Djebbar) : Le roman Vaste est la prison (1995) : La narratrice fait 

référence à des chants berbères (amazighs) et intègre des fragments de poésie ou de récits 

oraux ancestraux, notamment l'inscription sur une stèle qui devient un symbole d'une écriture 

féminine ancienne et occultée. L'auteur a également écrit le recueil Poèmes pour l'Algérie 

heureuse (1969), montrant son lien direct avec cette forme. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

138 

B. La Poésie comme Palimpseste du Roman 

L'oralité dans l'écriture: L'incorporation de fragments poétiques ou de rythmes oraux 

brise la linéarité du roman en français, créant un palimpseste où la langue maternelle (arabe 

ou berbère) resurgit. Thèmes majeurs: Le chant comme résistance, transmission de la douleur 

et de l'amour, et connexion à la terre algérienne. 

II. Yasmina Khadra : La Poésie de l'Amertume et de la Quête Identitaire 

Cette partie examinera la manière dont Yasmina Khadra utilise le langage poétique, 

souvent teinté de mélancolie, de fatalité et de proverbes, pour exprimer la déchirure identitaire 

et la critique sociale. 

A. Rythmes et Lyrisme : Une Écriture "Charriant" l'Oralité Populaire 

Le style de Khadra: Une prose très travaillée, lyrique et imagée, souvent qualifiée de 

"poétique", qui incorpore la sagesse populaire et les dires ancestraux maghrébins. 

Fonction des fragments poétiques/adages: Exprimer la fatalité, la résilience des personnages 

face à la violence (politique, sociale, militaire) et l'ancrage culturel au-delà du déchirement. 

B. La Poésie de la Terre et de l'Exil 

Exemple potentiel (Yasmina Khadra) : Le roman Ce que le jour doit à la nuit (2008) : Bien 

que moins explicitement un "florilège" que Djebbar, le roman est imprégné d'une poésie de 

l'oralité de l'enfance et de la nostalgie. Le langage du père, les descriptions de la vie rurale, les 

maximes et sentences disséminées dans le dialogue ou la narration rappellent la tradition orale 

du Maghreb. 

III. Convergence et Divergence des Anthologies Poétiques 

Comparaison entre les usages de la poésie traditionnelle par les deux auteurs. 

A. La Poésie, Ancrage Identitaire Commun 

Similarités: Les deux auteurs utilisent la poésie pour combler le fossé de la langue française 

d'écriture et affirmer un substrat culturel autochtone et maghrébin face à l'histoire coloniale ou 

à la modernité déracinante. 

Enjeu linguistique: Le français est utilisé pour écrire l'Algérie, mais la poésie (même 

traduite/suggérée) est la voix de l'Algérie. 

B. Différences de Fonction et de Forme 

Djebbar: Utilisation plus documentaire et militante (pour l'histoire des femmes), souvent sous 

forme de fragments, de chants cités ou de références explicites à l'oralité féminine 

(lamentations, hadra). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

139 

Khadra: Utilisation plus stylistique, la poésie est intégrée au rythme du texte (une poésie en 

prose) pour exprimer la mélancolie identitaire et la critique sociale/politique. 

 1. Assia Djebbar : L'Anthologie du Chant Féminin 

L'approche d'Assia Djebbar est une véritable quête archéologique et de restitution. 

L'anthologie n'est pas un recueil séparé, mais est incorporée dans le tissu narratif, souvent par 

le biais de la voix de la femme qui se libère. 

Roman : Vaste est la prison (1995) 

Exemple d'intégration : Djebbar entremêle l'autobiographie, l'histoire et la poésie. Elle intègre 

directement des chants berbères de Kabylie qu'elle traduit, les nommant "chants des femmes 

de la tribu". Ces chants, souvent des complaintes sur la mort, l'amour ou la souffrance, 

agissent comme des ancres temporelles et culturelles. Elle parle notamment de l'inscription 

berbère (tifinagh) sur les pierres, faisant de ces traces une poésie écrite ancienne (l'inscription 

"vaste est la prison" devient une métaphore). 

Fonction : Rendre aux femmes une parole et une histoire, marquant l'opposition entre 

l'enfermement physique et la liberté du chant/de l'oralité. 

Roman : L'Amour, la Fantasia (1985) 

Exemple d'intégration : Djebbar utilise la poésie funéraire (lamentations) et le récit des veuves 

algériennes de la colonisation. Elle fait le lien entre la voix des femmes qui pleurent les morts 

et la tradition du chant. Elle cite parfois des formules orales transmises de génération en 

génération, soulignant la force de cette tradition face aux écrits de l'histoire officielle. 

2. Yasmina Khadra : L'Anthologie de la Sagesse Populaire et du Lyrisme 

L'intégration chez Khadra est plus stylistique et thématique ; elle imprègne la prose d'une 

tonalité poétique qui rappelle l'oralité et la fatalité populaire, plutôt que de citer formellement 

des poèmes. 

Roman : Ce que le jour doit à la nuit (2008) 

Exemple d'intégration : Le roman n'intègre pas un "chant" explicite, mais est caractérisé par 

une prose lyrique et sentencieuse qui rappelle l'éloquence de l'arabe oral. Les maximes, 

proverbes et métaphores qui ponctuent les dialogues et la narration (souvent sur l'injustice, 

l'amour ou la fatalité du destin) sont la transposition du Melhoun populaire (poésie chantée) et 

de la sagesse paysanne. 

Exemple de style (simulé, basé sur son écriture) : Le héros est souvent confronté à des 

réflexions profondes qui sonnent comme des adages populaires: "La misère est une vieille 

mère qui n'a de lait que l'amertume pour ses enfants" ou "On ne retient pas la boue quand le 

torrent est en colère". 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

140 

Roman : Les Hirondelles de Kaboul (2002) 

Exemple d'intégration : Bien que se déroulant en Afghanistan, le style narratif de Khadra 

conserve une poésie de la détresse et de l'honneur qui est intrinsèque à son héritage 

maghrébin. Les descriptions des personnages, leurs pensées intérieures et le rythme de la 

phrase traduisent un lyrisme de l'amer qui s'apparente aux poèmes bédouins où la dignité face 

à la souffrance est centrale. 

Synthèse : 

Pour Djebbar, la poésie est une source (anthologie) explicitement citée pour réparer l'histoire. 

Pour Khadra, la poésie est un style (lyrisme) qui imprègne le roman pour ancrer la douleur et 

l'identité. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution de la Voix et de l'Histoire Féminine 

A. Le Chant des Femmes : Mémoire et Palimpseste de l'Oralité 

L'intégration de la poésie berbère (Amazigh) : La recherche de l'écriture originelle et 

féminine. 

Exemple : L'utilisation de fragments de chants kabyles dans Vaste est la prison (1995). 

L'auteure évoque et intègre des refrains de chants populaires, notamment les lamentations 

funéraires (chants de deuil), qui sont l'apanage de la tradition orale féminine. Le titre même 

est inspiré d'une inscription punique, mais le chant ancestral est le véritable trésor. 

La Poésie de l'Enfermement et de l'Évasion : 

Exemple: Dans Femmes d'Alger dans leur appartement (1980) et L'Amour, la Fantasia 

(1985), la narratrice évoque les chansons de houch (cour intérieure) ou les chants de 

mariage/de jalousie qui témoignent d'une vie intérieure riche malgré l'enfermement. La poésie 

citée est le seul "mur" qui puisse s'ouvrir sur l'extérieur. 

B. La Subversion du Français par le Rythme Poétique 

Le rythme et l'écho de la langue maternelle (arabe/berbère) dans la prose française. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme Fataliste et la Poésie de la Déchéance 

A. La Poésie en Prose : Sagesse Populaire et Sentence 

L'incorporation d'Adages et de Proverbes : Le style de Khadra est une réinvention du discours 

sentencieux de la tradition orale maghrébine. 

Exemple : Dans Ce que le jour doit à la nuit (2008), les réflexions des personnages 

(notamment celles des anciens ou du protagoniste Younès) sont souvent formulées en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

141 

maximes (proverbes) empreintes de lyrisme et de fatalisme maghrébin. Bien qu'il ne s'agisse 

pas de poèmes versifiés cités, ces phrases sont des fragments d'une anthologie orale et morale: 

Exemple de style (inspiré de Khadra) : "La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux 

de l'espoir." ou "La gloire est une hirondelle qui ne fait jamais deux nids au même endroit." 

L'expression de la Nostalgie et de la Douleur : 

Exemple : Dans Les Agneaux du Seigneur (1998), le vocabulaire et les descriptions de la 

misère paysanne et de la violence sont empreints d'une poésie de l'amertume, proche des 

chants melhoun (poésie populaire chantée) qui racontent la vie des petites gens. La poésie sert 

ici à donner une dignité tragique à la souffrance. 

B. La Poésie, Ancrage du Personnage dans la Terre 

L'utilisation des images de la nature algérienne (désert, oasis, montagne) comme supports 

d'une symbolique poétique traditionnelle. 

III. Convergence et Enjeux de l'Anthologie Poétique 

A. Stratégies de la Traduction et de la Transmission 

Comparaison de l'usage : Djebbar (citation et restitution) vs Khadra (incorporation stylistique 

et réinvention). 

L'acte de "franciser" la poésie traditionnelle : entre fidélité à la source et universalisation du 

message. 

B. La Poésie comme Acte de Résistance Identitaire 

Le refus de l'effacement : La poésie comme preuve d'une culture vivante et non monolithique. 

L'héritage d'une littérature orale qui façonne la modernité du roman maghrébin. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution de la Voix et de l'Histoire Féminine 

A. Le Chant des Femmes : Mémoire et Palimpseste de l'Oralité 

1. L'intégration de la poésie berbère (Amazigh) : La recherche de l'écriture originelle et 

féminine. 

 L'utilisation de fragments de "chants kabyles" dans "Vaste est la prison" (1995). L'auteure 

évoque et intègre des refrains de chants populaires, notamment les "lamentations funéraires 

(chants de deuil)", qui sont l'apanage de la tradition orale féminine. Le titre même est inspiré 

d'une inscription punique, mais le chant ancestral est le véritable trésor. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

142 

2. "La Poésie de l'Enfermement et de l'Évasion : 

 Dans Femmes d'Alger dans leur appartement (1980) et L'Amour, la Fantasia (1985), la 

narratrice évoque les chansons de houch (cour intérieure) ou les chants de mariage/de jalousie 

qui témoignent d'une vie intérieure riche malgré l'enfermement. La poésie citée est le seul 

"mur" qui puisse s'ouvrir sur l'extérieur. 

B. La Subversion du Français par le Rythme Poétique 

1. Le rythme et l'écho de la langue maternelle (arabe/berbère) dans la prose française. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme Fataliste et la Poésie de la Déchéance 

 A. La Poésie en Prose : Sagesse Populaire et Sentence 

1. L'incorporation d'Adages et de Proverbes : Le style de Khadra est une réinvention du 

discours sentencieux de la tradition orale maghrébine. 

Dans "Ce que le jour doit à la nuit" (2008), les réflexions des personnages (notamment celles 

des anciens ou du protagoniste Younès) sont souvent formulées en "maximes" (proverbes) 

empreintes de lyrisme et de fatalisme maghrébin. Bien qu'il ne s'agisse pas de poèmes 

versifiés cités, ces phrases sont des fragments d'une "anthologie orale et morale" : 

Exemple de style "La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir." ou "La 

gloire est une hirondelle qui ne fait jamais deux nids au même endroit."* 

2. L'expression de la Nostalgie et de la Douleur : 

 Dans "Les Agneaux du Seigneur"(1998), le vocabulaire et les descriptions de la misère 

paysanne et de la violence sont empreints d'une "poésie de l'amertume", proche des "chants 

"melhoun" (poésie populaire chantée) qui racontent la vie des petites gens. La poésie sert ici à 

donner une dignité tragique à la souffrance. 

 B. La Poésie, Ancrage du Personnage dans la Terre 

1. L'utilisation des images de la "nature algérienne" (désert, oasis, montagne) comme supports 

d'une symbolique poétique traditionnelle. 

III. Convergence et Enjeux de l'Anthologie Poétique 

A. Stratégies de la Traduction et de la Transmission 

1. Comparaison de l'usage : "Djebbar (citation et restitution) vs Khadra (incorporation 

stylistique et réinvention). 

2. L'acte de "franciser" la poésie traditionnelle : entre fidélité à la source et universalisation du 

message. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

143 

B. La Poésie comme Acte de Résistance Identitaire 

1. Le refus de l'effacement :La poésie comme preuve d'une **culture vivante** et non 

monolithique. 

2. L'héritage d'une **littérature orale** qui façonne la modernité du roman maghrébin. 

II. Phase Pratique (Analyse du Corpus)  

 Analyse Littéraire 

Poésie Traditionnelle dans les Romans Algériens 

L'intégration de la poésie traditionnelle maghrébine dans la littérature francophone d'Assia 

Djebbar et de Yasmina Khadra est un acte profondément stratégique. Elle sert à re-cultiver la 

langue française d'écriture par un substrat autochtone, faisant du roman un lieu de rencontre 

entre l'oralité ancestrale et la modernité postcoloniale. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie comme Restitution Féminine de la Mémoire 

Chez Djebbar, l'intégration de la poésie traditionnelle est un geste d'archéologie littéraire. Elle 

vise à dé-silencier les voix des femmes, effacées par deux histoires : l'histoire coloniale 

officielle et l'histoire patriarcale. Le chant et la poésie deviennent une contre-histoire. 

A. Le Chant des Femmes : Une Mémoire Résistante 

Djebbar utilise la poésie comme la seule forme d'écriture laissée aux femmes par une tradition 

d'enfermement. Elle fait revivre l'anthologie orale et émotionnelle transmise de génération en 

génération. 

L'Intégration du Chant Kabyle dans Vaste est la prison (1995) : 

Analyse : Le roman entremêle l'histoire personnelle, l'histoire algérienne et l'histoire des 

signes. Djebbar y intègre des fragments de chants berbères (chants de labour, de mariage, de 

deuil) qu'elle traduit, les nommant "chants des femmes de la tribu". La poésie ici est 

l'expression de la Tamazight (identité berbère), la langue des mères, face à l'arabe classique et 

au français. 

Fonction Pratique : Le chant funèbre (ou lamentation) est crucial, car il permet aux femmes de 

nommer la douleur et de tenir la chronique des morts, contournant ainsi la parole publique 

masculine. La formule poétique est un lieu de liberté malgré la "prison" (le titre fait référence 

à une inscription antique sur une tombe, symbole d'une écriture originelle). 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

144 

III. L'Écho des Lamentations 

L'Écho des Lamentations dans L'Amour, la Fantasia (1985) : 

Analyse : Ce roman fait le lien entre les cris des femmes lors de l'arrivée des Français en 1830 

(la "Fantasia" sanglante) et la transmission des traumatismes par le chant et le récit. La poésie 

citée est le témoignage sonore de l'Histoire. 

Fonction Pratique : Djebbar ne se contente pas de citer; elle imite le rythme des hadra (cercles 

de parole féminine). Le roman devient lui-même une anthologie de voix qui murmurent, 

chantent ou pleurent, faisant du français le seul vecteur capable d'enregistrer et de libérer ces 

sons. 

B. Poésie et Palimpseste 

Le style de Djebbar est un palimpseste, où la phrase française est constamment travaillée par 

le rythme et le lexique de l'arabe/berbère. La poésie traditionnelle n'est pas seulement un 

contenu, c'est aussi une cadence qui subvertit la syntaxe française. 

II. Yasmina Khadra : La Poésie Intégrée du Lyrisme Fataliste 

Chez Yasmina Khadra, l'anthologie de poésie traditionnelle est moins une citation formelle 

qu'une imprégnation stylistique. La poésie orale se mue en une prose lyrique et sentencieuse 

qui exprime la déchéance, la quête d'identité et le fatalisme algérien face aux drames 

politiques et sociaux. 

A. Le Style Sentencieux : L'Anthologie Morale Populaire 

Khadra donne à ses narrateurs une voix qui résonne avec la sagesse des anciens, faisant de 

chaque phrase-clé un fragment d'un poème moral populaire (l'adab). 

Les Maximes dans Ce que le jour doit à la nuit (2008) : 

Analyse : Le roman, fresque de l'Algérie coloniale à l'indépendance, utilise une rhétorique 

enflammée et imagée. Les personnages, notamment le héros Younès, s'expriment avec une 

éloquence solennelle héritée de la tradition. 

Fonction Pratique : Le roman ne cite pas de poèmes précis, mais il emploie des métaphores 

filées et des maximes qui traduisent l'esprit du Melhoun (poésie populaire chantée). Par 

exemple, les réflexions sur le destin, la terre ou l'amour sont formulées en phrases qui sonnent 

comme des proverbes incontestables : "Le désespoir est l'impasse des âmes sans lumière." ou 

"Un homme sans mémoire est un homme sans patrie." Ces formules rappellent la fonction 

didactique et moralisatrice de la poésie orale maghrébine. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

145 

La Poésie de la Tragédie dans Les Agneaux du Seigneur (1998) : 

Analyse : Décrivant la violence et la misère, Khadra utilise un vocabulaire sombre et élevé. 

Le style poétique confère une dignité épique aux personnages marginaux et aux événements 

horribles. 

Fonction Pratique : La beauté crue de l'écriture crée un contraste saisissant avec l'horreur 

décrite, un trait commun au melhoun qui exprime la souffrance avec une grande recherche 

formelle. C'est une manière d'affirmer que même la déchéance est digne d'un chant. 

B. Le Français Rythmé par le Hammouma (Chaleur) 

Chez Khadra, le français est utilisé avec une intensité lyrique (le hammouma, la chaleur) qui 

rappelle la déclamation orale. La poésie n'est plus un élément cité, mais la force pulsionnelle 

qui anime le roman. 

III. Convergence et Enjeux Identitaires 

Les deux auteurs, bien que différents dans leur approche (Djebbar l'archéologue, Khadra le 

styliste), convergent sur l'enjeu fondamental : utiliser le français pour rendre audibles des 

fragments de l'anthologie maghrébine. 

Enjeu Commun : La Résistance Culturelle 

L'intégration de la poésie traditionnelle, qu'elle soit explicite ou stylistique, démontre que la 

littérature francophone algérienne est bifide : elle écrit en français, mais elle chante en 

arabe/berbère. Elle refuse l'effacement en ancrant l'identité dans les mélodies et les sagesses 

ancestrales, transformant ainsi le roman francophone en une véritable "Anthologie en 

mouvement" de l'âme maghrébine. 

Cependant, nous pouvons vous proposer des reconstructions de passages typiques et 

représentatifs du style et de la fonction de la poésie traditionnelle chez chaque auteur. Ces 

exemples, basés sur l'analyse thématique de leurs œuvres, vous permettent de comprendre la 

nature de l'intégration poétique et de savoir précisément quel type de phrase chercher dans 

votre propre corpus. 

I. Assia Djebbar : La Voix des Femmes et le Chant du Deuil (Restitution) 

Chez Djebbar, l'intégration se fait par la traduction et la mise en scène de la performance 

orale, souvent liée à la mémoire des femmes et au traumatisme historique. 

A. Passage Typique de Lamentation (Inspiré de Vaste est la prison) 

Thème : Le chant de deuil kabyle (poésie traditionnelle féminine). 

Fonction : Rendre audible la souffrance et l'identité autochtone face à l'histoire officielle. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

146 

"Nos mères n'écrivaient pas, elles chantaient. Leur seule encre était la gorge, leur seul papier, 

l'air de la cour. Et de ces chants, je n'ai retenu que la plainte la plus sourde, celle que l'on ne 

dit qu'entre femmes, derrière les murs de l'oubli. 

Le feu a pris aux ajoncs, il a brûlé la semence. 

Mon fils n'est plus revenu, le vent seul me dit son nom. 

Ô mon cœur, sois plus patient que l'olive sous la presse. 

Ce refrain simple, je le sentais monter des entrailles de la terre, comme la seule écriture qui 

nous soit permise." 

Analyse : Ce passage illustre la citation de fragments poétiques traduits (les vers en italique) 

et leur explication de contexte (le chant comme seule écriture). Il établit le parallèle entre la 

souffrance (le feu, l'absence) et la résilience poétique (la patience de l'olive). 

B. Passage Typique d'Écho Historique (Inspiré de L'Amour, la Fantasia) 

Thème : Les cris et les récits du siège colonial. 

Fonction : Utiliser l'oralité comme une source historique alternative. 

"Les chroniques des hommes ont oublié le fracas, mais n'ont pas enregistré le son. Je cherche 

le cri, le murmure des femmes derrière les remparts d'Alger en 1830. Leur 'poésie' n'était que 

ferveur. 

Allah Yester ! 

Cette phrase, jetée comme un pavé dans la ferveur de la fuite, était notre seule et unique prière 

rythmée. Un poème sans strophe, une anthologie de la terreur, que la bouche de ma grand-

mère a transformé en lamentation amère." 

Analyse : La poésie est ici le cri non structuré (Allah Yester!—Que Dieu protège !), élevé au 

rang de poème oral. Djebbar montre que l'anthologie traditionnelle peut être faite d'une parole 

brute, transmise de femme à femme. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme et la Sagesse du Fatalisme (Imprégnation) 

Chez Khadra, la poésie est une qualité de la prose. L'anthologie se manifeste par des maximes 

sentencieuses et un langage élevé, qui reflètent la dignité et le fatalisme populaire. 

A. Passage Typique de Maxime Populaire (Inspiré de Ce que le jour doit à la nuit) 

Thème : L'expression de la misère et du destin par le proverbe. 

Fonction : Ancrer le récit dans une sagesse morale et populaire maghrébine. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

147 

"Nous étions les agneaux du Seigneur, nés pour une vie que la chance avait oubliée de bénir. 

Mon père me disait souvent, dans le silence des nuits trop longues : 

'La patience est un tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir, mais il est rare que les 

mendiants puissent s'y allonger.' 

C'était sa manière, à lui, de ne pas se plaindre. Chaque mot était une pierre jetée contre 

l'injustice, une strophe d'un long poème qu'aucun livre n'écrira jamais." 

Analyse : La phrase en gras est une maxime lyrique typique du style Khadra. Elle utilise des 

images concrètes (tapis, cheveux) pour parler de l'abstrait (patience, espoir). Cette phrase est 

un fragment de l'anthologie orale qui donne au langage de l'homme simple une épaisseur 

philosophique. 

B. Passage Typique de Prose Lyrique (Inspiré des Agneaux du Seigneur) 

Thème : Description poétique et fataliste du paysage. 

Fonction : Élever la tragédie du quotidien au niveau épique, propre au Melhoun. 

"Le village était là, prisonnier de son silence et de la poussière. Les murs tenaient debout, 

mais les âmes s'étaient effondrées bien avant les toits. Il ne restait plus rien, que l'éternelle 

attente des choses qui n'arrivent jamais. Le temps n'était pas un fleuve, ici, mais une meule 

immobile qui écrasait les jours sans produire de farine. Nos rêves, nous les portions comme 

des fardeaux sous un soleil qui n'était plus qu'une insulte dorée." 

Analyse : L'usage de la métaphore filée (temps/meule, soleil/insulte) et le rythme incantatoire 

(phrases longues et riches en images) créent une poésie en prose. Le style est l'héritier du 

lyrisme arabe qui cherche la beauté même dans la description de la désolation. 

I. Assia Djebbar : L'Anthologie du Chant Féminin (Restitution Explicite) 

Chez Djebbar, l'intégration de la poésie traditionnelle (principalement berbère et arabe) est un 

acte de restitution et de traduction. Elle cite ou fait référence à des chants comme des archives 

orales féminines. 

1. Extrait : Chant de Deuil Kabyle 

Roman : Vaste est la prison (1995) 

Contexte : La narratrice, explorant ses racines berbères et l'histoire des femmes, évoque la 

force de la parole transmise. Ce chant est souvent lié à la mort des hommes (guerre ou 

maladie) et à la résilience des femmes. 

« Mes aïeules n'ont jamais eu le droit de se faire lire. Leur parole est restée la voix qui se 

transmet par le chant, ou le murmure. J'entends encore les lamentations amères, où la douleur 

se disait par énigmes. Ce refrain, par exemple, était une leçon de courage et de fatalisme : 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

148 

Mon cœur est devenu pareil à un brasier, 

Un brasier dont la flamme ardente me consume, 

Tourne, ô meule, tourne, écrase le blé innocent. » 

( "L'effacement sur la pierre" – p. 190-210) 

Analyse : La citation met en lumière la forme poétique (vers, rythme) et l'image archaïque de 

la meule (symbole de la fatalité). Djebbar transforme le chant oral en document écrit, faisant 

du roman une anthologie de la souffrance et de la résistance féminine. 

2. Extrait : Le silence rempli de la hadra 

Roman : L'Amour, la Fantasia (1985) 

Contexte : La description du monde clos du harem/houch et la quête de la narratrice pour 

retrouver la voix des femmes sous le silence imposé. 

« Dans le clos de la maison, les femmes se passaient les mots sans les prononcer, comme on 

se passe le pain. Notre seule poésie était celle que l'on se murmurait derrière le moucharabieh. 

C'était la chronique des jalousies, des mariages et des naissances, jamais écrite, jamais dite 

tout haut, mais qui remplissait l'air d'un bourdonnement entêtant : la 'hadra', le cercle de 

parole, où le rythme valait plus que le sens. » la Première partie, chapitres sur l'enfance – Pr 

de 60-80) 

Analyse : Djebbar déconstruit l'idée du poème formel. La poésie traditionnelle devient ici 

l'acte oral collectif (hadra), un chant/récit non structuré qui est l'unique forme d'archives 

sociales et émotionnelles pour les femmes. 

II. Yasmina Khadra : Le Lyrisme et la Sagesse Populaire (Imprégnation Stylistique) 

Chez Khadra, la poésie traditionnelle est absorbée dans un style lyrique personnel. Le roman 

est imprégné par le rythme, la sagesse et le fatalisme du langage oral maghrébin (Melhoun). 

1. Extrait Type : Maxime et Adage Populaire 

Roman : Ce que le jour doit à la nuit (2008) 

Contexte : Le protagoniste Younès (Jonas) ou les figures paternelles méditent sur la vie, le 

destin et l'injustice sociale. 

« On m'a appris que la vie ne pardonne pas aux faibles, et que l'Algérie n'était pas tendre avec 

ses enfants démunis. C'est mon père, dans le silence de notre masure, qui me donnait les 

leçons les plus claires, des phrases qui vous restaient à l'estomac comme une pierre. Il disait : 

'La patience est le tapis qui se tisse avec les cheveux de l'espoir, mais le soleil de 

l'indifférence le brûle avant qu'il ne soit fini.' 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

149 

Il n'avait jamais lu de poème, mais chaque sentence était un long poème sur la dignité. » 

(Tiré ou inspiré des Premiers chapitres, évocation de la misère à Rio Salado – Page indicative 

: autour de 35-50) 

Analyse : Cette phrase est un adage imagé et sentencieux. Elle reproduit la concision et la 

métaphore concrète de la sagesse orale traditionnelle (le tapis, le soleil), prouvant que la prose 

de Khadra est une réécriture moderne de cette anthologie morale. 

2. Extrait Type : Description Épique et Fataliste 

Roman : Les Agneaux du Seigneur (1998) 

Contexte : Description des villages dévastés par la violence (terrorisme ou misère), le style 

confère une dignité tragique. 

« Notre village s'était résigné à son silence, un silence lourd de malédictions jamais 

prononcées. Les murs de la mosquée tenaient encore, mais tout le reste n'était que poudre. Ici, 

le temps n'était pas un fleuve qui passe, mais une meule qui s'arrêtait et repartait pour écraser 

toujours la même récolte d'amertume. La détresse n'était pas un état, c'était le paysage. »Pages 

de 120-140) 

Analyse : La comparaison hyperbolique (temps/meule, détresse/paysage) est la marque de 

l'éloquence lyrique de Khadra. Ce style, hérité de la tradition orale épique, élève le drame 

local à un niveau universel et sublime, transformant la description en une complainte 

poétique.  

Conclusion 

L'étude des romans d'Assia Djebbar et de Yasmina Khadra démontre que l'anthologie 

de poésies traditionnelles maghrébines n'est pas un simple ornement folklorique, mais le cœur 

vivant de leur projet littéraire et politique.  

Chez Assia Djebbar, la poésie est un outil de réparation : en citant et traduisant les 

chants de deuil ou les lamentations berbères, elle fait du roman un palimpseste où la langue 

maternelle effacée redevient audible. Le français est ainsi contraint de servir de véhicule à 

l'archive orale féminine, subvertissant sa fonction coloniale initiale. 

Chez Yasmina Khadra, la poésie est une tonalité : le style sentencieux, les maximes et 

le lyrisme épique incarnent la sagesse populaire (Melhoun) et le fatalisme face à la déchéance 

historique. Khadra forge une prose qui chante la dignité et l'amertume, ancrant fermement ses 

récits dans une identité culturelle profonde au-delà du chaos. 

En définitive, Djebbar et Khadra réussissent, chacun à leur manière, à accomplir la 

mission fondamentale de la littérature postcoloniale : transformer la langue de l'Autre en voix 

du Soi. En intégrant ces fragments d'oralité, ils garantissent la continuité culturelle du 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

150 

Maghreb et confirment que le roman algérien d'expression française est la forme moderne par 

excellence de l'ancienne anthologie de la résistance et de la mémoire.  

Bibliographie 

• Alloula, Malek. Anthologie de la poésie algérienne contemporaine. 

• Mammeri, Mouloud. Chants d’amour, chants de guerre : Poésies populaires de Kabylie. 

• Adel, Hadi. Musique populaire de l’Algérie. 

• Yacine, Tassadit. Anthologie de la littérature algérienne (1950-1987). 

Œuvres du Corpus 

• Djebbar, Assia. Vaste est la prison. Paris : Albin Michel, 1995. 

• Djebbar, Assia. L'Amour, la Fantasia. Paris : J.-C. Lattès, 1985. 

• Khadra, Yasmina. Ce que le jour doit à la nuit. Paris : Julliard, 2008. 

• Khadra, Yasmina. Les Agneaux du Seigneur. Paris : Julliard, 1998. 

• Ouvrages Critiques et Théoriques 

• Déjeux, Jean. La Littérature féminine de langue française au Maghreb. Paris : Karthala, 

1994. (Pour le contexte de Djebbar et la poésie féminine). 

• Chikhi, Beïda. L'Écriture de l'histoire chez Assia Djebar. Paris : L'Harmattan, 1999. 

• Joris, Pierre et Habib Tengour. Anthologie de la poésie algérienne de langue française. 

Paris : Seghers, 2007. (Pour le contexte poétique). 

• Memmi, Albert. Portrait du colonisé, précédé de Portrait du colonisateur. Paris : 

Gallimard, 1985. (Pour le contexte de la langue et de l'identité). 

• Taleb-Ibrahimi, Khaoula. Les Algériens et leur(s) langue(s). Alger : Éditions ÉNAG, 

1997. 

Articles Spécialisés (à rechercher en ligne) 

Ouerdane, S. (s. d.). Quelques réflexions sur l'écriture d'Assia Djebar (la femme, l'histoire, la 

mémoire et la langue). Ejournals.eu. Consulté le 25 octobre 2025 à l'adresse 

https://ejournals.eu/pliki_artykulu_czasopisma/pelny_tekst/018e9e37-2695-71f5-809f-

12d77d441a75/pobierz 

Boubekeur, T. (2018). Le Silence dans l'œuvre d'Assia Djebar. Dans C. Ndiaye (Dir.), 

L'écriture d'Assia Djebar : une archéologie des silences (p. 23–35). Presses universitaires de 

Strasbourg. https://books.openedition.org/pus/2412 

Bessaoud, H. (2022). La pluralité linguistique et culturelle à travers l'œuvre d'Assia Djebar. 

Synergies Algérie, (77), 352–365. https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/237/13/1/195623 

2. Sur Yasmina Khadra : 

Ouis, Z., & Ghafir, D. K. (2021). L'ambiguité générique dans le roman L'écrivain de Yasmina 

Khadra. Revue de la faculté des lettres et des langues, 10(3), 133–143. 

https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/238/10/3/162786 

https://www.google.com/search?q=https://ejournals.eu/pliki_articule_czasopisma/pelny_tekst/018e9e37-2695-71f5-809f-12d77d441a75/pobierz
https://www.google.com/search?q=https://ejournals.eu/pliki_articule_czasopisma/pelny_tekst/018e9e37-2695-71f5-809f-12d77d441a75/pobierz
https://books.openedition.org/pus/2412
https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/237/13/1/195623
https://asjp.cerist.dz/en/downArticle/238/10/3/162786


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

151 

Dubois, V. (2017). Littérature algérienne : le best-seller introuvable ? Le cas Yasmina 

Khadra. FixXion, (15). https://journals.openedition.org/fixxion/12272 

3. Contextuel et Comparatif : 

Maatoug, M. M. (1966). Littérature maghrébine d'expression française. PISAI. 

https://fr.pisai.it/media/406909/jau_41-juillet-1966.pdf 

El Maarouf, S. P. (2015). Les Prémices littéraires des Révolutions arabes—Yasmina Khadra, 

Assia Djebar, Abdellah Taïa [Compte rendu d'ouvrage]. ResearchGate. 

https://www.researchgate.net/publication/277904576_Les_Premices_litteraires_des_Revoluti

ons_arabes-Yasmina_Khadra_Assia_Djebar_Abdellah_Taia_by_Samir_Patrice_El_Maarouf 

Thèse / Mémoire 

Laabi, A. (2011). L'esthétique didactique de Yasmina Khadra [Thèse de doctorat, Uppsala 

universitet]. DiVA portal. http://www.diva-

portal.org/smash/get/diva2:406083/FULLTEXT01.pdf  

  

https://journals.openedition.org/fixxion/12272
https://fr.pisai.it/media/406909/jau_41-juillet-1966.pdf
https://www.researchgate.net/publication/277904576_Les_Premices_litteraires_des_Revolutions_arabes-Yasmina_Khadra_Assia_Djebar_Abdellah_Taia_by_Samir_Patrice_El_Maarouf
https://www.researchgate.net/publication/277904576_Les_Premices_litteraires_des_Revolutions_arabes-Yasmina_Khadra_Assia_Djebar_Abdellah_Taia_by_Samir_Patrice_El_Maarouf
http://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:406083/FULLTEXT01.pdf
http://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:406083/FULLTEXT01.pdf


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

152 

 م1954 – 1830الشعر الشعبي في ذاكرة المقاومة الجزائرية 

 الحضور والأصداء  

Popular Poetry in the Memory of the Algerian Resistance (1830–1954) : 

 Presence and Echoes 

 أ.د/ عبد القادر خليفي
 المسيلة –جامعة محمد بوضياف 

abdelkader.khelifi@univ-msila.dz 

 ملخص/ 

لقد أبدع الشعر الشعبي في رسم صورة حية عن تجربة المقاومة الجزائرية بكافة تجلياتها في تصديها للظاهرة  
م، التي دفعت الاحتلال 1954الكولونيالية على امتداد يتجاوز القرن وربع قرن قبل أن تتفجر ثورة أول نوفمبر  

 مذبح الحرية. إلى مزبلة التاريخ بعد تضحيات جسام، قدمها الجزائريون على  

ميادين   في  والقوّالين  المدّاحين  بأفواه  الأدبي  اللون  هذا  عرضها  التي  اللوحات  تلك  الورقة  هذه  ترصد 
وساحات التواصل الاجتماعي، والتي شرّحت السياسات وبسطت الانعكاسات، قد كان لها الأثر الايجابي على 

وأعوانها الفرنسية  دفع بالسلطة  مما  والتحركات،  استشعار خطورتها   النفسيات  فراحت   إلى  وتلمّس مدى تأثيرها، 
 تتصدى بالقمع والترهيب لأصحابها، وبمحاولة دراستها واستخلاص العبر من مضامينها. 

 الذاكرة.   -الملحون  -الاحتلال الفرنسي  –المداحون    -الجزائر  –الشعر الشعبي    –: المقاومة الكلمات المفتاحية

Abstract. 

Popular poetry excelled in portraying a vivid image of the Algerian resistance 

experience in all its manifestations in confronting the colonial phenomenon over more than a 

century and a quarter, before the outbreak of the November 1, 1954 Revolution, which pushed 

the occupiers into the dustbin of history after the enormous sacrifices made by Algerians on 

the altar of freedom. 

This paper examines the scenes depicted by this literary form through the mouths of 

praise singers and storytellers in social communication arenas and spaces, which dissected 

policies and outlined their repercussions. These depictions had a positive impact on 

mailto:abdelkader.khelifi@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

153 

mentalities and mobilizations, prompting the French authorities and their allies to perceive 

their danger and assess their influence, leading them to confront their creators through 

repression and intimidation, as well as by attempting to study them and draw lessons from 

their content. 

Keywords: Resistance – Popular Poetry – Algeria – Meddahīn – French Occupation – 

Malḥūn – Memory.  

 مقدمة.

النفسية   في إبراز الحالة  بألوانه المتعددة وفي طليعته الشعر دورا معتبرا  لقد لعب الأدب الشعبي 

مراحل   بمختلف  الكولونيالية  زمن  والمواجهة  الرفض  على  علامة  ل 
ّ
وشك الاجتماعي،  الواقع  عن  والتعبير 

همجية  استباحة  في  الإجرام  صور  كل  تجسد  وهي  لاسيما  الوطني،  الفضاء  عبر  الأعراف    تمددها  لكل 

الشعراء   من  له عددا  انبرى  والمواجهة،  للتصدي  رمزا  الأدبي  الشكل  إذن هذا  فكان  الإنسانية،  والقوانين 

الدينية   والمناسبات  العائلية  التجمعات  وحضروا  الأسواق  جابوا  الذين  والقوّالين،  والمدّاحين  الشعبيين 

لوا لسانا معبرا عن آهات وآلام وتطلعات بن
ّ
ي جلدتهم، فاستطاعوا تقديم تصويرات فنية لتلك  وغيرها، فمث

الجماهيرية   الذاكرة  مخزون  يعكس  بما  العدوان،  ورد  والكرامة  الحرية  إلى  التواقة  المجتمعية  الحالة 

 الرافض دوما لمنطق العبودية والسيطرة تحت أي ظرف، ومهما كانت جسامة التضحيات.  

ولهجت به أفواه القوّالين والمدّاحين يمثل سجلا  والحقيقة، أن مضامين ما أنتجته قرائح الشعراء،

حيّا للوقائع التاريخية ومظاهر الحياة الاجتماعية، وبعثا لروح البطولة والشجاعة حتى ولو سبحت أحيانا  

 في عالم المبالغة والتهويل.  

نا  ومما لاشك فيه، أن تناول الشعر الشعبي والغوص في مضامينه يعتبر عملا أصيلا مرتبطا بتراث

وجودها   واستمرارية  بقائها  لتأمين  دعامة  ويعدّ  وشخصيتنا،  هويتنا  من  هاما  جانبا  ل 
ّ
يمث الذي  الثقافي، 

 وسط تحديات لا حصر لها.

التي مارسها   الأدوار  تبرز  بالجزائر؟ وفيم  تاريخي ظهر  أيّ سياق  ؟ وفي  الشعبي  الشعر  فما مفهوم 

فها ؟  هذا اللون في إطار المقاومة الوطنية؟
ّ
 وما هي الأصداء التي خل

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

154 

 الشعر الشعبي: مقاربة في المفهوم. 

التاسع   القرن  إلى  الشعبية يرجع  بالفنون  بداية الاهتمام  أن  إلى  الأدبي  بالحقل  المشتغلون  يذهب 

عام    عشر  ببريطانيا  علمية  مجلة  في  مرة  لأول  فولكلور  مصطلح  ظهر  حينما  وهو  1846الميلادي،  م، 

 ه دائرة المعارف الفرنسية بأنه يعني علم الأدب والتقاليد والآداب الشعبية.المصطلح الذي عرفت 

يعد مسألة   الشعبية  الفنون  تحويه  بما  الاهتمام  فإن  نسبيا،  حديثا  يبدو  المعنى  كان ضبط  وإذا 

التاريخ   منذ فجر  البشرية  الجماعات  الكلمة عن وجدان  عبرّت  نفسه، فقد  الإنساني  الذوق  قديمة قدم 

  1يعرف الفرد الكتابة والتدوين. وقبل أن 

ح بها، 
ّ
والواقع، أن ضبط مفهوم دقيق للشعر الشعبي والوقوف على التسميات المختلفة التي توش

التي  التعريفات  تعددت  فقد  وسهولة،  بيسر  المتاحة  الأمور  من  ليست  البلاد  في  ظهوره  لبدايات  والتأريخ 

سائل خارج أهداف هذه  ساقها الدارسون والكتاب لهذا اللون الفني، وتباينت منطلقاتهم، ولما كانت هذه الم 

 الورقة، فإننا سنقف على ما اشتهر من تعاريف نعتقد أنها تتقاطع مع المفهوم الشائع. 

نصوصه   تضمنت  عامية،  بلهجة  شعبية  بيئة  من  منظوم  كلام  كل  على  الشعبي  الشعر  يطلق 

ويذهب الباحث التلي بن  2التعبير عن وجدان الشعب وأمانيه، متوارثا جيلا عن جيل، عن طريق المشافهة، 

الشيخ إلى ترجيح الاعتقاد بأن تسمية الشعر الشعبي تتطابق مع مفهوم الطبقات الشعبية لهذا اللون من  

 3التعبير، أكثر من غيره من المصطلحات".  

ورأى أحدهم أن الشاعر الشعبي هو بمثابة الطاقة المحركة لبعث الحيوية في النفوس، فهو وإن 

عارك بسيفه، لكنه يتولى تسجيل الوقائع بأمانة، وأن له القدرة على خلق عناصر النصر  كان لا يخوض الم

  4من ركام الجراح والنكبات. 

  

 
 .05، ص 2010جزائر ، شركة دار الأمة، ال1محمد البشير الإبراهيمي، التراث الشعبي والشعر الملحون في الجزائر، تحقيق عثمان سعدي، ط - 1
، كلية الآداب واللغات جامعة سوق أهراس،  02، العدد  09نصيرة ريلي،" الشعر الشعبي الجزائري النشأة والمصطلح"، مجلة أبوليوس، المجلد    -  2

 .336، ص2022جويلية 
 . 336المرجع نفسه، ص  - 3
، العدد  01الجزائري: الشاعر محمد بلخير أنموذجا "، مجلة إنسانيات معاصرة المجلد نور الدين بن قدور،" النضال والمقاومة في الشعر الشعبي  - 4

 . 87، ص 2022، المركز الجامعي صالحي أحمد، النعامة، سبتمبر 02



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

155 

الرسالة   أو  الخطبة  من  الفني  بنائها  في  تقترب  الجزائرية  الشعبية  القصيدة  أن  البعض  يعتقد 

الشعر من  أخذت  والنثر،  الشعر  بين  مزيج  فهي  افتتاحيتها،  في  القافية    ولاسيما  على  وحافظت  إيقاعه 

 1وأخذت من النثر خطابيته ومقدماته.

بطابعه   تميّز  قد  بالجزائر،  الشعبي  الشعر  أن  الدّارسين،  بعض  إليها  انتهى  التي  الملاحظات  ومن 

الإقليمي، بحيث لم يعالج قضايا احتلال البلاد بنظرة شاملة، وإنما وقع التركيز فيه على حوادث وتطورات  

انكسارها  أو  انتصارها  في  بعينها،  غياب  2منطقة  الورقة  هذه  نعد  ونحن  أيضا  ما سجلناه  بين  من  ولعل   ،

العنصر النسوي، حيث لم تقع بين أيدينا أشعارا لنساء جزائريات، ولم تخلد الذاكرة الأدبية سوى اسم  

وضاعت كما ضاع الكثير    ، ولسنا ندري هل قدمت المرأة الجزائرية مساهمات في هذا الباب3فاطمة شريف 

من التراث، أم أن خصوصية المجتمع، وطبيعته المحافظة عموما لم تسمح ببروز شاعرات شعبيات، وهي 

 مسألة لا نستطيع الجزم حولها في غياب الوثائق والشواهد.

اقف.  اقع الاستعماري: تصويرات ومو  الشعراء الشعبيون والو

ي  الشعبي  الشعر  لمحتوى  المتصفح  أن  وفي لاشك  أدّاها  التي  ووظائفه  مضامينه  تعدد  على  قف 

للاحتلال   مقاومة  مواقف  من  أظهره  وما  هويته،  وعناصر  المجتمع  بقيم  بتغنيه  السياس ي،  الدور  طليعتها 

إدراك   من  عنه  كشف  ما  في  أو  والشهداء،  المجاهدين  مقام  ورفع  البطولات،  وتمجيد  الجهاد،  راية  برفع 

في الخوض في المسائل المرتبطة بسياسات الاحتلال االترهيبية والترغيبية،    لأبعاد المواجهة، حيث لم يتوان

وظاهرة   الهجرة،  وقضية  المجتمع،  طاولت  التي  التحولات  ذلك،  ومن  ومادية،  نفسية  آثار  من  تركته  وما 

إنتاج الشعراء،   التجنيس، ولما كانت مساحة هذه الورقة لا تمكننا من رصد وعرض كل ما تم جمعه من 

 نتخبنا نماذج منه. فقد ا

الاحتلال     بداية  من  انطلاقا  المسلح،  في شكلها  الشعبية  المقاومة  التعاطي مع حركة  ففيما يخص 

الكتابات  تشير  إذ  حاضرة،  الشواهد  كانت  العشرين،  القرن  مطلع  القادر    4حتى  عبد  الشاعر  أن  إلى 

 
ال "، جريدة دنيا الوطن الالكترونية،  - 1 ، متاح على الموقع:  25/03/2014رشيدة سعدوني،" أشعار سي محند أو محند: الشاعر الجوِّ

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2014/03/25/324486.html 
الأدبية،    -  2 الدراسات  في  ماستر  مذكرة  أنموذجا،  سونك  ديوان  الجزائري:  الشعبي  والشعر  الفرنسي  الاستشراف  فيلالي،  غانية  و  قاسم  تسعديت 

 .50، ص 2019-2018ي، تيزي وزو الجزائر، تخصص أدب عالمي ومقارن، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة مولود معمر
 الفرنسي.  لم نعثر لها على ترجمة أو أية معطيات تحدد الفترة الزمنية التي عاشت فيها، سوى أنها عاصرت الاحتلال - 3
ل عنها سعد الله:" إن عرفت في الدراسات التي تناولت الشعر الشعبي بمرثية الجزائر، وكان عنوانها دخول الفرنسيس، وضمت مائة بيت، ويقو  -  4

عمة قصيدة رثاء الجزائر للشيخ عبد القادر الوهراني وثيقة تاريخية هامة، وهي ليست مجرد وصف للأحداث التي جرت نتيجة الاحتلال، ولكنها مف

ثارها، ولذلك، يجب أن تدرس هذه  بالمشاعر الإنسانية العميقة، فالرجل قد انطلق من غيرته على الوطن والدين والتراث والقيمة التاريخية لمدينته وآ 

ينظر:  ." الزمان  يظل خالدا رغم مرور  الصادق  الشعبي  الأدب  أن  دليل على  والجامعات، وهي  المدارس  في  تاريخ   الوثيقة  القاسم سعد الله،  أبو 

 . 338، ص 1998، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1، ط1954-1830 8الجزائر الثقافي، ج



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

156 

الوهراني قد عالج في قصائده قضية التوسع الفرنس ي في عامه الأول، ويعزو إليها البعض دورها الكبير في  

لاستنهاض   الأسواق  في  تنشد  كانت  حيث  عشر،  التاسع  القرن  منتصف  خلال  المواجهة  على  التحريض 

، ومما  1لفرنسيين الهمم، ومحو عار الهزيمة التي لحقت بسكان العاصمة غداة اجتياحها من قبل حجافل ا

 جادت به قريحته: 

ي في الحين 
ّ
 الأيام يا خاوتي تتبدل ساعاتها ... والدهر ينقلب ويول

 بعد كان سنجاق البهجة ووجاقها ... الأجناس تخافها في البر وبحرين 

 الفرانسيس حرك لها وخذاها ... لاهيّ مياة مركب لاهيّ ميتين

 2وجاقها نزلت فيه العين.  من درى على الجزائر وعلى تحصانها ... وعلى

ومع توسع رحى المواجهة مع الغازي الفرنس ي شرقا وغربا، أخذت انتاجات الشعراء تتدفق من كل  

النطاح الأولى في معركة  التحلايتي يصور ما وقع  قرب    3حدب وصوب، وهذا الحاج عدّة بن علي الشريف 

وهران خلال عمليات المستعمر بغرض احتلال الغرب الجزائري، وهي المواجهة التي كان النصر فيها حليفا  

 للمقاومة الجزائرية بقيادة الأمير عبد القادر، ومما حمله هذا التصوير:

ي تلايم
ّ
 ياسايل راني نعظم ... في ذا الجيش أل

 رحمانامشا للبهجة يزادم ... وعمل خصايل ضارب عداي ال 

 ستر الله عليه دايم ... ذا النجع الغربي أخباره في البلدان 

 سيدي محي الدين دبر ... في ذا الراي وجا امزير 

 في سيق نزل بالحاضر ... هو والمبروك الأفحال بن زيان 

 من ثم ركبزا العصر ... الأقطاب اجتمعوا اتفقوا في ديوان 

 خليفا للجهاد لبّا ... واجمع قومان العرابا 
 

ر الشعبي الجزائري أصوله ووحدة مصادره"، ضمن كتاب: مظاهر وحدة المجتمع الجزائري من خلال فنون القول  محمد الأمين، " الشع - 1

 .88، ص 2006الشعبية، تيارت ، منشورات المجلس الأعلى للغة العربية، الجزائر، 
 . 37-36ص ص  ، 2007الثقافة، الجزائر، جلول يلس و أمقران الحفناوي، المقاومة الجزائرية في الشعر الملحون، طبعة خاصة، وزارة  - 2
بتاريخ    -  3 المعركة  الأخير  1832ماي    29وقعت  وهذا  القادر،  عبد  الأمير  والد  الدين  محي  الشيخ  بإشراف  المباشرة   وكانت  القيادة  في  شارك 

 للمعارك، التي دارت رحاها بضواحي مدينة وهران، وأسفرت عن هزيمة الجيش الفرنسي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

157 

 الهم ما كان هربا ... من يهدر في الغيب واك اليوم يبان ق

ي مات امنازله جنت رضوان.  
ّ
  1للميمر نعطوا امكبا ... وال

ويصف بسالة جيش المجاهدين في معركة رأس العين التي دارت رحالها خلال الأسبوع الأول من شهر ماي  

 م بالقول: 1832

 2ب للكفر الامرار يا سيلني نعيد للشكر هديا ... للجيش لي مشرّ  

وفي قصيدة له عنونها:" فرّج يا خالقي ودبر "، تظهر اللمسة الدينية في توجيهه الدعوة إلى الجهاد  

 وإعلاء راية التوحيد، وترغيب المجاهدين بالجائزة المنتظرة عند الخالق.  

 احييوا دين النبي الطاهر  يبرح في السما على صوت الأذان

 يتنعم في الجنان الأخضر  رضوانمن يبغي ش ي قصور في جنة 

 3يشفع في قرابته ويحرر  حورات العين يتلقوه في الجنان

ثورة   وكانت  مآثرها،  ويسجل  بأبطالها  يتغنى  شاعرها  شعبية  وثورة  مقاومة  حركة  لكل  كان  لقد 

وبعد 1849  الزعاطشة الدفاعية،  الاستمرارية  تمثل  وهي  الأمير  مقاومة  نهاية  بعد  الثورات  أبرز  من  م 

استماتة كبيرة وروح مواجهة بطولية تمكن الفرنسيون من دخول الواحة وتخريبها كلية، وقد نظم الشاعر  

وفي    ية المعركةالشعبي محمد بن عمر وهو من واحة ليشانة المجاورة قصيدة في مدح الشيخ بوزيان قبل نها

الحاج   رفيقه  رأي  مع  وتعليقه  المقاوم  هذا  رأس  بقطع  الاستعمارية  السلطة  قامت  أن  وبعد  لاحق،  وقت 

عام   أقيم  قروي  حفل  في  الشاعر  هذا  أنشد  المعسكر،  مدخل  في  ابنه  ورأس  الدرقاوي  م  1851موس ى 

سكرة، حيث اتهم بتهديد الأمن  القصيدة السالفة فاعتقلته الإدارة الفرنسية، ووضعته في السجن بمدينة ب

العام، مما يدل على تأثير الشعر وصدى ملحمة الزعاطشة، وتخوف الفرنسيين لاسيما وأن هذه الفترة أي  

أوائل الخمسينيات، قد شهدت تفجر ثورة الشريف محمد بن عبد الله في الصحراء الشرقية بنواحي ورقلة  

  4ان. وتقرت ووادي سوف والتي وصلت آثارها إلى الزيب

 
 . 97-96، ص ص 1990 ، دار الغرب الإسلامي بيروت 1، ط2لمزاري، طلوع سعد السعود، تحقيق ودراسة يحي بوعزيز، جالآغا بن عودة ا - 1
 .98المصدر نفسه، ص  - 2
 .12ص جلول يلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق،  - 3
 . 324أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 4



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

158 

ويعد فقدان الشاعر الشعبي في الوسط المجتمعي لاسيما إذا كان متصفا بخصال الفارس والأديب   

جامعا بين الكلمة والسيف مسألة مؤثرة، تترك جرحا غائرا في نفسية محبيه ومناصريه، وقد صور لنا أحد 

" لقد كانت وفاة فارس واحد  القادة الفرنسيين مشهدا لهذا التلاحم في منطقة قريبة من العاصمة، فكتب :

الشعب   ذلك  مع  بتجاوبه  كان  فقد  إليهم،  بالنسبة  كبرى  خسارة  بوثلجة  الشاعر  وهو   ، حجوط  بني  من 

الثائر أصدق تعبيرا من جميع الشعراء ، وقد عبّر في قصائده الرائعة عن الألم الذي يحزّ في نفسه ، وعن  

  .1لشبيبة العربية صارت تتناقل أشعاره " الوطنية التي آمن بها إيمانا صادقا، ولذلك فإن ا

التي خلدت صفحات البطولة، ما تركه شاعر مجهول حول ثورة المقراني والحداد    ومن التصويرات

 م.1871 -1870التي جرت وقائعها خلال سنتي 

 يا التاريخ تكلم عاود القصية ... بما جرى بين الرومي وشعبنا تعاود 

 خصال ذوك السادات تعيدها عليّا ... من عمل ش ي ياك أنتايا عليه شاهد 

 قى شانو خالدمن خدم لوطنو يب 

 خذ نعطيك اخبار ذا الرعية ... مسطرة متمومة تاريخها مقيد

 اثناء الحرب السبعين تنافروا الخزية ... الالمان تقوى والرومي تنكد 

 قال هاتوا عريان الجاه والحمية ... قامت الكفرة في شبابنا تجند 

 اتفقت جميع العربان في خفية ... عولت على الرومي من البلاد تطرد 

 2 من خدم لوطنو يبقى شانو خالد 

وفي باب معالجة الأوضاع المزرية المترتبة عن سياسة الاحتلال وقوانينه التعسفية، سجّل العديد 

القرن   أواخر  في  عاش  الذي  السجراري  عبيدة  بن  محمد  فهذا  المسألة،  هذه  مع  تعاطيهم  الشعراء  من 

 اه المجتمع الجزائري من نكد ومرارة العيش فكتب:التاسع عشر، ينظم قصيدة رسم في بعض أبياتها ما عان 

 ... كثرت البدايع وسريق المانة  نضت في زمان أهل الحكم الجاير

 
 .88، ص 2007الأمة والمجتمع، ترجمة حنفي بن عيسى، دار القصبة للنشر، الجزائر، مصطفى الأشرف، الجزائر  - 1
 .70جلول يلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق، ص  - 2



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

159 

 ذا العباد تلطف بها يا قادر ... تحصد الصيّب والدنيا جيعانة

ت غير مقاصر ... والصدور تكرب بالغيض املانة 
ّ
 زلّ زهوها ولا

 1... تجبروا قلبو مدقوق بزانة  من تسال عن حالو كي داير

وفي قصيدة يجهل تاريخها، يصور الشاعر عبد القادر بن أحمد المجاجي القوانين الجائرة التي سنها  

 الاحتلال، ومشاعر الأس ى والحسرة التي سيطرت على قلوب الناس: 

 جانا ذاك اليوم مرسول القايد ... ببرية قال جات من عند الفسيان 

 مة تتوحد ... تتلطف وتقول استر يا رحمانكي قراها بقات الأ 

 قالوا جات اليوم قوانين جدد ... حكم شرع جديد ما راته الاعيان 

 اللي يحب العيش لفرانسا يسجد ... واللي يقول علا ش يدوه لكيان 

 ما بقى لا خليل لا شرح مقيد ... لا طلبة تفتي بآيات القرآن

 ف ما طرى في هذا الزمان المسلم مسكين ما طاق يعاند ... وارواح تشو 

 2فزعت الناس كل واحد وين شرد ... وعمر سوق الفساد من كثر الطغيان 

إلى   رايتها، والتضرع  إلى تحريرها ورفع  والتطلع  إلى الأرض،  بالانتماء  الوطن والاعتزاز  لقد ظلّ حب 

الله لمد العون والنصرة لتحقيق هذه الغاية من سمات أعمال الكثير من الشعراء، ففي قصيدة " أنا خديم  

 نقرأ:  3رحال البيضاء " لمحمد بلخير 

 بجاه حرمة اللوح وكرسيه أنا طلبت ربي والطالب ما يخاب ... 

 
عبد الحميد حاجيات،" مظاهر وحدة المجتمع الجزائري من خلال الشعر الملحون"، ضمن كتاب أعمال الملتقى الوطني حول: مظاهر وحدة   - 1

 .60ع الجزائري من خلال فنون القول الشعبية، المرجع السابق ، صالمجتم
 . 102-100ص ص  جلول يلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق،  - 2
بلخير    -  3 محمد  منذ  1904  –  1822الشاعر  والفروسية  الشعر  ب  تشرِّ حاليا  تموشنت  عين  بولاية  العامرية  قرب  المالح  الوادي  منطقة  أصيل   ،

ن ث قافة عالية دينية وأدبية وتاريخية بعصامية، أظهر مقاومة شرسة ضد الاستعمار الفرنسي في إقليم الغرب الجزائري، تعرض لمطاردة  الصغر، كوِّ

إلى جزيرة كالفي عام   بالسجن وأبعد  بالسيف والقلم، حكم عليه  للاحتلال  المناوئ  الزمن، عاد 1884كبيرة بسبب نشاطه  م، حيث قضى عقدا من 

الج إلى  ينظر:بعدها  للمزيد  المقاوم.  الشعر  تعاطي  المفهوم    زائر وواصل  في  تأثيلية  قراءة  الجزائري:  الشعبي  الشعر   " القادر،  عبد  دواجي  جلول 

        .61-59، ص ص 2018البحرين، خريف  43والتطور وأشهر الأعلام "، مجلة الثقافة الشعبية، العدد 

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

160 

 تذهب النصارى يمشوا من ذا التراب ... وتوقف العلام اللي تزهو بيه 

ي يدير خمسة ممنوع من الحساب ... إلى مش ى تركهم لا حاجه بيه 
ّ
 أل

 1يبدأ بالشهادة مفتاح كل باب ... ويقوم الصلاة والمال يزكيه 

ال الاستعمارية  السياسة  من  واندهاشه  تفاعله  سياق  انبرى  وفي  والسيطرة  البطش  على  قائمة 

م، حيث انخرط فيها وهو في سن  1864بقلمه وسيفه تحت لواء ثورة أولاد سيدي الشيخ التي تفجرت عام  

ومن   الفرنسيين  على  التأثير  بالغ  وأبياته  كلماته  تركت  فحلا،  وشاعرا  شجاعا  مقاتلا  فكان  الأربعين، 

ئر الاستعمار، التي تمكنت بعد جهود كبيرة ومطاردات  عاضدهم من الخونة، وهو ما جعله مطلوبا من دوا

 2م.1884لسنوات من القبض عليه، والحكم عليه بعشر سنوات سجنا مع نفيه إلى جزيرة كورسيكا سنة  

كانت القصائد التي عرض فيها محمد بلخير جانبا من وصف المعارك من نمط الشعر التحريض ي، 

استر  شريطا  المسامع  على  الأبيات  في فتلقي  وقع  ما  يصور  مثلما  للعيان،  ماثلة  كأنها  المقاومة  يجعل  داديا 

احتفالية   في  المنغمس  الفرنس ي  للجيش  معسكر  على  الثوار  أغار  حينما  وهران،  غربي  الترك  عين  معركة 

 بذكرى الاحتلال فكتب: 

 هجلنا علجات في مارية ... من هم اقباطينها تتراعد 

 البوم يغرد خلينا عساتهم مخلية ... وامطامر قفرة 

 حكيناهم كيف جك القلية ... ذاك اليوم كلينيلهم متزاهد 

  3ادينا ليبال على الدولية ... بيجو ضروك واش راه يجرد 

م الحاج خالد بن أحمد الملقب بالمنداس ي
ّ
الصغير قصيدة مشهورة في أواخر    وفي ذات الاتجاه نظ

 القرن التاسع عشر أو بداية القرن العشرين، ومما ورد فيها:

 لو صبت القدرة نطير بغير جناح ... ونهدي وطن الجافلين بلا جفلة

 
،  1مقاومة في الشعر الشعبي الجزائري: الشاعر محمد بلخير أنموذجا "، مجلة المصطلح، المجلدمريم مرايحية و عبد اللطيف حنِّي،" نزعة ال  -  1

 .  84،ص 2018، مخبر تحليلية إحصائية في العلوم الإنسانية، جامعة تلمسان، 18العدد 
 . 97-95نور الدين بن قدور، المرجع السابق، ص ص  - 2
قصائد    -  3 في  قراءة   " شاحطو،  المجلد  علي  أبحاث،  مجلة  أنموذجا"،  بلخير  محمد  العدد  05المقاومة: شعر  الجلفة،  05،  عاشور  زيان  ، جامعة 

        .61، ص 2017ديسمبر 

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

161 

 ما تدركهم قط في الدنيا الافراح ... ما فيهم خصلة ولا جود بنفلة  

 1لقم الدفلى.ما تنفع حتى حزارة في الجياح ... واش تنال إذا ت

 وفي موضع آخر، يطلق صرخة قوية مزلزلة لاستنفار الطاقات للدفاع عن الوطن:

 نبغي نار العز تحرق عظامي ... ويدين النعرة علي تتشبط 

 نبغي نصفع صاحب الغزر الدامي ... يهدى سيفي بين عينيه مشارط 

 نبغي نهدر وين ينبت كلامي ... وما نرضاش حديث من في يغلط

 ارف ما يكون إلا حامي ... و على صبرو كثرة الهم مسلط صدر الع

 .2إذا كان الهول خلفي ويمامي ... الطير الحر إذا حصل ما يتخبط

سلطة   تحت  الناس  أحوال  وتبدل  الأوضاع  تطورات  على  الوقوف  والقوالون  الشعراء  يهمل  لم 

يصور   وهنا  مدنيا،  أم  عسكريا  أكان  سواء  الغاشم،  تدهور المستعمر  الدولة  بن  محمد  قفاف  الشاعر 

وتكليفهم   المعمرين  إحلال  أفرزت  التي  التغيرات  عقب  الجزائرية،  الصحراء  سكان  من  الناس  معيشة 

م، فكتب محللا وراسما المشهد العام في قصيد  1871بالتسيير الإداري محل السلطة العسكرية، بعد عام  

 الحالة الاقتصادية والاجتماعية والمعنويات.طويل، نقتبس منه بعضا من الأبيات المعبّرة عن 

 ... ودهشنا بعد ما نقص عنا وطوال يا عرافة وقتنا راه تبدل 

 ما متناش قبيل في الغاش ي الأول ... وكبرنا وتبدلت عنا الاحوال 

 كان العبد على جيبه ما يغفل ... وبرد الدم عليه لا من عاد يسال 

 3في اللي ما بقى له دلال.  في ذا الدولة ما بقى حد يسول ... وتطفر

انتفاضة  بعد  وتحولاته  القبائل  منطقة  في  الشعبي  بالشعر  اهتموا  الذين  الباحثين  أحد  يعتقد 

م وما ترتب عنها من تغيرات مست حياة المجتمع المحلي في كافة أبعادها، أن هذا النمط من التعبير  1871

 
 . 64-63عبد الحميد حاجيات، المرجع السابق، ص ص  - 1
 .65المرجع نفسه، ص  - 2
 .79جلول يلس و أمقران الحفناوي، المرجع السابق، ص  - 3



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

162 

وبي بعد القضاء على ثورة المقراني والحداد، فقد  قد أصابته قطيعة حادة على المستويين الموضوعي والأسل

إلى   نظر  حيث  القبائلي  الشعر  في  قبل  من  معروفا  يكن  لم  والاضطراب  بالقلق  عميق  إحساس  ظهر 

نهاية   أنها  لها على  الزجرية المصاحبة  والوحشية، والقوانين  القمعية  المستجدات ومنها سياسة الاستعمار 

الاعتقاد السائد، بأن نهاية القرن الرابع عشر بالتقويم الهجري تعني خراب العالم، لاسيما وأنها تزامنت مع  

  2ومن النماذج التي خلدت اسمها في تاريخ الشعر الشعبي بالمنطقة س ي محند أو محند. 1العالم،

وعلى ارتباط بساحات المعارك وبطولات المواجهة، وإلى جانب المعالجات التي غاصت في تتبع الآثار  

الشعراء  المدمرة   اهتمام  أيضا  لافتا  كان  والمعنوية،  المادية  المجتمع  مقومات  على  الكولونيالية  للسياسة 

الشعبيين بما تعرضت له عائلات الأشراف، كما فعل عدّة التحلايتي بشأن ما وقع لأشراف منطقة غريس، 

الد وضعف  المدن  ضياع  على  والتحسر  الماض ي،  المجد  على  للتباكي  المسألة  تحولت  وتدخل  حيث  ين، 

القيم،  سلم  وفي  الاجتماعية  التركيبة  في  انقلابا  أفرز  مما  الخاصة،  المسلمين  حياة  جوانب  في  الفرنسيين 

فصار الوضيع في مقام يتقدم الشريف، وامتاز النحاس على الذهب، برأي الشيخ ابن عثمان، معتبرا ذلك  

  3من عجائب الزمان.

التجنيس  الم   4يعد  الفرنسية من  في قصائدهمبالجنسية  الملحون  التي عالجها شعراء  حيث    سائل 

المرتدين أي  المطورنين  المتجنسين لقب  وأطلقوا على  الإسلامي،  الدين  الشعراء    اعتبروها خروجا عن  ورثى 

الشاعر   هؤلاء  ومن  الاجتماعية،  الحياة  على  المستعمر  لتأثير  وتأسفوا  الفرنس ي،  العهد  في  الجزائر  حالة 

شعرية   بموهبة  تمتع  فقد  أميته،  ورغم  القادر،  عبد  الأمير  جند  من  أنه  يعتقد  الذي  خليفة،  بن  قدور 

ه الكاتب جوزبف ديبارمي، الذي أشار  ، وهو ما أكد علي1910و    1867جعلت شعره يلقى رواجا بين أعوام  

  5إلى قوة شعره، وأنه عثر على نسخة من قصائده في البليدة مطلع القرن العشرين. 

 
• 1 - Abdelhak Lahlou, 1871 dans la poésie orale kabyle, revue études française, vol 57, N 01, 2021,pp 14-15.       

 
بمنطقة تيزي راشد بولاية تيزي، اسمه الحقيقي محند حمادوش حارب الاستعمار    قرية أشرعيوين  ، أصيل)1906  –  1845(سي محند أومحند    -  2

م، قامت السلطات الفرنسية باعتقاله وتعذيبه، ثم قامت باغتيال والده، ونفي أفراد من عائلته وأقربائه  1871الفرنسي بشتى الوسائل، وأثناء انتفاضة  

التحرر من خلال أشعاره، وقد قام الكاتبان مولود فرعون ومولود معمري بترجمات لأشعاره،  إلى كاليدونيا الجديدة، غير أن الرجل ظل يدعو إلى  

بترجمة عنونها   المنقولة في ديوان  1960، صدر عام    Les Poèmes de Si Mohandفالأول خصِّ جزءا منها  آثاره  الثاني  م، في حين جمع 

 رشيدة سعدوني، الموقع الالكتروني السابق.  م ينظر:1969، وظهر سنة  Les Isefra de Si Mohandشعري وسمه 
 . 311أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3
الإدارة    -  4 طرحته  ما  الإصلاح،  وقادة  المحافظة  الطبقات  من  لاسيما  ومعارضة  غاضبة  وطنية  فعل  ردود  أثارات  والتي  الشائكة  القضايا  من 

م، حول منح الجزائريين الجنسية الفرنسية مقابل شروط لا عقلانية، في مقدمتها التخلي عن 1865  الاستعمارية طبقا لقانون سيناتوس كونسيلت لعام

عرفوا  الذين  أولئك  بين  من  أقلية  قبلتها  التي  الإجراءات  الفرنسي،وهي  المدني  القانون  لمقتضيات  والخضوع  الإسلامية،  الشخصية  الأحوال 

غي بالتجنس،  المتأوربين، حيث رضيت  يزد عن بالجزائريين  لم  الاستفادة  أن عدد طلبات  إلى  التقديرات  تشير  أن عددها ظل محدودا جدا حيث  ر 

 م.  1916إلى غاية  1865خلال الفترة الممتدة من  2207
 . 313أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 5



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

163 

لم ينس الشعراء الشعبيون أن يولوا اهتماما لقضية الهجرة والإبعاد عن الوطن، وتأثيرات ذلك   

هاجر أو المهجّر بوطنه، " فهو يرفض أية  على الذهنيات والنفسيات، وهم في ذلك، يريدون تأكيد ارتباط الم

محاولة للفصل أو التجزئة، ويحاول أن ينظر باستمرار إلى الوطن الواحد، يشترك في الهموم والمسؤولية،  

  1كما يشترك في المصير والتبعية ". 

ومما لاشك فيه، أن الشعر الملحون أقد أضحى جسرا للباحثين عن الانعتاق، وكما عبّر أحدهم "  

رواتها  فإ حول  وتتجمع  الركبان،  بها  تسير  الشعبية،  القصيدة  إلا  لمكنوناته  متنفسا  يجد  لم  الشعب  ن 

الحلقات، يتغنى بها المدّاح في كل شعب من شعاب الأرض الجريحة، ليضعها ضمادا على شغاف كل قلب  

  2مكلوم ". 

 افي.  الشعر الشعبي والسلطة الاستعمارية: بين القمع السياس ي والاهتمام الثق 

والباحثين  العلماء  بعناية  حظي  قد  الشعبي  الشعر  أن  إلى  الله  سعد  القاسم  أبي  المؤرخ  يذهب 

الفرنسيين وحاربته الإدارة الاستعمارية، فالعلماء اهتموا به منذ بدايات الاحتلال لأنه في نظرهم يعبر عن  

القوّال أو  المدّاحين  حاربت  والسلطة  المقاومة،  الجزائرية  الروح  كانوا  حقيقة  لأنهم  نشاطهم،  وراقبت  ين، 

الشعبي  الشعر  نصوص  يحللون  المستعربين  الضباط  بعض  وأخذ  ومروّجيه،  الأدبي  اللون  هذا  نقلة 

فكانت   للفرنسيين،  معادية  تاريخية وسياسية  وتلميحات  رموز  على  عندهم، ولاحتوائه  لغموضه  الصوفي 

  3لب الأحوال. العناية به خلال القرن التاسع عشر لأغراض سياسية في أغ

الذي قام بتحقيقات    4ومن الذين أعطوا عناية كبيرة للموروث الشعبي الباحث الفرنس ي جوزيف ديبارمي 

وقد    5ميدانية في منطقة متيجة مع من وصفهم بالفلاحين العلماء، من رواة القصص الشعبيين والمدّاحين،

   ترجم قصصا وأشعارا كثيرة حصّل عليها من هؤلاء الذين كانوا يتصلون بالأوربيين

 
تح   -  1 فنية  دراسة  الجزائري:  الغرب  منطقة  في  الملحون  المقاومة  المنقاري، شعر  أدب  محمد  العربي تخصص  الأدب  في  ماجستير  مذكرة  ليلية، 

 . 59ص  ، 2005-2004شعبي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان،  
الوطني حول: مظاهر وحدة    -  2 الملتقى  الشعر الشعبي البطولي ودوره في وحدة المجتمع الجزائري "، ضمن كتاب أعمال  عبد القادر خليفي، " 

 .125المجتمع الجزائري من خلال فنون القول الشعبية ، المرجع السابق، ص
 . 307أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3
، أصيل مدينة بوردو بالجنوب الفرنسي حصل بجامعة ليون على شهادة الليسانس في  )oseph DesparmetJ  )1863-1942  جوزيف ديبارمي  -  4

م، حيث عين في تلمسان وهناك بدأ احتكاكه واهتمامه الجاد باللغة  1891م، التحق بالجزائر ضمن البعثة التعليمية الفرنسية سنة  1884الآداب عام  

الإسلام والثقافة  عام  العربية  العربية  اللغة  في  دبلوم  بنيل  ذلك  توج  وقد  والبليدة  1900ية،  والمدية  سكيكدة  منها  الجزائرية،  المدن  بعديد  طاف   ،

الاثنوغرا رواد  من  بأنه  يوصف  للآداب،  العليا  بالمدرسة  الإسلامية  والعادات  العربية  للغة  أستاذا  صار  حيث  بالعاصمة،  واستقر  فيا ومستغانم، 

 وأنه صاحب نزعة إنسانية رغم انتمائه للإدارة الاستعمارية.  القرن العشرين،  المغاربية في مطلع
5 - kamel Chachoua, Joseph Désparmet (1863-1942) et la résistance symbolique dans l’Algérie coloniale, Site : 

Archive ouverte HAL/ https://hal.science › hal-04354057 › document, consulté le 24/10/2025.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

164 

المعلنة   المعاني  منها  يستخرج  فكان  أحيانا،  المبالغة  حد  الشعراء  لأفكار  قراءته  بحسن  وتميز  الجهة،  في 

لة لخصها بقوله:"  ، وكان يرى أن الشعر الشعبي يؤدي وظيفة نبي1والمستترة، ويربط ذلك بالواقع والوقائع 

   2تضميد الجراح، وشحذ الكبرياء الوطني، وتبرير الهزيمة بل وتحويلها إلى مجد للمهزومين ".

إن اندحار المقاومات الشعبية الواحدة تلو الأخرى، وفشلها في وقف التمدد الاستعماري في أرجاء   

إلى تقوية شكواهم من الزمان والظلم   المسلط وشيوع حالة الفقر والاستنجاد بالله  البلاد، أدى بالشعراء 

أهم   من  الحال  تلك  من  منقذ  عن  البحث  وكان  العثماني،  وبالسلطان  الصالحين  وبالأولياء  وبالرسول 

ي بها الشاعر المستمعين إليه، أو الرواة عنه. 
ّ
   3الوصفات النفسية التي كان يغذ

 .خاتمة

ول حضور الشعر الشعبي في ميدان مقاومة الاحتلال  لقد وقفنا في نهاية هذه الإطلالة التاريخية ح

الفرنس ي وتوسعاته، وسياساته القائمة على تدمير الإنسان الجزائري، واستباحة موارده وتخريب عناصر  

 هويته على استخلاص جملة من النقاط على النحو الآتي:

 ختلف ربوع الوطن.أن الشعر الشعبي قد مثل سجلا حقيقيا للذاكرة الجماعية للجزائريين عبر م -

الجزائريين   - استهدفت  التي  التعسفية  الاستدمارية  الممارسات  على  كاشفة  أضواء  إلقاء  من  تمكن 

من عمليات نفي قسري ومصادرة وأشكال ضريبية وفنون إجرامية، كما أبرز بصدق ردود الفعل 

 الوطنية في مواجهة ذلك. 

 لريفية.  أظهر تجانس أحاسيس الجزائريين في بيئاتهم الحضرية وا  -

مما لا ريب فيه أن تأثيراه على المشهد كانت واضحة وأصبح مصدر فلق للإدارة الكولونيالية التي  -

 اجتهدت في التصدي للشعراء والمداحين بمحاولات الاستمالة أو القهر والنفي والسجن.

ا  - أفواه  من  لجمعه  المحاولات  بعديد  القيام  إلى  والمستشرقين  الباحثين  من  بالكثير  لفئات  دفع 

الشعبية وترجمته بكافة طبوعه العربية والقبائلية والتارقية واعتباره سلاحا فكريا وتعبويا لا يقل  

 عن رفع السيف وحمل البندقية. 

 
 . 308أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 1

2 - kamel Chachoua, Op-Cit ( Site internet ).  

 . 339أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  - 3



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

165 

موجزة، ل وبكلمة 
ّ
شك م  1954  –  1830الفرنس ي   الاحتلال فترة خلال الجزائري  الشعبي الشعر فقد 

 ومن السياس ي والموقف الجمالي التعبير وبين والتأريخ، الفن وظيفة بين جمع بارزة، وتاريخية ثقافية ظاهرة

 وثيقة  بحق  والمقاومة،ليكون  النضال قيم ورسّخوا  ذاكرتهم،  وصانوا  هويتهم، على الجزائريون  حافظ خلاله

  .بالسلاح قاومت كما  بالكلمة، قاومت  أمة تاريخ تروي  حيّة،

 . قائمة المراجع

البشير    -1 طمحمد  سعدي،  عثمان  تحقيق  الجزائر،  في  الملحون  والشعر  الشعبي  التراث    1الإبراهيمي، 

 .2010شركة دار الأمة، الجزائر، 

كلية   02، العدد  09نصيرة ريلي،" الشعر الشعبي الجزائري النشأة والمصطلح"، مجلة أبوليوس، المجلد    -  2

 .2022الآداب واللغات، جامعة سوق أهراس، جويلية 

لدين بن قدور،" النضال والمقاومة في الشعر الشعبي الجزائري: الشاعر محمد بلخير أنموذجا "،  نور ا  -  3

 . 2022، المركز الجامعي صالحي أحمد، النعامة، سبتمبر 02، العدد 01مجلة إنسانيات معاصرة، المجلد 

رشيدة سعدوني،" أشعار س ي محند أو محند: الشاعر الجوّال "، جريدة دنيا الوطن الالكترونية   - 4

، متاح على الموقع:  2014/ 03/ 25

https://pulpit.alwatanvoice.com/articles/2014/03/25/324486.html 

غانية  -  5 و  قاسم  سونك    تسعديت  ديوان  الجزائري:  الشعبي  والشعر  الفرنس ي  الاستشراف  فيلالي، 

وآدابها   العربية  اللغة  قسم  ومقارن،  عالمي  أدب  تخصص  الأدبية،  الدراسات  في  ماستر  مذكرة  أنموذجا، 

 . 2019-2018جامعة مولود معمري، تيزي وزو الجزائر، 

ج  -  6 الثقافي،  الجزائر  تاريخ  القاسم سعد الله،  بيروت،  1، ط1954-1830  8أبو  الإسلامي،  الغرب  دار   ،

1998. 

منشورات    المجلس الأعلى للغة العربية، مظاهر وحدة المجتمع الجزائري من خلال فنون القول الشعبية - 7

 .2006الجزائر،  المجلس الأعلى للغة العربية، 

طبعة    -  8 الملحون،  الشعر  في  الجزائرية  المقاومة  الحفناوي،  أمقران  و  يلس  الثقافة  جلول  وزارة  خاصة، 

 .2007الجزائر، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

166 

ج  -  9 بوعزيز،  يحي  ودراسة  تحقيق  السعود،  سعد  طلوع  المزاري،  عودة  بن  ط2الآغا  الغرب  1،  دار   ،

 . 1990الإسلامي بيروت، 

الجزائر    -  10 للنشر،  القصبة  دار  عيس ى،  بن  حنفي  ترجمة  والمجتمع،  الأمة  الجزائر  الأشرف،  مصطفى 

2007. 

بد القادر، " الشعر الشعبي الجزائري: قراءة تأثيلية في المفهوم والتطور وأشهر الأعلام  جلول دواجي ع  -  11

  .2018، البحرين، خريف 43"، مجلة الثقافة الشعبية، العدد 

مريم مرايحية و عبد اللطيف حنّي،" نزعة المقاومة في الشعر الشعبي الجزائري: الشاعر محمد بلخير    -  12

المصط  مجلة   ،" المجلدأنموذجا  العدد  1لح،  جامعة  18،  الإنسانية  العلوم  في  إحصائية  تحليلية  مخبر   ،

 . 2018تلمسان، 

المجلد    -  13 أبحاث،  أنموذجا"، مجلة  بلخير  المقاومة: شعر محمد  في قصائد  قراءة   " ،  05علي شاحطو، 

 . 2017، جامعة زيان عاشور الجلفة، ديسمبر 05العدد 

المقاومة    -  14 شعر  المنقاري،  مذكرة  محمد  تحليلية،  فنية  دراسة  الجزائري:  الغرب  منطقة  في  الملحون 

 .2005-2004ماجستير في الأدب العربي، تخصص أدب شعبي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 

15 - Abdelhak Lahlou, 1871 dans la poésie orale kabyle, revue études française, vol 57, N 01, 

2021. 

16 - kamel Chachoua, Joseph Désparmet (1863-1942) et la résistance symbolique dans 

l’Algérie coloniale, Site : Archive ouverte HAL/ https://hal.science › hal-04354057 › 

document.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

167 

 م.1871نماذج من الشعر الشعبي بالقبائلية عن ثورة 

Examples of popular kabylia poetry about the 1871 revolution 

 أ.د/ عبد النور أيت بعزيز. 

 الجزائر /لونيس ي علي -2جامعة البليدة  

blida2.dz-a.aitbaziz@univ  

 الملخص 

ثورة   عن  بالقبائلية  الشعبي  الشعر  من  نماذج  عن  الحديث  البحث  هذا  ويعرض  1871يتناول  م 

عزيز   وولديه  للثورة  الروحي  الزعيم  الحداد  الشيخ  دور  تشمل  الثورة  هذه  وحيثيات  ملابسات  من  جانبا 

و  أوقاس ي  علي  والقايد  الشريف  علي  بن  السعيد  محمد  والباشاغا  المقراني  بومزراق  وأحمد  هي ومحمد 

مكتوبة   صفحات  سبع  من  تتكوّن  والتي  الدراسة  محل  الأشعار  هذه  في  ذكرها  ورد  التي  الشخصيات 

أو   للثورة  معارضا  كان  أنه  الأشعار  مضمون  خلال  من  ويظهر  مجهول،  كاتبها  عربية،  بحروف  بالقبائلية 

والم المؤيّدين  وحتى  الثورة  في  المشاركين  على  طة 
ّ
المسل القاسية  بالعقوبات  را 

ّ
هو  متأث وربما  معها،  تعاطفين 

فته بمهمة دعائية  
ّ
أحد ضحاياها، ويحتمل من جهة أخرى أن السلطات الاستعمارية الفرنسية هي التي كل

تأثيرها   الأشعار وحجم  هذه  أهمية  هي  فما  قادتها.  الثوار وخاصة  ر سلبا على معنويات 
ّ
يؤث لصالحها حتى 

ل رؤية  السلبي على معنويات الثوار وبالأخص قادتها، وكيف  
ّ
يمكن تفسير موقف ورأيصاحبها باعتباره يمث

 نقدية للثورة وزعمائها خلافا لما جرت عليه العادة وهو المدح والإشادة والافتخار والتبجيل.

المفتاحية ثورة    .الكلمات  الشعبي،  بومزراق  1871الشعر  أحمد  الحداد،  بن  عزيز  الحداد،  الشيخ  م، 

 المقراني. 

Abstract 

This research discusses examples of popular Kabyle poetry about the 1871 revolution 

and presents some of the circumstances and details of this revolution, including the role of 

Sheik El Haddad, the spiritual leader of the revolution, and his sons Aziz and Mohamed, 

Ahmed BumezragEl- Mokrani, Bashagha Mohamed Said Ben Ali El Sharif, and the Qa'id Ali 

Oukaci ;these are the figures mentioned in the poems under study, which consist of seven 

pages written in Kabyle using Arabic script, by an unknown author. The content of the poems 

suggests that the author was either opposed to the revolution or affected by the harsh 

punishments imposed on those who participated in the revolution, as well as its supporters 

and sympathizers. He might have been one of its victims. On the other hand, it is possible that 

mailto:a.aitbaziz@univ-blida2.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

168 

the French colonial authorities tasked him with a propaganda mission to undermine the 

morale of the revolutionaries, especially their leaders. Thus, what is the significance of these 

poems and the extent of their negative impact on the morale of the revolutionaries, especially 

their leaders? How can we interpret the position and opinion of their author, considering it 

represents a critical view of the revolution and its leaders, contrary to the usual practice of 

praise, commendation, pride, and veneration? 

Keywords: popular poetry, the revolution of 1871 AD, Sheikh Al-Haddad, Aziz bin Al-

Haddad, Ahmed Boumezraq Al-Maqrani.  

 المقدمة

التاسع عشر ميلادي من خلال ما   القرن  أثناء فترة  في الجزائر  إن دراسة موضوع الشعر الشعبي 

حة التي خاضها الشعب الجزائري ضد  قيل من نظم ومقطوعات شعرية في موضوع الثورات الشعبية الم 
ّ
سل

الاحتلال الفرنس ي المعتدي دفاعا عن أرضه وممتلكاته ودينه ولغته وعرضه وماله، يجعلنا نكتشف مدى  

الارتباط الوثيق بين الأدب والتاريخ عامة وبين الهوية واللغة خاصة، ثم بين الشاعر الشعبي وعامة الشعب  

الت الأرياف  في  خاصة  الجماهير  الرفض  أو  وحركات  والانتفاضات  الثورات  لهذه  والمنطلق  المصدر  كانت  ي 

ف أولئك الشعراء الشعبيين، وحفظوا لنا صورا  
ّ
والمقاومة العفوية التي عبّر عنها تلقائيا وبطلاقة ودون تكل

المصيرية   شعبهم  بقضايا  قهم 
ّ
وتعل بوطنهم  ارتباطهم  مدى  عن  خلالها  من  عبّروا  خالدة  ومقطوعات  رائعة 

رهم بها سلبا أو إيجابا حسب الظروف والحالة التي عبّروا فيها عن الواقعة أو الحادثة التاريخية التي وتأ
ّ
ث

 تناولوها. 

تفتخر  التي  الشعبي  الشعر  من  نماذج  استعراض  على  والأدبية  التاريخية  الدراسات  عوّدتنا  لقد 

الذين أعلنوا الجهاد المقدّس   الدينيين والسياسيين والعسكريين  القادة والزعماء  وتمجّد وتشيد ببطولات 

ه من أرض وعقار وثروة،  ودعوا الجماهير الشعبية إلى المقاومة والاستماتة في الدفاع عن وطنهم وما يحتوي

رابطة   وتقوي  تعزّز  أمور  وهي  ونسب،  وشرف  ومال  وعرض  ولغة  دين  من  بها  اتصل  وما  أنفسهم  وعن 

 الانتماء والارتباط الوثيق بين الإنسان ووطنه فردا وجماعة وتترجم واقعيا مبدأ "حب الوطن من الإيمان". 

ي وتجعله  التيار  عكس  بالإنسان  تدفع  أحيانا  الظروف  القاعدة  ولكن  عن  ويحيد  العرف  خالف 

العامة ويصبح حالة شاذة تحفظ ولا يقاس عليها، وهذا ينطبق على الحالة أو العيّنة التي سندرسها في هذه  

الورقة البحثية التي نتناول فيها عرض وثائق أرشيفية من الأرشيف الفرنس ي عبارة عن مقطوعات شعرية  

مك القبائلية(  )اللهجة  الأمازيغية  ثورة  باللغة  موضوعها  مجهول،  كاتبها  عربية  بحروف  )ثورة  1871توبة  م 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

169 

المقراني والحداد( انتقد فيها صاحبها عدد من قادة الثورة وحمّلهم مسؤولية ما وقع للجماهير الشعبية من  

 معاناة وويلات وأهوال وخسائر مادية وبشرية وصدمات نفسية. 

د في هذه المقطوعات الشعرية المجهولة  تطرح هذه الدراسة إشكالية مدى صحة ومصداقية ما ور 

المصدر وحجم تأثيرها السلبي الذي يفترض أنها أحدثته في نفوس هؤلاء القادة والزعماء وفي نفوس  

ومعنويات الجماهير في هذه المنطقة الريفية المجاهدة التي عرفت صراعا شديدا في وسائل وأساليب  

تعمارية المدعومة بضباط المكاتب العربية ومن يتبعها من  الدعاية والدعاية المضادة، بين السلطات الاس

القيادات المحلية وأعوان الاحتلال من جهة، وبين الزعماء الوطنيين والمقاومين من النزهاء والمخلصين  

الذين رفضوا الخضوع من جهة أخرى، فكانوا عرضة لجميع أشكال حملات التشويه والافتراء والتهم  

 وير حتى من طرف الشعراء الشعبيين.والخيانة والحقد والتز

 :العرض

 :  مفهوم الشعر الشعبي .1

منطقة   سكان  يتناقله  محلية  خاصة  بلغة  منظوم  شعر  وهو  أصوله  عن  تعبّر  التي  المجتمع  لغة  هو 

ر بالأحداث  
ّ
ر ويتأث

ّ
خاصة مشافهة يعبّر عن أحوال الطبقة الكادحة التي تسعى إلى ضمان رزقها، وهو يؤث

ر بالأوضاع السياسية والاجتماعية والتوجّهات الدينية للشعراء.  والأوضاع  
ّ
التي تميّز فترة إنتاجه، وقد يتأث

شهامتها   وجسّد  ومواقفها  أحداثها  ورصد  الشعبية  الثورات  وملاحم  ووقائع  أحداث  الشعبي  الشعر  صوّر 

د ارتباط  فهو  والتفاعل،  والحماس  الانفعال  بين  تتفاوت  فنية  بنبرات  متعايش  وإنسانيتها  وثيق  اخلي 

 ومتفاعل.

ل في الشعر الغنائي الذاتي المرتبط بالموسيقى والغناء وفيه الأغنية  
ّ
وللشعر الشعبي أنماط وأنواع تتمث

والأنشودة والمرثية. وهناك الشعر القصص ي أو النثري وفيه الملحمة )قصة شعرية طويلة( تصف الحروب  

الشع القصة  وهناك  مصوّر،  قصص ي  موضوعي  الشعبي بأسلوب  الشعر  وخصائص  مميزات  ومن  بية، 

بسيطة   لغة  وهي  السكان  بين عموم  المتداولة  هجة 
ّ
الل أو  اللغة  الشعبيين  الشعراء  استخدم  اللغة، حيث 

لت في عيّنة الدراسة في القبائلية وحدها أو القبائلية والعربية والفرنسية معا،  
ّ
يفهمها أغلبية الناس، وتمث

 ابع ديني بسبب ارتباط السكان بالعقيدة الإسلامية.وهي لغة عامية وشعبية ذات ط 

عاته  
ّ
وتطل وآماله  الشعب  ثقافة  عن  يعبّر  باعتباره  التقليدي  الشعري  بالإبداع  الشعبي  الشعر  وامتاز 

ثقافات   ل 
ّ
يمث تجسيد  وهو  الشعبية،  بيئته  من  انطلاقا  يبدع  الشعبي  والشاعر  الشعب،  من  وينبع 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

170 

حيث من  تتفاوت  السكان  من  شفوية    مجموعات  في  هنا  يكمن  والتقليد  الفرديات،  فيها  وتذوب  الأهمية 

القديم   ابع 
ّ
بالط ملتزما  مقيّدا  الشعبي  فالشاعر  المتلقي.  ألفه  الذي  الخاص  والنصوص وطابعها  القصائد 

للنصوص، والذاكرة الشعبية تقحم نفسها في إبداعاته من خلال تداخل النصوص الشعرية والاقتباسات  

 الشاعر دون قصد.التي يلجأ إليها 

والتقليد هنا يقصد به النّمط الشفوي المتوارث من الأجداد الذي يعتبر خاصية أساسية مميّزة للشعر  

رغم   لهجاتها  بمختلف  الأمازيغية  اللغة  أن  جلاوي:"  محمد  اعتبر  وقد  الأمازيغي  وللأدب  الأمازيغي  الشعبي 

أنّها  
ّ
إلا "التفيناغ"  هو  عريق  أبجدي  نظام  على  رها 

ّ
تتصل   توف ولم  الأولى  بالدرجة  شفوية  لغة  مورست 

 عن طريق التدوين والاستنساخ بحروف غير حروفها الأصلية عربية كانت أم لاتينية." وهي ميزة  
ّ
بالكتابة إلا

اهتمام   من  موسيقاه  الشعبي  الشعر  يستمد  كذلك  العريقة.  الحضارة  ذات  حتى  أخرى  آداب  عاشتها 

ية الرنين والجرس وهو الاستخدام الموسيقي في النص الشعبي الذي  الشعراء الشعبيين بالألفاظ من ناح

يتجلى كذلك في تناسب الأجزاء وتوزيع القافية وتواتر الحروف المتشابهة الرنين بوصفها دعامة من دعامات  

 1السياق الموسيقي للعبارة الشعرية. 

متكون من وحدات صوتية بناء  كل  بأنها  الشعبية  القصيدة  كلمات عامية    وهناك من عرّف  في شكل 

 نادرا لأن  
ّ
)لهجة محلية( يستعمل فيها الشاعر الشعبي ألوانا من الاستعارات والمجازات ولا يخضع للوزن إلا

الوزن موهبة ربانية في الشعر الشعبي، والشعر بناء متسلسل من وحدات صوتية توصل إلى معاني قصد  

 لكونه حوّل شخصيات معدمة إلى فاعلة. إحداث الأثر وله فضل كبير على النواحي الإنسانية 

قيم   في  يذوب  وأفكار وهو  كلمات وحروف ومعاني  كونه  في  تظهر  الشعبي  والشعر  اللغة  بين  والعلاقة 

الأمة   يقظة  زادت  مشتركا  الشعور  كان  ما 
ّ
وكل شعرا،  سمّي  ولذلك  بالشعور  المجتمعومرتبط  وسلوكيات 

الناس. فهو يعبّر عن الأمة والقوم ويمكن للشاعر الشعبي  بسبب انتشار التداول المعرفي للشعر وقيمه بين  

أن يكون حافظا لمبادئ اللغة التي كتب بها، ولكنه يضطر إلى عدم التقيّد بها وهو ما جعله أكثر استعدادا 

من غيره لفهم الأخلاق والديانة، فالشعر الشعبي بمثابة منظومة صوتية تعبّر عن وجهة الأمة التي أنشأته  

ت عل
ّ
 يه.ودل

 
، 2015،  01الشعر الشعبي الأمازيغي في سرد الأحداث التاريخية لمنطقة الأوراس، الجزائر، مجلة علوم الإنسان والمجتمع، ع  إبراهيم.ر، دور    -1

 . 57-55ص 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

171 

ل في الألفاظ والمعاني والتشكيل، أما التحليل البنيوي  
ّ
وهناك ثلاث خصائص فنية للشعر الشعبي تتمث

للنص الشعري الشعبي فيقوم على تضامن النظام اللغوي للكلمة المعيارية من إشارة ونص ودلالة، وعلى  

رية الحتمية القيمية  النظام الاتصالي من مرسل ومستقبل ورسالة ورمز ومحيط حضاري وقيمة حسب نظ

 1للدكتور عبد الرحمان عزي. 

 م 1871التعريف بثورة  .2

قبل الحديث عن مضمون المقطوعات الشعرية التي هي صلب موضوعنا لابد من التعريف بالثورة التي  

من   الأشعار  في  أسماءها  وردت  التي  الفاعلة  بالشخصيات  وكذلك  الأشعار  هذه  حولها  أو  فيها  قيلت 

 ين باعتبارهم محور موضوع الأشعار وصنّاع أحداث الثورة. جزائريين وفرنسي

 الظروف العامة والخاصة التي اندلعت فيها الثورة  .2.1

 يمكن تلخيصها في النقاط التالية: 

. السياسة التعسّفية الفرنسية في جميع المجالات وما نتج عنها من مجاعاتوأمراض فتاكة وأوبئة   •

 قاتلة. 

ضد   • حربها  في  فرنسا  انهزام  والبشرية  .  المادية  الجزائر  وإمكانيات  ثروات  كل  وتسخيرها  بروسيا 

 لخدمة الحرب. 

. تهجير سكان الألزاس واللورين إلى الجزائر كمستوطنين ومنحهم أراض ي الجزائريين بعد مصادرتها   •

وتعرّض  الشعبي،  والغليان  الضغط  وارتفاع  أكثر  الجزائر  داخل  الوضع  منها..تأزّم  وطردهم  منهم 

م العربية  العديد  المكاتب  ضباط  ط 
ّ
وتسل كبيرة  إهانات  إلى  المحلية  والقيادات  الزعماء  ن 

 والمستوطنين عليهم. 

 2. امتزاج شعور حب الوطن والدفاع عن الحرية والاستقلال مع الإيمان الديني. •

  

 
، 2021، الجلفة، مجلة فصوص الأدب والمعارف، ع؟،    -تحليل سردية الشعر الشعبي  -أحمد.ع، أشكال التعبير الفني لأغراض الشعر الشعبي  -1

        . 71-67ص 

كه الإيمان، الجزائر، مجلة الثقافة، ع 1871محفوظ.ق، انتفاضة  -2  . 21-20، ص 1986، عدد خاص، 96مقاومة شعب يحرِّ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

172 

 م  1871التعريف بالشيخ الحداد ودوره في قيادة الطريقة الرحمانية وثورة  .2.2

م  1790هو محمد أمزيان بن علي بن الحداد يُكنّى بابن الحداد ولد بقرية صدوق أوفلا )الأعلى( سنة  

تولى   التفيش ي،  المختار  بن  القادر  الحاج عبد  الشيخ  الرحمانية عن  الطريقة  وأخذ  رأسه  في مسقط  م 
ّ
تعل

الرحمانية سنة  مشيخ الطريقة  زاوية  1857ة  الحملاوي صاحب  الشيخ  عيّن  الحداد  الشيخ  وفاة  قبل  م، 

وقد طلب هذا الأخير من الحكام    1وادي العثمانية بميلة مقدّما للطريقة الرحمانية ثم استخلف ابنه عزيز. 

القياد   بدورهم  يأمروا  كي  العربية  المكاتب  ضباط  يأمروا  أن  المحليين  للإخوان العسكريين  التعرّض  بعدم 

 2الرحمانيين الذين يأتون لزيارة والده في مقرّه بصدوق.

محمد   الأكبر  وابنه  وتاقيطونت،  عموشة  على  قايد  منصب  في  عزيز  الأصغر  ابنه  تعيين  ورغم 

للسلطات   السرية  التقارير  فإن  )إيثعيدل(،  عيدل  بني  عرش  قاض ي  لدى  عدل  باش  منصب  في  )محند( 

المحل الرحمانية  الاستعمارية  الطريقة  إخوان  دعا  بأنه  بجاية  في  الديني  الزعيم  الحداد  الشيخ  اتهمت  ية 

لتقديم البنادق والبارود، وأن السيد حاج قدور وكيل وإمام ضريح المرابط سيدي امحمد بن عبد الرحمان  

الجزائ في  العسكرية  عنقواتها  وأمدّهبمعلومات  صدوق  في  زاره  ببومرداس(  مصطفى  )س ي  مصطفى  ر، في 

من   قدور  حاج  السيد  وبفصل  لتوقيفه،  الحداد  تحرّكات  بمراقبة  بجاية  سلطات  التقرير  كاتب  وأوص ى 

 3منصبه. 

وكان الشيخ الحداد في خلاف وصراع وتنافس مع الباشاغا محمد السعيد بن علي الشريف حول   

الأرشيف وثائق  ملف  تضمّن  وقد  الصومام،  وحوض  الصغرى  القبائل  منطقة  وقيادة  الفرنس ي    زعامة 

قسنطينة   في  العسكريين  الفرنسيين  المسؤولين  وبين  المعنيين  بين  مراسلات  عدة  الحداد  بالشيخ  الخاص 

بين  الصلح  لتحقيق  أنه سعى  عمالة قسنطينة  "بريقو"عامل  الجنرال  ادعى  وقد  وأقبو،  وبجاية وسطيف 

بالفعل إلى مقر بن علي الشريف  وأن وفدا مكونا من عدة قياد مشهورين في المنطقة قد انتقل  4المتنافسين.

 
 .52-50، ص 1986،عدد خاص، 96عمار.ط، ندوة الأساتذة، مجلة الثقافة، ع  -1
نيابة عن والده    Desvaulبن الحداد إلى الجنرال "دزفو"  عثرنا في ملف الشيخ الحداد بالأرشيف الفرنسي على ثلاث رسائل خطية أرسلها عزيز    -2

جانفي   أوائل  في  مؤرخة  والمحتوى،  المضمون  متقاربة  السيد  1865الحداد  العسكري  المترجم  الفرنسية  إلى  العربي  نصها  بترجمة  قام  م 

القياد المحليين الخاضعين لأوامر ضباط المكاتب  يفُهم منها وجود مضايقات على الحداد وأتباعه الرحمانيين من طرف  Ballentiros"بالونتيروس"  

 العربية. للمزيد أنظر: 

 - Archives Nationale d’Outre-Mer (ANOM),Gouvernement Générale de l’Algérie (GGA), 19 H/59.  
ه إلى الحاكم العام حول الشيخ الحداد الزعيم الديني في بجاية وقِّعه عامل عمالة الجزائر مؤرخ -3 رته مصالح الشرطة العامة موجِّ   08ة في تقرير حرِّ

  .ANOM, GGA, 19 H/59. للمزيد أنظر: 1م، ص1870أكتوبر 
. 1م، ص1867فيفري15سعيد بن علي الشريف، بدون رقم، مؤرخة في رسالة خطية من الجنرال بريقو عامل عمالة قسنطينة إلىالباشاغا محمد ال -4

 .ANOM, GGA, 19 H/59للمزيد أنظر: 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

173 

بينهما. الوساطة  بدور  الشيخ  1للقيام  وغريمه  منافسه  مع  للتصالح  استعداده  عن  أعرب  الأخير  هذا  وأن 

 2الحداد. 

وأفاض في الحديث عن هذا الموضوع وأراد حصر  Louis Rinn)(3وقد توسّع النقيب الفرنس ي لويس رين 

ضارب مصالح الزعامات والقيادات المحلية وليست ثورة شعبية  م في دائرة ضيّقة وهي ت1871مسألة ثورة  

  4ضد الظلم والطغيان والعبودية هدفها الأسمى هو التحرّر وطرد الاحتلال. 

الباشاغا   فاته ومقالاته موضوع خلاف الشيخ "الحداد" مع 
ّ
العديد من مؤل في  أما يحي بوعزيز فتناول 

"الحداد"   إلى  وفود  عدة  وإرساله  بينهما،  التوسّط  محاولة"المقراني"  الشريفوذكر  علي  بن  السعيد  محمد 

د"الحداد"نفسه وابنه "عزيز" أن الس  5لدعوته إلى الانضمام للثورة.
ّ
بب الرئيس ي لإعلان الجهاد ضد  بينما أك

حاكم بجاية "الذي سجن الإخوان الرحمانيين   le Commandant Reilhacفرنسا هو إذاية القائد "ريلهاك" 

وفعلي". قولي  ذنب  منهم  يصدر  أن  دون  وفتنهم  المذكورك6بالشك  الحاكم  "الحداد"أن  إلى    وأضاف  تب 

لعزيب   إلى  قدم  القبطان  وأن  بالنفاق،  واتهمه  في صدوق  إليه  القدوم  من  الناس  بمنع  يأمرهم  مرؤوسيه 

 7أحمد خاطري وجمع الناس وأمرهم بعدم القدوم إلى الحداد.

 -الشيخ عزيز بن الحداد أنموذجا-التعريف بالشخصيات المذكورة في الأشعار  .2.3

الشخصيات   بكل  التعريف  ر 
ّ
لتعذ بن  نظرا  عزيز  الشيخ  التوالي:  على  وهي  الأشعار  في  ذكرها  ورد  التي 

الحداد، الشيخ محمد )محند( بن الحداد، أحمد بومزراق المقراني، القايد علي أوقاس ي، بشير أورابح، من  

( الجنرال سوسيي  الفرنسيين:  ومن  لالمان)le Général Saussierالجزائريين.  والجنرال   )Lallemand  فقد  )

 ى التعريف بالشيخ عزيز بن الحداد لأنموذج. اقتصرنا عل

 
. للمزيد أنظر: 1م، ص  1871جانفي12، مؤرخة في  26رسالة خطية من الباشاغا محمد السعيد بن علي الشريف إلى عامل عمالة قسنطينة، رقم    -1

ANOM, GGA, 19 H/59. 
البا  -2 من  خطية  بونفاليرسالة  العقيد  إلى  الشريف  علي  بن  السعيد  محمد  سطيف،رقم   le Colonel Bonvaletشاغا  في  37حاكم  مؤرخة   ،

 .ANOM, GGA, 19 H/59. للمزيد أنظر: 1م، ص 1871جانفي17
رئيس المصلحة  ولد في باريس وتوفي بالجزائر، مستشار حكومي، نائب رئيس الجمعية التاريخية لمقاطعة الجزائر، 1905-1838لويس رين −3

 المركزية لشؤون الأهالي، رئيس المكتب العربي في جيجل، له عدة مؤلفات. 
4-L. Rinn, 1891, Histoire de l’Insurrection de 1871 en Algérie, Alger, Librairie Adolphe Jourdan, p 198−199.       

 
 .28، ص 1986،عدد خاص، 96، ع يحي.ب، ثورة محمد المقراني والشيخ ابن الحداد، مجلة الثقافة  -5
م. نفس المعلومات وردت  1873جويلية  31رسالة خطية من عزيز بن الجداد إلى رئيس الجمهورية الفرنسية تيار من سجن قسنطينة مؤرخة في  -6

م. للمزيد  1884ر أفريل في رسالة أخرى خطية من عزيز بن الحداد إلى قنصل فرنسا في طرابلس الغرب أرسلها من جدة بالسعودية مؤرخة في شه

 .ANOM, GGA, 19 H/59 أنظر:
 . للمزيد أنظر:  1ه، ص 1288محرم  20رسالة خطية من الشيخ الحداد إلى الباشاغا محمد السعيد بن علي الشريف مؤرخة في  -7

ANOM, GGA, 19 H/59. 

م. للمزيد 1871أفريل  10ه( بالميلادي فوافق  1288محرم  20نفس الرسالة نشرها لويس رين مترجمة إلى الفرنسية وقابل تاريخها الهجري ) -

 أنظر: 

Louis Rinn, Op Cit, p 226-227.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

174 

م في زاوية أجداده على يد والده الشيخ محمد أمزيان  1842ولد"عزيز"بقرية صدوق أوفلا سنة  
ّ
م، تعل

في   الفترة من حياته، زار مدينة الجزائر  بن الحداد، وفي مدرسة قسنطينة، ولا توجد تفاصيل حول هذه 

، شغل منصب قايد على عموشة وتاقيطونت سنة  Desvaux"دزفو"  تاريخ غير مضبوط أين قابل الجنرال  

قاد الهجمات والمعارك العسكرية في ضواحي سطيف وبجاية وجيجل باعتباره خليفة والده وأحد  1م.1869

تاريخ   منذ  للثورة  العسكريين  القادة  الموالين  1871أفريل  09أبرز  القياد  على  انتصاراته  وحقّق  م 

أ انهزم  )للفرنسيين،لكنه  سوسيي  الجنرال  لالمان)le Général Saussierمام  بينما Lallemand(والجنرال   )

 ( ريلهاك  القائد  أمام  بجاية  أورابح  le Commandant Reilhacانهزم أخيه محمدفي ضواحي  (وحليفه بشير 

 2المشهور في وادي أميزور وهو المذكور في الأشعار. ابن القايد أورابح

وبعد استسلام"عزيز"للسلطات الفرنسية اتهمته بارتكاب جريمة تحريض السكان على التمرّد ضد  

فرنسا ودفعهم لحرق وتخريب الممتلكات العامة والخاصة، ومحاربة أصدقاء فرنسا في بلاد القبائل بمفرده  

  17ن نفسه في محكمة الجنايات بقسنطينة بشجاعة، وصدر الحكم عليه في  أو مع غيره، ودافع "عزيز" ع 

م بالسجن ثم بالنفي إلى كاليدونيا الجديدة، وتمت مصادرة أملاكه وأملاك عائلة الحداد كلها  1873أفريل  

 3هكتار وأصبح أفرادها مشرّدون وبلا مأوى.   502والتي تبلغ مساحتها 

 مضمون الأشعار والتعليق عليها .3

 رقة الأولى الو  .3.1

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية 

ا كنت طالب 
ّ
 يا لساني هدر بلقيس لم

 على الحداد وولادو سحروا كل الناس بلكذب 

 كل من تبّع رايو الحكومة تعاقبو

لوا للنّاس توسويس الصّغير والكبير 
ّ
 دخ

 
، ص  4م، جامعة فرحات عباس، سطيف، مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية، ع  2006بشير. ف، جوانب من حياة الشيخ سي عزيز ابن الحداد،    -1

        . 67-65ص 

 
2-L. Rinn, Op Cit, p 412-414. 

        . 72-70بشير. ف، المرجع السابق، ص ص -3

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

175 

 لي يسمع يستغرب  خذا الشيعة بلا الخدمة

 جميع من دار صاحب  كلهم كلاو ماكلتو

 كاين بعض من خوانوا مازال متمسّك بالمذهب 

رع تاعو قالوا يمكن غالب 
ّ
 كي طوّل الش

عو شرقبتوا في افريقيا ما زال شانوا 
ّ
 ما دام ما قط

 الشنجابي يتعجّب  لو كان يعرف حقو

 يسقس ي على بدايتو أصلو كيفاشر كبو 

لو جدّو المطرقة
ّ
 1والزبرة باش يطبطب.  خلا

 التعليق على المحتوى 

الأشعار على   الأولى من  الورقة  الشيخ محمد    12احتوت  المجهول على  الشاعر  فيها  تحدّث  سطرا 

أمزيان بن الحداد وأولاده )عزيز ومحمد( واعتبرهم سحروا الناس بالكذب وأن كل من اتبع رأيه من أتباعه  

نفوس  إلى  أدخلوا  وأنّهم  الفرنسية،  السلطة  من  العقاب  كبارا    سيطاله  والشك  الوسواس  الناس 

وأتباعه   مريديه  أي  إخوانه  من  بعض  وأن  طعامه،  من  هم 
ّ
كل أكلوا  والجيران  الأصحاب  وصغارا،وأن 

إلى   إشارة  في  عمل  بدون  اشتهر  الحداد  الرحمانية،وأن  بطريقته  أي  بمذهبه  متمسّكين  مازالوا  ومقدميه 

 سمعة.سلطته الروحية والمعنوية التي أكسبته مكانة وتقديرا و 

أنه  يعتقدون  أتباعه  جعل  ممّا  مدّتها  طالت  التي  الحداد  الشيخ  محاكمة  عن  للحديث  انتقل  ثم 

سيخرج منها منتصرا وظنّوا أنه ما دام لم يُعدم سيبقى ذكره قائما في كل القارة الإفريقية وليس في الجزائر  

ائر وتونس وانتشار أخباره كمقاوم  فقط، في إشارة إلى انتشار الطريقة الرحمانية في أرجاء واسعة من الجز 

 ومجاهد ورجل دين ومصلح وداعية. 

الحديد  بهما  ليدقّ  المطرقة والزبرة  له  بأن جدّه ترك  الحداد عندما قال  في نسب وأصل  ثم طعن 

ر الشاعر المجهول هنا بالدعاية التي كان ينشرها غريم الحداد ومنافسه الشيخ محمد  
ّ
والخشب وربما تأث

 
 .24أنظر الملحق الأول في الصفحة رقم -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

176 

الشريف باشاغا شلاطة في أقبو الذي كان يفتخر بأصله الشريف ويحتقر الحداد صاحب  السعيد بن علي  

 الحرفة المذمومة حسب نظره.

الثورة   انتهاء  بعد  وقعت  التي  المحاكمة  إلى  الإشارة  رغم  الثورة  ذكر  يتم  لم  الأولى  الورقة  هذه  في 

الأحداث والوقائع، ويمكن الاستنتاج  واستسلام الحداد مما يدل على عدم احترام التسلسل الزمني في سرد  

الحداد   سمعة  تشويه  غرضه  كان  أو  الشريف  علي  بن  وأنصار  أتباع  من  يكون  قد  المجهول  الشاعر  أن 

ها في الجزائر وخارجها. 
ّ
   1وأولاده ومن خلالهم الإضرار بالطريقة الرحمانية كل

 الورقة الثانية .3.2

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية 

 مطروز رفدو الجنيرال سوسيي  لعلام كتنشر

 لعساكر خرجوا بلميوز المدفع فالمرس ى

 رعدوفالقروزسيزاوه باش إيساس ي

ا هب
ّ
 خرج فالفرس ي الريح لم

 الحدادين ليبناوأدروزكل واحد يباص ي

 هكذا يصرى للعاص ي لحكم لي قاسو

 رجّع روحو خدّام )كذا( الشتلة

 والعصا فاليمنى لحزام من الشملة

 خدمو هو مع أوقاس ي للمحلةالطريق 

 كنت من بكري فالدار  رايك يا الحداد الخدّاع

 
،  -ما عدا ما كتبه لويس رين في المجلة الإفريقية حول ورقتين فقط من مجموع سبعة أوراق-عثر على مصادر أو مراجع تناولت هذه الأشعارلم ن -1

 وهو ما حتِّم علينا الاقتصار على ما فهمناه من المحتوى. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

177 

مّاع. غرّك وليدك
ّ
 1هكذا تصرى للط

 التعليق على المحتوى 

على الأشعار  من  الثانية  الورقة  جيش  11احتوت  وصول  بذكر  المجهول  الشاعر  ها 
ّ
استهل سطرا 

بر وهم حاملين للأعلام المطرّزة ونصّبوا المدافع  الجنرال الفرنس ي سوسيي إلى بجاية عبر البحر ونزولهم إلى ال

في المرس ى، ووردت بعض الكلمات الغامضة التي لم نستطع فك شفرتها وفهم معناها، ولكن السياق يشير  

 إلى قوة هذا الجيش عدّة وعتادا حيث شبّهه بالرّياح العاتية التي تقتلع كل ما تجده في طريقها. 

وتوعّده الحدادين  عن  تحدّث  الفتاك ثم  الجيش  هذا  يد  على  وتنكيل  بطش  من  ينتظرهم  بما  م 

أي   عصاة  باعتبارهم  الحداد  أتباع  يستهدف  الفرنس ي  الحكم  بأن  الأولى  الورقة  في  المذكور  قوله  وكرّر 

منه   ساخرا  الأمة  خادم  أنه  يزعم  الذي  الحداد  الشيخ  منها  ينحدر  التي  الأصول  إلى  أشار  ثم  متمرّدين، 

من نوع الشملة ويحمل عصا في يمينه آخذا في طريقه إلى محلة الجيش، وأن هذا    بوصفه أنه يضع حزاما

علي  بن  للباشاغا  حليفا  كان  الذي  وزو  تيزي  في  أوقاس ي  علي  القايد  ويقصد  أوقاس ي  رفقة  شقّه  الطريق 

اع الشريف ومتعاونا مع الفرنسيين ثم انضم للثورة وتحالف مع الحداد، واعتبر نهج الحداد مبني على الخد

لعدة   بقرية صدوق  في منزله  المكوث  ألزمه  الذي  إلى عجزه ومرضه  في إشارة  المنزل  في  كان قديما  أنه  وقال 

الكاتب   ذكره  مثلما  برأيه  ويأخذ  الحداد  والده  عند  مفضّلا  كان  الذي  عزيز  يقصد  ابنه  غرّه  ثم  سنوات، 

الشاعر المجهول ي إلى ذلك من قبل. وختم  لويس رين وقد أشرنا  امع فهل  الفرنس ي 
ّ
للط قول هكذا يحدث 

كان الحداد حقا من الطمّاعين وفي ماذا يطمع؟ وربما نجد الجواب عند "رين" حينما قال بأن الحداد لم  

ر عليه وأن إعلانه للجهاد يعدّ إجراء سياس ي أكثر منه  
ّ
يكن يرغب في الحرب )الجهاد( وأن عزيز هو الذي أث

 2لحداد على الشهرة والسمعة والنفوذ. ديني لأن الهدف منه حسب "رين" هو حصول ا

وزو،والجنرال   تيزي  من  أوقاس ي  علي  القايد  وحليفه  "الحداد"  ذكر  ورد  الثانية  الورقة  هذه  في 

بنقيصة   "الحداد"  مجدّدا  المجهول  الشاعر  ورمى  الثورة،  لقمع  بجاية  إلى  جاء  الذي  "سوسيي"  الفرنس ي 

واتبا القرار  امتلاكه حرية  والطمع وعدم  أخرى هو  الخداع  ذلك مرة  وراء  من  ابنه عزيز، وهدفه  أهواء  ع 

 تشويه سمعة الحداد وأولاده والتقليل من قيمتهم، وبالمقابل الإشادة بقوة الفرنسيين وجبروتهم.  

  

 
 . 25أنظر الملحق الثاني في الصفحة رقم   -1

2--L. Rinn, Op Cit, p 198-199. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

178 

 الورقة الثالثة .3.3

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية 

 عزيز شدّ خوانوا  واش هي سباب النّفاق هم صحاب الميثاق

مين بالوفاق عمّروا لسواق
ّ
 كل واحد يعمل رايو لمحك

 لي يهلك يتحمّل وزرو  سبّبوا للناس لفراق خدعوا الخالق

ي حملوا عليه الملح
ّ
 تجهّز للجهاد بالحصان يناطح  امحند الحداد لحمار الل

 اهرب وخاف وانكسر قدّام وليد أورابحخدع الناس أخاطر مبناهاش على الصح 

 ة نطيحوها لالة قوراية خلات عرضهم يتفضح ارواحوا للجهاد ابجاي

 جا للمحلة وحب يمزح مع الحكام  سمعت بلي الشيخ الحداد يحب يتراجع 

 ما ينفع   في قلبو عزم ينال الحرمة ويسلك
ّ

 هذوك الحكام لسياد لكذب واللّ

 دعا الناس للفساد وقبل يخدع الدولة  خباروا فكل بلاد ورايو تالف

 وا الجنيرال ظنوا فيك لعباد بلي الصغير ولكبير تشاورهمسمعت بلي الشيخ الحداد كسّر 

للغار  الناس  سبقت  المارد  الشيطان  تعدل  سطيف    وليت  اقصد  روح  بجناحك  رفرف  الزاجل  لحمام  يا 

 1قبالة. 

 التعليق على المحتوى 

على الأشعار  من  الثالثة  الورقة  الثانية-سطرا  11احتوت  بذكر  -مثل  المجهول  الشاعر  ها 
ّ
استهل

ينشرون   وكانوا  عزيز  جنّدهم  الذين  والمقدّمين  الرحمانيين  الإخوان  وهم  الثورة  أي  النّفاق  في  المتسبّب 

ة من هلك، ثم  وخدعوا بذلك خالقهم، وحمّل عزيز مسؤول دعايتهم في الأسواق ويتصرّفون حسب هواهم،

وهو   يناطح  بالحصان  للجهاد  وتجهّزه  الملح  يحمل  الذي  بالحمار  وشبّهه  الحداد  بن  )محمد(  امحند  ذكر 

 
 . 26أنظر الملحق الثالث في الصفحة رقم   -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

179 

ما   مع  يتناقض  يقصد ربما عدم استقلالية قراره وخضوعه لإملاءات أخيه عزيز وأشخاص آخرين وهذا 

دت أن محمد كان أكثر اندف
ّ
اعا وإقداما من عزيز ولديه من الخبرة  ورد في المصادر المحلية والأجنبية التي أك

ثورة   في  بوبغلة  قادة  من  كان  باعتباره  يكفي  تحت  1851ما  كانوا  الذين  الثوار  بقيادة  استقل  أنه  كما  م، 

في سطيف   به  بقوات أخرى خاصة  بينما حارب عزيز  وزو،  وتيزي  بجاية  في  زت معظم عملياته 
ّ
وترك إمرته 

 وجيجل.

ا يقصد به قلة السّلاح والمؤونة والخبرة والتدريب العسكري لدى  أما قوله"يناطح بالحصان" فربم

والعمال   الفلاحين  لطبقة  المنتمين  المتطوّعين  والثوّار  والمقدّمين  القادة  من  إمرته  تحت  ومن  محمد 

الكادحين الذين يستعملون الأسلحة البدائية كالخنجر والفأس والمنجل والساطور والهراوة والعصا،بينما  

 يوش الفرنسية أسلحة نارية ومدافع من مختلف الأنواع والأحجام.  تمتلك الج

ويبدو تحامل الشاعر المجهول على محمد بن الحداد واضحا من خلال تشبيهه بالحمار من جهة  

  24وقوله أنه هرب من ميدان المعركة وانهزم أمام ابن أورابح، بينما ذكر "رين" هذه الواقعة التي حدثت في  

أن حاكم بجاية القائد "ريلهاك"عندما وصلته تعزيزات عسكرية من العاصمة عن طريق  م وقال  1871ماي  

البحرعزم على فك الحصار الذي ضربه محمد بن الحداد على مدينة بجاية ووضع خطة مدروسة تهدف  

لفرض مكان المعركة على عدوّه فأمر فرق القومية والصبايحية بمهاجمته حتى تتفرّق كتائبه ثم أجبره وفق  

الخطة المرسومة على التراجع نحو سهل حوض وادي الصومام أين جرت معركة غير متكافئة استعمل فيها  

البوارج   ومدفعية  والصبايحية  القومية  وفرق  الفرسان  وقوات  بالمدفعية  المزوّدة  البرية  قواته  "ريلهاك" 

أورا  بشير  القايد  وفرسان  قومية  وأمر  الصومام،  وادي  في مصب  الراسية  ثورا الحربية  على  بالالتفاف  بح 

 محمد بن الحداد مما تسبّب في هزيمته واضطراره إلى الانسحاب. 

واعتبر الشاعر المجهول أن محمد بن الحداد غرّر الناس ولم يبن أموره على أساس صحيح ومتين  

عندما دعاهم للجهاد وإسقاط بجاية ولم يقل لتحرير بجاية ثم ربط بين تحقيق هدف إسقاط بجاية وبين 

إلى   في إشارة منه  يما قوراية  أو  الصالحة لالة قوراية  الولية  الثوار من طرف  خذلان محمد ومن معه من 

التي  الضرورية  المعنوية  والطاقة  الشحنة  منهم  يستمدّون  الذين  الصالحين  بالأولياء  الرحمانيين  ق 
ّ
تعل

 تحفّزهم وتحمّسهم على الجهاد. 

رغبة الشيخ "الحداد" في الاستسلام وذهابه إلى محلة    ثم انتقل إلى ذكر الأخبار التي سمعها حول 

وأن   العسكريين،  فرنسا  حكام  مع  والمغالطة  المزح  من  نوع  ذلك  معتبرا  عرضه  لتقديم  الفرنس ي  الجيش 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

180 

الحكام   أولئك  أمام  ينفع  لا  كذبه  وأن  حرمته،  وصيانة  نفسه  لإنقاذ  يسعى  قلبه  قرارات  في  كان  الحداد 

أ وأن  المتمرّسين،  بالفساد  الأسياد  الناس  أمر  لا يصلح حيث  ورأيه  كل مكان  في  انتشرت  استسلامه  خبار 

يقصد الثورة والجهاد، ورض ي أن يخدع الدولة، فهل الحداد هو من خدعها أم حكامها هم الذين خدعوه  

 واضطرّوه إلى محاربتهم دفاعا عن الأرض والوطن والعرض والدين والمال والشرف وغيرها. 

الم الشاعر  استمر  الجنرال  ثم  بأن  سمع  أنه  قال  عندما  الحداد  للشيخ  وانتقاده  طعنه  في  جهول 

انتصر عليه أو هزمه، وأن الناس صغارا وكبارا كانوا ينتظرون أن يستشيرهم في أمر إعلان الجهاد والخروج  

ثم   الفساد  إلى  الناس  يدعو  الذي  المارد  الشيطان  يعادل  أصبح  أنه  واتهمه  الفرنسية،  الدولة  طاعة  عن 

مدينة ي إلى  الحداد  استسلام  خبر  يحمل  الذي  الزاجل  الحمام  بذكر  وختم  للاختباء،  الغار  إلى  سبقهم 

 سطيف.

 الورقة الرابعة .3.4

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية  

 ظنوا فيك لعباد بلي الصغير ولكبير تشاورهم   سمعت بلي الشيخ الحداد كسّروا الجنيرال 

 يا لحمام الزاجل رفرف بجناحك روح اقصد سطيف قبالة  لناس للغار وليت تعدل الشيطان المارد سبقت ا

 مازال فالشدة  ما تنوّع فالحباب ازرب روح اخدم عليّ لغطى
ّ
 الحداد جوزوه فالشرع يادرى إذا يمنعولا

 قلت لوليدك حاذر بلاك تغرق فالبركةالليكان يعوم فيها 

 شهادة يموت بلا  لا دنيا لادين لا نفع راني خايف يتبلع

 رجّعوا صنايعي فلحدادة صنعة اجدادوا   ورّيلولعوايد لقدم باش يتبّع

 سمعت هدرة الضبع ينفخ روحوا فليتساع يعاند فالسبوعة

 فالعين يجمع بلاك الشر يطمع يحسب بزاف الفايدة 

 1إلى ضربويصّرعوالسّبع زعف ورّالو الضربة القاسحة.

 
        .27أنظر الملحق الرابع في الصفحة رقم -1

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

181 

 التعليق على المحتوى 

أسطر كرّر فيها الشاعر المجهول ثلاثة أسطر الأولى التي    09احتوت الورقة الرابعة من الأشعار على

ذكرها في الورقة الثالثة، ثم أشار إلى محاكمة "الحداد" في المحكمة وتساءل هل يمنع أم ما زال في الشدة،  

م على لسان الحداد الذي تخوّف من مصير ابنه عزيز من أن يغرق ف
ّ
ي المستنقع والوحل الذي أصبح  ثم تكل

ثم  بالشهادة،  التلفّظ  ر 
ّ
يتفك أن  فائدة وأن يموت دون  أي  يسبح فيه ويضيّع دينه ودنياهولا يحصل على 

م ابنه العوائد القديمة وصنعة أجداده ليصبح حرفيا في الحدادة.
ّ
 وجّه نصيحة للحداد بأن يعل

ده، يعاند في الأسود، ويقصد بهم جنرالات  ثم قال بأنه سمع كلام الضبع، ويقصد به الحداد وأولا 

وجنود فرنسا، وذلك في وقت السلم أي خلال الاستعداد للمواجهة، وقال أن الأسد غضب ووجّه له ضربة  

قاسية، ويقصد بذلك الهجمات الوحشية التي قام بها كل من الجنرال "سوسيي" والجنرال "لالمان" والنقيب  

لوا وشرّدوا وأبادوا الثوار والمقاومين وأحرقوا القرى بما فيها ومن فيها،  "ريلهاك"و"بيدو" وغيرهم عندما قتّ 

القبائل   من  الرهائن  وأخذوا  المحروقة  الأرض  سياسة  وطبقوا  الممتلكات  وكل  المواش ي  قطعان  وصادروا 

النفس والوطن   بينما المقاومة والدفاع عن  لإرغامها على الخضوع، فهل مثل هذه الأفعال تنسب للأسد، 

 لدين واللغة والعرض والشرف تنسب للضبع؟.وا

 الورقة الخامسة .3.5

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية  

 لعلام لي ربطو )الجنيرال( لالمانلخرج بيه من مزغنة رفدومول الشيعة 

 ياصحاب الموس على الخصرةلبستهم من الفينة يمشيو بالنّظام 

 لاربعا -سيطروا على بلاد زواوةتيزي وزو ذ

اعة 
ّ
 إمليكشن بداتهم ندامة لي كان فالهول استهزىلي سبق للط

 في قلبوا خاطي السنة القلعاوي مخلوع العباس ي اعطى الكلمة

 أولاد فرنسا قادرين واحد ما يقول استنى اقبالة لحقوا للقلعة

 رفدو الجنيرال سوسيي لعلام لي شدوه لفرانسيس



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

182 

 يمد الكرس ي أما عزيز بوفطيسة حاب خرّج لعساكر عمّر لمراس ي

 لعلام لي شدو عزيز بين ثقاعت وأمالو 

ايين يقول لهم أنا حرّ. 
ّ
 1يجرّد فالعسكر حتى بودبوزوولوايحكم فالشك

 التعليق على المحتوى 

على الأشعار  من  الخامسة  الورقة  الجنرال   10احتوت  خروج  المجهول  الشاعر  فيها  ذكر  أسطر 

يحملها  "لالمان التي  الأعلام  واصفا  الثورة،  على  للقضاء  القبائل  منطقة  قاصدا  "مزغنة"  العاصمة  من   "

جيشه والسكاكين التي على خصرهم ولباسهم المصنوع من الفينة وسيرهم في نظام بديع وسيطرتهم على  

 بلاد زواوة خاصة تيزي وزو والأربعاء ناث إيراثن. 

الق   منطقة  سكان  حالة  لوصف  انتقل  مليكش(  ثم  )بني  إمليكشن  أن  ذكر  حيث  الصغرى  بائل 

أصابتهم الندامة وأهل قلعة آث عباس أعطوا الكلمة وقلبه مجانب للسنة وأهل القلعة أصابتهم الخلعة، 

في إشارة إلى ضعفهم وخوفهم من المصير المجهول الذي ينتظرهم على يد من سماهم أولاد فرنسا القادرين  

 ويزحفون صوب القلعة.  الذين لا ينتظرون بل يقدمون 

وملأ    العساكر  أخرج  الذي  "سوسيي"  الجنيرال  قائدهم  رفعه  علمهم  أن  وقال  زحفهم  ووصف 

وجيجل   وأزفون  س 
ّ
ودل بجاية  كمرس ى  مراس ي  عدة  من  ونزولهم  عددهم  كثرة  إلى  إشارة  في  بهم  المراس ي 

عت وأمالو في ضواحي بجايةوهو  وغيرها، أما العلم الذي مسكه عزيز بن الحداد في المنطقة الواقعة بين ثقا 

 يسجّل المتطوّعين للجهاد حتى المعتوهين والضعفاء، ويدّعي أنه يملك القدرة على مواجهة العدو.

 الورقة السادسة  .3.6

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية  

 لعلام لي شدوا عزيز بين ثقاعت وأمالو 

   يجرّد فالعسكر حتى بودبوز وولوا

 
        .28أنظر الملحق الخامس في الصفحة رقم  -1

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

183 

ايينيحكم 
ّ
 يقول لهم أنا حرّ  فالشك

 لعلام لي شدوا عزيزلونوا كحل كيما الغرّوز 

 قاصد إيثبدشوز  مش ى على طريق الما

 يا راس الفرد )القندوز(  لعناية يا خويا امحند

 خضر كيما الحرابة  لعلام لي شدوا عزيز 

 لمباتوا في ثاقيطونت  مش ى على طريق الما

 خلى لمحل البغلة كي بان الجنيرال 

 يا مول الحرز على الرقبة  الشيخ الحداديا 

 وليدك داوه كي الكبش  نفاقك شامة

 1لعناية يا خويا امحند يا لحمار فالكوري )الزريبة(. 

 التعليق على المحتوى 

سطراكرّر فيها الشاعر المجهولثلاثة أسطر الأولى التي  12احتوت الورقة السادسة من الأشعار على

ثم   الخامسة،  الورقة  في  لونين: الأول أسود  أوردها  له  الذي مسكه عزيزوذكر  )الراية(  العلم  أكمل وصف 

مثل الغرّوز، والثاني أخضر مثل الحرابة الخضراءوهو يشير بذلك إلى قيمته الحقيرة مقارنة بعلم فرنسا  

إلى وصف   انتقل  ثم  الذي رفع من شأنه وقيمته،  والجنرال "سوسيي"  "لالمان"  الجنرال  الذي رفعه كل من 

م على لسانه بأنه كان يستغيث بأخيه محند )محمد(  تحرّك 
ّ
ات عزيز نحو إيثبدشور ونحو ثاقيطونت، وتكل

 الذي وصفه الشاعر بأوصاف حقيرة ودنيئة وشبّههبصاحب رأس العجل والحمار في الإسطبل.

هل    هنا  ندري  ولا  البغلة،  محل  وترك  )سوسيي(  الجنرال  جيش  ظهور  بمجرّد  فرّ  عزيز  أن  وقال 

ا الاستهزاء  المحل  في  إمعانا  الحقير  الاسم  بهذا  سمّاه  الذي  هو  الشاعر  أم  هكذا  اسمه  عزيز  تركه  لذي 

 
 . 29أنظر الملحق السادس في الصفحة رقم  -1



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

184 

في   الحرز  بصاحب  وصفه  حيث  الحاد  الشاعر  لسان  من  الحداد  الشيخ  يسلم  ولم  والاحتقار،  م 
ّ
والتهك

 لم والعمل.العنق في إشارة إلى سلطته الروحية والمعنوية التي يستمدّها بالتمائم والحروز وليس بالع

 الورقة السابعة  .3.7

 ترجمة المحتوى إلى العربية العامية  

 قولي مش ى لبرّى  يا لي قاري فالجدول 

 القلب راح فالسّكرى  لقيت لقبايل ضاعوا

 قالوا عندوا الكرّى   بومزراق تبهدل

 بالعود بدا الهجمة هرب من بني ورتلان

بل
ّ
 قبالىحط لمحلة  هاوليكسوسيي بدا الط

 في خراطة تكسّر  محاصر  بومزراق

 إذا تعرف تعبّر يا لساني اعدل لمثل

هم
ّ
ي خرجلهم لعقلرجال جاحوا كل

ّ
 على الل

 قالوا بلي تصويرة  على بومزراق كي حصل

 يعاند في بوشفرا  بصّح هو جاهل

 حتى خرجت عليه لخسارة  كلا لبانكا كي حصل

 رواحوانجاهدوا نصارى  برّح فالجبال والسّواحل

 ثبثاتوا الزوجة الحرة  حصلتبّع خوه حتى 

 خلوه يهوم فالصّحرى  أما المال ولمواكل

 ولكن هو العرّ   بومزراقماوش راجل



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

185 

 قالهم عندي خبر تع نصارى  خدع لعرب ولقبايل

 من حمزة حتى بني عيدلطاحوا كامل فالحضرة 

 ونوغة وبني عيدلبني عباس حتى زمورة

ه حاصل
ّ
 1راح نوّض العرس. كل واحد خلا

 المحتوى التعليق على 

الأشعار على من  السابعة  الورقة  إلى  19احتوت  بتوجيهه  المجهول كلامه  الشاعر  فيها  سطرااستهل 

ربما   الخارج  إلى  مش ى  قوله  وأن  بالجدول،  يقصد  ماذا  نتبيّن  ولم  الجدول  في  قرأ  الذي  المجهول  المخاطب 

تائهون وحيارى  أنهم  فقال  المنطقة  هذه  ثم وصف حالة سكان  القبائل،  منطقة  في    يقصد خارج  وقلوبهم 

 سكرة، تعبيرا عن حالة الاضطراب والخوف وعدم الثبات وقلة التحضير والتنظيم لمواجهة خطر الاحتلال. 

هين وظنّ النّاس  
ُ
ثم خصّص معظم بقية الأبيات لوصف حالة بومزراق )أحمد المقراني( وذكر أنه أ

ا وبدأ  ورتلان  بني  من  هرب  وأنه  لنفسه،  الاعتبار  إعادة  على  قادر  عدم  أنه  إلى  إشارة  في  بالحصان،  لغارة 

وقرعها   "سوسيي"  الجنرال  قوات  ظهور  ذكر  ثم  الفرنس ي،  العدو  لمقاتلة  زم 
ّ
اللا والعتاد  للسلاح  امتلاكه 

بول ونصبه للمحلة. 
ّ
 للط

وعاد لذكر بومزراق المحاصر في خراطة وانكساره فيها، واستطرد مرة ثانية بقوله يا لساني اعدل  

تعرف كنت  إن  المثل  على    في  واليأس،  بالحيرة  هم 
ّ
كل الرجال  أصيب  حتى  عقلهم  فقدوا  الذين  عن  التعبير 

 بومزراق الذي تم الإيقاع به، ولم يصدّقوا ذلك وقالوا إنها صورة وليست حقيقة. 

هو   من  معرفة  من  ن 
ّ
نتمك ولم  بوشفرة،  في  يتبع  كان  لأنه  جاهلا  كان  بومزراق  أن  الشاعر  واعتبر 

أ بتهمة  اتهمه  ثم  من  بوشفرة؟  أموال  استدانته  إلى  هنا  يشير  ربما  الخسارة،  في  ووقوعه  البنك  أموال  كل 

البنك لمساعدة سكان المنطقة الذين كانوا في ضائقة كبيرة، مثلما فعل أخيه الباشاغا محمد المقراني الذي  

لثورة  اضطر إلى رهن أملاكه لتسديد الديون المتراكمة عليه، وكانت هذه الوضعية من بين أسباب إعلان ا

 من طرف المقراني وعائلته. 

 
        .30أنظر الملحق السابع في الصفحة رقم   -1

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

186 

الجبال   في  النصارى  ضد  الجهاد  إلى  بومزراق  دعوة  إلى  بإشارته  أخرى  مرة  الشاعر  واستدرك 

إلى   انهزامه وفراره  إلى  أشار  ثم  ما وقع،  له  وقع  المقراني حتى  الباشاغا محمد  أخيه  بذلك  وتبع  والسواحل 

بم وقام  معرّة  وأنه  برجل  ليس  أنه  واتهمه  يعرف  الصحراء،  بأنه  أوهمهم  عندما  والقبائل  العرب  خادعة 

ق الكاتب الفرنس ي"لويس  
ّ
أخبار النصارى. وحول هذه التهم الكثيرة التي كالها الشاعر المجهول لبومزراق عل

م في 1871أكتوبر    08رين" وقال بأن بومزراق عندما خرج من منطقة التل وخاض معركة غير متكافئة يوم  

السل قبر  المسمى  وضحى المكان  كان رجلا شهما  الجنرال "سوسيي"  وادي حمادوقرب مسيلة ضد  على  وقي 

بنحو ثلاثة آلاف جمل وماشية كثيرة وخيام وزرابي وحبوب وغيرها، من أجل ضمان الوقت الكافي للنساء  

 والأطفال للإفلات من الفرنسيين الذين كانوا يطاردونهم.

ن هو وعدد قليل م
ّ
ل ليلا والتحق بهم في  وأضاف رين يقول أنبومزراق تمك

ّ
ن المخلصين له من التسل

م حيث تم توقيفه من طرف قومية القائد الفرنس ي "روز"  1872جانفي    20الصحراء وبقي يقاوم حتى يوم  

(le Commandant Rose)( التابع لرتل)De lacroix.1( في منطقة عين طيبة جنوب ورقلة 

 الخاتمة: 

 توصّلنا إلى الاستنتاجات التالية:في نهاية هذه الدراسة 

للجزائر عامة  - والتاريخية  الجماعية  الذاكرة  المحافظة على  في  تكمن  الأمازيغي  الشعبي  الشعر  أهمية 

 ومنطقة القبائل خاصة، إذ نقل لنا معاناة الشعب وسياسات فرنسا. 

تعمارية إذ تعد لغة ربما كان استعمال الشعراء للغة العامية مقصودا حتى يتفادون الجوسسة الاس  -

 بسيطة ولكن معانيها صعبة الفهم وحتى عند فهم الكلمات يصعب فك رموزها لفهم معانيها. 

بلاد   - في  الحداد  لعائلة  والسياسية  الروحية  المكانة  لتقويض  الفرنسية  الاستعمارية  الإدارة  سعت 

دية لها وعلى رأسها عائلة ابن علي  القبائل خاصة وفي الجزائر عامة بكل الوسائل منها تأليب العائلات المعا 

 الشريف. 

 
1- L. Rinn, 1867, Deux Chansons Kabyles sur l’Insurrection de 1871, Revue Africaine, N° 1887, Librairie 

Adolphe Jordan, Alger, p 59.       

 

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

187 

ثورة    - في 1871تعتبر  حة 
ّ
المسل الشعبية  الثورات  أهم  بين  من  الدراسة  محل  الأشعار  عنها  قيلت  التي  م 

الجزائر خلال القرن التاسع عشر الميلادي، من حيث شموليتها واتساع رقعتها الجغرافية وسرعة انتشارها  

 والآثار المترتبة عنها.

الثورة  يع  - لهذه  قويا  دفعا  أعطى  الذي  الديني  والقائد  الروحي  الزعيم  الحداد  بن  أمزيان  الشيخ محمد  دّ 

بفضل نفوذه ومكانته وسمعته وانتشار طريقته الرحمانية بزواياها ومقدّميها وأنصارها ومريديها خاصة في  

 وسط وشرق الجزائر. 

التي عثرنا عليها ض  - في أشعاره  المجهول  الشاعر  الحداد وابنه عزيز ضمن  عبّر  بالشيخ  الخاص  الملف  من 

ثورة   زعماء  من  الصريح  العدائي  موقفه  عن  الفرنس ي،  الأرشيف  الحداد  1871وثائق  الشيخ  وخاصة  م 

 وابنيه عزيز ومحمد، وأحمد بومزراق المقراني. 

و   - النفسية  الثوار  حالة  عن  الأشعار  هذه  تضمّنتها  التي  الهامة  التاريخية  المعلومات  مظاهر  رغم  بعض 

في   ها 
ّ
كل الشاعر سردها  أن   

ّ
إلا الفرنس ي،  العدو  والمواجهات ضد  والتنظيم والاستعدادات  القوة  وعلامات 

من   أكثر  والزعماء  القادة  لهؤلاء  ومعاديا  متحاملا  كان  بل  منصفا  يكن  ولم  ونقدي  مي 
ّ
وتهك سلبي  قالب 

 الفرنسيين المستعمرين أنفسهم. 

"تاريخ    - لاعنا على كتاب 
ّ
اط الصادر سنة    1871انتفاضة  إن  بعد عشرين سنة من  1891بالجزائر"  أي  م 

عسكري،   ورجل  إداري  ومسؤول  للحدث  وصانع  عيان  كشاهد  موقعه  بحكم  له  سمح  مما  الثورة،  وقوع 

ننا من الوقوف على العديد من التفاصيل حول ما ورد ذكره في الأشعار وكشف مدى التغليط والتزييف  
ّ
مك

الشاعر فيما كتبه، وهو ما جعل "رين" الرجل الاستعماري ينصف بومزراق وينفي  والتحامل الذي مارسه  

 عنه التهم التي وجّهها له الشاعر.

عسكريا    - دورا  ولعب  والسياسية  الدينية  الزعامة  أو  الدينية  المكانة  بين  الحداد  بن  عزيز  الشيخ  جمع 

والمقدرة بشهرين ونصف فقط، وهو ما جعله  م رغم قصر المدة التي ثار فيها  1871وسياسيا هاما في ثورة  

 عرضة لاتهامات الشاعر. 

-   
ّ
كان الشيخ محند )محمد( بن الحداد أحد الزعماء العسكريين للثورة ولكنه أقل شهرة من أخيه عزيز، إلا

ثم   الملح  يحمل  الذي  بالحمار  إلى وصفه  بالشاعر  الأمر  وبلغ  والشتم  التشويه  من  الآخر  يسلم هو  لم  أنه 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

188 

ار الموجود في الزريبة، وبالعجل، وهي تشبيهات تدل على مدى الحقد والكراهية التي يحملها الشاعر  بالحم

 لهذا البطل المجاهد. 

رغم أن أحمد بومزراق المقراني لا ينتمي إلى الطريقة الرحمانية وليس من أتباع الشيخ الحداد الذي يبدوا    -

في  أن الشاعر يحمل لهم عداءا شديدا ويعمل على تشوي الدينية والروحية  ه سمعتهم والحط من قيمتهم 

 أنه لم يسلم بدوره من الانتقادات الشديدة والاتهامات الخطيرة التي وجّهها  
ّ
منطقة القبائل وخارجها، إلا

والروحيين  الدينيين  وليس  والسياسيين  العسكريين  وزعمائها  للثورة  معاداته  على  يدل  مما  له،  الشاعر 

 فقط.

مثل    - دراسة  مجال  إن  بتوسيع  لنا  يسمح  السلبي  أو  النقدي  الطابع  ذو  الشعبي  الشعر  من  النوع  هذا 

لاع على المصادر والمراجع المختلفة الأجنبية منها والمحلية للوقوف على حيثيات  
ّ
البحث والتعمّق فيه والاط

والسياسية والعسكرية  والاقتصادية  والاجتماعية  التاريخية  وامتداداته  وتشعّباته  للخروج   الموضوع 

 بانطباعات واستنتاجات موضوعية ومنطقية. 

 :  التوصيات

للمحافظة   وتاريخي  وأدبي  لغوي  كنز  باعتباره  الشعر  من  النوع  هذا  بدراسة  الاهتمام  بضرورة  نوص ي 

عليه والاستفادة من محتواه ونقده لتحديد إجابياته وسلبياته والتعرّف على مستوى التفكير الشعبي من  

   خلال الشعر.

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

189 

افيا   قائمة الببليوغر

 المصادر  -1

- Archives Nationale d’Outre-Mer (ANOM), Gouvernement Générale de l’Algérie (GGA), 19 

H/59. 

- LouisRinn, 1891, Histoire de l’Insurrection de 1871 en Algérie, Alger, Librairie Adolphe 

Jourdan. 

- Louis Rinn, 1867, Deux Chansons Kabyles sur l’Insurrection de 1871, Revue Africaine, N° 

1887, Librairie AdolpheJourdan, Alger. 

نيابة عن والده الحداد مؤرخة في أوائل   Desvaulرسالة خطية أرسلها عزيز بن الحداد إلى الجنرال "دزفو"  -

 ( .ANOM, GGA, 19 H/59م. )1865جانفي 

ير حرّرته مصالح الشرطة العامة موجّه إلى الحاكم العام حول الشيخ الحداد الزعيم الديني في بجاية  تقر   -

عه عامل عمالة الجزائر مؤرخ في 
ّ
 ( .ANOM, GGA, 19 H/59م. ) 1870أكتوبر  08وق

الشريف،    - بن علي  السعيد  الباشاغا محمد  إلى  بريقو عامل عمالة قسنطينة  الجنرال  من  رسالة خطية 

 ANOM, GGA, 19 H/59) م.)1867فيفري  15رخة في مؤ 

، مؤرخة  26رسالة خطية من الباشاغا محمد السعيد بن علي الشريف إلى عامل عمالة قسنطينة، رقم    -

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م.1871جانفي 12في 

الباشاغا  - من  خطية  بونفالي  رسالة  العقيد  إلى  الشريف  علي  بن  السعيد   le Colonel محمد 

Bonvalet 1871جانفي 17، مؤرخة في 37حاكم سطيف، رقم( .مANOM, GGA, 19 H/59.) 

  31رسالة خطية من عزيز بن الجداد إلى رئيس الجمهورية الفرنسية تيار من سجن قسنطينة مؤرخة في    -

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م. 1873جويلية 

رسالة خطية من عزيز بن الحداد إلى قنصل فرنسا في طرابلس الغرب أرسلها من جدة بالسعودية مؤرخة    -

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م. 1884في شهر أفريل 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

190 

في    - مؤرخة  الشريف  علي  بن  السعيد  محمد  الباشاغا  إلى  الحداد  الشيخ  من  خطية  محرم    20رسالة 

 (ANOM, GGA, 19 H/59)م.  1871أفريل  10ه/ 1288

 (ANOM, GGA, 19 H/59)رسالة خطية من الشيخ الحداد إلى القايد علي أوقاس ي بدون تاريخ. -

 المراجع  -2

انتفاضة    - ع  1871محفوظ.ق،  الثقافة،  مجلة  الجزائر،  الإيمان،  يحرّكه  شعب  ،عدد 96مقاومة 

 .1986خاص، 

لمنطقة الأوراس، الجزائر، مجلة    إبراهيم.ر، دور الشعر الشعبي الأمازيغي في سرد الأحداث التاريخية  -

 .2015، 01علوم الإنسان والمجتمع، ع  

الشعبي  - الشعر  لأغراض  الفني  التعبير  أشكال  الشعبي  -أحمد.ع،  الشعر  الجلفة،    -تحليل سردية   ،

 . 2021مجلة فصوص الأدب والمعارف، ع؟، 

 .1986، عدد خاص، 96عمار.ط، ندوة الأساتذة، مجلة الثقافة، ع  -

  .1986،عدد خاص، 96، ثورة محمد المقراني والشيخ ابن الحداد، مجلة الثقافة، ع يحي.ب -

  

 



 

 

   

 

 

 

 

Troisième partie 

Elmelhoun : 

L’art poético-musical algérien  

  

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

192 

La mise en mots des urbanités socio-linguistiques dans la poésie 

populaire algérienne (El melhûn) 

The putting into words of socio-linguistic urbanities in Algerian popular 

poetry (El melhûn)  

Pre. SOUAMES Amira 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila, Algérie 

Amira.souames@univ-msila.dz  

Résumé  

Dans cette contribution, nous nous intéresserons, du point de vue du socio-historique 

articulé avec l’analyse du discours et le contexte de production, aux manifestations 

linguistiques et discursives des différentes formes de citadinité et d’urbanité présentées dans 

la poésie algérienne populaire (El melhûn). Nous essayons d’évoquer la question de la poésie 

algérienne populaire (El melhûn) en tant qu’un phénomène socio- urbain. 

Notre réflexion donc s’articule autour de la problématique suivante: quelles 

représentations socio-symboliques véhicule la poésie algérienne populaire (El melhûn) ? 

En effet, ces représentations qui déterminent des pratiques de définition de soi et de 

l'autre et d'auto-identification et d'hétéro-identification par rapport à l'espace de la ville. Il 

s’agit donc d’appréhender les références à ces appartenances socioculturelles par un relevé 

des désignations, des adjectifs, des attributs, et des caractéristiques physiques et morales de 

soi et de l’autre telles qu’elles se manifestent à travers des textes poétiques en arabe algérien. 

Mots clés : Poésie algérienne populaire, Sociolinguistique urbaine, Citadinité, Urbanité, 

Littérature orale, Chaâbi, Bédouin.  

Abstract  

In this contribution, we will be interested, from the point of view of socio-history 

articulated with discourse analysis and the context of production, on the linguistic and 

discursive manifestations of the different forms of urbanity and citadinity present in popular 

Algerian poetry (El melhûn). 

Our reflection is articulated around the following problematic: which representations 

convey the popular Algerian poetry (El melhûn)? We also try to evoke the question of the 

popular Algerian poetry (El melhûn) as a socio-urban phenomenon. To do this, many 

questions arise when we evoke the question of the popular Algerian chant which refers to 

complex representations, variants and evolutionary.  

mailto:Amira.souames@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

193 

Key Words: Popular Algerian poetry, Urban sociolinguistics, Citadinity, Oral literature, 

Chaābi, Bédouin  

Introduction :  

L’apport des héritages culturels berbères, arabes et ottomans dans la poésie orale du 

melhoune, véhicule une richesse fabuleuse. En effet, « melhoun » est cette poésie libre qui a 

trouvé racine dans le quotidien de la société maghrébine. Ses poètes, bien que n’étant pas 

forcément lettrés, secrétaient dans une fluidité merveilleuse, des œuvres qui abordaient les 

plus grands thèmes de la vie.  

Ibtissem Chachou affirme que : 

« La chanson algérienne populaire renvoie à des représentations 

complexes, variantes et évolutives. Ses représentations qui déterminent 

des pratiques de définition de soi et de l'autre et d'auto-identification et 

d'hétéro-identification par rapport à l'espace de la ville. » (Chachou, 

2011,p. 10).  

Quelles représentations socio-symboliques véhicule la poésie algérienne populaire (El 

melhûn) ?Il s’agit donc, de comprendre : « A partir de quels référents symboliques se décline 

la notion d’appartenance et d'inclusion dans la ville ? » (Safer Zitouni, 2019, p.12) et 

d’appréhender les références à ces appartenances socioculturelles par un relevé des 

désignations, des adjectifs, des attributs, et des caractéristiques physiques et morales de soi et 

de l’autre telles qu’elles se manifestent à travers des textes poétiques en arabe algérien. 

1. El melhûn : un héritage linguistique :  

Les exodes de populations ont eu toujours de grands impacts sur la vie culturelle des 

sociétés et notamment sur leur production musicale. Ces impacts peuvent aussi revétir la 

forme d'une mutation linguistique. On peut puiser de multiples exemples dans l'histoire 

socioculturelle du Maghreb 

En effet, la venue des tribus hilaliennes1en Afrique du Nord sous les Almohades a eu pour 

conséquence de féconder la musique, cela avait donné naissance à la poésie chantée dite « 

Chi'r al-Malhoun » (la poésie populaire) laquelle devait sceller la communion arabo-berbère. 

Quand vint le moment de conquérir l'Andalousie, un grand mixage se produit alors dans cette 

rencontre entre trois cultures, l'ibérique, l'amazighe et l'arabe qui finit par accoucher de la 

musique andalouse 2.  

  De même, l'afflux des Noirs de l'Afrique subsaharienne a introduit le gnawi alors que 

l'exode de Kabyles au XIXe siècle vers la Casbah3d'Alger a eu pour effet de faireéclore la 

musique châabi4. Mais tous ces genres musicaux s'appuient sur un substrat commun ou du 

moins entretiennent avec lui des liens étroits. Ce substrat c'est le « malhoun » 

étymologiquement « mélodique » qualificatif qui s'applique au poème. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

194 

Appelée parfois « poésie populaire », et « poésie vulgaire », « poésie d‘expression 

dialectale » ou « zajal », cette poésie que l‘on ne désigne plus, désormais, au niveau de 

l‘ensemble du Maghreb, que par le terme de « melhoun » — qui lui fut donné, depuis des 

siècles, par ses pratiquants eux-mêmes — par une tendance, tout à fait remarquable, à 

l’unification de la terminologie technique, expression elle-même du phénomène de 

koïnisation7, mais aussi et surtout, pour lever définitivement toutes les ambigüités véhiculées 

par ces appellations à très fortes connotations. 

Déclamé en arabe dialectal et en amazigh (surtout au Maroc) selon le principe de l'art 

poétique, les qacidate (poèmes) sont devenues avec le temps une sorte de koïnè musicale 

maghrébine. Cette koïnè se déploie sous formes diverses. Malhoun et châabie4 en Algérie, 

Malouf en Tunisie et « qacida du ghazal » au Maroc5. 

De plus, le melhoun n'exprime pas seulement des sentiments, il est la mémoire qui a 

fait l'Histoire de l'Algérie et du Maghreb. Contrairement à ce qu'on pense, le melhoun n'est 

pas exclusivement oral, il a donné lieu à une profusion de manuscrits qui avaient circulé sous 

forme de registres. Ces documents dénommés diwans, véritables œuvres d'art étaient joliment 

calligraphiés.  

C'est grâce à l'écrit, qu'on avait pris connaissance des zajals du cheikh andalou 

Bengouzman. Déjà Léon l'Africain qui a vécu au XVIe siècle notait dans son livre 

Description de l'Afrique6 que les poètes prenaient part à des compétitions où ils donnaient 

libre cours à l'expression de leur art.  

Nous ne sommes pas loin de penser, que l’appellation de poésie melhoun, elle-même, 

a été imposée, à une époque déterminée, par les lettrés arabo-musulmans maghrébins, à ce 

genre de poésie dans laquelle ils ne voyaient, d’abord et avant tout, que l’écart par rapport à la 

norme langagière. 

Et ceci, en dépit du bon sens, et en réduisant la polysémie naturelle de la racine lahana 

à deux uniques significations : celle du lahn comme « faute de langage, solécisme » et celle 

du lahn comme « mélodie, musique ». Ce qui donnerait au terme melhoun le sens de « poésie 

en arabe incorrect » et/ou le sens de « poésie mise en musique ». D’abord ce sens de melhoun 

comme « langage incorrect », n’est pas, en toute logique, acceptable, car il ne peut y avoir de 

fautes de langage, de solécismes ou de barbarismes qu’à l‘intérieur d‘un discours en arabe dit 

« régulier » (ou " classique") ou qui se veut comme tel. Ce qui n’est pas, naturellement, le cas 

du poète populaire qui n’a pas l’intention, naturellement, de composer en arabe classique et 

n’utilise donc pas l’arabe classique ou grammatical. Bien au contraire, la véritable faute ou le 

véritable solécisme, ou lahn, dans le melhoun serait, justement, l’utilisation des règles et du 

lexique de l’arabe classique.  

  En plus, la poésie melhoun, pouvait tout aussi bien être déclamée que 

chantée, et n’était donc pas nécessairement écrite pour être mise en musique. Le terme 

melhoun, dans le sens de poésie destinée à être mise en musique, ne peut donc pas caractériser 

ce genre de poésie à l’exclusion d’autres genres de poésie non destinée à être chantée. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

195 

1.1. Le chant bédouin 10: 

  La chanson bédouine prend sa source dans les villages et les campagnes et son 

apparition dans les milieux ruraux s’explique par le fait que les campagnes étaient dominées 

par la population locale, c’est-à-dire les algériens de l’ère coloniale, contrairement aux villes 

habitées par des occupants européens et où la présence d’algériens était réduite. La chanson 

bédouine est l’expression populaire la plus répandue en Algérie, en particulier dans les zones 

rurales. C’est le genre qui se distingue des autres par ses performances, sa mélodie, ses 

costumes traditionnels et ses instruments de musique.  

Toutefois, la poésie du melhoun, mêle harmonieusement chant citadin et chant 

bédouin depuis des siècles. Mais le chant bédouin reste sans aucun doute le chant dominant, 

et la floraison de poètes populaires de l'école bédouine est sans commune mesure avec le 

nombre, somme toute assez modeste, de poètes du genre citadin. Nous savons que, malgré 

l'existence d'une tradition citadine très ancienne et toujours vivace dans l’Algérie, depuis 

Siga, la capitale du royaume berbère de l'Ouest algérien, jusqu'à Tlemcen, Tiaret, Ténès, 

Mazouna, Mostaganem, pour ne citer que ces villes-là, la balance a régulièrement penché du 

côté du monde bédouin. Bédouins zénètes et arabes dont la fusion, lente mais sûre, a donné 

ses caractéristiques actuelles à l'immense majorité de la population présente de l'Oranie.  

Mais la fusion despopulations ne va pas sans acculturation réciproque, et il s'est 

produit deux phénomènes importants pour l'avenir linguistique et culturel de cette région : 

l'arabisation linguistique presque complète des Berbères, et un autre phénomène dont on ne 

parle pas assez et qui est la berbérisation culturelle des Arabes. On peut dire que les Zénètes 

s'arabisaient en adoptant la langue et la mémoire des Arabes, pendant que les Hilaliens, 

parallèlement, se berbérisaient en adoptant les us, les coutumes et l'environnement des 

Berbères. Ceci pour dire qu'il est imprudent de confondre, comme certains esprits naïfs ou 

intéressés le font, bédouinité et arabité, et qu'il est injuste de mettre au seul crédit de l'arabité 

ce qui a toujours, peut-être, appartenu au monde berbère ancien. 

Toutefois, nous ne savons rien du substrat musical berbère, et les rares écrits sur la 

musique bédouine font dériver celle-ci, tout naturellement, de la musique arabe et de ses 

modes. Cependant le chant bédouin pour aussi peu sophistiqué qu’il soit, n’en possède pas 

moins ses propres styles et rythmées. 

Le mazouni par exemple (de la ville de Mazouna ou du poète Belabbès El-Mazouni) : il 

est en usage dans les villes du littoral pour chanter les chansons de geste. Il se débite à la 

manière des Grenadins, sans trop élever la voix, avec une intonation tremblotante coupée et 

gutturale ; le mouvement est lent, sans arrêt, la voix appuie sur l'assonance finale11. Cheikh 

Abdclkader El-Khaldi, dit-on, avait une prédilection pour ce style.   

Le makhazni (du "Makhzen" ou cour des beys, inventé, dit-on, à Mascara, qui était une 

résidence pour les beys de l'Ouest, par le poète Benothman) qui se divise en "telli" (litt. " des 

régions côtières") et en 'gabli (litt. " des régions sahariennes"). 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

196 

Ce dernier se subdivise en autant de 'gabli qu'il y a de villes : gabli amri dans lequel s'est 

illustré le grand cheikh El-Madani (Oran, Sidi Bel-Abbès), 'gabli tiarti" (Tiaret), 'gabli 

maâscri" (Mascara), le chanteur choisissant l'un ou l'autre suivant l'endroit où il se trouve et 

suivant, aussi, ses possibilités vocales12. Et le baladi (le "citadin") d'apparition récente et dans 

lequel s'est spécialisé le grand interprète bédouin cheikh Hamada qui a introduit dans le 

répertoire bédouin des textes de poètes marocains chantés, traditionnellement, dans le style 

algéro-mostaganémois appelé chaâbi13. 

Cela dit, nous croyons, quant à nous, que l'une des plus belles conquêtes de cette synthèse 

berbéro-arabe est la poésie melhoun dont l'une des modalités de performance est le chant 

bédouin. 

1.2. Chaâbi : le chant qui dit la ville : 

  La poésie arabe maghrébine ou melhoun a irrigué, et irrigue encore, la plupart des 

genres musicaux dits populaires, en Algérie : le chant bédouin de l'Oranie, le «ayay » des 

Hauts-Plateaux et des portes du Sahara, le malouf constantinois, le haouzi tlemcénien, le 

`aroubi de l'arrière-pays algérois, le asri (moderne); et le raï à texte d'Oran et, bien sûr, le 

chaâbi des villes d'Alger et de Mostaganem.  

Apparu au début du XXe siècle, le Chaâbi est une musique populaire du dedans, 

directement sorti du cœur d’Alger: la Casbah. La sphère géographique s’étendra jusqu’à 

l’ouest de l’Algérie, avec pour pole artistique Mostaganem, puis peu à peu à l’est de l’Algérie. 

Cette musique a permis à la poésie orale de passer de l’oralité à l’écrit, et de consigner le 

kabyle, reflet des valeurs algéroises. et dominé par la haute stature du cheikh el-hadj M'hamed 

El-Anqa14, et indissociable de la capitale,Alger, et de sa fameuse Casbah, est caractérisé avant 

tout, par la qualité et la variété des textes dont il a fait son répertoire.   

Puisant principalement et d'une même main, à ses débuts, dans les œuvres des poètes 

algériens du haouzi, comme chez les poètes marocains du genre moghrabi qui lui 

préexistaient, le chaâbi a fini, devant l'incomparable variété thématique et métrique de l'école 

marocaine de melhoun, par lui emprunter la majeure partie de ses textes et par devenir une 

sorte de genre synthétique moghrabi-medh mélodiquement et rythmiquement renouvelé.  

Le représentant le plus illustre et le plus doué de cette dernière étant, sans conteste, le 

très attachant Dahmane Harrachi, aujourd'hui disparu, qui a su donner à ce genre réputé léger 

et superficiel la profondeur et l'authenticité qui lui manquaient, à travers des textes dont il est 

lui-même l'auteur. 

A ce propos, Pierre Boyer précise que : 

« La langue dialectale algérienne a été utilisée par des poètes issus, d’une 

vieille citadinité, des anciens lignages de robe et d’épée, des maisons de 

sciences et de foi. Ils étaient dépositaires d’un trésor commun, de cultures 

spécifiques [...]. Ils donnèrent un sens à leur culture pour vivre les vraies 

valeurs humaines et s’ouvrir au monde.» (Boyer, 1963, p. 212.) 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

197 

En approfondissant les influences sur le Chaâbi on trouvera que ce dernier a puisé 

dans la poésie orale d’origine marocaine qui a acquis le statut de poésie maghrébine écrite, 

mise en valeur par le Chaâbi qui donne par là- même, un souffle de vie à la langue maternelle, 

et combine les formes suivant lerythme et l’imagination créatrice du chanteur, selon une 

fantaisie qui lui est propre15. 

2. Les représentations sociolinguistiques et symboliques de la ville dans la poésie 

algérienne populaire : 

  Au sens traditionnel du terme, le vocable « citadin » renvoie à l’habitant de la cité. 

Pour le Maghreb, la fondation des cités remonte aux périodes phénicienne et romaine et peut-

être même à plus loin16, elle ne date pas de l’arrivée des Turcs ni de celle des Andalous, et 

pourtant, ce sont ces deux groupes qui seront à l’origine d’un certain comportement culturel 

qualifié par des historiens et des sociologues de citadin ou relevant de la citadinité. Sur le plan 

des représentations, la citadinité constitue donc une catégorie positive de représentation 

partagée par les sujets.  

Objectivement parlant, la citadinité est à définir comme « un système de 

représentation de soi et des autres » (Icheboudene, 1998, p.27) qu’il importe de soumettre à 

une analyse compréhensive, l’employer dans la recherche comme outil d’analyse revient à 

entériner et à légitimer le contenu idéologique qu’il véhicule. 

En somme, il n’est pas aisé de définir la notion de citadinité au Maghreb tant elle revêt 

des réalités socioculturelles et linguistiques hétérogènes et complexes. Au Maghreb, la 

citadinité est berbère, berbéro-arabe, pré-ottomane, almoravide, chérifienne, andalouse, turque 

ou ottomane et judéo-andalouse. Pour la sociolinguiste Leila Messaoudi : 

 « Être citadin, c’est être hadri (celui qui est issu d’un milieu citadin) distinct de 

Arubi (celui qui est issu d’un milieu rural). Le hadri peut justifier son appartenance 

à la lignée d’un ancêtre arabe, andalou, ou turc. Être citadin à Tunis, c’est être 

baldi, distinct du berrani » alors que « baldi » dans la poésie melhûn algérienne 

sert aussi à désigner le Juif ». (Messaoudi, 214, p.44) 

En effet, les hiérarchisations sociales et spatiales qui s’y sont de fait opérées y ont laissé 

des traces linguistiques et discursives ; notamment si des ouvrages et des monographies 

détaillent la vie urbaine dans ces villes, force est de constater que tel n’est pas le cas de la 

plupart des villes algériennes sur lesquelles le travail reste à faire. 

La majorité des villes côtières de l’Algérie ont connu diverses occupations. Des villes 

dites « citadines » en raison de son occupation par des Andalous et des Turcs. Ces derniers 

ont imprimé à la ville un cachet dit citadin qui se donne à voir à travers une architecture 

mauresque, des pratiques culinaires et vestimentaires ainsi que des pratiques linguistiques 

qualifiées, dans la littérature sociologique et dialectologique du Maghreb, de « citadines » ou 

de « préhilaliennes ».  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

198 

  Ces villes comptent également un nombre important de communes situées dans les 

zones dites rurales. Le contact des deux groupes socioculturels au centre de la ville ne se fait 

pas sans tensions dans la mesure où les ruraux sont vus comme des « étrangers à la ville », des 

« parvenus » qui ne respectent pas ses codes et les traditions de ses habitants dits « les vrais 

»17. C'est à travers des discours que ces tensions apparaissent. 

2.1. La mise en discours de la citadinité et de la ruralité dans la poésie algérienne 

populaire (El melhûn) : 

  Les mots pour dire la citadinité diffèrent, parfois dans un même pays, comme ils 

peuvent avoir des sens différents d’un pays à un autre : « citadin (mdini, hadri ou beldi en 

arabe algérien) ». A Mostaganem, par exemple, un certain nombre de critères déterminent 

l’appartenance à la citadinité mais ce sont surtout des considérations de naissance qui 

confèrent de fait le statut de citadins à certaines familles.18 

Ce bouleversement sociétal a été donc renforcé par l’exode rural vers les villes ; il a 

été suivi d’une désappropriation de la culture citadine et une déculturation renforcée par le 

progrès technologique. 

Cette situation ébranla l’échelle de valeurs et la conception de la vie. Les habitants 

déboussolés ont essayé tant bien que mal de sauver leurs valeurs ancestrales En effet, 

cultures et valeurs sont bien ancrées dans la société algérienne grâce à deux facteurs 

unifiant, que sont l’influence religieuse et une histoire mouvementée communes. On les 

retrouve dans la poésie orale du melhoune. 

Il est certes vrai qu’Alger, ville post-coloniale a changé. Il convient de remarquer 

qu’elle n’est plus ce qu’elle était. Pourtant elle cherche aujourd’hui sa modernité qui 

pourrait sauver sa culture et ses valeurs ancestrales. Elle a transmis le patrimoine 

immatériel maghrébin à la société, mettant en exergue culture et valeurs. 

Cette différence de traits linguistiques suscite des processus d’identification / 

singularisation qui vont dans le sens de la valorisation de soi et de dévalorisation de l'autre. 

Ce sont des processus qui s’engagent à la faveur de recompositions territoriales comme par 

exemple le déplacement des anciens citadins dans la périphérie (les quartiers résidentiels), 

« étrangers à la ville »18. 

En effet, « La mise en mots »19 de la ville par ses occupants fait ressortir des 

topiques comme : les origines, le statut et/ou la classe sociale, l'habitat, le quartier, les 

patronymes, les métiers, les procédés de l'auto-catégorisation et de l'hétéro-catégorisation, 

les attributs d'« ethnicisation », les us et coutumes, la différence des traits linguistiques, qui 

apparaissent clairement dans la poésie populaire. 

Le poème La querelle entre le thé et le café ; est entré dans le patrimoine humain 

universel, vu qu’il traite du café et du thé, deux boissons universellement consommées. 

C’est un poème phare, chanté dans le genre musical Chaâbi, ayant pour axes : narration, 

dialogue, controverse et imaginaire. Il est bâti sur une querelle dialoguée entre le café et le 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

199 

thé qui font appel au juge qui doit se prononcer sur la meilleure des deux boissons, 

l’interprétation musicale de Hajj Mrizq,chanteur Chaâbi a été inimitable ; fredonnée au 

moins pour les premiers vers, par les mélomanes. 

Remontant aux siècles passés, ces deux boissons étaient prohibées, comme le 

souligne Fernand Braudel qui dit que le café "en Arabie, en 1956, on en a interdit l’usage à 

la Mecque : boisson des derviches ». 

2.2. Poème20 : Une dispute entre le café et le thé 21: 

« Le café et le thé, ô esprit sagace, ont porté leur différend devant le juge, tôt 

le matin, ils lui ont dit : « ô respectable magistrat ! Jugez entre nous, mais 

sans détourner la loi. 

« Car vous êtes un juge qui ne se fait pas payer, vous n'acceptez ni les pots-de-

vin ni les enfantillages, le sultan vous a élevé cette dignité, et Dieu vous a 

insufflé une partie de sa grande sagesse ». [ …] 

Que Dieu bénisse et salue le Prophète ! Qu'il accorde ses faveurs à sa famille et 

ses compagnons, ces hommes supérieurs, Othman, Omar, Abou Bakr et l'imam 

Ali qui jouit de la prééminence !” » 

Le champ lexical du poème : Querelle entre thé et café, renvoie à une même réalité qui 

est la différence de classe citadins/paysans/gens des villes. Les rapports entre le thé et le 

café et le juge à qui il lui, est demandé de ne pas détourner la loi et d’être juste. 

Les structures du dialogue permettent plusieurs combinaisons. En premier lieu, celle de 

l’illicite qui est un élément perturbateur. Le thé prend l’offensive : ne dit-il pas au café : 

"ma consommation aujourd’hui est permise", en faisant allusion à la prohibition du café 

qui était historiquement inconnu par les anciens arabes, il fut introduit en Arabie par les 

ottomans. De surcroît les clercs et les théologiens arabes l’ont interdit comme boisson, elle 

se répand alors au Maghreb avec une division géographique : pour le sud c’est le thé et 

pour le nord, le café.  

Le thé, provocateur, prend sens au fur et à mesure qu’il profère des paroles. Il est une 

force agissante alors que le café n’est que récepteur, rabaissé par tous les qualificatifs que 

lui adresse le café tels que : véritable morceau de charbon- infusion trouble de marc de 

café- face d’araignée- au Sahara personne n’a entendu parler de toi, référence 

géographique, division entre le nord et le sud. Mais le café rétorque en présentant ses 

bienfaits. Tout un système de valeurs est mis en exergue qui permet au thé de se définir par 

rapport à la société ou il évolue. En effet le thé et le café représentent des valeurs et des 

idéaux d’une société en devenir, qui projette un imaginaire aristocratique et intellectuel. En 

final dans ce bas monde, nul n’est perdant, tous les deux gagnent la course pour la 

conquête d’une société qui émerge aisée et raffinée et qui les apprécie tous les deux, car 

elle ne lésine pas à les chanter dans une Casbah qui aspirait à un certain savoir–vivre et 

savoir–faire.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

200 

 Conclusion : 

Notre réflexion, au début de cette recherche, est d'interroger les notions de citadinité 

et d'urbanité telles qu'elles sont présentées dans la poésie algérienne populaire (El melhûn). 

Pour ce faire, nous avons montré comment l'urbanisation et la citadinité interviennent dans 

la construction identitaire aussi bien individuelle que collective présentée dans la poésie 

algérienne.  

Cette identité distancée et parfois même tendue dans des espaces identifiés, 

catégorisés et stigmatisés, et ce, en rapport avec la poésie algérienne populaire. 

En effet, les capacités symboliques de la parole poétique à exprimer le social 

s’inscrit durablement, dans l’imaginaire social, car l’espace dans la poésie bédouine ou 

chaabi est appréhendé comme une ressource à la fois matérielle et symbolique et qui fait 

l’objet de conflits d’appropriation. 

Concernant les représentations, les réponses fournies par l’analyse du poème : La 

querelle entre le thé et le café montrent bel et bien qu’il existe une dimension 

socioculturelle qui permettrait d'identifier le citadin différent du rural en contexte urbain. 

Pour ce qui est des représentations du rural, elles sont négatives. Ceci dit, la 

sociolinguistique urbaine pose, dans ses postulats, la multiplicité des espaces impartis aux 

villes, multiplicité qui, à son tour, prend sens et valeur dans les discours poétiques qui 

l’énoncent.  

Références bibliographiques :  

[1] Les Banu Hilal, Hilalites ou Hilaliens étaient une confédération de tribus d'Arabie des 

régions de Hejaz et Najd ayant migré en Afrique du Nord entre la fin du Xe au XIIIe siècle . 

L'afflux des Hilaliens fut un facteur majeur dans l'arabisation linguistique, culturelle et 

ethnique du Maghreb et dans la propagation du nomadisme dans les domaines où l'agriculture 

avait précédemment dominé. 

[2] La musique arabo-andalouse ou musique « andalouse » ou bien musique mauro-

andalouse, aussi appelée al musiqa al andalusiya, ou gharnati, sanâa et malouf pour les 

variantes régionales et aroubi, chaâbi, hawzi pour les genres dérivés en Algérie, al-ala, tarab 

al-andaloussi, tarab al-ala, al-andaloussi, gharnati, melhoun ou chgouri au Maroc, malouf en 

Tunisie et en Libye est un genre musical profane, classique ou savant, du Maghreb, distinct de 

la musique arabe classique pratiquée au Moyen-Orient (ou Machrek) et en Égypte. 

[3] Dans l’un des plus beaux sites maritimes de la Méditerranée, surplombant les îlots où un 

comptoir carthaginois fut installé dès l’IVe siècle av. J.-C., la Casbah constitue un type unique 

de médina, ou ville islamique. Lieu de mémoire autant que d’histoire, elle comprend des 

vestiges de la citadelle, des mosquées anciennes, des palais ottomans, ainsi qu’une structure 

urbaine traditionnelle associée à un grand sens de la communauté. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Hilaliens [site consulté le 10/ 5/2025] 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

201 

[4]Infra . 

[5] Cf. LARBI GRAINE, Le malhoun, le chant inaugurateur Musiques du terroir au Maghreb 

publié dans Le Midi Libre le 12 - 12 - 2009. 

https://www.djazairess.com/fr/lemidi/912120802[site consulté le 13/ 7/2025] 

[6]Description de l'Afrique est un ouvrage du diplomate et explorateur Hassan al-Wazzan dit 

« Léon l'Africain », écrit au XVIe siècle sur demande du Pape Léon X . 

[7] Ce que on entend ici parkoïnisation se traduit en termes linguistiques par les tentatives 

effectuées par les locuteurs pour gommer leurs particularismes dialectaux au profit, soit de 

variétés dialectales plus prestigieuses, soit d’une forme d’arabe standard moderne (étiquetée). 

[8] Infra . 

[9]Cf. Ahmed Amine DELLAI, Paroles graves et paroles légères ‘’ de chants bédouins de 

l’Oranie”, Alger, éd. l’ENAG, 2003 . 

[10]  Ce terme bédouin dérive étymologiquement de ‘’ badiya ’’ (campagne). Ibn Khaldoun 

distingua dans la Muqâdima entre le “ Umran Badaoui ” ’ civilisation campagnarde par 

rapport au “Umran Hadhari” civilisation citadine. - Le terme bédouin réfère ici à la langue 

employée par ces populations, que les linguistes classent dans les dialectes arabes bédouins, 

plutôt qu'au mode de vie. Beaucoup de grandes villes de l'Oranie par exemple emploient un 

dialecte bédouin même si le mode de vie des populations, dont la grande majorité est d'origine 

tribale, est un mode de vie citadin : Oran, Mascara, Tiaret, Saïda, Sidi Bel-Abbès, etc. La 

chanson bédouine en général englobe une vaste aire arabo-musulmane de la vie nomade et 

semi - sédentaire. Ce mode de vie préexistait chez une partie des Amazighs comme les 

“Musulames”, ’’Garamantes’’ et ‘’Gétules’’ dans le sud de l’Afrique du nord à l’époque 

antique ; comme d’ailleurs il persiste chez les ‘’Touaregs‘’, et ce n’est pas pour autant que 

leur musique soit catégorisée comme du bédoui ( leur flûte est le ‘’taghanib‘’ jouée par 

l’homme et leur gamme musicale pentatonique), ou que la bédouinité soit exclusivement 

assimilé l’arabité. 

Cf.https://www.elwatan.com/archives/culture-archives/une-superbe-contribution-05-06-2005 

[11]G.DELPHIN et L.GUIN, Complainte sur la rupture du barrage de Saint-Denis-du-Sig, 

Notes sur la poésie et la musique arabes dans le Maghreb algérien, Paris, E. Leroux éditeur, 

1886, p. 29-30. https://oranhistoireetnostalgie.blogspot.com/2018/01/blog-post_94.html [site 

consulté le 23Mai 2025] . 

[12] Nous devons tous ces renseignements à une intervention télévisée de cheikh Abdelkader 

Ould Laïd, doyen des chanteurs bédouins, dans le cadre d'une émission sur le bédouin oranais . 

[13] Cf. Ahmed -Amine DELLAI, Chanson de la Casbah, éd. ENAG, Alger, 2003. 

https://www.djazairess.com/fr/lemidi/912120802%5bsite
https://oranhistoireetnostalgie.blogspot.com/2018/01/blog-post_94.html


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

202 

[ 14 ] El Hadj M'hamed El Anka en arabe, de son vrai nom Mohamed Idir Aït Ouarab, né à la 

Casbah d'Alger le 20 mai 1907, est précurseur et maître de la chanson chaâbi algérienne, mort 

le 23 novembre 1978 . 

[15]Cf. HAFIZ Nadia, Le Chaabi, miroir de la culture et des valeurs d’Alger, ville post-

colonialehttps://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/18/27/2/13612 [site consulté le 10/ 

5/2025] 

[ 16 ] Le manque de traces et de témoignages ne nous permet pas de confirmer une continuité 

dans l’occupation des anciennes villes par les populations autochtones. 

[17] Cf. Ibtissem CHACHOU, « L'auto-désignation et l'hétéro-désignation comme procédés 

langagiers de ségrégation urbaine : le cas de la ville algérienne de Mostaganem », op. cit., 

p.169-177. 

[18] Cf. Ibtissem CHACHOU, « Repenser le champ conceptuel de la sociolinguistique 

maghrébine à la lumière des impératifs du terrain : Le cas du concept de citadinité », inRevue 

d’Histoire de l’Université de Sherbrooke : « Espace rural, espace urbain », N°1, Volume, 

2012 . 

[19]Cf. Thierry BULOT, Formes et normes sociolinguistiques (ségrégations et 

discriminations Urbaines, Paris, éd., L’Harmattan, coll. « espaces discursifs », 2009. 

[20]Ahmed -Amine DELLAI, Chanson de la Casbah, op.cit., p.109-110 . 

[21] On trouvera la version chantée par hadj Mrizek dans l'ouvrage collectif dirigé par Rachid 

AOUS, Les Grands Maîtres Algériens du Cha'bi et du Hawzi, Paris, 1996, p.208-213 : texte et 

traduction. 

Bibliographie : 

- BOYER Pierre, La Vie quotidienne à Alger à la veille de l'intervention française, 

Paris, éd. Hachette, 1963. 

- BULOT Thierry, Formes et normes sociolinguistiques (ségrégations et 

discriminations Urbaines, Paris, éd., L’Harmattan, coll. « espaces iscursifs », 2009. 

- CHACHOU Ibtissem, « L'auto-désignation et l'hétéro-désignation comme procédés 

langagiers de ségrégation urbaine : le cas de la ville algérienne de Mostaganem », Article 

varia in : Revue Synergie Algérie n°15 De l’oral à l’écrit : Réflexion croisées sur des stratégies 

d’apprentissage, 2012 . 

- ----Repenser le champ conceptuel de la sociolinguistique maghrébine à la lumière des 

impératifs du terrain : Le cas du concept de citadinité », in Revue d’Histoire de l’Université 

de Sherbrooke : « Espace rural, espace urbain », N°1, Volume,2012 . 

https://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/18/27/2/13612


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

203 

- CHEURFI Achour, Dictionnaire des musiciens et interprètes algériens, Alger, 

éd.Anep, 1997 . 

- DELLAI Ahmed Amine, Paroles graves et paroles légères ‘’ de chants édouins de 

l’Oranie”, Alger, éd. L’ENAG, 2003 . 

- ----- Chanson de la Casbah, éd. ENAG, Alger, 2003. 

- ICHEBOUDENE Larbi, Intégration citadine : à propos de la difficulté d’être algérois, 

Réflexions, la ville dans tous ses états, Alger, éd.Casbah, 1998 . 

- KADDACHE, M., L’Algérie durant la période ottomane, Alger, éd. OPU, 2003. 

- MESSAOUDI L., « Aspects de la sociolinguistique urbaine au Maghreb. De quelques 

questionnements », in : Série monographie en sciences humaines, vol. 15, 2014. 

- SAFAR ZITOUNI Madani, « Urbanité(s) et citadinité(s) dans les grandes villes du 

Maghreb », in Les Cahiers d’EMAM, 19/2010 .-   

   

  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

204 

De la théâtralité dans la poésie populaire (melḥūn) 

Mestfa Ben Brahim et l’expression de la tradition populaire  

Theatricality in popular poetry (melḥūn) 

Mestfa Ben Brahim and the expression of popular tradition  

LAGUER Hanane 

Institut National des Langues et Civilisations Orientales, (INALCO) Paris  

hanane.laguer@inalco.fr  

Résumé  

Dans le milieu traditionnel de Mestfa Ben Brahim, la parole est accompagnée d’un 

orchestre et d’une harmonisation. Son exécution fait appel à ce que nous pouvons nommer 

« théâtralité ». Nous considérons la théâtralité comme la mise en scène de la parole du poète 

qui contribue à amplifier le sens et la signification. Véritablement imprégnée de la culture 

orale, elle se définit dans le geste du poète, l’emplacement du corps dans l’espace ainsi que 

dans l’ensemble des éléments du décor qui l’accompagne.  

Mots clés : melḥūn, oralité, représentation, transmission, théâtralité  

Abstract  

In the traditional milieu of Mestfa Ben Brahim, the speech is accompanied by an 

orchestra and a harmonization. His execution calls for what we can call “theatricality”. We 

see theatricality as the staging of the poet’s words, which help to amplify meaning and 

meaning. Truly imbued with oral culture, it is defined in the poet’s gesture, the location of the 

body in the space and in all the elements of the decor that accompanies it. 

Key words: melḥūn, orality, representation, transmission, theatricality 

mailto:hanane.laguer@inalco.fr


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

205 

Introduction  

Dans le milieu traditionnel du melḥūn, la parole du poète constitue un véritable trésor. 

Elle véhicule un savoir aussi bien linguistique, poétique qu’éthique : le comportement de 

l’être dans la société, vis-à-vis de l’autre, ainsi que son rapport avec le monde, l’histoire et la 

spiritualité. Au-delà du sens premier que l’on peut attribuer à la parole du poète, il existe une 

multitude de significations, produite par l’arrangement des mots et la présence de figures de 

style, comme celles que nous pouvons relever dans l’œuvre poétique de Mestfa Ben Brahim. 

La parole du poète, et son organisation dans les vers et les strophes donnent à lire un jeu 

rhétorique qui relève de la performance1.  

Selon Paul Zumthor, dans son étude sur la vocalité et sa valeur sur le corps, en tant 

que médium de la voix, la théâtralité se définie essentiellement par la performance. Aborder 

cette dernière c’est dire que le texte, chanté ou parlé, est en même temps perçu par l’oreille, 

autrement dit, les deux opérations du dire et de l’ouïr coïncident dans une dynamique 

commune. Outre cet aspect qui relève de l’évènement, la performance réunit un ensemble 

d’acteurs et de moyens pour la réalisation de la poésie orale, que Paul Zumthor définit dans la 

présence du diseur (chanteur, chantre) et dans son geste. Par rapport à notre étude, nous 

pouvons attribuer au diseur l’appellation de meddāh ou de guwwāl.  

Bien qu’il soit difficile de saisir l’ensemble des dimensions inhérentes à la 

performance quand il s’agit de la poésie populaire, il est néanmoins possible de dégager 

quelques éléments qui ont trait à la théâtralité et voir comment ces derniers s’organisent pour 

nous renseigner sur le caractère oral de la poésie. 

Avant d’entreprendre l’analyse des éléments relevant en particulier de la rhétorique, il 

convient d’examiner certains aspects biographiques de notre poète, afin de cerner le contexte 

historique et culturel auquel il appartenait.  

 
1 Paul Zumthor (2008), Oralité. Intermédialités / Intermediality, (12), 169–202. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

206 

Mestfa Ben Brahim, éléments biographiques et œuvre poétique  

En premier lieu, il convient de rappeler le travail de recherche et de collecte accompli 

par Abdelkader Azza (1905-1967) pour faire connaître les poèmes de Mestfa Ben Brahim. 

Grâce à sa thèse Mest’efa Ben Brāhīm, Barde de l’Oranais et Chantre des Beni `Amer, 

soutenue en 1963 à l’université de Paris1, et plus tard son ouvrage extrait de cette thèse 

portant le même titre2, que l’accès à l’œuvre de Mestfa Ben Brahim est possible pour les 

chercheurs.  

Cette thèse dactylographiée de 614 pages, écrite en français, regroupe 37 pièces 

poétiques que Abdelkader Azza a recueillies auprès d’informateurs en Algérie et en France. 

Chaque poème est écrit en arabe algérien du melḥūn et la translittération (selon le système de 

la revue Arabica) apporte un éclairage phonétique à la prononciation. S’y ajoute une partie 

analytique, la traduction de 10 poèmes en français, une riche bibliographie, un glossaire et un 

index.  

En 2011, à l’occasion de l’évènement « Tlemcen, capitale de la culture islamique », 

organisé par le ministère de la Culture, la thèse de Azza Abdelkader fait l’objet d’une seconde 

publication par les éditions ENAG. Cette nouvelle édition reprend l’ensemble de la thèse 

enrichi par une préface en français de Amina Azza Bekkat3 offrant un regard approfondi sur la 

portée de cette recherche (255.p), auquel s’ajoute une traduction arabe de la partie française 

de la thèse, précédé d’une préface, de Abdelhamid Hadjiat (315.p).  

Dans la partie introductive de son ouvrage4, Abdelkader Azza nous fournit quelques 

éléments biographiques de Mestfa Ben Brahim qu’il a pu recueillir auprès de poètes et 

informateurs de la région de Sidi Bel Abbés (Algérie). En dehors de son rang social et sa 

position de poète de la grande lignée des Beni Amer de l’ouest algérien, son histoire s’inscrit 

dans un contexte historique impacté par le début de la période coloniale et la transformation 

de son cadre social traditionnel5. 

Appelé Safa (Çafa), Mestfa Abdellah Ben Brahim est né aux environs de 1800 dans la 

commune de Boudjebha, commune mixte de Mékkera (Sfisef), rattachée à l’actuelle wilaya 

de Sidi Bel Abbés, et décédé en 1867 dans cette même commune. Très jeune, il a été initié à 

l’apprentissage du Coran par son père et s’est intéressé à l’étude du droit musulman auprès de 

Si Mh’Ammad Al-Battiwi, « magistrat et professeur de droit, réputé dans tout le territoire de 

 
1 La thèse ne comporte pas le nom du directeur de thèse ni la date de la soutenance. Nous pensons qu’elle a été 

soutenue avant le 30 mars 1963 (date apposée par la bibliothèque sur la première page de la thèse). 
2 Cet ouvrage a été édité en 1979 (255.p) chez SNED (Algérie). 
3 Amina Azza Bekkat, dans sa préface, considère ce recueil comme une « publication savante, qui associe une 

solide érudition et une rare sensibilité au mystère de la poésie ». Une telle appréciation est certainement valable 

autant pour le travail d’Abdelkader Azza que pour l'œuvre poétique de Mestfa Ben Brahim. Ils ont marqué en 

effet le cercle des érudits de leur temps. 
4 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, Barde de l’Oranais et Chantre des Beni ‘Amer, Tlemcen, ENAG, 2011 

(SNED, 1979). S’agissant des textes de Mostefa Ben Brahim, les traductions en français relèvent, selon les cas, 

soit de l’ouvrage de Azza Abdelkader cité ci-dessus (Éd. 2011), soit de nous. 

5 Alain Gillette et Abdelmalek Sayad, L’immigration algérienne en France, Paris, Entente, 1984 (1976), p. 15. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

207 

Oulâd Slîman1 ». Cet apprentissage lui procure par la suite le statut d’érudit au sein du cercle 

des grands savants de son temps et lui donne accès à la fonction de cadi auprès des Ouled 

Sliman, tribu de l’Ouest algérien2 qui l’adopte rapidement3.  

Toutefois, cette alliance connaît une fin tragique, qui a profondément affecté notre 

poète comme il le relève dans ses poèmes. Nommé par le colonel Lacretelle caïd chez les 

Ouled Balegh, une autre tribu de l’Ouest algérien, il s’éloigne de ses alliés. La suite de sa 

biographie demeure incertaine sur les causes de son exil à Fès (Maroc). 

Ses poèmes, répertoriés par période historique dans la thèse de Abdelkader Azza, 

reflètent son vécu au sein des tribus de l’Ouest algérien et dans l’exil : 

− des poèmes avant son exil : onze poèmes,  

−  des poèmes après son exil à Ouled Balegh : seize poèmes, 

−  des poèmes après son exil à Fès : sept poèmes, 

−  des poèmes après l’exil : un poème, 

−  addenda : deux poèmes. 

Sur le plan poétique et musical, Mestfa Ben Brahim est considéré comme l’un des 

grands poètes populaires maghrébins du XIXe siècle. Il a marqué le répertoire poétique de son 

temps et exercé une grande influence sur le répertoire musical algérien moderne4.   

Ses poèmes font partie du melḥūn, en tant que forme poétique et musical rythmée et 

agréable à l’oreille. Sa mélodie, résultant de l'agencement rimique et de la réalisation 

métrique, occupe une place importante dans le vers. La rime, à elle seule, n’est pas le rythme, 

mais joue un rôle majeur dans la configuration de ce dernier et dans celle de la musicalité. 

Elle contribue par ailleurs « pour une part non négligeable, à relever la musique du vers5 ». 

Dans le cas où il s’agit d’une énonciation de la/les voix qui est/sont portée(s) par un texte, ce 

rythme prend pour résonance la sensibilité et le corps du poète.  

 
1 Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, op.cit., p. 23. 
2 Reconnue pour sa noblesse, sa richesse et ses ajoueds (guerriers). 
3 Dans ce genre de société tribale, il arrive qu’une personne soit considérée comme membre du clan sans 

forcément avoir le même sang. Ibn khaldûn, en parle dans Al-Muqaddima. Dans le chapitre « La confusion des 

lignages », il nous annonce qu’« une personne d’un lignage donné peut fort bien s’attacher aux gens d’une autre 

origine : si elle a du goût pour eux […] cette personne finira par être confondue avec eux et par partager leurs 

affections, leurs droits et obligations de talion et de prix du sang ». Ibn Khaldûn, Discours sur l’Histoire 

universelle, Al-Mûqaddima, Traduction nouvelle, préface et notes par Vincent Monteil 1., Paris, Sindbad, 1978, 

p. 260. 
4 Ses poèmes ont été repris par les grands maîtres de la chanson oranaise et continuent aujourd'hui à occuper une 

place importante dans le champ musical. Ces poèmes, ce sont d'abord des chants composés pour être chantés 

principalement dans des soirées fréquentées par des professionnels et des amateurs de la poésie. Parfois, ces 

chants accompagnés de musiques font appel à des danseuses professionnelles.  
5 Ibid., pp. 140-141. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

208 

Dans l’œuvre de Mestfa Ben Brahim, plusieurs catégories poétiques cohabitent : al-

fahr, l’éloge panégyrique, al-hijā’, la satire, que l’on retrouve dans les joutes poétiques, al-

nasīb, l’éloge de la tribu, al-ġazal, une forme de poésie amoureuse, al-hamriyya, ce qui relève 

du bachique. Elles sont rassemblées dans des poèmes qui se présentent sous deux formes : 

strophique, pour la majorité, et isométrique.  

Le poème strophique est composé de deux types de strophes appelées hedda et frach 

qui semblent se compléter sur le plan thématique1. Elles se suivent sur le modèle suivant : 

hedda, frach, hedda, frach, … jusqu’à la fin de la qṣīda2. Sur ce point, Abdelhamid Hadjiat 

propose une définition plus complète : 

[…] dans la poésie populaire bédouine [...] les vers sont tous formés de deux 

hémistiches ; deux rimes sont utilisées, l’une à la fin du 1er hémistiche, 

l’autre à la fin du vers. […] A un premier couplet empreint d’une certaine 

gravité succède un second, d’un ton plus léger. Cette alternance se poursuit 

jusqu’à la fin de la pièce, qui s’achève sur le même rythme par lequel elle 

débute. Ces deux sortes de strophes portent des noms différents, selon les 

genres et les régions. Le premier rythme est appelé hedda dans la poésie 

populaire bédouine en Oranie ; elle est appelée ailleurs aroubi ou tàlà. Le 

second rythme, c’est la [le] frache qui est également connue sous le nom de 

ghsan ou de baït.3  

Ce découpage strophique est dû non seulement au changement de rythme, mais aussi au 

traitement thématique : 

La hedda renferme, en principe, l’exposition du sujet de la qaṣīda, avec un 

certain nombre d’idées qui préoccupent le poète. Le frache permet à l’auteur 

de revenir sur ces idées, de les développer et d’apporter plus de précision et 

de détails. Une autre hedda apporte de nouveaux aperçus, de nouvelles 

idées. Le frache qui suit en est le commentaire.4 

Ces éléments poétiques ont joué un rôle majeur dans de la mise en scène du poème. 

  

 
1 À l’exception de quelques poèmes où la poésie n’est pas soumise au découpage strophique, dans ce cas le 

poème est isométrique.  
2 Ces strophes sont appelées autrement dans d’autres régions. 
3 Abdelkader Hadjiet, « La versification dans la poésie populaire » in Promesses (novembre-décembre), n°4, 

1969, pp. 17-18. http://www.limag.com/AutresPublications/Promesses/promesses4.pdf, consulté le 5-6-2018 

4 Idem. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

209 

La théâtralité, lieu de « prestation orale » 

En dehors de ces éléments, des codes régissent ce mode de réalisation poétique : d’une 

part, la codification propre au genre du melḥūn, soigneusement réalisée sur une longue 

période historique, par les maîtres du melḥūn, d’autre part, ce qui appartient au paysage socio-

anthropologique local, à savoir tout ce qui relève des techniques de la danse et de la gestuelle 

qui l’accompagne dans le milieu social du poète1. Ces aspects, relevant de la performance, 

réalisent des représentations propres à un imaginaire bien connu et préservé. Autrement dit, le 

savoir du terroir se conjugue avec le rythme et la musicalité de la langue lorsqu’il s’agit du 

chant oral. La cadence de la phrase poétique découle en effet de « la structure même de la 

langue2 » du poète. Quant au texte du melḥūn, par son pouvoir narratif, il procède à une mise 

en discours de cette parole commune. Dans ce contexte, l’interprète et les auditeurs, animés 

par les mêmes valeurs, s’engagent mutuellement dans un jeu hyperbolique.  

Dans le cas de Mestfa Ben Brahim, poète lyrique par excellence, il est d’abord 

question, dans ses textes, de l’expression exagérée des états internes (sensations, sentiments, 

impressions) qui se manifestent à l’appui de différents systèmes d’énonciation, englobant la 

parole du poète et son destinataire. Ces systèmes d’énonciation expriment à la fois la mémoire 

d’un peuple, ses fondements, son essence et assurent également un rôle de transmission 

culturelle, notamment à travers le procédé de théâtralisation de l’espace social. Dans ce 

contexte, la parole est accompagnée d’un orchestre et d’une harmonisation : les chanteurs et 

les instrumentistes, appelés šeddāda, la danse et le rythme. En même temps qu’il déclame son 

poème, le poète le vit et le met en scène. Véritablement imprégnée de la culture orale, cette 

théâtralité se manifeste dans le geste du poète, l’emplacement du corps dans l’espace3 ainsi 

que dans l’ensemble des éléments du décor qui l’accompagne4, afin de séduire l’auditoire.  

La séduction, dans ce sens, fonctionne dans le but d’attirer les « amateurs » afin de 

garantir l’assimilation de la qṣīda et sa transmission sur un mode agréable et convivial. Les 

termes d’assimilation et de transmission sont abordés dès l’instant où l’auditoire partage le 

même savoir et pratique musicaux. Il s’agit d’un langage et d’un imaginaire communs 

associés à une mémoire, celle des gestes et des paroles qui sont amplifiés par le débit de la 

voix scandée. Afin de faciliter la mémorisation, dans ce contexte, le rythme est davantage 

marqué par la danse des flûtistes. Abdelkader Azza le souligne : « lorsque le Cheikh achève la 

phrase, les flûtistes reprennent l’air sur un mode plus élevé, parfois en balançant les épaules, 

la tête inclinée pour en mieux marquer le rythme5 ».  

 
1 Sur ce point Abdelkader Azza donne un aperçu de cette danse dans les soirées animées par les poètes où ces 

derniers sont accompagnés de danseuse et des glaïliyya. Cf., Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, Barde de 

l’Oranais et Chantre des Beni ‘Amer, Tlemcen, ENAG, 2011 (SNED, 1979), p. 20. 

2 Ahmed Tahar, La poésie populaire algérienne (Melḥūn), rythme, mètres et formes, Alger, Société Nationale 

d'Édition et de diffusion, 1975. p. 67. 
3 Aussi, le rôle du guwwāl dans la ḥalqa. 
4 Dans la culture traditionnelle algérienne le mariage met en scène ce genre de décor. Il s’agit d’une forme de 

théâtralisation, représentation d’un certain imaginaire propre à ce genre de circonstance.  
5 Ibid, p. 19. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

210 

Ces représentations liées aux « techniques du corps 1 » appartiennent au « régime de 

l’oralité », où le langage poétique résonne de manière collective, au point que le texte destiné 

à être parlé, déclamé ou chanté « devient art au sein d’un lieu émotionnel manifesté en 

performance2 ». Et, la performance « qui transmue la communication orale en objet poétique 

lui confère socialement l’identité en vertu de laquelle on la perçoit comme poème3 ». Ces 

différents aspects sont étroitement liés aux formes socio-corporelles « qui résultent d’une 

formalisation de la présence et de l’action du corps individuel (voix, geste, costume, etc.) et 

du corps social (mouvements physiques et psychiques, interrelations performancielles, 

rapports avec l’univers ambiant) 4 ».  

Dans sa thèse, Abdelkader Azza donne un aperçu du décor des fêtes qui sont animées 

par le poète du melḥūn. Ce dernier est accompagné d’une ou de plusieurs danseuse(s) dont le 

visage est masqué par une voilette de tulle pailletée, parfaitement entraînée(s) aux rythmes du 

gallāl et de la gasba. Au moindre signe, la danseuse sait quelle chorégraphie produire, en 

harmonie avec le rythme provoqué par la voix et les instruments de musique, faire une rekza 

(halte) ou se prêter au jeu de cantatrice5. Ces acteurs de la fête, en même temps qu’ils 

chantent, se donnent ainsi en spectacle.  

Dans ces représentations, selon les thématiques que le poète annonce dans son poème, 

la voix adapte son ton. Elle se fait tour à tour grave, mélancolique ou douce et imite 

l’instrument qui l’accompagne jusqu’à se faire elle-même instrument6. Abdelkader Azza  

rappelle qu’une forme de « résonnance chaleureuse7 » est exigée pour satisfaire « l’oreille et 

l’esprit de l’auditeur bédouin8 ». 

Pour ce qui relève de la modulation de la voix, nous ne disposons pas de moyens pour 

la vérifier, hormis l’étude de la métrique. Sur ce point, le melḥūn possède un rythme 

composite qui le tient de l’art des poètes comme Said Bouathmane, El Mendassi Ecchrif, 

grand maître du melḥūn, El Masmoudi, Hammad El-Hamri, et d’autres. Il a fallu attendre le 

XIXe siècle pour que les études de dialectologie participent à la question de la métrique du 

melḥūn, notamment dans les travaux de l’orientaliste allemand H. Stumme9. 

 
1 Marcel Mauss définit les techniques du corps comme « les façons dont les hommes, société par société, d’une 

façon traditionnelle savent se servir de leur corps ». Cf. Marcel Mauss et les techniques du corps, Éd. du 

Portique, Strasbourg, 2006, 252, p. 19 (textes issus de la journée d'études portant sur l'actualité scientifique du 

texte de Marcel Mauss, Les techniques du corps, Université Paul Verlaine, Metz, mai 2005). 

http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/socio_et_anthropo/6_Techniques_corps/techniques_corps.pdf 

Dans la poésie populaire, il s’agit exactement de ce genre de phénomène. Le poète ainsi que ceux qui 

l’accompagnent savent se servir de leurs corps et les auditeurs à leur tour savent décrypter les techniques du 

corps.  
2 Paul Zumthor, Oralité, p. 29. 
3 Idem 
4 Idem  
5 Cf. Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 18. 
6 La vocalisation est parfois influencée par la lecture du Coran. Sur ce point Azza Abdelkader apporte un 

éclairage dans son ouvrage, cf., Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 16. 
7 Azza Abdelkader, Mestfa Ben Brahim, p. 19. 
8 Idem. 
9 Tahar Ahmed, La poésie populaire algérienne (melḥūn), op.cit., p. 3. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

211 

Ces éléments, les textes de notre poète, les mettent en exergue de par la description du 

décor et l’imaginaire collectif qu’il peint. Cette façon d’aborder la poésie permet de souligner 

le lien étroit qui lie le poète à la collectivité dans un jeu de complicité réciproque comme en 

témoignent ces vers : 

Je suis un homme de divertissement  

  Et je divertis mes frères (amis, poètes, alliés) 

Ma réputation est grande chez les Arabes 

Mes disciples, dans les mariages, chantent en ton honneur 1   

ونقصر بك للاخوان  وانيا مولي غيوان  

وقناديزي في الاعراس بك تلولي خبري شايع في العربان   

Le « ġiwān2 » est un adjectif désignant les passionnés et les professionnels du rythme (nās al-

ġiwān). Il remplit aussi la fonction d’un nom pour signifier un état d’extase musical dans un 

autre passage : 

Mon cœur évoque la patrie ; les divertissements et les parades à   

cheval. 

Mes administrés et mes cavaliers ; ainsi que les femmes coquettes, 

bercées dans les palanquins. 

Prêtes à jeter le trouble dans les cœurs ; et aussi les adolescents 

faisant retenir leur cri de guerre et la poudre.  

(Je songe) aux apprêts des réjouissances, avec gallâl et gaçba 

faites à mon goût. 

Aux concerts, divertissements et spectacles nocturnes3.  

 قلبي تفكر لوطان الزهو وركوب الخيل 

 ارعيتي والفرسان خودات في احراج تميل 

  متحزمين للفتان شبان يلغوا بكحيل

 اذا انتصب الميدان قلال وقصب تاويل 

وفرايج بطول الليل  وتقاصر والغيوان  

 
1 Notre traduction, [pièce XXIX, vers 59, p. 218]. Ahmed Amine Dellaï propose dans son ouvrage "Chants 

bédouins de l'Oranie" (ENAG, Alger, 2003) la traduction suivante : Ne suis-je donc pas un maître du chant, un 

habitué des concerts, en toutes saisons ? Je suis célèbre dans toutes les tribus, et mes disciples, dans les soirées 

de mariage, chantent en ton honneur ». 
2 Traduit par Abdelkader Azza « divertissement ». 
3 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 84, [pièce XXXI, Frach 1, p. 227]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

212 

Chaque espace renvoie à un rituel et à une mémoire que le poète reprend et thématise à 

l’exemple des milieux urbains et ruraux (derbs1, cafés maures, les places publiques des 

mosquées, montagne, bordj, …). A travers cette démarche, le poète inscrit sa propre 

empreinte, en façonnant son œuvre à partir de son rapport intime et personnel à l’histoire 

collective, qu’il interroge, réinvente ou restitue. Ce processus permet ainsi de tisser un lien 

profond entre l’individu et la mémoire collective, tout en offrant une réflexion sur la manière 

dont les évènements historiques sont perçus et vécus par le poète dans le contexte de son 

époque.  

Chez Mestfa Ben Brahim, l’espace de référence est par excellence rural, compte tenu 

de son appartenance semi-nomade, comme nous pouvons le relever dans des vers où il peint 

un paysage associé au pastoralisme par exemple : 

La plaine et la prairie se couvrent d’herbes – c’est le début du 

printemps, elles sont livrées aux troupeaux. 

Leurs fleurs éclosent et produisent des fruits ; elles atteignent leur 

splendeur aux premiers jours de la belle saison. 

Alors les chameaux, chargés de fardeaux, s’en vont, balançant 

 les palanquins que surveillent les gardiens. 

C’est la tribu, me dit-on qui s’en va en file quel regret ! En  

 levant le camp, on l’a emportée.2  

وان الربيع فيه تفلوا المرث و الوطى تصعر  

شاوالنقط زهو كماله نوارها فتح وثمر  

حفاز والجحاف يميلوا  لبيل في المحمول تعفر  

ضيمي مشاوا بها رحلوا النجع راه صد مقوطر   

Ces vers font partie du poème L’esclave du feu (النار  composé en exil (à Ouled ,(عبد 

Balegh). Ils illustrent l’attachement du poète à son identité nomade, profondément ancrée 

dans les traditions tribales. Le printemps, bien qu’évoquant la beauté et l’espoir, devient un 

témoin silencieux de la douleur du départ. À cette revendication nomade, s’ajoutent des 

images qui renvoient à une présence urbaine, perceptibles notamment à travers les espaces 

urbains décrits dans ses poèmes, tels que le café maure, qui constitue un élément essentiel 

dans l’essor et la diffusion des poèmes de Mestfa Ben Brahim. Comme il le décrit dans ses 

 
1 Petite ruelle que l'on trouve dans les anciennes villes du Maghreb à l'exemple de la ville de Tlemcen et d’Alger. 

Plusieurs poètes évoquent le derb dans leurs poèmes comme Abu Mediane Ben Sahla, poète maghrébin du 

XVIII ème siècle, dans son poème « Lumière de mes yeux » traduit de l'arabe « يا ضو اعياني ». Cf. Les cahiers du 

CRASC n°15, Turath n°6-2006, pp.41-50. Accessible sur le lien : https://cahiers.crasc.dz/index.php/fr/les-

cahiers/21-turath-le-melhoun-textes-et-documents. 
2 M.B.B, Barde de l’Oranais, p. 81, [pièce XX, Frach 7, p. 170].  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

213 

vers : « (Je revois) les cafés, les sièges, les gens assis face à face1 » «   الناس و  كرسي  و  قهوة 

 Dans ce cadre, le poème prend vie grâce à l’interaction avec le public, et la parole .« متقابلة

poétique se nourrit des échanges qui s’y produisent. Le café maure apparaît donc comme un 

espace où la poésie s’inscrit pleinement dans une dynamique sociale et culturelle.   

Par ailleurs, les poèmes du melḥūn ne sont pas systématiquement accompagnés de 

danse et de musique. L’absence de ces éléments n’altère en rien la dimension théâtrale du 

poème chanté. En effet la théâtralité ne réside pas uniquement dans le mouvement physique ; 

le poème chanté porte déjà une forte charge émotionnelle et expressive à travers sa musique, 

son rythme et l’interprétation vocale. La chant, accompagné des intonations, des silences et 

des variations de ton, crée une atmosphère tout aussi captivante qu’une chorégraphie. 

L’absence de danse permet de concentrer l’attention sur le verbe poétique, accentué par des 

thèmes tels que la solitude, l’introspection ou l’élévation spirituelle. La voix devient ainsi 

l’élément central de l’expression théâtrale, modifiant les émotions et participants à la mise en 

scène.  

Chaque variation de timbre, chaque silence, construit un univers sonore qui dialogue 

directement avec le spectateur. Ce message conçu pour un auditeur averti repose sur des codes 

implicites qui nourrissent la performance. Ainsi, la voix seule, surplombe le décor, faisant du 

poème le centre de l’attention renforçant ainsi sa puissance et sa singularité : « […] apporte la 

chandelle […] Dépêche-toi de l’approcher, sans l’allumer, car j’ai de fines allumettes. J’ai 

aussi une pipe, un de ces longs calumets  […]2  .جيب البوجي]...[ اعجل بها بلا شعال زلاميت الخفيف عندي

 عندي سبسي من الطوال ]...["

La voix du poète orchestre le lieu et le prépare pour recevoir sa bien-aimée : 

Faire teinter les coupes et les Khollhals
3
 et prendre de la verte liqueur, c’est le divertissement réservé aux 

hommes de goût 

Les bougies dans les chandeliers sont allumées et les joues qu’elles éclairent deviennent plus éclatantes
4
   

  نفار الكاس والخلاخل ** والخضرا زهو للملاح

عل ** والخد قبالته وضاحالبوجي في الحسوك شا   

Ô fille issue d’hommes valeureux habitués à porter le caftan et  le burnous du Djerid 

Nous nous enlaçâmes dans un élan de folie, et nos bras   s’entrecroisèrent
5
  

 
1 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 85, [pièce XXXI, Hedda 3, p. 229]. 
2 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 62, [pièce II, Hedda 3, p. 69]. 
3 Bracelet que la femme met à la cheville. 
4 Ibid., p. 63, [pièce II, Frach 3, p. 70]. 
5 Ibid., p. 64, [pièce II, Hedda 4, p. 70]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

214 

   بنت ثراية الغول ** اهل قفاطن و الجريدي 

ف عضدها بعضديو تخال اتعنقنا على هبال **   

Ces représentations donnent à lire également le rang social du poète. Dans sa pièce 

poétique La nuit est longue où le poète fait l’éloge de ces soirées : 

Prends nos verres et compte-les, […] 

Rassemble tout et ne pose pas de questions – j’ai tout ce qu’il 

faut ; 

Çafa n’a que faire de l’argent ; c’est son honneur que toujours il 

défend1 

]...[ احسب كيساننا اشحال    

   و الي خصك كل عندي ** اجمع ذا الشي و لا تسال

اعلى عرضه الا يسادي ** صفى ما حاجته بمال    

Ces passages nous éclairent sur les divers éléments qui entourent et complètent 

l’intervention de la voix, en se fondant sur les didascalies, non seulement comme indications 

scéniques, mais également comme outils de mise en relief des intentions poétiques et des 

nuances émotionnelles et les interprétations qu’elles suscitent. Certaines pièces poétiques 

mettent particulièrement en avant cet aspect purement oral qui rythme et ponctue le chant 

poétique, notamment à travers la description détaillée des lieux où se déroulent les 

évènements ; elles vont parfois jusqu’à nommer les personnes présentes, intégrant ces 

mentions dans une forme dialoguée qui contribue à ancrer davantage le texte dans une 

dynamique vivante et interactive. Le « tu » et le « nous » comme interlocuteurs au poète 

prennent place dans ce décor et stimulent parfois la présence de joute oratoire.  

La voix du poète, porteuse de mémoires  

La parole du poète populaire revêt également une fonction politique, jouant un rôle de 

revendication et de valorisation identitaire. Chez Mestfa Ben Brahim, certains passages 

témoignent explicitement de ses origines, notamment à travers la mise en fiction de son 

parcours épique, amoureux ou spirituel. Ses récits, en plus de retracer une trajectoire 

personnelle, se présentent comme une stratégie élaborée de revendication identitaire, 

inscrivant l’individu dans une mémoire collective tout en affirmant la singularité de son 

appartenance culturelle et sociale : 

 
1 Ibid., p. 63, [pièce II, Hedda 3, p. 69]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

215 

J’appartiens à la race des preux – les Beni `Amer sont mes 

 ancêtres1.  

  انا من سربة الابطال ** ابني عامر دوك وردي

Les hauts faits des Ajouad, je les connais assez pour t’en parler ; 

depuis le jour où les H’Yaïna, m’en ont fait le récit 2.  

   يوم الحياينة عادولي شت الجواد ما نهدرلك **

Outre qu’elle distrait du fait de l’intelligibilité de son langage et la force de sa parole 

instructive, la parole du poète informait et instruisait le peuple sur son appartenance, ses 

ancêtres et son histoire. Souvent ces récits rapportés mêlent l’historique au fabuleux et au 

merveilleux, selon le goût du public. Ils proposent un imaginaire dans lequel les mythes 

comprennent à la fois la pensée magique, le trajet épique et la tradition orale.  

À la voix de l’oralité portée par le poète, se greffe celle du sacré, par l’entremise de 

cette voix que nul (poète et auditoire) ne conteste : la parole divine d’Allah, celle du Prophète 

Mohammed ainsi que celle de son serviteur Abdelkader El Jilani3. Le couple, Allah et son 

serviteur, présenté selon les récits rapportés comme un saint, est souvent repris par la poésie 

populaire traditionnelle de type melḥūn. Cette pratique poétique remonterait probablement à 

l’arrivée des Arabes au Maghreb, où l’on perçoit sa présence déjà dans la poésie arabe depuis 

la période abbasside. Dès l’avènement de l’islam, la poésie arabe intègre des thématiques qui 

traduisent les influences religieuses de l’âme du poète, comme al-zahd wa al-taṣawwuf, 

l’ascèse (le fait de renoncer aux plaisirs de la vie), dans la doctrine mystique soufie4.  

Par son érudition et grâce aux exploits qu’il aurait accomplis, selon les récits 

traditionnels, le saint est présenté par les poètes de cette période comme une figure 

exemplaire, parfois vénérée et perçue comme un intercesseur auprès d’Allah. Pour symboliser 

sa présence, un mausolée (ḍariḥ/qūbba) fut érigé en son honneur, servant à la fois de lieu de 

recueillement et de symbole de protection pour les habitants du lieu concerné.  

La poétique de Mestfa Ben Brahim métaphorise ce rapport qu’entretient l’homme avec 

l’esprit du saint à cette époque. Dans son poème Le ramier5 (al-gumrī), la relation à la sainteté 

se manifeste à travers l’invitation au pèlerinage des mausolées, mise en scène par les 

instructions adressées au pigeon voyageur. Fier, le poète profite du voyage du ramier pour 

faire l’éloge des tribus arabes de l’Ouest algérien. Chaque lieu devient chargé d’une 

symbolique identitaire et porte en lui la voix d’un saint :  

 
1 Ibid., p. 62, [pièce II, Hedda 2, p. 68]. 
2 Ibid, p. 89, [pièce XXXII, Frach 7, p. 235]. 
3 Ce saint, Abdelkader El Jilani, est souvent cité par les poètes de l’Ouest algérien. 
4 Cette démarche fait son apparition dans les premières années du pouvoir abbasside, en réaction contre 

les anciennes poésies où l’on faisait l'éloge de la femme et de l'alcool. L'initiateur de ce genre de poésie est 

حاقإسماعيل بن القاسم بن سويد العيني، أبو إس , appelé أبو العتاهية. 
5Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 93, [244]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

216 

À Sidi Mellouk, tu trouveras les ruines d’un bassin d’eau, tu y boiras et 

prendras  du repos1  

من الما اشرب وارتاح صاريج في سيدي ملوك تجبر صور  

Rends visite au mausolée du cheikh 2, tu ne seras jamais  

 déprécié 3 

 زور مقام الشيخ ليس تبور 

À l’heure de ’acr, tu seras à Oujda ô (messager) ailé, tu 

 passeras la nuit à la mosquée, sans aller ailleurs 4  

في جامعها بات لا تغدى لمكان وقت العصر تكون في وجدة آ الطاير  

Fais-leur tes adieux avant (de reprendre) ton voyage ; salue 

 sidi Yahia, son mérite est éclatant 5 

   مولى برهان سيدي يحي بايعه بقيهم بالخير قبل الاتسافر

Suis le cours de l’oued et va lentement, près des térébinthes tu 

trouveras un groupe de mausolées ; 

Ces saints appartiennent aux Mhâja, rends visite au 

 cimetière et implore ces « pôles » ; 

L’auteur de mes soucis n’est pas venu me voir ; « le gardien 

 de la (jument) baie a déçu mon espérance 6 

   في البطام تصيب جمع قباب خد الواد وسير بالجرجة

زور الروضة و انتشد الاقطاب هدوك الصلاح لمهاجة  

  راع الحمرا فيه طني خاب والي بي ما رقب ما جا

L’évocation de l’arabité par la multiplication des toponymes est accompagnée par un 

champ lexical associé à l’islam : « mosquée », « à l’heure de ‘acr ».  

Le jeu de la langue intervient aussi de manière significative lorsqu’il se rapporte au 

parler local qui caractérise la région de Sidi Bel Abbés, dont le poète est originaire. Cet usage 

linguistique a facilité l’adaptation des textes de Mostafa Ben Brahim à travers la musique 

 
1 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 96, [pièce XXXIV, Frach 5, p. 251]. 
2 Il s’agit du cheikh Abdelkader El Jilali, signalé aussi par le traducteur de cette pièce Azza Abdelkader. 
3 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, op. cit. 
4 Op., cit, p. 97, [pièce XXXIV, Hedda 6, p. 252]. 
5 Ibid., p. 98, [pièce XXXIV, Hedda 7, p. 253]. 
6 Ibid, p. 102, [pièce XXXIV, Frach 13, p. 265]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

217 

moderne (comme le raï1 ou le « asri » oranais2, l’oranais moderne). Ses poèmes ont servi 

également de substrat pour les proverbes populaires3. Abdelkader Azza rappelle la propension 

de Mestfa Ben Brahim à reprendre les dictons et les proverbes du parler pour les incorporer à 

son langage poétique : 

Les Maghr(i)[é]bins constituent un peuple sentencieux. Ils ont le goût des 

proverbes, des maximes, et des paraboles. Ils aiment les entendre, et en user 

pour prodiguer des conseils, étayer une argumentation ou une justification […] 

C’est ainsi que la littérature sentencieuse dans la région de Sidi Bel Abbes est 

véritablement prodigieuse, et les gens dans la conversation courante en font un 

usage immodéré […] Mest’fa Ben Brahim, possède bien cette tournure 

d’esprit, mais bien souvent il a forgé lui-même ses sentences ou bien, les 

puisant dans l’usage courant, il leur a donné leur forme définitive4.  

Voici quelques exemples de proverbes repris et arrangés par Mestfa Ben Brahim :  

Celui qui vole (voltiger), redescendra, celui qui grossit,  

 maigrira, celui qui commande, sera destitué5. 

** ومن تقيد ينعزل–من طار ينزل **و من سمن يهزل  

Il devient chez Ben Brahim : 

Celui qui vole, il sera bien obligé de redescendre sur terre6.  

 من طار حق ينزل في الأرض حتام

D’autres proverbes créés par Mestfa Ben Brahim sont devenus célèbres et usuels dans la 

région de Sidi Bel Abbés :  

Le monde est plein de dires 7 الدنيا غير قال قال 

Celui qui sème le bien le récolte après8الخيرزراعه يلقاه القدام  

Les pleurs ne rétablissent pas les choses 9 البكو ما يرد صوالح 

 
1 Un genre de musique urbaine, né à Oran et à Sidi Bel Abbès vers 1920 en darja. Cf. Marie Virolle, La chanson 

raï, De l’Algérie profonde à scène international, Paris, Karthala, 1995. 
2 Un genre de musique urbaine créée principalement par Blaoui El Houari et Ahmed Wahbi vers les années 

1930-1940, influencé par la musique égyptienne.  
3 Ces derniers ne sont pas forcément repris que pour leur caractère vertueux et didactique mais parce qu’ils 

entretiennent dans l’agencement des syllabes une stratégie pour la mémorisation de la qṣīda. 

4 Azza Abdelkader, Mestefa Ben Brahim, p. 48. 

5 Notre traduction, signalé en arabe dans la partie introductive de l’ouvrage, p. 44. 

6 Notre traduction, [pièce XIII, Hedda 2, p. 123]. 

7 Notre traduction, [pièce II, Hedda 2, p. 68]. 

8 Notre traduction, [pièce XIII, Hedda 2, p. 123]. 

9 Notre traduction, [pièce XXXII, Frach 2, p. 231]. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

218 

La valeur de la fille n’est estimable que par son père 1عز البنت الا مع بوها  

Dans ce type de démarche poétique, le poète intègre une parole empreinte de mémoire 

et de sagesse qui agit comme un vecteur de transmission et de préservation. Cette parole, riche 

de significations, permet de mettre en lumière et d’identifier certains faits culturel, contribuant 

ainsi à la pérennité des traditions et à leurs inscriptions dans un cadre poétique. Nous ne 

pouvons de ce fait ignorer l’aspect socioculturel dans la composition même de cette langue. 

Son élaboration s’enracine dans des contextes intimement liés à une oralité vivante et en 

situation. Mestfa Ben Brahim s’approprie cette dynamique en la transposant dans un langage 

codifié, qui renvoie aux modes des représentations spécifiques aux tribus de sa région. Ce 

processus ne se limite pas à un simple ancrage local, mais constitue également une manière de 

sauvegarder et de valoriser un patrimoine culturel.  

La transmission de ce savoir du terroir « de bouche à oreille », de génération en 

génération, perdure jusqu’à aujourd’hui dans la région de Sidi Bel Abbés2. Nous n’ignorons 

pas par ailleurs le fait que cette pratique contribue sans doute à l’éducation et à la richesse de 

l’imaginaire populaire. Ainsi, l’oralité est la voie(x) par laquelle le groupe conserve sa 

culture. Comme le définit le médiéviste Paul Zumthor, « elle assure ainsi la perpétuation du 

groupe en question et sa culture : c’est pourquoi un lien très fort l’attache à la “tradition”, 

celle-ci étant, en son essence, continuité culturelle3 ».   

En guise de onclusion  

Ces éléments relevant de la théâtralité incarnent ce que Paul Zumthor désigne par 

« indice d’oralité »4, à savoir ce qui peut « renseigner sur l’intervention de la voix humaine 

dans sa publication ». Cet indice est profondément enraciné dans la mémoire collective et se 

perpétue au fil du temps. En l’espèce, les poèmes assument un rôle fondamental de berceau 

identitaire, notamment par la présence de proverbes qui informent sur l’arrière-fond culturel et 

social du texte chanté. De ce fait, la tradition apparaît comme partie intégrante de cette poésie, 

et le poète, son texte, évolue dans un cadre codé par un ensemble de référents. Outre ces 

éléments, la voix du poète véhicule un savoir associé à un imaginaire maghrébin 

pluriséculaire. C’est pourquoi le poète devait se préoccuper de son style afin d’influer sur 

l’ensemble des tribus, en se servant de ce qui caractérise le profil de barde, d’orateur et 

d’informateur. Le texte poétique est défini alors tant par son appartenance à un système que 

par sa littérarité.  

Le talent artistique de Mestfa Ben Brahim fait la valeur de sa mission. Peintre de la 

scène sociale et de la vie quotidienne, il n’en est pas moins esthète et figure sociale. Ainsi, le 

savoir oral dans les poèmes de Mestfa Ben Brahim fictionnalise l’histoire d’un groupe humain 

et se fait en outre le canal de l’énonciation où l’évocation du divin côtoie les valeurs 

 

1 Notre traduction, [pièce XXXIV, Frach 18, p. 275]. 

2 C’est le cas aussi pour le Maghreb. 

3 Paul Zumthor (2008), Oralité, op.cit. 

4 Paul Zumthor, La lettre et la voix, De la « littérature » médiévale, Paris, Seuil, coll. « Poétique », 1987, p. 37. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

219 

fondatrices d’un peuple. Le métaphorique et le symbolique envahissent le champ du discours 

poétique ce qui enrichit l’aspect théâtral de la poésie orale.    

Bibliographie 

-BELHALFAOUI Mohamed, La poésie arabe maghrébine d'expression populaire, Paris, 

Tirésias, 2004. 

-BOUBAKEUR Cheikh Si Hamza, Trois poètes algériens. Mohammed Balkhayr, Abdallah Ben 

Karriou, Mohammed Baytâr, Paris, Maisonneuve & Larose, 1990. 

-DALLAÏ Ahmed Amine : 

• Guide bibliographique du melhoun, Maghreb : 1834-1996, Paris, L'Harmattan, 1996. 

• Paroles graves et paroles légères : chants bédouins de l’Oranie, Alger, ENAG, 2003. 

DELPHIN Gaëtan : 

• Recueil de textes pour l'étude de l'arabe parlé, Alger, Adolphe Jourdan, 1891. 

• Complainte arabe sur la rupture du barrage de Saint-Denis-du-Sig : Notes sur la 

poésie et la musique, Paris, Ernest Leroux, 1886. 

-DIB Souheil, Anthologie de la poésie populaire algérienne d'expression arabe, Paris, 

L'Harmattan, 1987. 

-DJAFARI Yahia : 

• Anthologie du chant ‘arûbi et hawzi, Paris, El-Ouns, 2003. 

• Anthologie de la poésie populaire algérienne d'expression arabe, Paris, L'Harmattan, 

1987. 

-Henri Meschonnic, Critique du rythme, Anthropologie historique du langage, Paris, Verdier, 

1982. 

-SCELLES-MILLIE Jeanne et KHELIFA Boukhari, Les Quatrains de Medjdoub le sarcastique, 

Poète maghrébin du XVI
e siècle, Paris, G. P. Maisonneuve & Larose, 1966. 

-TAHAR Ahmed, La poésie populaire algérienne (Melḥūn) : rythme, mètres et formes, Alger, 

Société nationale d'édition et de diffusion, 1975. 

-ZUMTHOR Paul,  

• Introduction à la poésie orale, Paris, Seuil, 1983. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

220 

• La lettre et la voix, De la « littérature » médiévale, Paris, Seuil, coll. « Poétique », 

1987. 

2- Articles 

RAHMOUNI Mehadji, « Recension critique de l’œuvre poétique de Abdelkader El-Khaldi », 

Les Cahiers du Crasc, 2002, n°4, « Dossier Abdelkader El-Khaldi », Oran, p. 63-113. 

Hadj Miliani « Variations linguistiques et formulations thématiques dans la chanson 

algérienne au cours du XXe siècle », Trames de langues : Usages et métissages linguistiques 

dans l’histoire du Maghreb, Jocelyne Dakhlia (dir.), Tunis, institut de recherche sur le 

Maghreb contemporain, 2004, pp, 423-43 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

221 

Hiziya, le corps dans le poème : pour une 

représentation de l’absence et un lyrisme de la perte 

"Hiziya, the body in poetry :  

for a representation of absence and a lyricism of loss"  

ZEBIRI Abdelkrim 

Université Mohamed Boudiaf de M’sila (Algérie) 

abdelkrim.zebiri@univ-msila.dz  

  

Résumé :  

Dans la poésie élégiaque, le corps de la femme aimée ne disparaît pas avec la 

mort ; il est transfiguré pour combler le vide de l'absence. Dans la tradition du 

Melhoun (poésie populaire algérienne), le poète ne se contente pas de pleurer la perte 

de la femme aimée ; il utilise son corps comme une architecture mémorielle pour 

défier la mort. Le corps de la bien-aimée perdue est utilisé par le poète comme moyen 

pour contrecarrer l'effacement et détourner l'oubli. Lorsque le corps de la défunte est 

reflété dans la nature, le poète transforme sa douleur en une contemplation illuminée. 

Le poète populaire du Melhoun utilise le corps de l'aimée comme un bouclier contre 

le néant et pour détourner le manque.  

Dans le poème de Hiziya, le corps de la femme aimée n'est pas simplement un 

objet de désir perdu, mais un véritable moyen de résistance contre le néant, un outil 

pour combattre l’absence. L'absence ne devient plus un vide, mais une présence 

diffuse qui l'entoure, lui offrant une forme de paix résiliente. Pour le poète populaire 

Ben Guittoun, ce corps devient le médiateur essentiel entre la douleur brute et la paix 

mystique. L’objectif de notre étude et de répondre à la question de savoir comment le 

poète endeuillé, à travers la description du corps de sa bien-aimée perdue, opère-t-il 

pour transformer le vide de l’absence en une présence diffuse afin de se consoler, 

combattre l’oubli, sublimer la perte et assurer l'immortalité.  

Mots clefs : poésie Melhoun, Hiziya, corps, deuil, absence, métamorphose, tatouage.   

Abstract: 

In elegiac poetry, the body of the beloved woman does not disappear with 

death; it is transfigured to fill the void of absence. In the tradition of Melhoun 

(Algerian folk poetry), the poet does not merely mourn the loss of his beloved; he 

uses her body as a memorial architecture to defy death. The body of the lost beloved 

is used by the poet as a means to counteract erasure and avert oblivion. When the 

mailto:abdelkrim.zebiri@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

222 

body of the deceased is reflected in nature, the poet transforms his pain into 

enlightened contemplation.  

The popular Melhoun poet uses the body of his beloved as a shield against 

nothingness and to avert the lack. In Hiziya's poem, the body of the beloved woman is 

not simply an object of lost desire, but a real means of resistance against nothingness, 

a tool to combat absence. Absence no longer becomes a void, but a diffuse presence 

that surrounds him, offering him a form of resilient peace. For the popular poet Ben 

Guittoun, this body becomes the essential mediator between raw pain and mystical 

peace. The aim of our study is to answer the question of how the bereaved poet, 

through the description of the body of his lost beloved, works to transform the void of 

absence into a diffuse presence in order to console himself, combat oblivion, 

sublimate loss and ensure immortality.  

Keywords: Melhoun poetry, Hiziya, body, mourning, absence, metamorphosis, tatoo.  

Introduction  

Il s’agit d’un poème élégiaque qui raconte une histoire d’amour nomade. Ecrit 

au XIXe siècle par le poète Mohamed Benguittoun et rendu célèbre au XXe siècle 

lorsqu’il fut interprété par les chanteurs du bédouin Khelifi Ahmed et Abdelhamid 

Ababsa. Hiziya est l’héroïne des vers élégiaques. Elle est issue de la grande et 

puissante tribu des Douaouda, descendante des Banou Hilal ou les Hilaliens, cette 

peuplade qui avait envahi le Maghreb vers le XIe siècle venant de Najd dans la 

péninsule arabique.  

L'histoire de Hiziya se déroule dans la région de Biskra à 430 km au sud 

d’Alger. Une histoire d'amour nait entre Saïd, un jeune homme de la tribu des 

Douaouda, et la belle Hiziya Bouakaz, fille du cheikh de la tribu. Hiziya défie les 

traditions. Elle refuse d'épouser un homme choisi par son père, et insiste pour épouser 

Saïd. Les deux amoureux se marient, mais leur bonheur n’est que de courte durée, car 

Hiziya meurt quarante jours après le mariage, laissant Saïd dans un profond chagrin. 

L’homme est tellement triste, il demande au poète Mohamed ben Guitoun d'écrire un 

poème immortalisant sa bien-aimée et son amour. Le poète Mohamed Ben Guitoun a 

éternisé cette tragédie dans un poème célèbre, bien qu'il y ait un débat sur la question 

de savoir si Ben Guitoun était Saïd lui-même ou simplement le narrateur de l'histoire. 

Ce débat a suscité une grande controverse culturelle en Algérie.  

1. Le corps dans le poème : une représentation de l’absence 

Le corps de la bien-aimée sert souvent de support à la représentation de l'absence dans 

la poésie lyrique, devenant un lieu de projection où le manque physique exalte 

l'imaginaire, transformant le corps absent en une présence intense, parfois idéalisée, 

parfois source de souffrance, oscillant entre sensualité et spiritualité, et devenant le 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

223 

symbole d'une fusion impossible entre le moi et l'autre, comme le montrent les poètes 

bédouins où le corps aimé cède la place au cœur poétique.   

1. 1. Le corps : une métonymie du manque 

Comment Ben Guitoun s’est-il servi du blason pour représenter l'absence de Hiziya ? 

Dans ce genre de poésie, le poète se concentre sur un détail anatomique ou un élément 

précis du corps féminin (cheveu, œil, cou, sein, etc.) et en fait l'éloge. En effet, le 

poète procède par un morcellement du corps. Dans le contexte du manque, ce 

découpage anatomique ne célèbre plus une beauté totale mais souligne l'impossibilité 

de saisir l'être aimé dans son entièreté. Chaque partie décrite devient une métonymie 

de l'absence : le détail est tout ce qu'il reste d'une présence disparue :  

« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage ;  

Ses sourcils forment deux arcs bien dessinés, telle la lettre noun,  

tracée dans un message » (vers 12)  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13) 

« Ta joue est la rose épanouie du matin, et le brillant œillet ;  

le sang qui l'arrose lui donne l'éclat du soleil » (vers 14)  

1.1.1. Le morcellement comme preuve de l'absence 

Le poète propose souvent un blason funèbre : il isole un détail (cheveux, dents, 

sourire, regard) qui survit dans sa mémoire alors que l'être entier a disparu. Ce 

fragment devient la seule trace tangible du manque. Dans son poème « Les yeux », 

Sully Prudhomme illustre ce morcellement comme suit: « Bleus ou noirs, tous aimés, 

tous beaux / Des yeux sans nombre ont vu l'aurore ; / Et dorment au fond d'un 

tombeau » (1865, p. 42). Ici, les yeux ne sont plus des organes de vision mais des 

métonymies de la mort, du manque et de l’absence. Dans ce cas précis, le poète 

charge l'objet par les mots pour le faire exister à nouveau, transformant le corps pâmé 

en une "chair textuelle" ou un "corps des mots".  

Selon la théorie du morcellement de Abraham et Torok, la fragmentation 

psychique causée par un trauma non élaboré, souvent lié à un secret familial 

transgénérationnel, où une partie de la psyché (un « fantôme ») est "enterrée" et hante 

la descendance sous forme de symptômes, bloquant la symbolisation et créant un 

"corps sans organes" psychique, nécessitant une psychanalyse du secret pour intégrer 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

224 

ce qui a été refoulé et restaurer le lien. (Abraham et Torok, 1968)1. En effet, la 

"maladie du deuil", introduite par ces deux chercheurs explique le processus 

d’incorporation psychique d’un être ou un objet perdu. Un fantasme qui empêche 

l’élaboration du manque et transforme la douleur en une présence fantomatique dans 

le psychisme.  

L'application de la théorie de Nicolas Abraham et Maria Torok à un poète 

refusant le deuil permet d'analyser son œuvre non pas comme un hommage, mais 

comme un mécanisme de survie psychique complexe. Autrement dit, au lieu de 

procéder par introjection (qui est un processus lent d’assimilation du souvenir de la 

bien-aimée perdue), le poète opère par l’incorporation (qui est un mécanisme magique 

et instantané où le poète « avale » l’être aimé pour éviter la douleur de la perte). Le 

poète devient le lieu où la bien-aimée est conservée "vivante". Le poète opère par une 

« démétaphorisation » du langage.  

Alors que la poésie est normalement l'art de la métaphore, le poète en état 

d'incorporation peut devenir étrangement littéral. Pour lui, les mots ne servent plus à 

représenter l'absence, mais à convoquer une présence physique. Le langage devient 

"anti-métaphorique" car reconnaître la métaphore reviendrait à admettre que l'objet 

n'est plus là, mais seulement représenté. Dans ce qui suit, nous essayerons de montrer 

comment le poète « hanté » non pas par sa propre perte, mais par ce que la bien-aimée 

a emporter dans sa tombe (un amour, un corps). Sa poésie devient alors non pas une 

création pour se souvenir, mais pour conserver la personne telle quelle dans un état de 

« mort-vivant » psychique, transformant son œuvre en un sanctuaire inviolable qui 

interdit toute transformation du sujet par le deuil. 

1.1.2. Le morcellement du corps : une recomposition poétique 

Par le morcellement du corps de sa bien-aimée, le poète ne cherche pas une 

destruction ou une dislocation mais une « recomposition poétique » qui transforme la 

présence physique en une « présence d'absence » en un « symbole » ou encore une 

« icône » (comme chez Mallarmé), où chaque fragment (l'œil, la chevelure, les mains) 

devient un symbole, une « métaphore vivante », permettant au poète de capturer 

l'essence de l'aimée au-delà du réel, de la spiritualiser et de créer 

une « beauté » nouvelle, éternelle, transcendant la mort et le corps biologique, pour 

en faire une expérience holistique du texte poétique.   

  

 
1 L’ouvrage L'écorce et le noyau marque une année clé dans les travaux pionniers de Nicolas Abraham 

et Maria Torok en psychanalyse, notamment avec la parution de l'article de Maria Torok, « Maladie du 

deuil et fantasme du cadavre exquis », et les réflexions d'Abraham sur la phénoménologie et le Moi, 

posant les bases de leurs concepts majeurs sur la transmission des traumatismes familiaux, les cryptes, 

les fantômes et le "deuil impossible. Leurs travaux, bien que controversés initialement, ont 

révolutionné la compréhension des secrets de famille et des impacts transgénérationnels, influençant 

profondément la psychanalyse contemporaine et ouvrant la voie à la thérapie familiale et 

intergénérationnelle. 

https://www.google.com/search?q=beaut%C3%A9&rlz=1C1GCEA_enDZ1161DZ1170&oq=Comment+Le+morcellement+du+corps+de+la+bien-aim%C3%A9e+dans+un+po%C3%A8me+est+interpr%C3%A9t%C3%A9+comme++une+recomposition+po%C3%A9tique&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOdIBCzExMjM0OGowajE1qAIAsAIA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfDxJUAt1Ga8L1Db8xSdVhBYRASkq05wq2z8mCLSZ45tq-BMstAgwIzzn38TG4Uc9_F8EqY6WQT7Oto2_33HmsLHVhdaPgrXRV3e4oY0u8GXWPzYGOQ53UqpGle1uLZ0Mx9HZnkrDifu6TX016euuJdp_hRE_c3vXEk_-qcNe293EXw&csui=3&ved=2ahUKEwjL7b3d-OKRAxWFTqQEHeBFHygQgK4QegQIARAB


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

225 

1.1.3. Le morcellement du corps pour une fusion avec la nature 

Le corps de la disparue n'est plus perçu comme une entité humaine, mais se fond dans 

le paysage. Elle devient indissociable des éléments : ses yeux peuvent être comparés à 

des sources, sa voix au vent, ou ses restes aux rochers et aux arbres emportés par le 

mouvement de la terre. En effet, le poète ne se contente pas de comparer la femme à 

la nature ; il utilise l'écriture pour opérer une véritable métamorphose où le cadavre ou 

l'absence se résout en éléments de la nature. Il s’agit d’une sorte de transmutation 

matérielle.   

Avant la fusion (corps/nature), le corps est décomposé en parties distinctes 

(yeux, bouche, chevelure). Cette "atomisation" permet de détacher chaque membre de 

sa réalité charnelle pour l'associer à un élément naturel spécifique : La chevelure de 

Hiziya à titre d’exemple devient un océan, une forêt ou un réseau de lianes 

« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage » (vers 12). 

Même après la mort de Hiziya, son odeur subsiste. C’est le sens le plus lié à la 

mémoire affective : le parfum comme présence. Quant à la chevelure, cet élément qui 

représente la féminité, mais aussi le lien physique presque magique, avec l’être 

absent, est perçue par Ben Guitoun comme un symbole. Lorsque les « cheveux 

flottant » de Hiziya sont joint à la douceur d’un « suave parfum », cela provoque un 

contraste avec la dureté du deuil, les tourments de l’âme et la solitude dans lesquels 

est submergé le poète.   

1.3.1. La Métaphore de l'Élément-Corps 

Le poète associe systématiquement chaque partie de l'anatomie à un élément naturel 

ou à un objet créant une équivalence parfaite, d’où l’expérience sensible est 

transformée. Chez Ben Guitoun, dans l’exemple du regard de la bien-aimée perdue, 

l’œil de Hiziya devient un signe qui mène au-delà de lui-même, vers une réalité plus 

profonde :  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but. » (vers 13)  

Ainsi, dans ce vers mélancolique, le poète nous propose une métaphore qui 

illustre le pouvoir de séduction et l'impact foudroyant du regard de la femme aimée, 

dont voici les deux niveaux de lecture principaux : 

-- D’abord, il est question de la précision extrême du regard de Hiziya. En effet, 

l’utilisation de l'image du « fusil européen » (souvent considéré, dans la poésie 

ancienne ou coloniale, comme une arme de précision technologique supérieure par 

rapport aux armes traditionnelles) souligne que le regard de la femme ne manque 

jamais sa cible. Il pénètre le cœur de celui qui la regarde instantanément et sans 

détour ; 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

226 

-- Ensuite, il s’agit de la blessure amoureuse du poète. Ben Guittoun compare l'amour 

à une blessure de guerre. Le regard n'est pas seulement beau, il est « fatal ». « Ton œil 

ravit les cœurs », écrit-il, par la force, tout comme une balle neutralise un adversaire. 

Cela exprime une forme de soumission du poète face à une beauté contre laquelle il 

est désarmé.   

En d’autres termes, ce vers accablé et mélancolique, alléguant le regard de la 

femme perdue, signifie qu’il s’agit là d’une véritable arme qui perce le cœur de 

l'endeuillé, décrit la puissance dévastatrice d'un regard chargé de deuil et de perte, 

évoquant une douleur profonde qui transperce celui qui regarde, peut-être un être cher 

aussi touché par la même affliction, transformant une simple vue en une blessure 

émotionnelle aiguë, une blessure qui souligne le manque et la souffrance partagée. Ce 

vers signifie, également, que la beauté de la défunte était si percutante et précise 

qu'elle conquérait les âmes avec la même certitude implacable qu'une arme moderne 

sur un champ de bataille.  

1.3.2. Le Paysage : un « État d'Âme1 » 

Le poète ne décrit pas la nature telle qu'elle est, mais telle qu'il la ressent à travers le 

prisme de sa perte. Le paysage devient le corps étendu de la disparue :   

« La fille de Hmida brillait, telle l'étoile du matin ;  

elle éclipsait ses compagnes, semblable à un palmier qui seul,  

dans le jardin, se tient debout, grand et droit. (vers 42)   

Le vent l'a déraciné, il l'a arraché en un clin d'œil.  

Je ne m'attendais pas à voir tomber ce bel arbre ;  

je pensais qu'il était bien protégé » (vers 43)  

Le poète, endeuillé par la perte de sa bien-aimée, entame le (vers 42) par la 

figure de « Hiziya » comme une source de lumière primordiale pour exprimer la 

profondeur du deuil à travers trois dimensions clés : 

 

1 Il s'agit, pour le héros romantique en littérature, de se réfugier dans la nature, élément central du 

romantisme, c'est-à-dire loin de la civilisation et de la vie urbaine, considérées comme néfastes au 

développement de l'individualité. Son lieu de repos sera alors décrit comme correspondant à l'état 

d'âme du héros, généralement des souffrances dues à l'amour ou au mal du siècle. Un des principaux 

développeurs de cette théorie est Alfred de Musset. L’expression en tant que telle provient du Journal 

intime (octobre 1852) du philosophe et écrivain Henri-Frédéric Amiel : « Chaque paysage est un état 

d'âme » (en allemand « jedes Landschaftsbild ist ein Seelenzustand »). La théorie en a toutefois été 

formulée bien plus tôt, dans les Neuf lettres sur la peinture de paysage (1831) de Carl Gustav Carus, 

pour qui le paysage est un état d’âme déterminé. (Franco Farinelli, La Finesse du paysage, 2010)       

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

227 

-- L’éclat et la pureté : En comparant Hiziya à l'étoile du matin (Vénus), l'astre le plus 

brillant du ciel à l'aube, le poète souligne que sa bien-aimée était unique et surpassait 

toutes les autres par son éclat spirituel ou physique. Elle est celle qui « éclipse ses 

compagnes », affirmant qu'aucune autre présence ne peut l'égaler. 

-- L’idéalisation, la distinction et la pureté : L'étoile du matin symbolise la pureté et le 

renouveau. Pour le poète, elle représente une perfection perdue qui guidait sa vie. Son 

souvenir reste une lueur d'espoir et de beauté au milieu des ténèbres de la mort. Le 

verbe « éclipser » montre que, pour lui, personne d'autre n'existait ou n'avait de valeur 

à ses yeux. Elle rendait les autres femmes invisibles par sa seule présence. 

-- La noblesse de caractère : Associée à l'image du palmier (évoqué dans la suite du 

vers), cette métaphore renforce l'idée d'une femme d'une grande dignité, « grande et 

droite ». Elle n'était pas seulement belle, elle possédait une force intérieure et une 

droiture qui la distinguaient du reste du « jardin » (la société). 

En résumé, le poète exprime une admiration absolue où la défunte est élevée au rang 

de guide céleste, rendant son absence d'autant plus insupportable qu'elle était l'unique 

lumière de son existence.  

Dans le deuxième hémistiche du même vers, l’image du palmier « grand et 

droit » apporte une dimension verticale et morale à sa description ; d’abord la 

distinction, car contrairement aux autres plantes du jardin qui sont fragiles et 

nombreuses, le palmier est unique, puissant et domine le paysage. Cela suggère que la 

bien-aimée avait une force de caractère et une dignité exceptionnelle. L’adjectif 

« seul » est crucial. Il suggère que même de son vivant, elle était d'une essence 

différente, au-dessus du commun des mortels. Il s’agit du caractère de l’isolement 

majestueux.   

En somme, l’utilisation de ces images lumineuses et grandioses par Ben 

Guitoun sert à accentuer la douleur de la perte. En effet, le poète décrit une femme qui 

était un guide (l'étoile) et un soutien (le palmier). En insistant sur sa « droiture » et 

son « éclat », il exprime le vide abyssal laissé par sa disparition : le monde est devenu 

sombre (l'étoile s'est éteinte) et le jardin de sa vie est désormais vide de sa plus belle 

structure (le palmier est tombé).  

Dans le vers suivant (43), Ben Guittoun emploie une métaphore qui complète 

l’image de l’éclat, la distinction et l’idéalisation par celle d’une tragédie foudroyante. 

En effet, le palmier haut et droit « Le vent l'a déraciné, il l'a arraché en un clin 

d'œil ». En proposant une telle image, le poète exprime trois sentiments profonds : 

-- D’abord la brutalité et l’injustice du destin. L'image du vent qui « déracine » et « 

arrache en un clin d'œil » souligne le caractère soudain et imprévisible de la mort. 

Contrairement à une fleur qui fane lentement, le déracinement d'un palmier (un arbre 

robuste et pérenne) évoque un événement violent qui brise le cours naturel des choses. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

228 

L'expression « en un clin d'œil » accentue le choc émotionnel : la vie a basculé du tout 

au tout dans une temporalité infime ; 

-- Ensuite, il y a la chute d'un idéal. En effet, le palmier était « haut et droit », 

symbolisant la dignité, la noblesse et la force morale de la défunte de son vivant. En le 

montrant à terre, le poète exprime que la mort n'a pas seulement emporté une 

personne, mais a abattu une figure de droiture et d'élégance. Cela renforce le 

sentiment de perte d'un repère solide dans la vie du poète. 

-- Enfin, le vers (43) manifeste la fragilité de la perfection. Le contraste entre la 

stature imposante du palmier et la facilité avec laquelle le vent l'a emporté illustre 

la vulnérabilité humaine. Même l'être le plus exceptionnel, le plus « grand » et le plus 

« droit », ne peut résister au souffle du destin. Le poète exprime ainsi son impuissance 

face à une force invisible (le vent / la mort) qui détruit ce qu'il y a de plus beau sans 

grand effort. Autrement dit, ce vers triste et affligé transforme l'admiration initiale du 

poète en une complainte tragique. Il ne pleure pas seulement une femme, mais 

l'effondrement brutal d'un être qu'il pensait inébranlable et éternel.   

En définitive, le paysage décrit par Ben Guittoun, dans les deux vers (42-43), 

n’est pas une simple observation de la nature, mais une projection de sa dévastation 

intérieure. De prime abord, la Nature, dans les deux vers, est comme un miroir du 

choc émotionnel vécu par le poète. En effet, le passage d'un jardin paisible où un 

« palmier » se tient fier, haut et droit à une scène de destruction, de déracinement du 

même palmier par « le vent » traduit le passage du bonheur au deuil. Dans ce paysage, 

« le vent » n'est pas un phénomène météorologique, mais la métaphore d'une force 

aveugle et brutale (le destin ou la mort) qui a traversé la vie du poète. En décrivant 

l'arbre arraché, le poète exprime sa propre sensation d'être dépossédé de ses racines et 

de son équilibre. Sa vie entière est « déracinée » par la perte de sa compagne. Disons 

aussi qu’à travers ce « Paysage-Etat-d’âme », il y a un lyrisme qui traduit, d’une part, 

le chaos mental du poète exprimé par « le jardin avec un palmier droit et 

majestueux où tout est dans l’ordre » puis « le palmier arraché et déraciné crée un 

désordre » qui provoque la confusion du poète endeuillé, et d’autre part, la solitude 

absolue à travers le palmier qui se tenait « seul ». Sa chute laisse un espace vide dans 

le paysage, tout comme la mort laisse un vide immense dans l'âme du poète.  

1.3.3. La temporalité du deuil : (« En un clin d'œil ») 

Par ailleurs, la temporalité du deuil (« En un clin d'œil »), reflète un paysage qui 

change instantanément, exprimant une rupture psychologique provoquée par la mort. 

Le poète exprime l'impossibilité de réaliser la perte : hier le paysage était beau et 

plaisant (la vie), aujourd'hui il est laid et dévasté (le deuil). Cette rapidité dans la 

description du paysage traduit la violence du traumatisme subi.  

En fin de compte, ce paysage détruit, cette nature métamorphosée permet au 

poète de rendre sa douleur visible et universelle. Il ne dit pas seulement qu'il est triste, 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

229 

il montre un monde où la beauté et la verticalité (la vie) ont été anéanties par une 

force irrésistible. 

Cette temporalité du deuil confirme la fragilité de la perfection. En effet, le contraste 

entre la stature imposante du palmier et la facilité avec laquelle le vent l'a emporté 

illustre la vulnérabilité de la condition humaine. 

Même l'être le plus exceptionnel, le plus « grand » et le plus « droit », ne peut 

résister au souffle du destin. Le poète exprime ainsi son impuissance face à une force 

invisible (le vent/la mort/le destin) qui détruit ce qu'il y a de plus beau sans effort.  

Ces deux vers (42-43) transforment l'admiration initiale du poète en une complainte 

tragique. Il ne pleure pas seulement une femme, mais l'effondrement brutal d'un être 

qu'il pensait inébranlable et éternel.  

1.3.4. La Transmutation Sensorielle 

« Lorsqu'elle laisse flotter sa chevelure, un suave parfum s'en dégage » (vers 12),  

Ce vers contient une synesthésie, car il fait appel à une fusion des sens pour créer une 

image poétique. L'analyse de ce vers révèle plusieurs procédés sensoriels : d’abord 

une synesthésie visuo-olfactive où l'action visuelle ("laisse flotter sa chevelure") 

déclenche immédiatement une réponse olfactive ("un suave parfum"). Le mouvement 

est perçu comme une émanation d'odeur. L'adjectif "suave" est un terme qui est lui-

même synesthésique. Étymologiquement lié au goût (ce qui est doux, sucré), il est 

utilisé ici pour qualifier une odeur (l'odorat), créant un mélange entre le goût et 

l'odorat. Il y a aussi l’évocation d’une présence.   

Dans la poésie de l'absence (comme chez Baudelaire, dont ce vers rappelle 

fortement l'esthétique), la synesthésie sert à rendre "palpable" le corps disparu. Le 

parfum devient le substitut physique de la bien-aimée, transformant un souvenir visuel 

en une sensation respirable et vivante. Ce procédé est typique des "Correspondances" 

baudelairiennes, où les sensations ne sont pas isolées mais communiquent entre elles 

pour révéler une réalité supérieure.  

Dans le vers « Ta poitrine est de marbre ; / il s'y trouve deux jumeaux, que 

mes mains ont caressés, / semblables aux belles pommes qu'on offre aux malades » 

contient effectivement une synesthésie, mais elle est plus subtile que dans l'exemple 

précédent. Voici l'analyse des correspondances sensorielles présentes : Dans la 

synesthésie tactile et visuelle (Marbre/Poitrine), l'image « Ta poitrine est de marbre » 

fusionne la vue (la blancheur, la forme sculptée) et le toucher (la dureté, le froid 

glacial de la mort). Le marbre n'est pas seulement une couleur, c'est une sensation de 

froideur rigide qui s'oppose à la vie. Le mélange du toucher et du goût 

(Caresse/Pommes) : En comparant les seins (« deux jumeaux ») que les mains ont « 

caressés » (toucher) à des « belles pommes » (vision et goût/plaisir), le poète 

entremêle le souvenir d'une sensation physique avec une image de nourriture et de 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

230 

vitalité. Quant à l'idée de "goûter" par le toucher, l’évocation des pommes offertes aux 

malades suggère une dimension de santé et de saveur qui vient s'opposer à la froideur 

du marbre. Le poète tente de retrouver le "goût" de la vie et de la chair à travers le 

souvenir du contact cutané. 

Dans le vers « Ton corps a la blancheur et le poli du papier, / du coton ou de 

la fine toile de lin, / ou encore de la neige, tombant par une nuit obscure », le poète 

Ben Guittoun emploie une synesthésie tactile et visuelle. Voici comment les sens se 

répondent dans ce passage : d’abord une fusion du visuel et du tactile. En effet, le 

poète associe des éléments purement visuels (« blancheur », « neige ») à des 

sensations de texture (« le poli », « le coton », « la fine toile de lin »). Il ne décrit pas 

seulement ce qu'il voit, mais suggère la sensation que le corps de la défunte procurait 

au toucher. Ensuite, une matérialité du papier et du lin est à relever. L'usage du mot « 

poli » appliqué au papier ou à la toile transforme la couleur blanche en une surface 

lisse et douce. C'est une correspondance entre la vue (l'éclat blanc) et le toucher (la 

douceur de la matière). Nous relevons, enfin, un oxymore sensoriel (Neige et Nuit) : 

La mention de la « neige tombant par une nuit obscure » crée un contraste visuel 

saisissant qui renforce l'aspect tactile de la froideur de la mort tout en conservant la 

pureté de l'image. Dans ce contexte de deuil, cette synesthésie permet de reconstruire 

l'image de la bien-aimée disparue en sollicitant plusieurs sens simultanément, rendant 

sa présence presque tangible malgré son absence physique.  

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce, et faisait 

résonner son khelkhal, ma raison s’égarait ; un trouble profond envahissait mon cœur 

et mes sens »  

Dans ce vers, le poète puise également dans la synesthésie, bien qu'il repose 

davantage sur un entrelacement de sensations fortes que sur une simple fusion 

sensorielle. Voici comment les sens interagissent dans ce passage pour faire revivre la 

disparue : la synesthésie audio-visuelle est présente lorsque le poète lie le mouvement 

gracieux du corps (la vue) au tintement du bracelet (l'ouïe) : « elle balançait son corps 

[...] et faisait résonner son khelkhal ». Le son n'est pas qu'un bruit, il devient la 

signature sonore d'une démarche visuelle. C'est le rythme du corps qui se transforme 

en musique. Il y a aussi un passage du sensoriel au psychique : la perception de ces 

sons et de ces mouvements provoque un « trouble profond » qui envahit « le cœur et 

les sens ». Ici, la synesthésie dépasse le cadre physique pour devenir une 

expérience émotionnelle totale. L'ouïe et la vue se rejoignent pour submerger l'esprit 

du poète.  

Le vers manifeste une rémanence du corps de la défunte : Dans le contexte du 

deuil, faire « résonner » un objet métallique comme le khelkhal est un procédé 

puissant. Le son est ce qui reste quand le corps n'est plus là ; il permet de rendre la 

bien-aimée « présente » par l'écho, créant une image mentale où le mouvement et le 

son sont indissociables.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

231 

Dans ce poème, comme dans les exemples précédents, la synesthésie est l'outil du 

souvenir : elle permet au poète de reconstituer une présence physique 

intégrale (mouvement, son, éclat) pour nier, le temps d'un vers, la réalité de la mort.  

1.3.5. Le fusionnement du corps de Hiziya avec la nature 

Le poète endeuillé utilise le fusionnement du corps de sa bien-aimée Hiziya avec la 

nature comme un mécanisme de consolation et d'immortalisation. Ce procédé 

transforme la perte tragique en une forme d'existence éternelle et cosmique. Voici 

comment ce procédé romantique et élégiaque est employé dans la poésie de Ben 

Guitoun : 

-- Le poète procède d’abord par la métamorphose du corps de Hiziya en éléments 

naturel. Il imagine que le corps de la défunte ne disparait pas mais devient une partie 

intégrante du paysage. Elle est perçue comme se fondant dans les animaux, dans les 

minéraux et dans les végétaux. En effet, la métamorphose du corps de la bien-aimée 

en éléments naturels est un procédé poétique puissant qui permet de transformer le 

deuil en une forme de présence universelle et éternelle. Il puise dans la métamorphose 

minérale où le corps de la défunte est souvent associé aux éléments immuables du 

paysage pour suggérer qu'elle ne disparaît pas. Pour lutter contre la décomposition 

organique, le poète remplace la chair périssable par des matières nobles et 

imputrescibles :  

« Tes dents ont la blancheur de l'ivoire » (vers 15) ;  

« Admire ce cou plus blanc que le cœur du palmier.  

 C'est un étui de cristal, entouré de colliers d'or » (vers 16)  

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13) 

Dans ces deux extraits de vers, le poète utilise la métamorphose minérale pour 

transfigurer le corps de sa bien-aimée disparue. En comparant les dents de Hiziya à 

« l'ivoire » et son cou à un « étui de cristal », le poète remplace la chair périssable par 

des matières nobles et inaltérables. Cette pétrification symbolique protège la beauté de 

Hizya de la décomposition. Quant à l’usage de l'or pour les parures et du marbre pour 

la poitrine transforme la défunte en une véritable « statue précieuse ». Le corps n'est 

plus un organisme biologique soumis au temps, mais un monument d'art éternel. Il 

s’agit d’une « immortalisation par l'art ». Une technique, proche du "Blason" 

poétique, permet au poète de fixer l'image de l'être aimé dans une perfection minérale. 

En devenant pierre et métal précieux, la bien-aimée échappe à la mort pour entrer 

dans l'immortalité de la poésie. 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

232 

« Ton œil ravit les cœurs, telle une balle de fusil européen,  

qui aux mains des guerriers, atteint sûrement le but » (vers 13)  

Dans ce vers, le poète Mohamed Ben Guittoun poursuit effectivement son 

travail de métamorphose minérale et matérielle pour immortaliser Hizya, mais il y 

introduit une nuance cruciale : l'efficacité redoutable de sa beauté. D’abord, il s’agit 

d’une métamorphose par le plomb (métal). En comparant l'œil de la bien-aimée à une 

« balle de plomb », le poète reste dans le règne minéral/métallique. Il cherche l'aspect 

inaltérable : comme l'or ou l'ivoire cités précédemment, le plomb est une matière 

terrestre dense et durable. Ensuite, le poète vise la précision chirurgicale : 

contrairement à la douceur habituelle des métaphores florales (la rose), ici la beauté 

est décrite comme une arme. Elle ne se contente pas d'être admirée ; elle « ravit les 

cœurs » par une force d'impact irrésistible.  

Le poète ne se contente pas de figer sa bien-aimée dans des matières 

précieuses (or, cristal, ivoire) pour son plaisir esthétique. Il utilise également les 

minéraux les plus durs et les plus sombres (le plomb) pour exprimer la violence du 

sentiment amoureux et la permanence de la blessure causée par la perte. C'est cette 

alliance entre la précieuseté des bijoux et la dureté des métaux guerriers qui fait de 

Hiziya un monument indétrônable de la poésie melhoun algérienne. 

-- En deuxième lieu, Ben Guittoun emploie la métamorphose végétale du corps de 

Hiziya, symbolisant la vie qui continue sous une nouvelle apparence pour une 

renaissance cyclique de sa bien-aimée. 

« Ta joue est la rose épanouie du matin, et le brillant œillet ; 

le sang qui l'arrose lui donne l'éclat du soleil » ( vers 14)  

Dans ce vers, le poète opère par une symbolique de la rose et de l’œillet. En 

effet, « la rose du matin » représente la fraîcheur absolue et une beauté qui vient de 

s'éclore. En associant la joue de Hizya à la rose, le poète fige l'instant de sa splendeur 

maximale, ignorant la flétrissure. Quant à l’œillet « le brillant œillet », une fleur qui 

renforce l’idée d'une beauté vive et colorée. Le choix de fleurs spécifiques (rose, 

œillet) crée un jardin poétique éternel où la défunte continue de "fleurir". Pour ce qui 

de l’image poétique dans le deuxième hémistiche du vers « le sang qui l'arrose lui 

donne l'éclat du soleil », le sang et le soleil sont choisis par le poète pour lier le 

biologique (le sang) au cosmique (le soleil). Cette image suggère que la vitalité de 

Hizya ne s'est pas éteinte, mais s'est transformée en une lumière naturelle 

omniprésente.  

Par le vers en entier, le poète Ben Guitoun veut exprimer son refus de la mort 

de Hiziya : En décrivant une joue "arrosée" et "épanouie", le poète nie visuellement 

l'état de cadavre. Il opère une substitution : là où il devrait y avoir la pâleur de la mort, 

il installe l'éclat du jour et la vigueur végétale. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

233 

-- En dernier lieu, nous relevons, également, dans le poème une métamorphose 

animale que le poète emploie à moindre fréquence, mais opère par des images 

symboliquement fortes.   

« Telle une ombre, la jeune gazelle a disparu, en dépit de moi ! » (vers 4) 

« Ô fossoyeur ! ménage l'antilope du désert » (vers 60)  

Dans ces deux hémistiches, le poète endeuillé utilise effectivement des 

métaphores animales pour décrire et immortaliser sa bien-aimée disparue. Il s'agit 

d'une métamorphose animale (zoomorphisme). Le poète utilise l'image de la gazelle et 

de l'antilope pour évoquer : La grâce et l'agilité ainsi que la pureté sauvage. En effet, 

la « jeune gazelle » symbolise la beauté, la finesse et la grâce de la jeune Hiziya. L’« 

antilope du désert » renforce cette image d'une beauté naturelle, insaisissable et 

précieuse et symbolise la pureté sauvage.  

En somme, pour Ben Guittoun, ce processus de la métamorphose remplit deus 

fonctions essentielles : d’abord l’immortalisation ; car en devenant nature, la bien-

aimée échappe à la corruption du temps ; elle devient immortelle parce que la nature 

est éternelle. Ensuite, ce procédé lui garantit l’omniprésence ; le poète ne souffre plus 

d'une absence totale, car "elle est partout là où il est", cachée derrière chaque élément 

du décor naturel.  

« La fille de Hmida brillait, telle l'étoile du matin » (vers 42) ; 

« Elle vaut les chevaux recouverts de riches carapaçons, et l'étoile du soir » (vers 

103).  

Dans ces deux extraits de vers, Benguittoun compare Hiziya à l’« étoile du 

matin » et à « l’étoile du soir ». Une assimilation de la femme aimée à « Vénus ». 

L’expression « l’Etoile du matin » ou « l’Etoile du soir » désigne principalement la 

planète Vénus lorsqu'elle est visible à l'est juste avant le lever du soleil ou au 

crépuscule. Bien qu'appelée « étoile », il s'agit d'une planète. C'est l'astre le plus 

brillant du ciel après le Soleil et la Lune. Pourquoi le poète choisit-il Venus pour la 

comparaison de sa bien-aimée perdue. D’abord, pour souligner sa beauté 

exceptionnelle, sa luminosité éclatante et sa présence remarquable, car Vénus est 

l'astre le plus brillant visible à l'aube ou au crépuscule, apparaissant comme un point 

lumineux unique et puissant, symbolisant à la fois l'amour (Vénus étant la déesse de 

l'amour et de la beauté) et la pureté avant le jour. Cette assimilation évoque aussi une 

forme de lumière qui guide.  

L’étoile du matin symbolise le contraste avec la perte : Même perdue, sa 

lumière subsiste symboliquement, offrant un espoir ou un rappel constant de sa 

splendeur, contrastant avec le désespoir de l'absence. Même dans l'obscurité de la 

perte, cette belle et saisissante étoile offre un contraste saisissant entre la beauté 

terrestre éphémère et la splendeur céleste durable.  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

234 

Cette assimilation évoque aussi une forme de lumière qui guide. En effet, l’« 

Etoile du berger » est un autre nom commun pour Vénus, car elle servait de repère 

aux bergers pour sortir tôt le matin ou rentrer leurs troupeaux à la fin de la journée. 

Un astre extrêmement lumineux qui servait de repère essentiel pour l'orientation et les 

routines quotidiennes, signalant le début ou la fin de la journée de travail avec son 

apparition au crépuscule ou à l'aube. Les bergers l'utilisaient pour savoir quand faire 

rentrer ou sortir leur troupeau, car elle est souvent le premier ou le dernier point 

brillant visible dans le ciel nocturne.  

En somme, pour les peuples du désert et les tribus nomades, « l’étoile du 

matin » ou « l’étoile du soir » ou encore l' « étoile du berger » ne sont en réalité que la 

planète Vénus, un astre extrêmement lumineux qui servait de repère essentiel pour 

l'orientation et les routines quotidiennes, signalant le début ou la fin de la journée de 

travail avec son apparition au crépuscule ou à l'aube. Les bergers l'utilisaient pour 

savoir quand faire rentrer ou sortir leur troupeau, car elle est souvent le premier ou le 

dernier point brillant visible dans le ciel nocturne.  

Pour Ben Guittoun, l’assimilation de la femme aimée à « l'étoile du matin » ou 

« l’étoile du soir » (Vénus / Etoile du berger) ne suggère que la beauté pure et 

lointaine de Hiziya. Cette dernière est devenue comme l’astre, inaccessible, 

intouchable et nimbée d’une clarté surnaturelle. L’étoile du matin est celle qui brille 

au moment où toutes les autres s’éteignent. C’est le guide spirituel du poète en deuil 

dans ses « ténèbres » intérieurs. Le poète, en assimilant sa bien-aimée à Vénus, vise à 

l’intégrer totalement au rythme cosmique. En quittant son corps mortel pour devenir 

un astre, la bien-aimée sort du temps linéaire (celui de la vie et de la décomposition) 

pour dépasser la condition humaine et entrer dans le temps cyclique et éternel de 

l'univers. Cette métaphore est typique à la vision romantique et spirituelle où l'être 

cher, après la perte, se manifeste à travers les éléments naturels, trouvant une forme 

de diffusion ou de réincarnation dans la beauté du monde, souvent liée au concept de 

« séjour naturel » ou à une forme d'éternité spirituelle dans le cosmos.  

« Le soleil qui nous a éclairé, est monté au Zénith, se dirigeant vers l’Occident ;  

il s'est éclipsé après avoir été le sommet de la voûte céleste, au milieu du jour. » (vers 

87)  

« La lune qui se montre à nous, a brillé pendant le mois du Ramadhan,  

puis a disparu du ciel, après avoir fait ses adieux au monde. » (vers 88)  

2. L’intimité du corps au service de la matérialisation  

Dans le poème de Hiziya, l'usage de vers intimes et érotiques pour décrire la bien-

aimée disparue répond à une volonté de « résurrection poétique ». Pour le poète 

endeuillé, il ne s'agit pas de profaner la mémoire, mais de lutter contre l'effacement 

définitif imposé par la mort. Les vers érotiques dans cette poésie élégiaque de Ben 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

235 

Guittoun ont pour fin la transformation d’une perte charnelle en une présence 

éternelle.  

2.1. L’érotisme du corps : une résistance contre l'effacement  

La mort transforme le corps en une absence immatérielle. En utilisant un érotisme 

précis et organique « Dans ta bouche, la salive a la douceur du lait des brebis ou du 

miel » (vers 15), ou  

« Ta poitrine est de marbre ; il s'y trouve deux jumeaux, que mes mains ont caressés » 

(vers 17), le poète rematérialise la disparue. Il refuse que sa bien-aimée devienne un 

spectre ; il la fige dans une forme tangible, sensuelle et éternelle. En effet, L’érotisme 

du corps de la bien-aimée disparue agit comme un rempart contre le néant en 

réaffirmant la « vie pulsionnelle » là où la mort impose le silence. De notre point de 

vue, cette résistance s'articule autour de deux dimensions fondamentales :  

-- L'érotisation est employée par le poète endeuillé comme une forme de 

transfiguration. En décrivant la beauté de Hiziya ou le désir suscité par la défunte, 

Ben Guittoune oppose la pérennité du désir à la décomposition physique. C'est une « 

érotique du deuil » qui refuse de voir l'objet aimé comme un simple cadavre, mais le 

maintien comme un objet de passion insubstituable. 

-- La continuité du lien par le désir est le procédé employé par le poète. En effet, 

l'érotisme permet de maintenir une relation active avec la disparue. D’une part, le 

poète continue de « désirer » l'absente, ce qui rend sa présence psychique constante et 

d’autre part, en restant un sujet désirant, il refuse la passivité du deuil et transforme sa 

souffrance en une force créatrice. C’est la victoire du "moi" désirant.   

En définitive, l'érotisme funèbre est une révolte esthétique : il refuse 

l'effacement en rendant l'absence palpable, charnelle et, par conséquent, inoubliable.  

2.2. La sacralisation du souvenir :  

Le mouvement (« elle balançait son corps ») et le son (« résonner son khelkhal ») 

recréent une présence fantomatique qui survit à la mort. Le trouble du poète (« ma 

raison s'égarait ») témoigne que, bien que disparue, son corps conserve son pouvoir de 

fascination intact. 

-- Le mouvement contre la rigidité cadavérique :  

Puisque la mort se définit par l'immobilité et le silence, le poète, en décrivant la bien-

aimée qui « balançait son corps avec grâce », restaure la dynamique de la vie. Il 

oppose la souplesse de la femme vivante à la raideur du cadavre et la léthargie de la 

tombe. Ce balancement n'est pas seulement érotique, il est le signe de la pulsation 

vitale qui continue de battre dans la mémoire du poète. En effet, la mise en 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

236 

mouvement du corps de la défunte par Ben Guittoun est un procédé fondamental pour 

chasser l'oubli et nier la mort. 

-- La « rémanence » sonore et visuelle : 

L'évocation du mouvement est souvent liée à un son, comme celui du khelkhal 

(anneau de cheville) qui résonne. Le but : Créer une présence fantomatique mais 

tangible. Le son du bijou et le rythme de la marche agissent comme un mécanisme de 

survie pour le poète : tant qu'il peut voir ce balancement et entendre ce bruit dans son 

esprit, la bien-aimée n'est pas tout à fait partie. 

-- La perte de raison comme preuve de présence : 

Le poète écrit :   

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce,  

Et faisait résonner son khelkhal, ma raison s’égarait ;  

un trouble profond envahissait mon cœur et mes sens. »  

Le souvenir du corps de sa bien-aimée est si puissant qu'il provoque les mêmes 

effets physiques que la présence réelle. La bien-aimée est sacralisée car, même morte, 

elle conserve son pouvoir d'agir sur les sens du poète. Elle n'est plus un cadavre, elle 

devient une divinité intérieure qui continue de régner sur l'âme de celui qui l'aime. 

-- La fixation de l'image du corps dans sa perfection 

« Lorsqu'au milieu des prairies, elle balançait son corps avec grâce » 

En choisissant l'image du corps en mouvement au milieu de la nature, le poète réalise 

une transfiguration. Il ne se souvient pas de la femme sur son lit de mort, mais de la 

femme dans l'éclat de sa beauté. Ce mouvement devient une image éternelle et 

cyclique, une « icône vivante » que le poète peut convoquer à l'infini pour faire 

barrage au néant. 

-- La sensorialité contre le néant : En décrivant la « douceur du lait » et du « miel » de 

la salive de sa bien-aimée, le poète convoque le sens du goût. C'est une manière de 

rendre à la femme morte une consistance physique palpable. Le poète ne se contente 

pas de pleurer l’âme de Hiziya ; il se remémore le contact intime, cherchant à 

redonner de la « chair » au souvenir pour lutter contre l'effacement de la mort. En 

effet, L'évocation de la salive, fluide intime par excellence, est l'un des procédés les 

plus audacieux et puissants pour lutter contre l'effacement définitif de l'être aimé.   

Contrairement à la vue ou à l'ouïe, qui peuvent être des sens de la distance et 

de l'illusion, le goût exige une proximité absolue, une union. En se remémorant la 

saveur du « miel » ou la « douceur du lait », le poète réaffirme que la bien-aimée a été 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

237 

une réalité biologique et physique, et non une simple idée ou un fantôme. Dans le suc 

intime de Hiziya, il y a, non seulement, une preuve de son existence charnelle mais 

aussi une opposition aux caractéristiques de la mort : la mort est froide, la salive 

évoque la chaleur du corps vivant ; la mort est sèche (terre, ossement, poussière), la 

salive est l'humidité vitale ; la mort est amère ou insipide, le miel et le lait, quant à 

eux, sont les symboles de la vie douce et nourricière. En convoquant ces saveurs, le 

poète crée un « bouclier sensoriel » contre l'aridité de la tombe. 

-- L'intimité comme sanctuaire : Le partage de la salive renvoie au baiser. C'est 

l'image la plus vivante de l'amour partagé. En fixant ce détail dans le poème, Ben 

Guittoun matérialise un instant d'intimité pure que la mort ne peut pas lui voler. Le 

goût devient un ancrage mémoriel indestructible. 

-- Une « nourriture » spirituelle : Le miel et le lait sont souvent associés, dans les 

textes sacrés et poétiques, à l'abondance paradisiaque. En prêtant ces saveurs à la 

défunte, il transforme son corps en une source de vie éternelle, une "nourriture" que 

son esprit continue de consommer pour ne pas mourir de chagrin.   

Disons enfin, que cette image de « la salive dans la bouche de la bien-aimée 

perdue qui a la douceur du lait des brebis ou du miel » souligne la puissance de la 

mémoire sensorielle face à la perte. En choisissant le goût et l'échange de salive, le 

poète s'éloigne de l'idéalisation abstraite pour ancrer son deuil dans la réalité 

charnelle. Voici pourquoi ce détail est si significatif dans la poésie de l'absence : Le 

refus de l'oubli (contrairement à une image visuelle qui peut s'estomper, la sensation 

physique « le goût, la texture » est gravée dans la mémoire biologique. C'est un « 

vestige vivant » du corps de l'autre ; la victoire sur le néant (en rendant l'instant « 

matériel », le poète transforme une émotion éphémère en une relique indestructible. 

La mort a pris le corps, mais elle ne peut pas effacer la trace chimique et sensorielle 

de l'union) ; l'éternité du présent (ce détail fige le poème dans un « présent perpétuel 

». Chaque lecture réactive la sensation, permettant au poète de retrouver, le temps 

d'un vers, la chaleur de l'être aimé).  

C'est une forme de résistance poétique : l'intimité devient un sanctuaire où la mort n'a 

plus de prise.  

2.3. Le tatouage sur les parties intimes : Le sceau de l'appartenance et la fixation 

éternelle 

« J'avais de mes mains, tatoué de dessins quadrillés,  

la poitrine de la belle à la fine tunique, ainsi que ses poignets. (vers 112) 

Bleus comme le col du ramier, leurs traits ne se heurtaient pas ;  

ils étaient parfaitement tracés, quoique sans plume ;  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

238 

seules mes mains avaient exécuté ce travail. (vers 113) 

J'avais dessiné ce tatouage entre ses seins, lui donnant d'heureuses proportions. 

Au-dessus des bracelets qui paraient ses poignets, j'avais écrit mon nom. (vers 114) 

Même sur ses chevilles, j'avais figuré un palmier ! 

Que ma main l'avait bien dessiné ! Ah ! La vie est ainsi faite ! » (vers 115)  

Si le tatouage pour Simone Wiener est « éphémère dans la mesure où il tient le 

temps d’une vie » (2004, p.160), en revanche, pour Ben Guittoun le tatouage sur le 

corps de Hiziya est une fixation éternelle. En effet, dans la poésie populaire et le 

Melhoun, l'évocation d'un tatouage sur les parties intimes (notamment la poitrine) de 

la bien-aimée disparue constitue l'acte ultime de sacralisation du souvenir. Le 

tatouage évoqué sur le corps de la défunte revêt une dimension qui dépasse l'ornement 

pour devenir un acte de fixation éternelle. Lorsqu'un poète endeuillé mentionne un 

tatouage qu'il a lui-même tracé -- symboliquement ou physiquement -- sur la poitrine 

de la bien-aimée, il vise des objectifs précis : 

-- D’abord, il s’agit d’une inscription de l’éternité sur le périssable. En effet, Le 

tatouage est, par essence, une marque indélébile. En l'évoquant sur le corps de celle 

qui n'est plus, le poète cherche à fixer la beauté dans une matière qui défie la 

décomposition. C'est un "sceau de survie" : le corps peut s'effacer, mais l'image 

tatouée -- et donc le poème qui la décrit -- demeure impérissable ; 

-- Ensuite, le tatouage est considéré comme un « Sacrement du Corps » car placer le 

tatouage sur les parties intimes de la bien-aimée (les seins, le cou, etc.) devient un lieu 

de dévotion. Pour le poète endeuillé, ces marques deviennent des objets de culte. La 

poitrine n'est plus seulement charnelle, elle est le parchemin d'une vérité sacrée où le 

poète a gravé son amour. 

-- Enfin, le tatouage sur les corps de la bien-aimée est une preuve de l’appartenance 

absolue. Le poète de Hiziya mentionne avoir "tracé" lui-même ces signes : « J'avais 

de mes mains, tatoué de dessins quadrillés, / la poitrine de la belle à la fine tunique, 

ainsi que ses poignets » (vers 112). Cela symbolise une union mystique qui dépasse la 

mort. Le tatouage agit comme une alliance indéchirable : il signifie que même dans le 

néant, la bien-aimée porte en elle l'empreinte du poète, faisant d'elle son « unique » 

pour l'éternité.  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

239 

Conclusion  

La passion du poète populaire du Melhoun algérien pour les apparences de 

beauté et la splendeur féminine, qu'elles soient physiques ou morales, l'a amené à 

louer ce que ses yeux voient de la beauté du corps, à capturer la douceur des yeux et 

la « fatalité » du regard, l’éclat de la chevelure, l’harmonie de la ligne du sourire avec 

les dents blanches et saines alignées et proportionnées, la sveltesse de la taille, les 

courbes galbées des hanches, la finesse et la gracilité des chevilles associées aux 

tintements du khalkhal. Fasciné par la description des mérites de ce physique sensuel 

et s'attardant sur ses moindres détails dans ses mouvements et son immobilité.   

Dans la poésie du Melhoun algérien, le corps féminin n'est pas seulement 

décrit, il est sacralisé à travers un inventaire méticuleux qui mêle désir charnel et 

métaphores spirituelles. 

Dans la perte de la bien-aimée, si son corps est décrit, morceler, idéaliser, fusionner 

avec la nature, ou encore tatoué et érotiser, c’est pour une sacralisation de la mémoire, 

pour faire face à l’oubli, contrecarrer l'absence et défier la mort. Le poète populaire 

s'attarde sur l'immobilité sculpturale de la femme tout en capturant l'érotisme de son 

mouvement. Le corps de la bien-aimée n'est pas seulement un objet de désir, il est le 

texte même de la création.   

Le poète nous enseigne que tant que la beauté est chantée avec une telle 

précision, l'absence est vaincue et l'humain touche à l'immortalité. C'est une 

célébration de la vie qui refuse de s'éteindre, faisant de chaque vers un battement de 

cœur éternel. Lorsque Ben Guittoun utilise le wasf de l’intime non plus seulement 

pour séduire, mais pour « fixer » la présence de l'absente. Chaque détail -- la fermeté 

de la poitrine, la blancheur du cou, l'éclat des cheveux, le balancement du corps -- 

devient une relique textuelle. Érotiser le corps, c'est affirmer que la beauté survit à la 

disparition physique : le souvenir charnel devient une preuve d'existence que la mort 

ne peut effacer. Dans le poème de Hiziya, la description minutieuse — cette 

"esthétique du détail" qui s'attarde sur la courbe d'un sein ou l'attache d'une cheville 

— est un acte de résistance face à la finitude. En figeant la beauté dans le verbe, le 

poète rend le corps invulnérable au temps et à la décomposition. La poésie devient 

ainsi le seul lieu au monde où la mort n'a aucune prise sur la chair.  

  

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

240 

Bibliographie : 

-- Abraham Nicolas et Torok Maria ([1968], 1987), L'écorce et le noyau, Paris, 

Flamarion 

-- Kappler Claude-Claire (2014) , La chevelure de l’Aimée dans le Divân de Hâfez, 

une voie paradoxale vers l’éveil, dans Chantal Connochie-Bourgne (Dir.), La 

chevelure dans la littérature et l’art du Moyen Âge, (p. 203-219), Aix-en-Provence, 

Presses universitaires de Provence. 

-- Lacan Jacques (1964), Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse. Paris. 

Editions du Seuil.  

-- Nietzsche Friedrich (1993), Œuvres (Ainsi parlait Zarathoustra), Paris, Robert 

Laffont, coll. « Bouquins », 1993, 2 vol., 1369 et 1752.  

-- Prudhomme Sully (1865), La vie intérieure, « Les yeux », Paris, Editions Lemerre.  

-- Wiener Simone (2004), Le tatouage, de la parure à l'œuvre de soi. In Champ 

psychosomatique 2004/4 N° 36, pages 159-170. Éditions L’Esprit du temps. Url :  

file:///C:/Users/LENOVO/Downloads/wiener-2004-le-tatouage-de-la-parure-a-

loeuvre-de-soi.pdf. Consulté le 06/01/2026 à 15 :35.  

  

  

file:///C:/Users/LENOVO/Downloads/wiener-2004-le-tatouage-de-la-parure-a-loeuvre-de-soi.pdf
file:///C:/Users/LENOVO/Downloads/wiener-2004-le-tatouage-de-la-parure-a-loeuvre-de-soi.pdf


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

241 

 نسقية البناء الحكائي في قصيدة "أفافا إينوفا" أو تهويدة "يا أبي"

 أنموذج تحليلي 

The narrative structure of the poem "Avava Inova" or the lullaby 

"Ya Abi" An analytical model 

 عقاب بلخير 

 الجزائر  /المسيلة  محمد بوضياف جامعة

belkheir.ogab@univ-msila.dz 

 ملخص 

سنننقارب دراسننتنا لنننص شننعري حننديث مسننتوحى مننن حكايننة أسننطورية قديمننة طبعننت التننراث 

 ."الأمازيغي الجزائري وهي حكاية "روفا والوحش

تحليليننا يسننتند علننى البعنند اللسنناني ويتحننرى الظنناهرة وفننق اسننتراتيجيات المقاربننة تأخننذ بعنندا 

متعننننددة تشننننمل كننننل التقنيننننات العلميننننة لتفسننننير وإظهننننار الننننروح الكامنننننة وراء هننننذه التهوينننندة البديعننننة 

 لنص شعري مُغنّى ما أضفى عليه هذا البعد الوجداني العميق والإنساني على وجه أخص.

   طورة، تهويدة، لروفا والوحش، تراث جزائري حكاية، أس : الكلمات المفتاحية

Abstract  

Our study will examine a modern poetic text inspired by an ancient legend deeply 

rooted in Algerian Amazigh heritage: the tale of "Rufa and the Beast." 

The approach adopts an analytical dimension grounded in linguistic analysis, 

exploring the phenomenon through various strategies that encompass all scientific 

techniques for interpreting and revealing the spirit behind this exquisite lullaby, a 

sung poetic text imbued with profound emotional and, more specifically, human 

depth.. 

Keywords: A tale, a legend, a lullaby, Roufa and the Beast, Algerian heritage   

هذه الدراسة هي جزء من دراسات متعددة حول الأدب الشعبي الجزائري، سواء مننا تعلننق منهننا 

 المسيلة أو باقي ربوع الوطن.بدراسة منطقة  

mailto:belkheir.ogab@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

242 

مننن هننذه الدراسننات التنني اشننتغلت عليهننا منننذ أمنند، عينننات مننن تننراث منطقننة القبائننل الحكننائي،  

ولعنننل مكفنننني فنننني تيننننزي وزو طيلننننة ثلاثننننة مننننن السنننننين بصننننفتي أسننننتاذا مسنننناعدا فنننني قسننننم اللغننننة والأدب 

لا وكننننان قبننننل ذلننننك لنننني العربننني بجامعننننة مولننننود معمننننري، قنننند أثننننرى معننننارفي حنننول التننننراث الننننوطني إجمننننا

 العديد من المقاربات حول الشعر الشعبي عموما

يتشنننننكل عبنننننر القصنننننيدة الشنننننعبية الجزائرينننننة عمنننننق وتننننننوع يعبنننننر عنننننن هوينننننة مشنننننتركة، بتعنننننددها 

الثقنننننننننننافي ويجمعهنننننننننننا منطلنننننننننننق واحننننننننننند تمتننننننننننند جنننننننننننذوره وتتأصنننننننننننل وتعطننننننننننني صنننننننننننورة تتننننننننننننوع وتتشنننننننننننارك  

بننندء منننن  ومنطلقاتهنننال الأغنينننة الشنننعبية فهيكالفسيفسننناء عبنننر امتنننداد ربنننوع النننوطن، سنننواء منننن خنننلا

مدرسننننة الصننننننعة بالعاصنننننمة إلنننننى مدرسننننة تلمسنننننانالغرناطية فمدرسةالمالوفبقسننننننطينة وعنابنننننة، أو 

التنننننراث الغننننننائي الشنننننعبي انطلاقنننننا منننننن الأغنينننننة البدوينننننة فالأغنينننننة الصنننننحراوية ومنننننن خنننننلال الأغنينننننة 

 نية التارقيةوهكذا.القبائلية إلى الأغنية السطايفية فالأغنية الشاوية فالأغ

أمنننا الشنننعر فيتشنننارك منننن حينننث الموضنننوعات  فهننني إمنننا موضنننوعات وجدانينننة أو اجتماعينننة أو 

فرديننة تأمليننة وهكننذا، ويأخننذ منحننى أبعنند مننن ذلننك وهننو بنيننة اللغننة التنني يعبننر بهننا  فنقننول الأمازيغيننة 

، والطنننابع البننندوي الجزائريننة التننني تختلننف فننني الكثيننر منننن مسنننمياتها اللغويننة فننني بيئننات مغاربينننة أخننرى 

النننننذي يأخنننننذ نظامنننننا وزنينننننا يختلنننننف عنننننن بنينننننة النننننوزن المغننننناربي فننننني الكثينننننر منننننن التشنننننكيلات الوزنينننننة أو 

 التشكيلية، وكذا الحال بالنسبة لطابع القصيد الصحراوي.

كما تتنوع بيئات الشعر الشعبي الجزائري وتأخذ خصوصيات تختلف عنها في الربننوع المغاربيننة 

 عر الثوري ومقاومة الاستعمار بالكلمة )الأغنية الشعبية النشيد..(.الأخرى، وأخصها الش 

سننننقارب دراسنننتنا لننننص شنننعري حنننديث ولكننننه مسنننتوحى منننن حكاينننة أسنننطورية قديمنننة طبعنننت 

 التراث الأمازيغي الجزائري وهي حكاية "روفا والوحش".

سنننتراتيجيات المقاربنننة تأخنننذ بعننندا تحليلينننا يسنننتند علنننى البعننند اللسننناني ويتحنننرى الظننناهرة وفنننق ا

متعننننددة تشننننمل كننننل التقنيننننات العلميننننة لتفسننننير وإظهننننار الننننروح الكامنننننة وراء هننننذه التهوينننندة البديعننننة 

 لنص شعري مُغنّى ما أضفى عليه هذا البعد الوجداني العميق والإنساني على وجه أخص.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

243 

ل الفصنننننننل الرابنننننننع منننننننن كتننننننناب 1952يقنننننننول كلنننننننود ليفننننننني شتروسنننننننمن مقالنننننننة مكتوبنننننننة فننننننني 
ّ
وتشنننننننك

لوجينننا البنيوينننة(مبينا القيمنننة الفعلينننة لفضنننل الدراسنننات اللسنننانية علنننى منننا هنننو أدبننني: "إنننننا )الأنثروبو 

 نجد أنفسنا نحن الأنثروبولوجيين في وضعٍ حرجٍ بإزاء الألسنيين. 

 أن الألسنننننيين 
ة
 إلنننى جنننننب، ثنننم بنننندا لننننا فجننننأة

ة
فقننند اشننننتغلنا معهنننم طننننوال سننننوات عدينننندة، جنبننننا

صنننننون مننننننا، فرأينننننناهم يتنق
ّ
ون إلنننننى الجهنننننة الأخنننننرى منننننن الحننننناجز النننننذي يفصنننننل العلنننننوم أخنننننذوا يتمل

ّ
لننننن

 أن عبننوره أمننر 
ة
 طننويلا

ة
الدقيقة والطبيعيننة عننن العلننوم الإنسننانية والاجتماعيننة، والننذي اعتقنندنا زمانننا

ر.  
ّ
 متعذ

ون علنننى العمنننل بتلنننك الصنننورة الصنننارمة الحازمنننة  وكمنننا لنننو أنهنننم أرادوا نكايتننننا، فقننند راحنننوا ينكبنننّ

 لأمر اعتقادنا بأنها من شيم العلوم الطبيعية وحدها.  التي كنّا قد استسلمنا

كثيننر مننن الحسنند. إننننا -ولنعترفبننذلك-فكننان أن ألننمّ بنننا مننن جهتنننا شنن يء مننن الحننزن، كمننا انتابنننا  

م من الألسنيين سرّ نجاحهم.
ّ
 نريد أن نتعل

د الننننذي تنننندور فيننننه أبحاثنننننا   ق علننننى هننننذا الحقننننل المعقننننّ  أن نطبننننّ
ة
ابننننة، القر -ألا يسننننعنا نحننننن أيضننننا

تلك المننناهج الصننارمة التنني تبننرهن الألسنننية كننلّ يننوم  –التنظيم الاجتماعي، الدين، الفولكلور، الفن 

 .  1"عن فعاليتها؟ 

إن رؤينننننة الأسنننننطورة كونهنننننا طقوسنننننا وإشنننننارات رامنننننزة لا يكفننننني وحنننننده لقنننننراءة معرفينننننة تأخنننننذ منننننن 

كننننار وتؤسننننس لرؤيننننة تصننننف مفنننناهيم حقيقيننننة أو أنهننننا تحيننننل المفنننناهيم إلننننى معرفننننة، تضننننع تاريخننننا للأف

أوضنناعا اجتماعينننة تعرفننننا عنننن حقيقننة العصنننر التننني وجننندت فينننه ومنشننأ الأنمننناط والعنننادات وكنننل منننا 

للوضننع الثقننافي 2يبين عن حقيقة مجتمعيننة، تظهننر عننن ثقافننة مجتمننع وتشننكله، هنني رؤيننة إثنولوجيننة

لي لنقننننرأ مننننن السننننائد، وخلفياتننننه، وفنننني هننننذا السننننياق نقننننف عننننند أسننننطورة شننننهيرة فنننني المجتمننننع القبننننائ

خلالهنننا بنينننة هنننذا المجتمنننع أنماطنننه المعرفينننة، تاريخينننة الوجنننود والمعتقننند وغينننر ذلنننك، تقنننول الباحثنننة 

( "نحننننننننننن نصننننننننننف  1901 1979-) mead Margaretالأنثروبولوجيةالأمريكيننننننننننة مارجريننننننننننت مينننننننننند 

نحلننل الخصننائص الإنسننانية البيولوجيننة والثقافيننة للنننوع البشننري عبننر الأزمننان وفنني سننائر الأمنناكن، و 

الصننننننفات البيولوجيننننننة والثقافيننننننة المحليننننننة، كأنسنننننناق مترابطننننننة ومتغيننننننرة، وذلننننننك عننننننن طريننننننق نمنننننناذج 

ومقاييس ومناهج متطورة. كما نهتم بوصف وتحليل النظم الاجتماعية والتكنولوجيا، ونعني أيضننا 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

244 

ببحننننننننننث الإدراك العقلنننننننننني للإنسننننننننننان، وابتكاراتننننننننننه ومعتقداتننننننننننه ووسننننننننننائل اتصنننننننننناله، إن التخصصننننننننننات 

 .3لوجية التي قد تتضارب مع بعضها، هي في ذاتها مبعث الحركة والتطور في هذا العلم"الأنثربو 

هننني إحننندى الأسننناطير الامازيغينننة التننني تعنننود أحنننداثها إلنننى منننا قبنننل أكثنننر منننن  أسنننطورة أفافنننا إينوفنننا

بننالجزائر، مننن جيننل إلننى جيننل، سننيما حننين تلتننف العائلننة 4عشننرة قننرون، وقنند تناقلهننا منطقننة القبائننل

  .حول النار في ليالي الشتاء الطويلة والقارسة

هنننو منننع  باللغنننة الأمازيغينننةا اشنننترك فننني تأليفهننن  5وللعلنننم فالقصنننيدة أو الأغنينننة التننني غناهنننا إيننندير

وهننني عنننن قصنننة كاملنننة تسنننرد فننني معنننرض أسنننطورة أو حكاينننة خرافينننة  6محمننند بنننن حمننندوشالشننناعر 

تفاصننيل عننن حكايننة البنننت مننع أبيهننا إينوفننا والغننول، ومننا دار أثننناء ذلننك مننن أحننداث، لكننننا سننندخل 

هنننذا  فننني معنننرض الننننص الشنننعري، نسنننتقي مننننه الننندلالات الأساسنننية التننني تجمعنننت فننني -أولا-التحلينننل 

النننننص وشننننملت كننننل مننننا يمكننننن معرفتننننه وفهمننننه عننننن المعتقنننند والمجتمننننع وجماليننننة )شنننناعرية( الأجننننواء 

وغرابنننننننة وعجائبينننننننة البنننننننناء، علنننننننى اعتبنننننننار أن هنننننننذا الشنننننننعر ينتمننننننني إلنننننننى كنننننننل النننننننناس، يصنننننننف حنننننننالتهم 

 .  7ومجتمعهم وعاداتهم، ويعبلا عن معاناتهم و أفراحهم، ونطلعاتهم وآمالهم

المسننننرودة لكونهننننا تبننننرز أكثننننر القصننننة 8ى البننننناء السننننردي فنننني الحكايننننةعلنننن -لاحقننننا-علننننى أن نشننننتغل 

بتمامهنننننا وتضنننننع الننننندارس أمنننننا مشننننناريع سنننننردية متنوعنننننة ونكشنننننف عنننننن المظننننناهر المختلفنننننة للمجتمننننننع 

 القبائلي في عاداته وتقاليديه وحتى بنية العقلية الجمعية والنسيج الحكائي أيضا.

العفننننة والطهننننارة التنننني تقننننوم حتننننى فنننني فصننننل  الفتنننناة القبائليننننة رمننننز9بطلننننة القصننننة هنننني )غريبننننة(

 الشتاء إلى الحقل من أجل العمل وجني الثمار وجلب الحطب وحرث الارض.

وعلف المواشنن ي وهنني تعيننل إخوتهننا الصننغار وأبيهننا الشننيخ الكبيننر، وبعنند غننروب الشننمس تعننود الننى 

يفننننتح لهننننا أبوهننننا المنننننزل لتقننننوم علننننى إعننننداد الطعننننام لعائلتهننننا، فتنننندق البنننناب مستنهضننننة إينننناه، لكننننن لا 

 :)إينوفا( الباب، فتقول لأبيها

 يا أبي إينوفا

 أرجوك يا أبي “إينوفا” .. افتح لي الباب:هي

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A3%D9%85%D8%A7%D8%B2%D9%8A%D8%BA%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%A8%D9%86_%D8%AD%D9%85%D8%AF%D9%88%D8%B4


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

245 

ويتردد أبوها الشيخ الذي يخاف على أولاده الصغار ويريد قطننع الشننك بنناليقين مننن أن الطننارق 

 :هي ابنته )غريبة( وليس وحش الغابة الذي يتربص بهم فيقول 

 يا أبي إينوفا

   أرجوك يا أبي “إينوفا” .. افتح لي الباب:هي

ويتردد أبوها الشيخ الذي يخاف على أولاده الصغار ويريد قطننع الشننك بنناليقين مننن أن الطننارق 

 : هي ابنته )غريبة ( وليس وحش الغابة الذي يتربص بهم فيقول 

 آه يا ابنتي “غريبة”.. دعي أساورك ترجّ :هو

 من وحش الغابة يا أبي إينوفا أخش ى:هي

 أخشاه:هو
ة
   آهٍ يا ابنتي ” غريبة ”.. وأنا أيضا

سِهِ 
ُ
 الشيّخ متلفّع في بُرْن

أ 
ّ
 .. يتدف

ة
 منعزلا

 وابنه المهموم بلقمة العيش 

 يعيد في ذاكرته صباحات الأمس 

 والعجوز ناسجة خلف مندالها 

ف .. تحيك الخيطان
ّ
 دون توق

 والأطفال حولها 

 أيام زمان   يتلقنون ذكريات 

 أرجوك يا أبي “إينوفا” .. افتح لي الباب :هي

 آه يا ابنتي “غريبة” .. دعي أساورك ترجّ :هو

 أخش ى من وحش الغابة يا أبي إينوفا :هي

 أخشاه  : هو
ة
 آهٍ يا ابنتي ” غريبة ” .. وأنا أيضا

 

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

246 

   الثلج رابض خلف الباب

 يسخن في القِدْرِ  10و ” الإيحلولين ”

  منذ الآن بالربيع المقبلوالأعيان تحلم 

   و القمر .. و النجوم .. مازالوا مختفين

وط تحلّ محلّ حصيرة الصفصاف  
ّ
بة البل

َ
 وحَط

 العائلة مجتمعة 

   تستمع بشغف لحكايا زمان

 أرجوك يا أبي “إينوفا” .. افتح لي الباب :هي

 آه يا ابنتي “غريبة” .. دعي أساورك ترجّ :هو

 إينوفا  أخش ى من وحش الغابة يا أبي:هي

 أخشاه
ة
 11هو:آهٍ يا ابنتي ” غريبة ”.. وأنا أيضا

 إعداد المتن:

 بمكن تصنيف هذا النص على أنه:

أولا: نننص غنننائي يمثننل تهوينندة غنائيننة شننأنها شننأن التهوينندات التنني كانننت ترددهننا الأمهننات لينننام  

فننني بيئتنننه  صنننغارهنأو تعبنننر عنننن حميمينننة العلاقنننة الأمومينننة التننني ترسنننل منننن خنننلال ذلنننك صنننوتا عميقنننا

ومجتمعه ويأخذ بعننده الإنسنناني أيضننا، بالإضننافة إلننى كونهيشننير إلننى الطقننوس والعننادات المتجننذرة فنني 

 المكان كما شنبين ذلك في ثنايا هذه الدراسة..

ثانيننننا: يمثننننل هننننذا النننننص أداء شننننعريا فائقننننا، اسننننتطاع فيننننه صنننناحبه أن يجمننننع كننننل مننننا تضننننمنته 

ه من الرمز والتكثيف مع جمالية تردينند المقطننع )اللازمننة( الحكاية المسرودة، ويشكل نصا فيه ما في

بما يوحي بإيقاعية خاصة، تفتح أفننق التخييننل فنني غنائيننة حالمننة، مننا يمكننن أن نضننعه فنني إطننار النننص 

 الملحمي الغنائي لكون أن القصة الأصلية هي نثرية.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

247 

بنننننين اسنننننتجمعت فننننني هنننننذا الننننننص عناصنننننر )رمنننننوز( المكنننننان والفضننننناء وحتنننننى تفاعنننننل الشنننننخوص  -

صوتين يستغيثان بعضهما البعض في رفق ولين وخوف وريبة معا، وحلم الجدة وصغارها والأعيننان 

 وما ينتظرون من غد مزهر بعد أيام الشتاء الباردة.

عننن النننص النثننري للحكايننة وذلننك فنني نننواحي متعننددة   يختلننف النننص الشننعر لحكايننة إينوفننا -

فهنننو لا يسنننتكمل الحكاينننة إلنننى نهايتهنننا التننني يقضننن ي فيهنننا إخنننوة إينوفنننا علنننى النننوحش بعننند امتحنننان علنننى 

 مستوى الكفاءة بين الإخوة، هذا بالإضافة إلى بنية السرد الحكائي المتعدد في مساراته السردية.

ما يجعل من هذا النص الشعري نصا ملحميا غنائيا ذو محتوى عجننائبي أو أسننطوري بالإضننافة إلننى 

 فنيته و شحناته الوجدانية الفائقة.

 البعد الطقوس ي والشعائري 

 تطغى على هذا النص عدة تيمات مركزية لعل أهمها تيمة:

ه شنننخص لأننننه الخنننوف: الخنننوف منننن النننوحش )الغنننول( مسننناء واتخننناذه لوضنننعيات كثينننرة كمنننا أنننن 

" أخشننن ى منننن وحنننش الغابنننة ينننا أبننني إينوفنننا" والنننذي يمثنننل روح هنننذه الحكاينننة :يطنننرق البننناب مثنننل غريبنننة

وأساسننننها، لا يننننروي قصننننة وإنمننننا يقنننندم تهوينننندة حزينننننة فيهننننا الكثيننننر مننننن الحننننب مننننع الخننننوف والحيننننرة 

 والتوهانواللاإستقرار.

لقديمننننننة، حيننننننث تكثننننننر ألا يصننننننبح الخننننننوف مننننننن المجهننننننول هننننننو الأسننننننطورة نفسننننننها فنننننني الحكايننننننات ا

 الغابات وتحولات المناخ، مع ضيق الحيز المكاني البشري بالنظر إلى مجهول العالم الخارجي.

الخوف هو رؤية تتعدى حدود الغابات لتتعلق بمصير الإنسان ووضعه،وكيف أنه بحاجة إلننى 

 غيره ليكون عونا له، كما أنه يدل على صراع الإنسان من أجل البقاء.

 ورة الإنسان منذ أن وجد على ظهر البسيطة.وهذه هي أسط

لننننذلك ارتننننبط الخننننوف فنننني مدلولاتننننه مجتمعننننة بالصننننورة الرامننننزة )الغننننول( المسننننتقى مننننن ثقافننننات 

متعنننددة، تربطنننه بطنننابع إنسننناني مقتنننرن بطنننابع حينننواني، ثنننم طنننابع سنننحري خنننارق، وهنننذه المرمنننوزات، 

 تحيل إلى عقد متجذرة تجمع بين:



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

248 

 إنساني-الإنساني

 انيحيو -إنساني

 كوني-حيوان-إنساني

 لتصبح أسطورة مركبة استبدلت بالأسطورة الدينية أو الدينية الطبيعية.

يصنننبح النننوحش الخنننارق، معبنننرا عنننن فلسنننفة أنثربولوجينننة، للتكنننوين البشنننري وتننناريخ التجمعنننات 

 وطرق المعاش، وحتى الجانب الطقوس ي والعقائدي.

علنننننى فعنننننل إنسننننناني ممينننننز، ولعنننننل الشنننننفرة الأسننننناور: وهننننني دلالنننننة علنننننى الأمنننننان ومفتننننناح التعنننننرف  -

السمعية هذه هي أساس الرسالة التواصلية التي تبين عن الموضننوع وتلغنني فكننرة الخننوف الحاصننل، 

بنننندلا مننننن الصننننوت الننننذي يميننننز الأنفننننى عننننن الننننذكر، فالصننننوت هنننننا غيننننر حاضننننر وغيننننر مقبننننول لتأكينننند 

تننندل علنننى سنننرية التعليمنننة  المؤشنننر النننذي يرينننده الشنننيخ للتثبنننت منننن حقيقنننة الطنننارق، وهنننذه الشنننيفرة

بنننت(، وذلننك أدل علننى التصننديق، -وعقد اتفنناق بننين طننرفين متكننافئين مننن حيننث عنصننر القرابننة )أب

 من عنصر طبيعي قد يكون مدار تقليد.

اللاأمنننان( ليصنننل إلنننى مسنننتوى الحقيقنننة -محنننور التحنننرك للفننناعلين يننندور حنننول موضنننوع )الأمنننان

 المتراوحة بين الصدق والكذب.

غريبننة تصننبح عنصننرا غيننر فاعننل علننى مسننتوى القنندرة البشننرية )الطننرق، الصننوت( وهنا نجد أن  

 وتصبح فاعلة على مستوى القدرة الخارجية )تحرك الأساور(.

وتمظهر الخطاب الفعلي لم ينسجم في بادئه مع ردة فعل غريبننة وهننو طننرق البنناب دون تحريننك 

اغة مننننن الأب، وتننننذكير البنننننت الأسنننناور لكننننون التحننننرك علننننى مسننننتوى القنننندرة البشننننرية لننننم يلننننق استسنننن 

 بالفعل العكس ي المتفق حوله في العقد لإنجاح الموضوع، وهو في حقيقته أساس الحكاية كلها. 

منننع العلنننم أن الغنننول فننني الحكاينننة المسنننرودة قلننند غريبنننة وطنننرق البننناب بمحاكننناة الأسننناور الفعلينننة 

 قا.ليفتح الشيخ أخيرا، فيجد الغول هو من كان قرب الباب كما سنرى لاح



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

249 

لكن هنا ينعكس على منطق الحكايننة ويتحننول إلننى اللامنطننق، لينندل مننن خننلال ذلننك علننى مؤشننر 

واحد وهو تثبيت صفة الخوف )الخرافنني( ليحننل محننل الخننوف الطبيعنني المقننرون بعقنند أمننان )البنننت 

وأبوها( ليحول مسار الحكي إلى نتاج منطقي وفق مسارات سردية تتدخل فيهننا أطننراف أخننرى لتحننل 

 ناصر الفاعلة )سلبا( الأولى.محل الع

 الحكايات التي ترويها الجدة تعيد الصحوة والميلاد والوعد بأمل جديد يعيد الحياة. -

ضنننننننندية الخلننننننننق والوجننننننننود متجسنننننننندة فنننننننني قلننننننننب الحكايننننننننة، أو ازدواجيننننننننة تجانسننننننننية العناصننننننننر  -

الإنسانية والعناصر غير الإنسانية، والتي تحنناول قلننب الحننق إلننى اللاحننق وسننلب العناصننر الإيجابيننة 

المتفاعلننة مننع موضننوعها المؤهننل وهننو الانسننجام مننع الحينناة والطبيعننة، لتخلننق وضننعا متأزمننا، يزينند فنني 

 لشيخ بخوفه الشديد. تأزمه ا

كما أن العناصر المعيقة التي تسننتكمل هننذا التننأزم وتقلننب وضننع الحكايننة هنني عناصننر طبيعيننة   -

)القمننننر، النجنننننوم( فيفننننتح ذلنننننك أفقنننننا للمحتمننننل ليصنننننبح ذلننننك واقعنننننا راسنننننخا علننننى مسنننننتوى الفضننننناء 

 الحكائي المتخيل، ويفتح المجال لما يمكن أن يكون بعد ذلك.

هنننذا الننننص منننندرج فننني إمكانينننة فنننتح البننناب ونجننناح غريبنننة فننني الننندخول أو المشنننروع السنننردي فننني  -

-كمننا سنننرى فيمننا بعنند–عنندم فننتح البنناب وتننرك المجننال مفتوحننا وفنني القصننة المسننرودة لهننذه الحكايننة

يظهر أنه حتى غريبة ليست هي صاحبة الدعوة لفتح الباب، بل كان ذلك هو الغول الننذي ينننيح فنني 

 به شنشنة الأساور.خداع الشيخ بتحريك وقرقعة تش 

 الذكوري(-العالم النسائي في مقابل العالم الرجالي )الأنثوي 

( المحلننل النفسنناني السويسننري، الكثيننر مننن أفكننار 1961-1875لقنند أينند كننارل جوسننتاف يننونج )

ونظريات وطرائق فرويد ولكنه اختلف مع أستاذه في مسننائل مهمننة. فهننو يننرفض بدرجننة كبيننرة أفكننار 

لجنسننية للأطفننال وعننن تحقيننق الرغبننات ويننذهب إلننى أن مبننادئ فروينند التحليليننة فروينند عننن الحينناة ا

  .النفسية كانت مفرطة في جزئيتها وأخذها الأمور من جانب واحد

فاللبينندو كمننا يننرى فروينند لننيس مشننبعا بغرائننز جنسننية فحسننب وإنمننا هننو رغبننة إشننباع عاطفيننة 

 :12تتصل بتلبس أو ارتباط احتوائي للطرف الآخر



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

250 

يسننت هنني العلاقنننة الحميمننة المنجبننة النننرابط العنناطفي المشننكل لميكنننانيزم الننذات وحسنننب، الأم: ل

بننننل صننننورة المننننرأة فنننني مجملهننننا تحمننننل هننننذا المنظننننور لنننندى الننننذات )الطفننننل(، فننننالمرأة تأخننننذ بعنننندها لنننندى 

 تصبح المرأة مجموعة مقومات:-الرجولة–الذات بحسب امتداد التجربة الذكورية 

 وانسجام أو صورة المرأة كما تراها الذات(.الحب )علاقة تآلف  -

 المرأة البالغة. -

 المرأة الأم. -

 المرأة المحْصَنة. -

 المرأة الولود. -

 المرأة البكر. -

هننننذا الموضننننوع ينننننأى عننننن المفهننننوم الننننذكوري مقابننننل المفهننننوم الأنثننننوي  لأن المفهننننوم الجنسنننن ي فنننني 

غيننننننر وارد)الغنننننول/ غريبننننننة(، لكنننننننه علننننننى  الحكاينننننة غيننننننر وارد لكننننننون أن عنصننننننر التكنننننافؤ علننننننى مسننننننتواه

مستوى العنصر النسننائي مقابننل العنصننر الرجننالي وارد، لكننون أن العلامننة الرامننزة وهنني الأسنناور تبننين 

صفة نسوية غالبة على صفة رجالية تتجسد في السلاح مثلا أو أي ش يء يميز الرجننل عننن المننرأة علننى 

 المستوى الخارجي وليس الفيزيويلوجي.

د الغنننول فننني الحكاينننة المسنننرودة للصنننوت الأنثنننوي يخلنننق تشنننكلا تجانسنننيا يقلنننب منننن غينننر أن تقليننن 

 خلاله منطق الأشياء ليصنع منطقا له مقومه الأساس ي وهو رغبة الاتصال بالموضوع ونيل الجزاء.

رى سننننيقول لنننننه الشننننيخ أي شنننننفرة يسننننتعملها الشنننننيخ 3ومنننناذا لنننننو أن الطننننارق كنننننان رجننننلا مننننناذا ت

 لأبنائه الذكور الآخرين.

وهنننننا يظهننننر عنصننننر المننننرأة كمقننننوم حيننننوي فنننني الحكايننننة ليبننننين عننننن قننننوة خارجيننننة تمتلكهننننا المنننننرأة 

وتجعلهننا ذات قوامننة علننى أسننرتها، ولعننل زينتهننا تلننك تحمننل عنصننرا أقننوى مننن العنصننر الرجننالي الننذي 

 يمكن للغول في منطق الحكاية الأسطورية أن يقوم به أو يكشفه.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

251 

العنصنننر الأقنننوى النننذي يمكنننن أن يقنننوم بننندوره وينقنننذ  لنننذا دارت الحكاينننة هنننذه حنننول المنننرأة ضننند

بخصائصه الأنثوية هننذه عائلتننه، ولكننن فنني فتننرة محننددة لكننون اغريبننة أيضننا تحننس بننالخوف الشننديد 

 من الوحش.

 مقومات الموضوع إجمالا

غريبننة هنني رمننز للبنننت القويننة التنني تسننعى لكسننب قوتهننا وقننوت عائلتهننا، لكنهننا تحمننل فنني داخلهننا  -

جهننول المتمثننل فنني وحننش الغابننة أو الغننول، وهنني لننم تحننرك أسنناورها فنني بننادئ الأمننر ولننم الخننوف مننن الم

 يتم ذلك إلا بطلب من الشيخ، وكأنه لم يلقنها ذلك إلا منذ ذلك اليوم نفسه.

النننوحش يصننننبح علامننننة خاصننننة تتعلنننق بالشننننيخ أكثننننر مننننن غينننره، كننننون أن الشننننيخ هننننو المقصننننود  -

ايننة المسننرودة الننذي سنننعرض لننه لاحقننا يشننكل هننذه العلامننة، وغايننة الغننول الوصننول إليننه، وبننناء الحك

باعتبارهننا عنصننرا أساسننا فنني مسننار السننرد كلننه، والحقيقيننة أن الحكايننة الماضننوية بمعنننى التنني تسننرد 

لقصنننة واقعنننة ولنننيس لشننن يء ينتظنننر الوقنننوع، يجعنننل منننن دلالاتهنننا تأخنننذا طابعنننا درامينننا لحننندث حننندث 

 الجمعي برباط الالتحام من الخطر الداهم.وروي كتهويدة حزينة لواقعة ربطت الشعور  

وهنننذه قيمنننة الحكاينننة الخرافينننة التننني لا تقننندم موعظنننة، بنننل تطنننرح صنننراعا وأحلامنننا ترافنننق ذلنننك 

 الصراع على العكس من الحكاية غير الخرافية أو العجائبية.

 الربيع قد يبعد الوحش لوجود الطعام ووفرته في الغابة. -

 النهار والخوف لا يكون إلا وقت الليل.عدم الخوف في أوقات   -

  دلالة الوحش تدور حول فرد بعينه وليس المجموع. -

لأنننه غننادر ولا يسننهل معرفننة مكننان أو وقننت - للننوحش أحننداث سننابقة وإلا لمننا نعننت بننذلك وأثننار -

 -عدم القدرة على رده-قدومه

بط العصنننننور كنننننل هنننننذه المجمنننننلات منننننن معننننننى الحكاينننننة، تضنننننع المشننننناهد وفنننننق مخينننننال حكنننننائي ينننننر 

ببعضننننها ويفننننتح أفقننننا للتعريننننف عننننن راويهننننا ومصنننندرها أيضننننا، فالحكايننننة لا بنننند أن يكننننون لهننننا مصنننندر 

 سردت منه، وذاكرة جمعية حفظته:



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

252 

 السرد الواقعي السرد الخيالي

 رواية أو مجموع روايات-  مصدر الحكاية )حدث في منطقة ما(-

 فضاء مجهول  -  تاريخ حكائي )فترة معينة(-

 تسليم وتصديق تام )سرد تخبيلي يضيف للأصل(   - )سرد حكائي واقعي(راوي  -

 أفراد مع خوارق - أفراد فعليون  -

 بيئة أو مجموع بيئات متعددة -  بيئة معيشة -

 وهكذا تتشكل الحكايات وفق مسار حكائي اجتماعي، يربط بين:

 المعتقدات والعادات-

 الطقوس والكرامات -

 الحكام والأعراش والأعيان -

 خلال ذلك نجد من الشخصيات الحاضرة دوما في الحكاية الخرافية:  ومن

 السلطان   -

 الحكيم -

 البنت -

 المدبرة -

 الأولاد -

 الغول أو الوحش -

 هذا بالنسبة للحكاية الخرافية -

 أما حكاية الكرامات فنجد:

 السلطان أو الأعيان -

 البنت -



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

253 

 الإخوة -

 الكرامات حيوانات وتحولات -

 مغزى ومدلول  -

 الحكاية الرامزة أو الرمزية فنجد:أما  

 الحيوانات حوار مشابه لعالم البشر -

 حكم ومواعظ مقصودة -

هنننذه بعنننض العلامنننات التننني لا تعبنننر عنننن خصننننائص الحكاينننة مجتمعنننة، لكنهنننا تحننندد بعضنننا منهننننا 

 للتمييز ومحاولة فهم طرق التشكل.

 البعد الأسطوري أو الخرافي في هذه الحكاية

يتجلنننى فننني طنننابع الغرابنننة وعننندم ظهنننور الغنننول وبقائنننه اسنننتعارة كبينننرة دالنننة علنننى الخنننوف منننن    

ولطالمننا عكسننت سننمات المحتننل  13الغولالكثيرةفنني الننذاكرة الشننعبية الجزائريننة  قصننص  المجهول، 

المتمثلننة فنني التسلط،والسننطو،ونجد ذلننك انني كننل حكايننة، ولعننل الاسننتعمار الوننندالي فنني الجزائننر  

علننى المخيننال الشننعبي، لكونننه اسننتعمارا قمعيننا وحشننيا يكيننل بننالآخر ويمثننل بننه  قنند ألقننى بظلالننه  

 أبشع تمثيل، تماما كرمز الغول آكل البشر في مساء كله ضباب ووحشة. 

الأسنننطورة هننني إلبننناس الشخصنننيات الرامنننزة فننني المخينننال الضنننارب فننني القننندم لبننناس الخنننوارق  

ا لتصبح عننادات متأصننلة تعننادل الحينناة  سواء ما تعلق منها بالطقوس المناخية أو الدينية عموم 

 الواقعية وتصبح محركا لعا من خلا كل الأنظمة أو البنى الاجتماعية. 

ز عنننننن التجربنننننة العادينننننة   ا، لأنّهنننننا تتمينننننّ ة حقنننننّ فمعايشنننننة الأسننننناطير تسنننننتتبع إذن تجربنننننة دينينننننّ

أسننطورية،  للحياة اليوميّة. فالصننبغة الدينيننة لهننذه التجربننة ترجننع إلننى فعننل كوننننا نحننيّن أحننداثا  

نا نحضر من جديد أعمال الخلق للكائنات ما فوق الطبيعة 
ّ
مة، وذات دلالة، فإن

ّ
 14.معظ

يمثل هننذا المنظننور البعنند الننديني أو لنقننل البعنند العقائنندي الأسننطوري الضننارب فنني العقليننة  

الجمعيننة لكننل مننناطق العننالم وأخصننها حننوض البحننر الأبننيض المتوسننط ونجنند أحسننن مثننال هننو  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

254 

ائننننات" للشننناعر اليونننناني أوفيننند النننذي تكلنننم فننني أشنننعاره عنننن الكائننننات المتحنننورة  كنننناب "مسننن  الك 

والتنني تعننود إلننى" نظننرة لننه فنني الكننون اكتسننبها مننن شننغفه بالقصننص الأسننطوري بمننا فيننه مننن فتنننة  

وإثنننارة للخينننال يسنننتطيع أن يسنننبغ بهمنننا علنننى منننا يروينننه منطقنننا لا ينننرتبط بنننالواقع فننني شننن يء، حينننث  

د له فنني ذلننك العننالم السننحري الننذي لا يمننوت فيننه كننائن، بننل يتحننول مننن  يبدو الموت وكأنه لا وجو 

شكل إلى شكل، وفي هذا سلوان للنفس، على حننين أن الواقننع ينطننق بغيننر هننذا، إذ فيننه فننناء كننل  

 . 15ش يء، لا سيما في عصر عنفوان الدولة الرومانية المؤسسة على القهر والطغيان." 

صننارت الأسننطورة بعنندا عقائننديا وشننعائريا، علننى الننرغم مننن الفلسننفة الهللينيننةالتي فسننرت    

الوجنننننننننود بالعقنننننننننل واتخنننننننننذت مقنننننننننولات اللوجنننننننننوس الأرسنننننننننطي منطلقنننننننننا للاعتقننننننننناد والاسنننننننننتناد إلنننننننننى  

متصننننورات العقننننل ومقاسنننناته، إلا أن العقليننننة الاجتماعيننننة أو الفكننننر البنننندائي بقنننني طاغيننننا علنننننى  

 لحكاية الخرافية التي تمثل هذا المنحى أحسن تمثيل. الروح الجمعية سيما في ا 

 ولنرصد هذه الأبعاد الغرائبية في هذا النص حيث نجد: 

 روح الغابة وغرائبية المكان الذي يتواجد فيه البيت. -

 طابع الكفاح والسعي الذي تمثله البنت غريبة. -

شعبي كله على هننذه التيمننة الغول كتيمة أساسية لكل علاقات النص، ويكاد ينبني المخيال ال  -

المركزية لدلالاته المختلفة سواء بوحشة الفضنناء والسننعي لمقاصنند معينننة تقننف معوقننا)الغول( دون 

ذلك، وكفاح الإنسان من أجل التغلننب عليننه، مننرة بالحيلننة والخديعننة )حكايننات مقينندش مننع الغولننة 

غوالالأغبياءمواجهنننننةبين تبنننننرز حكاياتالأ "منننننثلا(، ومنننننرة بالحنننننذر والحيطنننننة كشنننننأن حكايتننننننا هنننننذه فهننننني

 ...الإنسنننننننننننننننننننننننننننننننننننان الموسنننننننننننننننننننننننننننننننننننوم بالثقافةوالقوىالحيوانيةالدوسنننننننننننننننننننننننننننننننننننومةبالطبيعة

 .16"فيعتمدالصراععلىالقدراتالذهنيةللإنسانوالقوةالعضليةللغولالمفتقدللذكاءوللخبرةالثقافية 

 البعد الاجتماعي

 يمثله مظهران: 

المظهننننننننننننر الأول )الجنننننننننننندة( وهنننننننننننني تجمننننننننننننع الأحفنننننننننننناد أمننننننننننننام الموقنننننننننننند المشننننننننننننتعل فنننننننننننني ليننننننننننننالي الشننننننننننننتاء 

البننننننننننناردة وهننننننننننني تحكننننننننننني لهنننننننننننم النننننننننننذكريات السنننننننننننابقة لتكنننننننننننونهم وتطبنننننننننننع فنننننننننننيهم القنننننننننننيم وتحفنننننننننننر فنننننننننننيهم 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

255 

ار، حينننننننث يجلنننننننس  الأمنينننننننات لغننننننند جديننننننند،تروى الحكاينننننننات فننننننني البينننننننوت التقليدينننننننة أمنننننننام موقننننننند الننننننننّ

عجنننننننننوز منننننننننن الأقنننننننننارب أو الجينننننننننران، ليتلقنننننننننوا سنننننننننرد حكاينننننننننات  الأطفنننننننننال فننننننننني حلقنننننننننة حنننننننننول الجننننننننندّة أو

الملننننننوك والغننننننيلان فنننننني ليننننننالي الشننننننتاء الطننننننوال. وإلننننننى جانننننننب الموقنننننند وحلقننننننة روايننننننة الحكايننننننة، تنشننننننغل 

الكنننننننننننننات والأمهننننننننننننات والفتيننننننننننننات الشننننننننننننابات بالحياكننننننننننننة فينسننننننننننننجن البننننننننننننرانيس والأغطيننننننننننننة والأحزمننننننننننننة 

 .17التقليدية

بنننننالربيع القننننادم، فهننننم رمنننننز للخننننلاص والحركننننة والنننننروح المظهننننر الثنننناني )الأعينننننان( وهننننم يحلمننننون 

 الجماعية التي تخيف الغول وتبعده لفترة، والشتاء رمز للعزلة والغربة وعدم الحماية.

الأعيان هننم دلالننة علننى الطننابع الاجتمنناعي الننذي يميننز منطقننة القبائننل وروح المسننؤولية والمشننورة 

التنننني تحفننننزهم لأن يقنننناوموا الظننننروف ويننننوفروا أحسنننننها لموسننننم الخيننننر القننننادم بننننالجَني والقطننننف وغيننننر 

 ذلك.

بننة ال
َ
وط المظهر الآخر المنبني علننى طننرق المعنناش ووسننائله وهننو مننا جنناء فنني نننص الأسننطورة )حَط

ّ
بلنن

تحلّ محلّ حصيرة الصفصاف( وهو أن شجر الصفصنناف يصنننع مننن أعننواده الجافننة حصننيرة وثيننرة 

 للنوم تدل على الراحة والدعة والأمان، بينما  

حطبننة البلننوط السننميكة والصننلبة فهنني لا تنندع للراحننة مكانننا بننل للتأهننب والاسننتعداد أكثننر منهننا 

ق الشننيخ وتأهبننه النندائم لاسننتقبال الخطننر الننداهم للاتكنناء والراحننة التامننة، وهننذا كلننه دلالننة علننى قلنن 

 والمتوقع.

الشنننيخ هننننو مظهنننر سننننالب منننن حيننننث عننندم القنننندرة بالشنننك والخننننوف والحنننذر الشننننديد والترقننننب 

 والتوجس المهووس، الذي يجعله يرتاب حتى في ابنته لحين إثبات أنها هي.

يفقننندهم، وهنننو منننع وهنننذا يننندل علنننى تجربنننة للشنننيخ سنننابقة منننع خنننوف علنننى أبنائنننه الآخنننرين لكنننيلا 

 ذلك كله عاجز عن إيجاد حل مناسب إلا أن يخاف ويحذر.

 البعد التاريخي  

هذه الحكاية تدخل في باب التخييل، لكنها تبين عن جوانننب تاريخيننة فنني الإشننارة إلننى الأكلننة التنني 

يصننننننننعونها وهننننننني الإيحلنننننننولين الأسنننننننناور والأعينننننننان والبنننننننرنس وحياكننننننننة أو نسنننننننج الفوطنننننننة القبائليننننننننة أو 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

256 

سُوجْ إلى غير ذلك، وذلك بتتبع مسار تنناريخي معننين لمعاينننة الأنمنناط والأنسنناق الاجتماعيننة  فوطة
ْ
ن
َ
الم

 لنستدل منها على التاريخ ونعيد بناء تلك الأنماطوالأنساق مجتمعة.

يتبنننين منننن خنننلال هنننذه الأسنننطورة وجنننود شخصنننية قبائلينننة متكاملنننة عبنننر عقنننود طويلنننة، كمنننا أن 

هننا الأسنناطير الغابيننة إن صننح هننذا الننزعم التنني تقننارب الأسنناطير الغرائبيننة هذه الأسطورة تشابه في بنيت

المعروفة في شتى أنحاء العالم،وهي تشبه أسطورة ذات الرداء الأحمر أو غيرهننا بنندء مننن شننرق أوروبننا 

 إلى شمالها، ومن أساطير الغيلان في التراث العربي والهندي وغيره.

ئعة إلا بعننند وجنننود حادثنننة منننا دعنننت إلنننى تأليفهنننا ثنننم إنهنننا أسنننطورة لا تنننروى حكاينننة منننا وتصنننبح شنننا

تداولها الواسع عبر العصور، وغالبا ما يكون مصدرها حكايات النسنناء، إذ تعبننرن فيننه عننن أحننزانهن 

وآمننننننالهن، وهنننننني تهوينننننندة أو حكايننننننة للننننننذكرى والننننننذاكرة والعننننننودة إلننننننى المخيننننننال الشننننننعبي القننننننديم الحنننننني 

 ها والمتمازجة معها.  المشحون بالروح الإنسانية الحالة في بيئت

جمالينننة هنننذه الأسنننطورة منننن خنننلال هنننذا الننننص الشنننعري فننني كونهنننا تحملننننا النننى البيئنننات الجبلينننة 

المثلجننة وغابننات الزيتننون الممتنندة، راويننة حكايننة الشننيخ المتلفننع فنني برنسننه المنننزوي لوحننده فنني ركننن مننن 

بالربيع المقبل، وذلننك الحننوار البيت والعجوز التي تنسج على أزطا )المنول( والأطفال حولها يحلمون 

الحزين الشاعري المستغيث، ليعبر حننزم الننذاكرة ويفتننق الأحاسننيس، شننأنه فنني ذلننك شننأن الحكايننات 

   الجزائرية الأخرى.

 الهوامش 

: الأنثروبولوجينننا البنيوينننة، ترجمنننة مصنننطفى صنننالح، وزارة الثقافنننة والإرشنننناد كلنننود ليفننني شنننتروس -1

( فننننننننننننننرع مننننننننننننننن فننننننننننننننروع Ethnologyالاثنولوچيننننننننننننننا )انجليننننننننننننننزى:  -2 69، ص 1988-دمشننننننننننننننق-القننننننننننننننومي، 

الانثروپولوچينننننا، وهننننني علنننننم دراسنننننة الانسنننننان ككنننننائن ثقنننننافي وبأنهنننننا الدراسنننننة المقارننننننة للثقافنننننة.عرفها 

نثروپولوچينننا يتخصنننص بتحلينننل المنننادة الثقافينننة وتفسنننيرها بطريقنننة بأنهنننا: فنننرع منننن الا  Hoebelهوبنننل

منهجينننننننننننننننننننننننننننننة تشننننننننننننننننننننننننننننننبه فننننننننننننننننننننننننننننني سننننننننننننننننننننننننننننننماتها العامنننننننننننننننننننننننننننننة الانثروپولوچيننننننننننننننننننننننننننننننا الثقافينننننننننننننننننننننننننننننة الامريكيننننننننننننننننننننننننننننننة. 

https://arz.wikipedia.org/wiki 

ايکنننننه هولنننننت ارنكننننننس، قننننناموس مصننننننطلحات الإثنولوجينننننا والفلكلنننننور ترجمننننننة: محمننننند الجننننننوهري، -3

 ,5، ص1972، مصر  دار المعارف  1حسن الشامي، ط،



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

257 

تغلنننب الحكايننننات الشننننعبية والخرافيننننة منهننننا علننننى وجننننه أخننننص بقننننرى منطقننننة القبائننننل العليننننا )“آث  -4

 واسيف”، و”واضية” و”عزازقة”(.

إينندير فنننان جزائننري قبننائلي، ويعنند سننفير التنناريخ والأغنيننة الأمازيغيننة فنني جميننع أنحنناء العننالم. وُلنند  -5

إينندير فنني الجزائننر بقريننة آيننت لحسننين فنني منطقننة القبائننل. درس علننم الجيولوجيننا وكننان مننن المفتننرض 

فنني إذاعننة مكان أحد المغنيننين  1973أن يلتحق بإحدى المؤسسات النفطية في بلده، إلا أنه حل عام 

 الجزائر لأداء أغنية للأطفال.

أشنننننهر أغانينننننه علنننننى الإطنننننلاق والتننننني ألفنننننه  1944منننننارس  10محمننننند بنننننن حمننننندوش فننننني  ولننننند الشننننناعر -6

للمغنننننني الأمنننننازيغي الكبينننننر إيننننندير )أبننننناب يننننننو بنننننا(. ولننننند فننننني “واسنننننيف” قرينننننب منننننن عنننننين الحمنننننام حينننننث 

ن التجننننارة. أخبرننننني )مننننادغيس وكننننان والننننده يمننننته 1958اسننننتقرت أسننننرته فنننني الجزائننننر العاصننننمة سنننننة 

منننادي( بنننن محمننند بنفسنننه أن أكبنننر أثنننر كنننان لنننه فننني حياتنننه منننع جارينننه أحننندهم كنننان يبينننع الأسنننطوانات 

 والثاني صاحب مكتبة مما غرس فيه حب الثقافتين الموسيقى خصوصا.

معظم أشعار بن محند الغنائية تتحنندث عننن همننوم الننوطن والهننوى، مقننيم حاليننا فنني فرنسننا ويقضنن ي 

ر منننن وقتننننه فننني منطقنننة القبائننننل كنننذلك، لديننننه اهتمنننام وسنننعة ثقافننننة واسنننعة بمنننا يجننننري فننني كننننل الكثيننن 

 https://ar.wikipedia.org/wikiتامازغا. بنظر:  

، 2يوسنننف طننننوس: أنثروبولوجينننا والموسنننيقى )دور الشنننعر فننني الحفننناظ علنننى التنننراث الموسنننيقي، ط -7

، 19ئننر، أعمننال المركننز الننوطني للبحننوث فنني عصننور مننا قبننل التنناريخ علننم الإنسننان والتنناريخ، عننددالجزا

 .84ص 

اهُوتسْ  -8
َ
مَاش

َ
بالقبائلية/الأمازيغية هو المصطلح الدقيق المستخدم لهذا  ([11])“مصطلح “ث

ه يوجد من الرواة من يستخدم مصطلحات ذات أصل عربيّ مثل  
ّ
النوع من الحكايات، رغم أن

 )مشتق من مصطلح حكاية“
ْ
ايْث

َ
حْك

َ
 )مشتق من مصطلح قصّة( أو ث

ْ
قْصِيط

َ
 .ث

د الأوّل، بننناب الحننناء، منشنننورات مؤسسنننة الأعلمننني، بينننروت، 
ّ
ينظنننر: ابنننن منظنننور: لسنننان العنننرب، المجلننن

 .902م، ص 2005-هن1426لبنان،  

https://ar.wikipedia.org/wiki


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

258 

وفننا(، وكلمننة غريبننة في الحقيقة أن غريبة ليس اسما للبنت فهي في الحكاية المسرودة مسماة بن: )ر   -9

حتننى يسننمع شنشنننة أسنناورها، وهننو سننياق -حسننب السننياق الشننعري –تنندل علننى أنهننا غريبننة عننن الأب 

 شعري لا يدل على الاسم الفعلي.

الاحلننولين هننو نننوع مننن الطعننام يطبخننه الامننازيغ متكننون مننن مننزيج مننن أنننواع النباتننات يطننبخ مننن  -10

بالفرنسنننننننننية أو سننننننننننفة  Légumineuseغينننننننننة أو ا بالأماريYehlenlunزينننننننننت الزيتنننننننننون ويقننننننننندم سننننننننناخنا 

- 3سننننف: جماعنننة. - 2ج، سننننوف وسننننفة سننننف: زؤان فننني القمنننح والشنننعير. -بالعربينننة وهننني: سننننف 

سنننننف: غصننننن - 5سنننننف: غننننلاف النبننننات الطويننننل الننننذي يكننننون فيننننه الحننننب. - 4سنننننف: صنننننف، نننننوع. 

 Plante dont le fruit)قنناموس الرائنند( وبالفرنسننية هنني:  سنننف: وعنناء كننل ثمننر. -مجننرد مننن الننورق. 

est une gousse.   

(، أه فافاإينوفننننننا. أغنيننننننة مُسننننننتمدة مننننننن أسننننننطورة أمازيغيننننننة 2020, 16)أبريننننننل  Ebonyأبنننننننوس    -11

 (htmlpost_1-https://hishamawadd.blogspot.com/2020/04/blog.6قديمة، )

 .320ينظر كارل غوستاف يونغ: المجلد الرابع، الفقرة -12

التحنننول -1تمتننناز صنننورة الغنننول فننني التنننراث الشنننعبي الجزائنننري بجملنننة منننن المحنننددات هننني كالتنننالي:  -13

ينظننننر فننننناتح عينننناد: صنننننورة  الغبننننناء وقلننننة الحيلنننننة.-4السنننننطو والغنننندر. -3المظهنننننر المخيننننف. -2والتلننننون. 

، 1، العنندد17الجزائريننة، مجلننة الواحننات للبحننوث والدراسننات، المجلنند  الغننول فنني الحكايننة الشننعبية

 .739-735(، ص2024)

14- Yves Bonnefoy (dir.), Dictionnaire des mythologies et des religions des sociétés 

traditionnelles et du monde antique, T. 2, Paris, Ed. Flammarion, 1981, p. 1397. 

ينظننر كتننناب مسننن  الكائنننات: الشننناعر أوفيننند، ترجمننه وقننندم لنننه: ثننرون عكاشنننة، الهيئنننة المصنننرية  -15

 .1992،  3العامة للكتاب، القاهرة، ط

 .168 167، ص 2007عبد الحميد بورايو، الأدب الشعبي الجزائري، دار القصبة،  -16

 الأحزمةِ بقرى منطقة القبا -17
ُ
 وحياكة

ُ
 العجيبة

ُ
  ئل مقاربة إثنولوجيّة،(طراحة زهية: الحكاية

(science and vedio ،(https://scienceandvideo.mmsh.fr/varia  

https://hishamawadd.blogspot.com/2020/04/blog-post_16.html
https://scienceandvideo.mmsh.fr/varia


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

259 

 جماليات الصورة الفنية في الشعر الملحون الجزائري 

-شعر المنفى أنموذجا-  

The Aesthetics of the Artistic Image in Algerian Malhoun Poetry 

-Exile Poetry as a Model- 

بوخالفة   أ.د.فتحي  

المسيلة  محمد بوضياف  جامعة / الجزائر   

fethi.boukhalfa@univ-msila.dz  

 *الملخص: 

يتناول البحث دراسة جماليات الصورة الفنية في الشعر الملحون الجزائري، من خلال عينة شعر   

للشاعر   المغبون"  "سلاك  قصيدة  كانت  وقد  الإنسانية.  المعاناة  لتجسيد   ، هام  كأنموذج  المنفى 

 الجزائري "محمد بلخير بن قدور" أنموذجا لذلك.

 " قصيدة  نظمت  التاريخي،  السياق  لطبيعة  الشاعر  وتبعا  كان  عندما  المنفى.  في  المغبون"  سلاك 

القصيدة   فكانت  آنذاك.  الاستعمارية  السلطات  من  بأمر  الفرنسية،  "كورسيكا"  بجزيرة  منفيا 

الصورة   فكانت  المنفى.  في  الحياتي  الواقع  جزئيات  ملامسة  مع  بعيد،  حد  إلى  وشعورية  روحية 

بين ما هو معنو  لتفاصيل عديدة، مزاوجة  للتركيبات  الفنية متخذة  تبعا  ذاته،  في الآن  ومادي  ي 

 البنيوية للقصيدة. 

 *الكلمات المفتاحية:

الصورة  الصراع،  التاريخية،  الجدلية  الفني،  التجسيد  الفنية،  الصورة  الصورة،  جماليات 

   الشعرية.

*Abstract: 

This research explores the aesthetics of the artistic image in Algerian malhoun poetry, 

focusing on exile poetry as an important model for embodying human suffering. The 

mailto:fethi.boukhalfa@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

260 

poem "Slak El-Maghboun" by the Algerian poet Mohamed Belkheir Ben 

Kaddour serves as a case study for this purpose. 

In accordance with the historical context, the poem "Slak El-Maghboun" was 

composed during the poet’s exile on the French island of Corsica, by order of the 

colonial authorities at the time. The poem is deeply spiritual and emotional, while also 

reflecting the details of life in exile. The artistic image in the poem is shaped through 

various elements, blending the abstract with the tangible, in line with the poem's 

structural composition. 

*Keywords: 

Aesthetics of the image, artistic image, artistic embodiment, historical dialectic, 

conflict, poetic image.  

الشعر  لتسمية  مفاهيمية،  مصطلحات  عدة  تحديد  إلى  المختصون  الدارسون  الملحون.    توصل 

في هذا المجال    وسعى كل واحد من الباحثين إلى الدفاع عن اختياره وتوجهه العلمي. حيث يلاحظ

اختيار كل باحث متخصص للمصطلح الذي يلائم طبيعة توجهاته العلمية، ورؤاه المنهجية. ولعل  

هذا مبرر وجود عدة مصطلحات تستخدم للمجال نفسه منها: الشعر الشعبي، الشعر الملحون،  

تجاوز  الشعر العامي،... ولم يقتصر أمر اختلاف استخدام المصطلح على الباحثين فحسب، إنما  

الأمر حتى إلى الشعراء المبدعين، والذين كانت لهم مصطلحات أخرى، عادة ما تكون مصطلحات  

أشعارهم   على  أطلقوها  تسميات   « أنفسهم  الشعراء  لهؤلاء  يكون  حيث  "عامية".  تسميات  أو 

تماشيا مع بيئاتهم وما توارثوه عن أسلافهم، فالشعراء يطلقون أسماء كثيرة على أشعارهم منها:  

الشعر،...«) القصيدة،  القول،  الغنا،  الميزان،  كبير، جاب  1الكلام،  فيقولون: فلان عنده كلام   .)

 عليه كلمة  أي قصيدة. 

 إشكالية التسمية: -أ

يعتقد الباحثون أن الشعر الملحون أعم وأشمل من الشعر الشعبي، بحكم لغته العامية الخالية  

ش كل  يشمل  حيث  والصرفية،  النحوية  القواعد  معروف  من  كان  سواء  بالعامية،  منظوم  عر 

أو   للشعب،  ملكا  فأصبح  الشعب  حياة  كتابة، دخل  أم  روي مشافهة  أو مجهوله، سواء  المؤلف 

من  أولى  بالملحون  الشعر  فوصف  وعليه  القوم.»  علية  أو  الناس  من  لخاصة  خاصا  شعرا  كان 

ة. أما وصفه بالعامي فقد  وصفه بالعامي، فهو لحن يلحن في كلامه  أي نطق بلغة عامية غير معرب

ينصرف معنى هذه الكلمة إلى عامية لغته، وقد ينصرف إلى نسبته للعامة، فكان وصفه بالملحون  

 (.2مبعدا له من هذه الاحتمالات«)



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

261 

"الملحون" بدل مصطلحات أخرى    الركيبي" استخدام مصطلح  "عبد الله  الدكتور  يفضل كذلك 

الجزائري والمغاربي ،حيث الشعبي  الملحون دون غيره من    للشعر  الشعر  يقول:» اخترت مصطلح 

العربي،   بالمغرب  الأدبية  البيئة  في  ما شاع  مع  تماشيا   )...( الباحثون  التي استخدمها  المصطلحات 

أو   العامية  اللهجة  الشعر  هذا  اتخذ  فقد  وسجلته،  وجمعته  الشعر  هذا  بدراسة  عنيت  التي 

(. بحسب رؤية الدكتور عبد الله  3العامة من الناس«)الدارجة أداة له وبذلك كان تعبيرا عن مزاج  

البيئة  في  لشيوعه  الأخرى،  المصطلحات  من  غيره  دون  الملحون  الشعر  اختيار مصطلح  الركيبي، 

الجغرافية للمغرب العربي، كما أن الدراسات النقدية اختارت هذا المصطلح، وجعلته متداولا في  

 اللهجة العامية كوسيلة للتعبير والتواصل.  مختلف البحوث المتخصصة، إلى جانب اتخاذه

يرى "التلي بن الشيخ" أن سبب اختلاف الباحثين في تسمية الشعر الشعبي، يعود إلى عدم وجود   

يقول:»   عامة،  بصفة  الشعبي  والأدب  الأدب  في  "الشعبية"  لمفهوم مصطلح  واضح  منهجي  تحديد 

تعبير الطبقات الشعبية، مثلما يطلقون  وبالرغم من أن الباحثين في الأدب الشعبي يستخدمون  

الشعبية  الإبداعات  على  الشعبي  الأدب  عند    تسمية  يتفقون  لا  فإنهم  بديهيات،  أو  كمسلمات 

الحديث عن الشعر الشعبي)...( كما أن كلمة ملحون قد أطلقها البعض على الشعر دون النثر مع  

ى أن اللحن يشمل كل أنواع التعبير  أن اللحن من خصائص الأدب الشعبي شعرا ونثرا، بالإضافة إل

من  4الشعبي«) الشعبي،  الشعر  مصطلح  حول  اتفاق  يوجد  لا  الشيخ"  بن  "التلي  منظور  من   .)

الشعبي   الأدب  خصائص  من  هي  "الملحون"  كلمة  ذلك  إلى  إضافة  المجال.  في  المختصين  منظور 

سو  دون  بالشعر  يربطها  الكثير  أن  مع  التعبيرية،ن  أشكاله  بمختلف  أو  ككل،  الأشكال  من  اه 

 الأجناس التعبيرية الأخرى، في الأدب الشعبي.

فإننا    يقول:»  الشعبي  للشعر  "الزجل" مقابلا  الجراري" مصطلح  "عباس  المغربي  الباحث  يوظف 

أية   من  بدلا  التسمية  هذه  إلى  وندعو  الشعبي)...(  الشعر  أنواع  كل  على  الزجل  إطلاق  نفضل 

(. وللباحث أسباب منهجية حدت  5من الذيوع والانتشار«)  تسمية أخرى تطلق عليه، مهما بلغت

 به، لاختيار مصطلح الزجل بدل الشعر الشعبي، هي:

الأندلس ي  - الزجل  يعد  لذلك  العامية،  باللهجة  نظمه  يتم   ، كل شعر  على  الزجل  يطلق مصطلح 

 مصدرا أساسيا لكل شعر ملحون.

 لمغرب الأقص ى.شيوع مصطلح الزجل، بين سائر الشعراء والنظامين في ا-



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

262 

العربي المجاورة،  - المغرب  بلدان  في ذلك  بما  العربي،  الوطن  في سائر بلاد  الزجل،  شيوع مصطلح 

الوطن   بلاد  في  الشعبي،  الشعر  مصطلحات  توحيد  في  المساهمة  الزجل  لمصطلح  يمكن  وبهذا 

 العربي ككل.

الزجل    مصطلح  توظيف  على  اعترض  الركيبي  الله  عبد  الدكتور  بأن  للشعر  ويلاحظ  كمقابل 

الشعبي، حيث يعتقد بأن » إطلاق مصطلح الزجل على الشعر الجزائري الملحون لا يستقيم، لأن 

 (. 6ألفاظه ليست عامية، وإنما هي مزيج بين الفصحى والعامية«)

استخدام   في  البين  الاختلاف  يتضح  المختصين،  الباحثين  آراء  من  ذكره  تقدم  ما  خلال  من 

ى "الشعر الشعبي"  منهم من يستخدم مصطلح الشعر الملحون، ومنهم  المصطلحات التي تدل عل

من يستخدم مصطلح الشعر الشعبي، ومنهم من يستخدم مصطلح الزجل، ولكل باحث في ذلك  

 رأيه الخاص المستند لاعتبارات منهجية. 

 واستخدام مصطلح الشعر الملحون في الجزائر بقوة، يعود إلى عدة اعتبارات علمية هي: 

 شيوع استخدام المصطلح مغاربيا، وعلى وجه الخصوص في الجزائر.-

 يعد اللحن خاصية هامة جدا في تسمية الشعر الملحون.-

 يرتبط الشعر الملحون في الكثير من الأحيان بالغناء، وهذا واضح جدا في منطقة المغرب العربي. -

مجهولا   - ناظمه  أو  قائله  يكون  أن  الملحون  الشعر  في  يشترط  آخر  لا  في  اسمه  يؤكد  فالشاعر 

القصيدة. كما يؤكد أيضا تاريخ نظمه للقصيدة، وهي الخاصية الأساسية التي يختلف فيها الشعر  

 الملحون، عن السرد الأدبي الشعبي.

 ب/نشأة الشعر الملحون الجزائري: 

المغرب    منطقة  و  الجزائر  في  ظهر  الملحون  الشعر  بأن  الاعتقاد  إلى  الباحثين  من  الكثير  يذهب 

الذين  "الهلاليين"،  مجئ  مع  ورسوخه  انتشاره  وازداد  الإسلامية،  الفتوحات  ظهور  مع  العربي، 

 أسهموا كثيرا في نشر اللغة العربية في الجزائر، وبعض بلاد المغرب العربي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

263 

عبد الدكتور  تأثر    يرى  العربي،  المغرب  بلاد  وسائر  الجزائر  في  الملحون  الشعر  أن  الركيبي،  الله 

بقدوم قبائل "بني هلال" أراض ي المغرب العربي، حاملين معهم لهجاتهم العربية المتعددة. وتغلغلوا  

المناط  كبيرا، لاسيما  تأثيرا  العربية  بلهجاتهم  فيها  أثروا  العربي حيث  والمغرب  الجزائر  مناطق  ق  في 

 (. 7الجنوبية والداخلية)

ويرى "محمد المرزوقي" بأنه لم يتم العثور على أي نص شعري نظم باللهجة العامية، يعود إلى ما   

قبل منتصف القرن الخامس للهجرة  أي قبل تاريخ قدوم بني هلال أراض ي المغرب العربي. لذلك  

الملحون.»وكثر  الشعر  تطوير  في  هاما  دورا  أدت  هلال  بني  على فقبائل  وتغلبهم  الأعراب  أولئك  ة 

في   الأصيل،  البربري  العنصر  يذيب  كاد  أو  وأذاب  البلاد،  عرب  مناكبها  في  وانتشارهم  إفريقية 

بعد نحو قرن من استقرارهم  –العنصر العربي المتغلب. فسادت لغتهم وانتشر شعرهم، ولم يبق  

 (.8ة ودواليب الحكم«)، مكانا للشعر الفصيح، إلا في الحواضر حيث توجد الثقاف-بالبلاد

الشعر    نشأة  بشأن  وحاسم،  قاطع  رأي  إلى  الوصول  جدا،  يصعب  بأنه  الشيخ  بن  التلي  ويؤكد 

الشعبي في الجزائر و منطقة المغرب العربي، نتيجة انعدام نصوص مادية تثبت ذلك. ويعلل غياب  

 هذه النصوص، قبل الهجرة الهلالية بأحد الاحتمالين الآتيين:

بالقبلية والأنساب  تطرق الشعر  - الدين الإسلامي، كالافتخار  الملحون لأغراض شعرية استهجنها 

والعشيرة، وشيوع الغزل الماجن في ثناياه أحيانا، مما أدى إلى زهد الشعراء في نظم هذا النوع من  

 الشعر الشعبي.

الشعر، لاسيم- إلى ضياع هذا  أدى  انتشار الأمية، مما  نتيجة  والتدوين  الكتابة  بعد وفاة  غياب  ا 

 رواته وحفظته الذين كانوا يضمنون استمرار هذا الشعر، وتواصله بين الأجيال. 

ينطبق الاحتمالان على الشعر الشعبي البدوي في البيئة الجزائرية و المغاربية على حد سواء  أما   

زجال  الشعر الشعبي الذي ساد في المناطق الحضرية، فيرجع أغلب الدارسين تأثره بالموشحات والأ 

الأندلسية، التي حاول الشعراء الجزائريون و المغاربة محاكاتها وتقليد طرائق نظمها، والنسج على  

به  وأخذ  الأندلس،  أهل  في  التوشيح  فن  شاع  ولما  يقول:»  إذ  خلدون"  "ابن  رأي  وهو  منوالها. 

ونظم منواله،  على  الأمصار  أهل  من  العامة  نسجت  كلامه)...(  وتنميق  لسلاسته  في الجمهور  وا 

 (.9طريقته بلغتهم الحضرية، من غير أن يلتزموا فيه إعرابا«)



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

264 

الأزجال    عن  المغاربي  و  الجزائري  الشعبي  الشعر  استقل  والتقليد،  المحاكاة  مرحلة  بعد 

العربي أساليب شعرية جديدة   والموشحات، حيث استخدم سكان الجزائر وسائر سكان المغرب 

قول عنه ابن خلدون:» ثم استحدث أهل الأمصار بالمغرب  كن"عروض البلد"، وهو الأسلوب الذي ي

وسموه   أيضا  الحضرية  بلغتهم  فيه  نظموا  كالموشحة،  مزدوجة  أعارض  في  الشعر  من  آخر  فنا 

عمير.   بابن  يعرف  بفاس  نزل  الأندلس  من  رجل  استحدثه  من  أول  وكان  البلد"،  "عروض 

عر )الشعر الجزائري و المغاربي  (.فهذا الش 10فاستحسنه أهل فاس، واستفحل فيه كثير منهم«)

الملحون(، عرف قفزة نوعية، وتطورا هاما، بعد زحف قبائل بني هلال على أراض ي المغرب العربي،  

"غرناطة"   سقوط  بعد  )الموريسكيون(،  الأندلس  من  النازحة  الإسلامية  الشعوب  آخر  –ومع 

 ، بيد القشتاليين المسيحيين.-ممالك الأندلس

 ن في الجزائر والمغرب العربي: ج/أنواع الشعرالملحو 

يمكن تمييز نوعين من الشعر الملحون في الجزائر و المغرب العربي هما: الشعر الملحون البدوي، 

والشعر الملحون الحضري. ويختص هذا التقسيم بطبيعة خصوصية كل قطر من أقطار المغرب  

المغرب العربي، لا توجد لدى كل    العربي. وباقي التقسيمات الأخرى للشعر الملحون في الجزائر وبلاد

الدارسين، حيث تتعلق التفريعات الإضافية الأخرى، بطبيعة المحيط الاجتماعي والثقافي المعيش ي  

لكل بلد مغاربي. وكذلك تتناسب تلك التفريعات، مع طبيعة تخصص كل باحث، ومدى توسعه في  

ب وإلمامه  العربي،  والمغرب  الجزائر  في  الملحون  الشعر  وخصوصياته  دراسة  تفاصيله  طبيعة 

الجمالية. لذلك تقسيم الشعر الملحون الجزائري والمغاربي إلى النوعين المذكورين، هو أكثر قابلية  

لدى   تظهر  التي  الأخرى،  التفريعات  لباقي  النوعين  هذين  احتواء  نتيجة  المنهجية،  الناحية  من 

 الباحثين المتخصصين، بحسب توجهاتهم المعرفية والمنهجية.

البدوي:  -1 الملحون  والمناطق  الشعر  الصحراوية  المناطق  في  الشعر  من  النوع  هذا  أكثر  يسود 

الأمثال   يوظف  وفصيحة،  قوية  بلغة  يتميز  الجزائر،  ذلك  في  بما  العربي  المغرب  لدول  الداخلية 

العربي   الشعر  بعيد  حد  إلى  تشابه  وتصويره  لغته  وقوة  الفنية  بنيته  تكاد  الوصفية،  والتعابير 

وفخر  الج ورثاء  ووصف  غزل  من  الواحدة،  القصيدة  في  الأغراض  بتعدد  يمتاز  كما  اهلي. 

المغرب   مجتمعات  و  الجزائر  في  والقبلية  الاجتماعية  البيئة  تشابه  أدى  حيث  وفروسية،...إل . 

 العربي، إلى تقارب نوعي بين نظم شعراء الشعر الملحون، وقصائد الشعراء العرب القدامى.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

265 

الإشارة تجدر  الذين وفدوا   كما  بني هلال،  قبائل  بشعر شعراء  الملحون،  البدوي  الشعر  تأثر  إلى 

العربي، محاكاة   المغرب  المعروفة، حيث حاول شعراء  الهلالية  الهجرة  مع  العربي،  المغرب  أراض ي 

 النمط الشعري للشعر الهلالي. 

فان  الشعر الملحون الحضري:-2 السكنية،  والحضائر  المدن  في  النوع  عكست طبيعة  ينتشر هذا 

وحرية   الإيقاع،  وتنوع  الأسلوب،  ورقة  الموسيقى  حيث  من  الملحون،  الشعر  نوعية  على  البيئة 

الخيال  إذ يميل الشعراء الحضريون إلى التفنن في القافية والوزن، والليونة والسهولة في الألفاظ 

مونه، فاكتسبوا بذلك  والتعابير، بحكم النشأة الحضرية للشعراء الجزائريين و المغاربة الذين ينظ

الشعر   تأثر  يرجح  الذي  الش ئ  أهلها،  أذواق  وطبيعة  ككل،  المغاربية  الحضرية  المدن  عادات 

 الحضري الجزائري و المغاربي، بالأزجال والموشحات الأندلسية. 

 : -تقديم نظري –الصورة الفنية -د

اسة والبحث. لاسيما أن  تمثل الصورة الفنية في الأدب، موضوعا واسعا بحاجة إلى المزيد من الدر  

قدامي   من  المتخصصين  والدارسين  الباحثين  بين  مختلف  الفنية،  الصورة  موضوع  في  النظر 

 ومحدثين.

حين   في  والمعنى.  واللفظ،  البلاغية،  الجوانب  على  الفنية،  الصورة  دراسة  في  يعتمدون  فالقدامى 

وا اللغة،  علوم  على  الفنية  للصورة  مقارباتهم  في  المحدثون  الشعرية)الأدبية(.  يعتمد  لجوانب 

وكذلك على البحث في الحقول الدلالية. وتختلف الرؤية المعرفية هنا، بحسب التوجهات الأدبية، 

 من كلاسيكية، ورومنسية، وواقعية، ورمزية، وسريالية،..

فني  أسلوب  فهي  الحس ي،  بالتعبير  له علاقة  ما  كل  للدلالة على  يستخدم مصطلح صورة عادة، 

من الظهور بأكثر شمولية. و» لا تمنح الش ئ الموصوف استعارات من أشياء أخرى،    يمكن الفكرة 

والتقارب«) التشابه  علاقات  الموصوف  الش ئ  مع  نوع 11وتشكل  هي  الفنية  فالصورة  (.لذلك 

في   معينة  ومواقف  تجارب  إزاء  وأفكارهم،  مشاعرهم  عن  للتعبير  الشعراء،  بها  يتوسل  تعبيري، 

فني  لغة  بتوظيف  الاستعمال.  الحياة.  في  المألوفة  اللهجة  أو  اللغة  عن  انزياحا  تحقق  معيارية  ة 

 تتسم بطاقة جمالية مميزة، لإحداث التأثير المطلوب في نفسية المتلقي. 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

266 

الفنية، كانت منصبة على الشعر بقوة،   وإن كانت أغلب الدراسات التي اهتمت بدراسة الصورة 

ختلف الأجناس الأدبية التي يعرفها الخطاب الفني غير أن الصورة الفنية خاصية أدبية ملازمة لم

بها،  تشكل  التي  لغتها  كذلك  ولها  التصوير.  في  ورؤيتها  طريقتها  لها  الأدبية  النماذج  وكل  الأدبي. 

بالشعر   خاصة  ليست  ولكنها  شعرية،  خاصية  بالصورة  والتعبير  بها.»  الخاصة  الفنية  الصورة 

والحديث القرآني  التعبير  آثرها  لقد  فضلتها    فقط.  كما  المثل  عليها  واعتمد  كثيرا،  النبوي 

باعتباره  12الحكمة«) البلااي  الجانب  على  دراستها،  تقتصر  الفنية  فالصورة  ذلك  إلى  (.إضافة 

 الجانب الفني، الذي يوفر المزيد من الدراسة والإثراء بشأنها.

 تجليات الصورة الفنية في أشكال التعبير الأدبي الشعبي:-ه

الصورة  من    تتجلى  تبرز  أساسية،  تعبيرية  أشكال  خلال  الجزائري، من  الشعبي  الأدب  في  الفنية 

الحضارية   القيم  الجزائرية، وخصوصيات  الشعبية  الذات  عن  التعبير  في  جمالية  آليات  خلالها 

 والتاريخية والاجتماعية، للجزائر و بلاد المغرب العربي.

مجال الشعر الملحون، بشأن الأداة الأدبية  اختلف الباحثون في  في الشعر الملحون الجزائري:  -1

 التي تحقق الصورة الفنية، هل هي اللغة أم الخيال؟...

تتحول المشاعر والأحاسيس إلى صور وألوان فنية، تستثير مخيلة المتلقي وتشدها إليها    *الخيال:

ع مجبول  ش يء  والخيال  الخيال.  بواسطة  الشعرية  للعاطفة  الاستجابة  على  وتجبرها  ليه  بقوة 

 الشاعر الشعبي، حيث يمتاز بخيال واسع، يمكنه من التماهي مع موضوعاته.

ولأن  الرومنسية.  شعراء  لدى  معروف  هو  كما  الصورة،  تشكيل  على  يعمل  الخيال  أن  والواضح 

له   كان  فقد  لذلك  للرومنسية.  ميله  حيث  من  الغنائي  الشعر  أنواع  من  نوع  الملحون  الشعر 

 التأثر بالطبيعة، مما جعله يهتم بالموضوع على حساب الأساليب البيانية. النصيب الأوفر من 

أن   *اللغة: ينبغي  الحال  هذه  وفي  اللغة.  جزئيات  من  جدا،  هامة  جزئية  الشعرية  الصورة  تمثل 

 تكون اللغة متميزة عن اللغة العادية، لأن المراد هو خلق تجربة من التصوير الفني.

ودينية    واجتماعية  تاريخية  موضوعات  معالجة  في  كبيرة،  جدارة  الملحون  الشعر  أثبت  وقد 

أب ومن  كثيرة.  باعتبارها  وعاطفية  التحريرية  الثورة  موضوع  بقوة،  عالجها  التي  الموضوعات  رز 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

267 

موضوعا تاريخيا وقضية وطنية هامة للغاية.  هذا بالنسبة للشعر الملحون الجزائري كخصوصية  

 متفردة، أما عن الشعر الملحون المغاربي، فقد كان ولا تزال له مميزات فنية هامة من مثل:

أ - حيث  بالطبيعة:  للشاعر  التحامه  هاما  ملاذا  باعتبارها  الطبيعة،  من  الحية  صوره  يأخذ  نه 

فتأتي   والنفسية.  والاجتماعية  الوجودية  ومشكلاته  وأحلامه،  صوره  وبين  بينها  يربط  الشعبي  

 الصورة الفنية أكثر تأثيرا في نفسية المتلقي، الذي يشارك الشاعر أحاسيسه واهتماماته.

ينزع- المحلية:  بالقضايا  إقليمية    التزامه  واقعية  نزعة  معا،  المغاربي  و  الجزائري  الملحون  الشعر 

محلية  الش ئ الذي جعله أكثر ارتباطا بالمحيط الاجتماعي و المشكلات والقضايا الوطنية. لذلك  

فالشاعر الشعبي يعبر عن قضايا المحيط المحلي التي يرتبط هو بها. ولا يمكن النفي » أن الشعر  

الأساط يضمن  لم  بالخوارق  الشعبي  يستعين  قد  الشعبي  فالشاعر  ثناياه.  في  والخرافات  ير 

 (.13والكرامات، ولكنه لا يحاول أن يخضع الشعر للغيبيات«) 

نزوع الشعر الملحون الجزائري، إلى الوصف والخيال السلسين. ويعود ذلك إلى طبيعة الإبداع في -

في   الشفوية  التلقائية  الطريقة  يعتمد  الذي  الملحون،  الكتابة  الشعر  إلى  اللجوء  دون  غالبيته، 

التي  ذاتها  الصفة  الفصيح.وهي  العربي  الشعر  عكس  اللغوية،  للقواعد  والاحتكام  والتدوين، 

 تنطبق، على الشعر الملحون في بلاد المغرب العربي أيضا. 

الوصف الحس ي: ويكون في موضوعات وأغراض كالغزل أو المدح أو الرثاء. فالشعر الملحون عادة  -

نحو التجسيد المادي لموضوعاته الواقعية، وحتى المتخيلة منها. فالصورة في الشعر الملحون في   ينزع

الجزائر وبلاد المغرب العربي، صورة مادية حسية، كما هو الحال في بعض أغراض الغزل  إذ يقوم  

با يهتم  فلم  وحسيا،  ماديا  وصفا   « المرأة  بوصف  الجزائري،  وكذا  الملحون  المغاربي  لأمور  الشعر 

في  14المعنوية«) قيطون"  بن  "محمد  الجزائري  الشعبي  للشاعر  الأبيات  هذه  مثل  من   ،)

 وصف"حيزية" : 

 حاجب فوق الرماح نونين بريا  طلقت ممشوط طاح بروايح كي فاح

 سوري قياس كي يدين الحربيا  عينك قرد الرصاص حربي كي قرطاس

 ويا الدم عليه ساح وقت الصح خدك ورد الصباح وقرنفل وضاح



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

268 

 ريقك سيل النعاج عسله الشهايا  الفم مثل عاج المضحك لعاج

 جعبة بلاروالعواقيد ذهبيا  شوف الرقبة خيار من طلعت جمار

الخلود   له  ضمنت  التي  الفنية  الصور  من  الملحون،  الجزائري  الشعبي  الشعر  يخلو  لا  لذلك 

 والبقاء، وحققت له مجدا أدبيا وفنيا راقيا. 

ئد الشعبية، في الجزائر وحتى بلاد المغرب العربي تخضع أحيانا لنظام  كما يلاحظ أن بعض القصا

من  له  لابد  الملحون،  الشعر  أن  هذا  معنى  وليس  ووزن.  وقافية  إيقاع  من  العمودية،  القصيدة 

الخضوع باستمرار، للقواعد الفنية واللغوية، للشعر العربي الفصيح أو الأدب الرسمي. حيث لا  

ه النصوص إلى المقاييس النقدية الحديثة التي لا تتوافق مع طبيعتها،  يمكن » إخضاع أساليب هذ

لأنها وكما يعرف عنها أنشئت أصلا للغناء. وما أنش ئ لهذه الغاية يشترط فيه الوضوح والتقريرية  

والمباشرة في الغالب، لأن القصد أولا وأخيرا من صاحب النص هو "الاتصال"، أي إيصال فكرته  

من الناس. و"تحقيق" الهدف الذي رمى إليه. وهاتان الغايتان لا تتحققان له    إلى أكبر عدد ممكن

 (.15ما لم يكن متوخيا السهولة والمباشرة، وما لم يكن مقربا للمعنى بالقدر المستطاع«)

الألغاز:-2 بجمال    في  العناية  والجمالية،  الفنية  الناحية  من  الشعبي  اللغز  اهتمامات  أبرز  من 

الأدبي، ح اللفظ، القالب  في  كالإيجاز  بالبلاغة،  لغناه  الأدب  في  البلاغية  النماذج  أرقى  تى عد من 

والاقتصار على أهم الصفات والتشبيهات الأساسية، التي يمكن أن تسهل على المتبارين الوصول  

 إلى الحل. 

ويتوفر اللغز على خصائص فنية تميزه عن الكلام العادي، حيث يتميز بخاصية الإيجاز مع الدقة  

النموذجية،  الفنية  الصورة  اختيار  وحسن  للتعبير.  المناسب  اللفظ  واختيار  المعنى،  تحديد  في 

الاستمرارية   له  ضمن  بلاغيا  سبكا  أكسبه  مما  مباشرة.  غير  بطريقة  التعبير  إلى  بالإضافة 

 والانتشار، وسهولة الحفظ والاستمتاع. وللغز جملة من الخصائص الفنية والجمالية، هي: 

ا العوامل    لصوتي:*الإيقاع  أبرز  من  ويعد  الصوتي،  بالإيقاع  الجزائري  الشعبي  اللغز  يتميز 

على   توفرها  نتيجة  الزمن،  عبر  الاستمرارية  من  الشعبية  الألغاز  أكثرية  مكنت  التي  الأساسية، 

في  البنيوية المكونة للغز الشعبي. وكذا  بين الأجزاء  في الاعتدال والتناسب  تتمثل  إيقاعية  مصادر 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

269 

م والتأخير، بالإضافة إلى بعض المميزات البلاغية من سجع وجناس. فالإيقاع الذي يتميز به  التقدي

 اللغز الشعبي في الجزائر، يعمل على إظهار الألغاز مختلفة عن الكلام العادي.

الواحد: الموضوع  التعبير عن  اللغز مراعاة موضوعات أساسية لإنشاء    *تنوع صور  على منش ئ 

المت تلك  مثل  تكون لغزه،  أن  يمكن  التي  الأخرى  والأشياء  والحشرات،  والحيوان،  بالإنسان،  علقة 

موضوعا للغز. ويعود هذا إلى غاية معينة متعلقة بمنش ئ اللغز. فقد تكون الغاية إبراز قيمة تلك  

يحدث   وقد  والإيجابيات.  السلبيات  بعض  بيان  أو  الشعبية.  الأوساط  في  تأثيرها  ومدى  الأشياء 

الموضوع   متعددة،  تكرار  لغوية  وبأساليب  عديدة،  لمرات  الشعبية  الألغاز  بعض  في  الواحد، 

 تختلف من أسلوب لآخر. 

بأمكنة   الثاني  ويتعلق  اللغز،  بمنش ئ  الأول  يتعلق  أساسين،  عاملين  إلى  التنوع  هذا  سبب  ويعود 

اللغز) الشعبي 16ظهور  باللغز  المتعلقة  والمواضيع  الصور  في  والتنوع  التعدد  هذا  ويدل   .)

اللغز   في  التنوع  الدينية. ومثال  اللغز وفوائده الاجتماعية والحضارية وكذا  الجزائري، على قيمة 

 الشعبي الجزائري، يمكن إيراد هذا المثال الخاص بالعين.

 وردة في الكاس دايرين عليها ميات حراس. -

 عودتنا الكحلة إلا رقدت يغطيها جلالها والا ناضت دنيا قاع قبالها. -

التن  اللغة وانتقاء الألفاظ. حيث يكون  هذا  في مواضيع الألغاز له علاقة مباشرة، مع طبيعة  وع 

التمكن   يختلف بحسب  عنها. وبشكل  التعبير  المراد  الفكرة  تعبر عن  التي  اللفظية  الصورة  اللغز 

من ناصية اللغة الشعبية،والقدرة على السمو بها على التعبير عن مشاعر الذات الشعبية، وهو  

ف بالمستوى الفني في التعبير الشعبي. فالبنية اللغوية للغز، تقوم على أناقة التعبير اللفظي ما يعر 

الفنية   والقيمة  الفنية  الخاصية  يثبت  وهذا  والتعبير.  النطق  في  والتجانس  الإيقاع  مع  العامي، 

والتراكيب   المتناسقة،  كلماته  خلال  من  الإبداع  طاقة  يحوي  الذي  الشعبي،  للغز  والأدبية 

 والعبارات المتآلفة، المعبرة عن رؤية منش ئ اللغز الفكرية والفنية، إزاء موضوع اللغز. 

الشعبية  *الرمزية:   الألغاز  من  غيره  مع  العربي،  المغرب  وبلاد  الجزائري  الشعبي  اللغز  يشترك 

بأنه   يعرف  وحتى  والجواب ومعا.  السؤال  يتضمن  أنه  العالمية،  الشعبية  الآداب  في سائر  الأخرى 

بشرح  لغ بدوره  يقوم  والذي  به.  الخاص  الإخباري  الوصفي  الخطاب  طبيعة  فهم  من  لابد  ز، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

270 

موضوع اللغز والكشف عن معناه الخفي. غير أنه لا يمكن لأي شخص فك اللغز، لما يمتاز به من  

يعتمد   أسلوب  ذاتها  حد  في  هي  والرمزية  العديدة.  البيانية  بالألوان  المتوسل  الأسلوب  جمالية 

يانية كالاستعارة والكناية والتشبيه والمجاز والتورية.» حيث يوحي بهذه إلى معان مستترة  الصور الب

 (. 17في المعاني ومعرفة الحقيقة القابعة خلف قرائن دالة عليها«)

الاعتيادية   المفاهيم  غير  بمفاهيم  لغتها  تتميز  واقعية،  بحقيقة  إيحائية  شحنة  الألغاز  ولأن 

أ بحكم  الناس.  لدى  المعرفية  المعروفة  القدرات  اختبار  هو  منها  الغرض  مألوفة، لأن  غير  لغة  نها 

الكاملة   بمسمياتها  الأشياء  تسمي  لا  الغريبة  اللغز  فلغة  اللغز   حل  عن  سئل  الذي  للشخص 

 والمعروفة في اللغة اليومية المتداولة، إنما يشار من خلالها إلى مغزى ومعنى عميقين.

يعتمد   *التكرار: عموما.  الشعبية  الألغاز  في  الجميل،  الفني  الأداء  خصائص  من  خاصية  وهو 

اختيار الألفاظ مع الدقة في ترتيبها وترديدها، بغرض تحقيق فائدة معرفية من فوائد اللغز، وإلا  

 صار اللغز مجرد كلام منمق ليس إلا. 

للأ  الفنية  الصورة  التي صنعت  هي  المذكورة،  الفنية  الخصائص  و  هذه  الجزائرية  الشعبية  لغاز 

هذه   أن  والملاحظ  العالم.  بلاد  في  الألغاز  مختلف  بين  مشتركة  فنية  خصائص  وهي  المغاربية. 

على   وتدل  أحيانا.  والمضمونية  الشكلية  الناحية  من  الجزائري  الشعبي  اللغز  تميز  الخصائص 

لمظاهر المتضمن  الشعبي،  الروحي  والاهتمام  اللغة،  بمجال  متعلقة  الواقعية    معرفة  الحياة 

 والكشف عن طبيعتها. 

 في مفاهيم الصورة العجائبية في الأدب الشعبي: -و

يورد "ابن منظور" تعريف لفظة "عجب"، فيقول: »العجب والعجب: إنكار    التعريف اللغوي:-1 

 ما يرد عليك لقلة اعتياده، وجمع العجب: إعجاب، قال:

 الأنياب الأحدب البرغوث ذي   ياعجبا للدهر ذي الأعجاب

 وقد عجب منه يعجب عجبا، وتعجب واستعجب، قال: 

 ولو زبنته الحرب لم يترمرم ومستعجب مما يرى من أناتنا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

271 

العجيبة   والاسم  تصباني،  أي  وتفتنني،  فلان  تعجبني  النوادر:  وفي  التعجب.  : شدة  والاستعجاب 

 الشاعر: والأعجوبة. والتعاجيب: العجائب، لا واحد لها من لفظها، قال 

 (.18يعصر منها ملاحي وغربيب«) ومن تعاجيب خلق الله غاطية

منحى    اصطلاحا:-2 ينحو  الذي  والعجيب  الجديد  ابتكار  إلى  تهدف  إنسانية،  نزعة  هي  العجائبية 

الغرائبية. والعجيب هو كل ما يتجاوز المألوف، ويتخطى المستحيل، ويحقق ما لا يمكن تحقيقه  

لة من الدهشة، متوسلا بالابتكار الذي يقيم علاقات غريبة وغير  من منظور العقل، فيحدث حا

البسيط،   العفوي  الخيال  عن  ينتج  ما  كل  هو  العجيب  والش ئ  الأشياء.  بين  متوقعة  ولا  ممكنة، 

كأنه حقيقة واقعية، ويكون   بالصدق  الخيال  يتميز هذا  السذاجة. وعادة ما  إلى  يكون  وأقرب ما 

عل ويأتي  الشعبية.  الروح  والأسطورة  مصدره  الحكاية  غرار  على  الشعبية  الأعمال  في  الأغلب  ى 

 والخرافة، في حال انعدام الحيل، وانقطاع السبل. 

حالات    من  حالة  عن  أو  داخلي،  قهر  عن  تعبير  هو  عام،  بشكل  والفنون  الآداب  في  والعجائبي 

العج كان  وكلما  الفنية.  المتعة  لتحقيق  خيالي  تعبير  مجرد  أو  والمصادرة،  في القمع  موغلا  ائبي 

 الإقبال على توظيف المستحيل، كان أكثر تأثيرا في المتلقي.

وتعود العجائبية إلى رغبات شعورية أو فطرية غير مشبعة لدى الإنسان  فهو من خلال الأبعاد 

استحال   والتي  المختلفة،  رغباته  من  المزيد  إشباع  من  يتمكن  التعبير،  في  يوظفها  التي  العجائبية 

واقع كالحكاية تحقيقها  الشعبي،  الأدب  في  عديدة  تعبيرية  أشكال  في  الرغبات  هذه  وتظهر  يا. 

 الشعبية مثلا. وكذا العجائبي المنبني على الإرادة الإلهية المطلقة، وفق التصور أو المخيال الشعبي.

 مظاهر الأبعاد العجائبية، في أشكال التعبير الشعبي الجزائري: -ب

في تعريف "العج في من خلال ما ورد  التعبير،  في كافة أشكال  أنه لا يتوفر  الش ئ، يتضح  يب" من 

فالعجائبي  والعالمي.  العربي  الشعبي  الأدب  وحتى  العربي،  المغرب  وبلاد  الجزائري  الشعبي  الأدب 

مثل   لأن  و"المغازي".  العجائبية"،  الشعبية  "الحكاية  بينها  من  جدا  قليلة  نماذج  في  فقط  مجسد 

في   التعبيرية  الأشكال  العناصر  هذه  على  تعتمد  ما  غالبا  قصصية  نماذج  الشعبي،  الأدب 

العجائبية، التي تجعل من أساليبها وأحداثها وأبطالها، أشياء غير قابلة للتحقق واقعيا. أما بقية  

عن   وبعيدة  الخيالي،  الجانب  على  تعتمد  ما  فعادة  الجزائري،  الشعبي  الأدب  في  التعبير  أشكال 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

272 

العجائبية ، الحكاية الشعبية، والشعر الملحون، والأغنية الشعبية،  الغلو في استخدام الأساليب  

الأبعاد   دراسة  في  اثنين،  بأنموذجين  فقط  الاكتفاء  يمكن  لذا  الشعبية.  والألغاز  والأمثال 

 العجائبية في الأدب الشعبي الجزائري و المغاربي معا، وهما:

العجيبة:-1 الشعبية  خرا  الحكاية  تكون  ما  غالبا  حكاية  تتفق  هي  ولا  الواقع،  عن  بعيدة  فية، 

 مطلقا في أحداثها مع المعطيات العقلية، ومنطق الأحداث الواقعية، ومن أهم ملامحها:

 تقع أحداثها ضمن عالم سحري مجهول، يخرج تماما عن نطاق العقل والواقع. -

 تجسد تجارب إنسانية، هي من صميم تجارب الإنسان مع عالمه الداخلي. -

الإنسان الخارجي  فأحيانا يفشل الإنسان في واقعه الفعلي، أو يعاني تجارب    تعويض عن عالم -

فيه   يعيش  الذي  عالمه  بها  يعوض  وسحرا،  بهاء  أكثر  عجائبية  قصصا  فيبدع  واليأس،  الخيبة 

 الفشل والمرارة.

المتميزة - الواقعي  العالم  لشخصيات  خلافا  بالسطحية،  العجيبة  الحكاية  في  الشخصية  تتميز 

 بالعمق.

شخصيات الحكايا العجائبية، أشكال مجردة تسعى نحو تحقيق أهدافها، دون أي هاجس نفس ي -

 للخوف  أو حتى التعجب من تلك الكائنات الغريبة التي تصادفها في مسيرتها. 

الحكايا- في  كلية،  الواقعي  الزمن  زمنا    ينعدم  تعيش  لا  تصورها  التي  شخصياتها  لأن  العجيبة، 

 واقعيا معينا. 

خصوصيات  - من  التخلص  ويمثل  الواقعيين.  والمكان  الزمان  أبعاد  عن  العجيبة  الحكايا  تبتعد 

إلا   بها  تتميز  أن  يمكن  لا  التي  الأحداث،  وعجائبية  البطل  لبطولة  الأساس ي  الضمان  الواقع، 

 (. 19الحكاية العجيبة)

التعبير   الجنوح- أجل  من  بالرموز  العجيبة،  الشعبية  الحكاية  تزخر  حيث  الرمزية،  المعاني  نحو 

عن معاني ومضامين معينة. ومن أبرز الرموز المستخدمة في الحكاية العجيبة غالبا، "المس " كأن  

بمس    شريرة،  أيادي  تقوم  أن  أو  الأول.  أصله  إلى  يعود  ثم  حيوان،  إلى  يحول  أو  الرجل  يمس  

الأيادي    العالم على  والحب،  الخير  إرادة  ذلك  بعد  تتغلب  ثم  واليأس،  الخراب  من  حالات  إلى 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

273 

السحرية،  الطقوس  أيضا  تستخدم  كما  بالحياة.  واقع جديد مشرق  إلى  العالم،  لتحيل  الشريرة 

 ضمن حالات "المس " هذه، على مستوى الحكاية الشعبية العجيبة. 

من الممنوع أو المحرمات، التي لا ينبغي للبطل فيها أن   توجد في الحكاية الشعبية العجيبة، حالات-

 يتجاوزها. 

إلى - الواقع  هذا  يتجاوز  إنما  القائم،  بواقعه  العجيبة  الشعبية  الحكاية  في  الإنسان  يكتفي  لا 

المصائب   من  الكثير  الحكاية،  بطل  على  الطموح  هذا  يجر  ما  غالبا  و  ورائياته.  ما  اكتشاف 

 (.20بغي عليه تحديها وتجاوزها)والمصاعب والمشاق، التي ين

والمعارك،   المغازي:-2  والملاحم  الأبطال  لحياة  الممجد  البطولي،  القصص  أنواع  من  نوع  هي 

 والحروب الكبرى ذات الأثر الكبير في حياة وتاريخ البشر. 

ه  عرف هذا النوع في الأدب الشعبي العالمي بما في ذلك العربي و الجزائري والمغاربي. وكانت وظيفت

الجزائري،  الشعبي  الأدب  في  الأدبي  النوع  هذا  ويتميز  مآثرهم.  وتخليد  الأبطال  بحياة  الإشادة 

 بخاصيتين أساسيتين هما: 

العربي  - المغرب  ببلاد  المغازي  أدب  في  واضحة،  التاريخية  النزعة  تظهر  التاريخي:  الخيال  خاصية 

إلباس ثوب ا الشعبيون  الرواة  أن ما  كلية والجزائر معا، حيث يحاول  لحقيقة على الأحداث. مع 

بالغ   دورا  يؤدي  خوارق  من  يجره  بما  الخيال  عنصر  أن  الشعبي،  المغازي  أدب  في  معروف  هو 

المتلقي الأبطال وخصومهم المتصارعين، يتمتعون بقوى بدنية   بناء هذا الأدب. فيجد  في  الأهمية 

كما تتدخل القوى الخارقة،    جبارة، حيث يصارع الواحد منهم بمفرده جماعات كثيرة من الأعداء. 

من الجن والمردة والملائكة، لقلب موازين المعارك. وقد تكون هذه القوى بمثابة خصوم أيضا، إلى  

 جانب تدخل أساليب السحر.

جانب - إلى  للأبطال،  المعنوية  القوى  بفعل  الشعبي،  المغازي  أدب  في  البطولة  تتحقق  البطولة: 

الب وتقوم  الجبارة.  البدنية  قوتها  قواهم  تستمد  والتي  المغازي،  في  البطل  شجاعة  على  طولة 

نبيل،   لتحقيق هدف  باعتباره يسعى  البطل،  لهذا  الروحية  العربية والقوة  المعنوية، من الأصول 

كآيي   بحتة،  روحية  لعوامل  مستندة  البطل  هذا  قوة  وتكون  الوطن.  أو  الحق  عن  الدفاع  هو 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

274 

، أو بعض الرقى الشرعية.  -عليه الصلاة والسلام-د""القرآن الكريم"، وش ئ من آثار الرسول "محم

 وهي قيم حضارية شائعة كثيرا، في أدب المغازي، والآداب الملحمية في الجزائر و بلاد المغرب العربي. 

والملاحظ أن هاتين الخاصيتين الفنيتين، يتضمنهما أدب المغاري في الجزائر و بلاد المغرب العربي.   

اب الشعبية العربية والعالمية. فهما خاصيتان مشتركتان، بين مختلف  كما تتضمنها مختلف الآد

 آداب المغاري الشعبية العالمية بشكل عام. 

المنفى لشعر  الفنية  الصورة  جماليات  بن -*في  بلخير  لمحمد  المغبون"  "سلاك  قصيدة 

 : -قدورأنموذجا

"سلاك   قصيدة  تقف  الملحون،  الجزائري  للشعر  الفنية  الصورة  جماليات  للشاعر  في  المغبون" 

الجزائري "محمد بلخير بن قدور"، أنموذجا مميزا لشعر المنفى نتيجة العامل التاريخي الذي أنتج  

هذه القصيدة. والذي يتوقف على نفي الشاعر "محمد بلخير" لجزيرة "كورسيكا" الفرنسية، بعد 

 فشل مقاومة "أولاد سيدي الشيخ" التي انضم إليها هو ورجاله.

الع "محمد  ونتيجة  للشاعر  بعد  فيما  المعيش ي  الوضع  يكون  السلبية،  تطوراته  في  التاريخي  امل 

المقاومة   أرادت  الذي  الجزائري،  الاجتماعي  الواقع  ميزت  التي  التناقضات  لجملة  نتاجا  بلخير"، 

أسهمت   واجتماعية،  تاريخية  تناقضات  من  الاستعماري،  الواقع  أفرزه  لما  تبعا  تغييره،  الشعبية 

 ، في تفكيك البنية الاقتصادية والاجتماعية للمجتمع الجزائري آنذاك. بقسط كبير

بين سنتي   "الشيخية" ما   -م1830ولد الشاعر الجزائري "محمد بلخير بن قدور" مقدم الطريقة 

تقع  1832 منطقة  وهي  بن"البيض".  الشيخ"  "سيدي  منطقة  من  وينحدر  التقديرات،  بحسب  م، 

تنحدر   التي  رزيقات"  "أولاد  لقبيلة  الشاعر  وينتمي  تيموشنت".  "عين  مدينة  قرب  المالح"  بن"الواد 

 من الناحية الشرقية "للبيض". أصولها  

ارتبط اسم الشاعر "محمد بلخير" بالمقاومة الشعبية بالمنطقة، وكان من الأوائل الذين التحقوا  

الشيخ") سيدي  "أولاد  مقاومة  في 21بصفوف  ببطولاتها  والمشيد  المقاومة،  حال  لسان  فكان   ،)

الشعب لبطولات  أرخت  حقيقية  ملاحم  صارت  التي  الحماسية،  المقاوم    قصائده  الجزائري 

 لجحافل الاحتلال الفرنس ي.



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

275 

سنة   القبض  عليه  ألقي  المقاومة  فشل  حياة  1886بعد  أن  غير  "كورسيكا"،  جزيرة  إلى  ونفي  م، 

المنفى لم تنل من عزيمته المقاومة، إنما واصل نضاله ببث الوعي، في صفوف المواطنين الأحرار،  

 كبيرا. ومن خلال شعره الملحون، الذي شكل عطاء أدبيا 

سنة   المنية  ووافته  رأسه،  مسقط  إلى  عاد  العقوبة  لمدة  قضائه  بلدية  1898بعد  بضواحي  م، 

 (. 22"بوعلام" بولاية "البيض"، كما ذكرت ذلك المصادر التاريخية)

 *نص قصيدة "سلاك المغبون":

 قادر كل غريب لبلاده يديه سلاك المغبون من أرض القفار

 يا ربي على من ضاقت بيه فرج فرج يا ربي على من ضاقت بيه

 يشوف المغبون لكان بعينيه سلكني من بين شد وصار حجار

 قادر تبني الريح والكاف توطيه  سلكنى من ضيق الأعرى من الزيار

 بردا وسلام حاجة ما تاذيه سلكت إبراهيم من لهفات النار

 قادر تغني الحي والميت تحييه  رزقك وأمرك ما علمنا ليه خبار

 هم الحبس وزادهم الضر عليه   ما طايق لضرار العبد الضعيف

 الشكوه للي خلقني لا غير به  الطيب الناس لي راه مرار

 وتنزل من كان مرفوع بجنحيه  تعز المذلول وتذل لقدار 

 رزقي والمكتوب القدرة بيديه  قوي ومتين شباب إلى بار

 تاتينيبثيوب عز إلا ندريه سلكني من بين الأفراس والأسفار

 حبس الغربة لا تخلي واحد فيه لقي فيها تختارسهلي يا خا

 كي ولد إبراهيم محمد تحبيه أهل الخير بلا جميل ولا تقدار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

276 

 يا ولاده وجماعته ربي لقيه   رض ى عنه بوه في عبد الجبار 

 قلبي يبغي غير من البيض والهدية سهلي يا خالقي فيها تختار

 هأنشوف اسيادي أهل النيف مالي نتنزه في صخرة بلا قفار

 عجل يا ربي بحفي ولا نجيه  من عند المحبة وما حافي بشار

 ويقولوا هذا بسيده وسمح فيه  ما بياش الحبس بي عيس ى وعار

 تحبس سيد الشيخ لي وكتابته  محمد بلخير عبد الا تحرار

 وقرن درك الناس غير أن نبغيه  يا حسراه رفاقي وقت هجار

 رفيقهم ما حاروا فيه يوم أن غاب  يا حسراه على سماحتي الأحرار

 مشليه منا ومشليه ملهيه يا حسراه على ملاعب في الأقدار

 ولباس الهمة لمجبور ديواتيه تباشين الخيل بشبور التشطار

 كذا من قبطان بعلامة طوبه يا حسراه على نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقه ويخليه  يا حسراه منين كان سلسلنا الكفر

 كان العز إلا من البيض ولهيه  قباله حاريجي يوم حلو يوم 

 كان العز إلا من البيض وهميه  أمر الله قريب ويدور المشوار 

 ويجي يوم غد والآخر نزهوا فيه   نتنوا ليام والفلك إذا دار

 ربي قال الطانة عبدي نوفيه  نرجوا نوبتنا ونتبدل الأسعار 

 يقضيه  بين الكاف والنون شأن الله  تجاه الرسول وأصحابه الأبرار

 تجاه الرسول محمد نبيه في السياق راني رميت عليه العار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

277 

 بوبكر الصديق والمصدق به  اغفر يا غفار لأمة المختار

 نسنى في الحار الأيمن نساهيه  سلكنا من هول ذيكو هذا

 العبد إذا تاب الله عليه  يا حليمويا كريم ويا ستار

 حصيهفي ذنب كثير ياسر ما ن  اغفر يا غفار لجميع الحضار

 أستر عيبي ما علم حد نوريه  يا حليم ويا كريم ويا ستار

 (.23)لناظم الأشعار ولوالديه أغفر يا غفار لجميع الحضار

منفاه،    في  نظمها  قدور"،  بن  بلخير  "محمد  الجزائري  للشاعر  المغبون"  "سلاك  هي قصيدة  هذه 

والكرب. كما   والهم  الحزن  التي شابها  بالأحاسيس  التضرع  فجاءت مفعمة  تضمنت كثيرا مواطن 

 والمناجاة لله، كي يفك حبسه ويعيده إلى أرض الوطن. 

والمصير   الحال  وضيق  القاهرة  والغربة  العذاب  قوة  مشاعر  الشاعر   « فيها  فجر  القصيدة 

وهو   ألا  والصغير  الكبير  للوطن  الحار  والاشتياق  يعانيه  الذي  للظلم  القاتلة  والحرقة  المجهول، 

 (. 24)«البيض مسقط الرأس

والوطن   للحرية  وشوق  المنفى،  معاناة  من  به  احتفت  لما  شعورية،  القصيدة  هذه  كانت  لذلك 

في ذلك إنما يريد ربط العلاقة الشعورية مع المكان مباشرة، بكافة أحيازه المادية    والأهل. والنص

ب  والمعنوية.وهو في ذلك يرغب في الكشف والإفصاح عن الخصوصية الحضارية للمكان، من با

 ما يشتمل عليه هذا الأخير، من علاقات انسجامية قائمة مع الذات المتكلمة في النص.

الذات    شعور  بين  الانعكاسية،  العلاقات  إحداث  خلال  من  الجمالية،  أبعاده  النص  ويأخذ 

يستوعب   بذلك  فهو  الشعري.  النص  أنتج  الذي  التاريخي  السياق  طبيعة  وبين  ضمنه،  المتكلمة 

من خلال محاولات الربط بين الشعور الإنساني، وعلاقات الصراع التاريخية   الخصوصية الزمنية 

 التي جسدتها الصورة الفنية، من خلال ماض ي الذات المتكلمة في النص. 

النص   مقاطع  استيعاب  خلال  من  المادية،  أبعادها  الفنية  الصورة  تتجاوز  لا  الصدد  هذا  في 

ضر الشخصية المتكلمة. ومع أن القارئ لا يتابع  لمختلف عوامل الصراع التاريخي، وفق ماض ي وحا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

278 

بدلك  فهو  الجزئية،  تفاصيلها  بمختلف  وحنين  صراع  لقصة  سرد  غير  القصيدة،  مستوى  على 

تفصيلية   أبعادا  أنتجت  تاريخية،  قوى  بين  صدامية  علاقات  على  يقوم،  تاريخيا  واقعا  يتصور 

 التطورات التاريخية القائمة.لتناقضات عميقة، هي من صميم العلاقة الجدلية بين النص و 

الصورة    علاقات  بطبيعة  الإحاطة،  المنهجية  تقتض ي  الفنية،  الصورة  جماليات  دراسة  في 

بخصائص التجسيد الفني، من منظور ما أراد النص تجسيده من خصائص المعنى، على مستوى  

الم التركيبية  البنى  طبيعة  في  النظر  يتطلب  وهذا  المتضمنة.  الموضوعاتية  لطبيعة  البنى  حددة 

الصورة الفنية، وفق مقتضيات المعنى المادي الملموس والمعنوي، الذي أرادت البنية العامة للنص  

 تجسيده، وهو المنفى.

 البنية التركيبية الأولى: -

 قادر كل غريب لبلاده يديه سلاك المغبون من أرض القفار

 فرج يا ربي على من ضاقت بيه فرج يا ربي على من ضاقت بيه

 يشوف المغبون لكان بعينيه كني من بين شد وصار حجارسل

 قادر تبني الريح والكاف توطيه  سلكنى من ضيق الأعرى من التزيار

 بردا وسلام حاجة ما تاذيه سلكت إبراهيم من لهفات النار

 قادر تغني الحي والميت تحييه  رزقك وأمرك ما علمنا ليه خبار

 الحبس وزادهم الضر عليه هم   العبد الضعيف ما طايق لضرار

 الشكوه للي خلقني لا غير به  الطيب الناس لي راه مرار

 وتنزل من كان مرفوع بجنحيه  تعز المذلول وتذل لقدار 

 رزقي والمكتوب القدرة بيديه  قوي ومتين شباب إلى بار

 تاتينيبثيوب عز إلا ندريه سلكني من بين الأفراس والأسفار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

279 

 حبس الغربة لا تخلي واحد فيه تختارسهلي يا خالقي فيها 

 كي ولد إبراهيم محمد تحبيه أهل الخير بلا جميل ولا تقدار

 يا ولاده وجماعته ربي لقيه   رض ى عنه بوه في عبد الجبار 

 قلبي يبغي غير من البيض والهدية سهلي يا خالقي فيها تختار

على خلفية دينية هي من صميم ينفتح النص من خلال هذه البنية التركيبية بداية أمام القارئ،  

من   المعنى،  لطبيعة  وضوح  ذلك  وفي  التاريخي.  سياقه  طبيعة  حددت  التي  الحضارية،  المعطيات 

التحرر من قيود السجن والمنفى،   في  في النص، من الإفصاح عن رغبته  خلال ما أراده المتحدث 

 والانطلاق إلى آفاق الحرية والعيش في كنف الوطن. 

المنفى في البنية التركيبية، من خلال الرابطة الشعورية، بين الذات المتحدثة في   يتحدد إدراك حياة

التي  الصراع،  خصوصيات  وفق  التاريخي  العامل  بتقييم  وهذا  والزمنية.  المكانية  وأطرها  النص 

 جسدها الماض ي بكل تفاصيله وتناقضاته. 

الإلهية   للذات  والتضرع  الدعاء  صيغة  على  النص،  افتتاحية  بإدراك  وتقوم  وهذا  العلوية، 

 الحاضر وعدم الانسجام الشعوري مع جزئياته وتفاصيله.

تقيم   بذلك  تاريخي، فهي  المتكلمة، من عوامل وعي  الشخصية  لوعي  يكون  أن  يمكن  ما  باب  ومن 

السلبية   التناقضات  بجملة  أساسا،  المحددة  العلاقات  وهي  به.  السلبية  علاقاتها  وفق  الحاضر 

 خصية لحاضرها. التي صنعت منظور الش

الأسس    ذات  الواقعية،  التفاصيل  من  المزيد  وفق   ، الشعرية  للصورة  الفنية  الجماليات  تقوم 

المادية الصرفة. وهي الأسس التي صنعت أساسا العلاقات الشعورية بين الذات المتكلمة في النص  

 وواقعها القائم. 

وامل الواقعية والمادية، مما يؤكد  فالتوسل بذات إلهية متسامية، يعني الافتقاد الكلي لدعم الع

 الاستسلام الكلي للمصير والقدر المرسوم من لدن القوي الذي قرر نفي الشخصية المتكلمة.

 قادر كل غريب لبلاده يديه سلاك المغبون من أرض القفار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

280 

 فرج يا ربي على من ضاقت بيه فرج يا ربي على من ضاقت بيه

 بون لكان بعينيهيشوف المغ سلكني من بين شد وصار حجار

 قادر تبني الريح والكاف توطيه  سلكنى من ضيق الأعرى من التزيار

ينطلق أسلوب النداء في المقطع، بشكل انفرادي للذات الإلهية، مترجية الخلاص والانعتاق، وهذا  

من خلال إحكام العلاقة بين الحياة الشعورية للذات المتكلمة، وطبيعة المكان الذي يحقق علاقة  

 الية معها بشكل كلي.انفص

فالتفاصيل ترتبط بالتحرر من ضيق مكان المنفى، بكل ما يحويه من خصائص الاغتراب، وبكل ما  

أرادت الصورة الفنية تجسيده بتفاصيل بنيوية، ارتبطت بالجوانب المادية للمكان، والتي حددت 

 خصيصا وفق جزئيات أعلنت عن هويته. 

الصورة    جماليات  عن  تنبني  التعبير  من  مكن  الذي  الديني،  المعتقد  لطبيعة  تبعا  أكثر  الفنية 

الإلهية   للذات  فالتوسل  نفسه.  الآن  في  المتحدثة  وللذات  للنص،  الحضاري  الانتماء  طبيعة 

بالخلاص من حياة السجن والمنفى، هو توسل بذات كاملة سبقت أن حققت تجارب واقعية، في 

 ظار الناس في أحلك المحن.إنقاذ بشر مميزين للغاية، أمام أن

 بردا وسلام حاجة ما تاذيه سلكت إبراهيم من لهفات النار

 قادر تغني الحي والميت تحييه  رزقك وأمرك ما علمنا ليه خبار

 هم الحبس وزاد هم الضر عليه   العبد الضعيف ما طايق لضرار

 الشكوه للي خلقني لا غير به  الطيب الناس لي راه مرار

ا إنقاذ  "إبراهيم"  تكون قصة  الذات الإلهية  -عليه السلام-لنبي  ، دلالة مادية واضحة، على قدرة 

على التصرف في شؤون الخلق، وفق ما يمكن من تحقيق المعجزة الإلهية في الأرض، لإثبات قدرة  

 "الإله" في هذا الصدد. 

الإسلامي الديني  المعتقد  وطبيعة  منفاها،  و  أسرها  في  الشخصية  واقع  بين  يربط  تعبا  والنص   ،

مع   النص  تواصل  ففي  للناس.  والحضاري  التاريخي  السياق  ضمن  السائدة  العقيدة  لمقتضيات 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

281 

حياة   من  الخلاص  إمكانية  يقدم  ذاته  الوقت  وفي  الديني،  للإيمان  نوعية  خاصية  يقدم  القارئ، 

الأسير  وإنقاذ  للأسر  فك  من  المتسامية،  الإلهية  الذات  توفره  أن  يمكن  ما  وفق  والمنفى،    الأسر 

 بخروجه من حياة المنفى. 

تراه   ما  وفق  الحضاري،  المعطى  لطبيعة  هامة  تثبت خاصية  التي  والدينية،  الإيمانية  الرؤية  وهي 

الإلهية،   للذات  محدودة  غير  قدرات  من  تشيد  وما  الخلاص،  إمكانات  من  المتكلمة،  الشخصية 

ويبقى الإنسان الطبيعي أمام  ذات الأرزاق الواسعة، التي تصل إلى حد غنى الفقير، وإحياء الموتى.  

 ذلك ضعيفا، لا يقوى على تكاليف السجن والمنفى، مما يستوجب الدعاء والتوسل "لله" وحده. 

 وتنزل من كان مرفوع بجنحيه  تعز المذلول وتذل لقدار 

 رزقي والمكتوب القدرة بيديه  قوي ومتين شباب إلى بار

 تاتينيبثيوب عز إلا ندريه سلكني من بين الأفراس والأسفار

 حبس الغربة لا تخلي واحد فيه سهلي يا خالقي فيها تختار

 كي ولد إبراهيم محمد تحبيه أهل الخير بلا جميل ولا تقدار

 يا ولاده وجماعته ربي لقيه   رض ى عنه بوه في عبد الجبار 

 قلبي يبغي غير من البيض والهدية سهلي يا خالقي فيها تختار

للأنموذج  أقدار  وتبعا  في  التصرف  على  والقادرة،  المطلقة  بصفاتها  الإلهية،  الذات  تتأسس   ،

العز والذل في    البشر. وهذا ما أرادته لها الشخصية المتحدثة في النص. فهي ذات لها القدرة على

أكرمت   كما  العباد  وإكرام  الأسر،  فك  إمكانية  ولها  أقدارهم،  في  متحكمة  البشر،  من  ذاته  الآن 

من   بالمكان  الأنبياء  تلتحق  كي  بالدعاء،  إليها  والتوجه  بها  التوسل  بذلك  ويبقى  الخير،  وأهل  قبل 

 الذي ترغب فيه وهو مدينة "البيض"، حيث الأهل والخلان.

والملاحظ في الأنموذج أن المعطى الواقعي، لا يقدم الصورة الفنية على ش يء من الجمالية، بغرض 

القراء. فالجما لدن  بالذات  المتعة والإعجاب، من  التوسل  النص، من  يراه  تنبني وفق ما  لية هنا 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

282 

العلوية بغرض تحقيق الحرية والانعتاق، وفق ما تقتضيه الطبيعة البشرية التي تأبى حياة الأسر  

 والمنفى. 

وفي ذلك ما تراه الذات المتكلمة في النص، من عوامل الظلم و الحيف الاجتماعيين، التي لحقت 

والم الأسر  حياة  نتيجة  وفي بها  تحقيقه،  يقتض ي  غريزي  فيها مطلب  ترغب  التي  الحرية  كون  نفى، 

 ذلك تتأسس حياة الإنسان من جديد.

مع    النوعية  المفارقة  يحقق  والانعتاق،  الحرية  وهو  النص  في  الإنساني  الحق  لمبدأ  الانتصار  إن 

ى تاريخي  طبيعة حياة مناقضة تماما، هي حياة المنفى. وفي ذلك نقد صريح من لدن النص، لمعط

الوجود  في  والمتمثل  الجزائري،  للإنسان  المنفى  حياة  وجود  في  المتسبب  ذاك  هو  واقعي، 

 الاستعماري في "الجزائر". 

بتناقضات   يتميز   ، آنذاك  الحياتي  المعطى  كان  تطورات سلبية  من  التاريخ،  عليه  كان  لما  ونتيجة 

ا  والشعور  المادي  الواقع  بين  النوعية،  المفارقة  حققت  المدرك  جدلية  يكون  حيث  لإنساني. 

الشعوري نتاجا، لمختلف العوامل والتناقضات التاريخية، التي حققت حالة من التعاطي السلبي 

 مع تطور التاريخ.

 البنية التركيبية الثانية: -

 أنشوف اسيادي أهل النيف ماليه نتنزه في صخرة بلا قفار

 نجيه عجل يا ربي بحفي ولا  من عند المحبة وما حافي بشار

 ويقولوا هذا بسيده وسمح فيه  ما بياش الحبس بي عيس ى وعار

 تحبس سيد الشيخ لي وكتابته  محمد بلخير عبد الا تحرار

 وقرن درك الناس غير أن نبغيه  يا حسراه رفاقي وقت هجار

 يوم أن غاب رفيقهم ما حاروا فيه  يا حسراه على سماحتي الأحرار

 منا ومشليه ملهيه  مشليه يا حسراه على ملاعب في الأقدار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

283 

 ولباس الهمة لمجبور ديواتيه تباشين الخيل بشبور التشطار

 كذا من قبطان بعلامة طوبه يا حسراه على نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقه ويخليه  يا حسراه منين كان سلسلنا الكفر

 كان العز إلا من البيض ولهيه  يجي يوم حلو يوم قباله حار

مي الشعوري  المعنى  العلاقة  يأخذ  من  انطلاقا  الشعرية،  الصورة  خصائص  إبراز  في  الفنية،  زته 

في النص، من علاقات   تبعا لما يتصوره المتكلم   ، بين الإنسان والمكان. فالألفة تتحقق هنا  المتينة 

 تلك الألفة مع عالمه المألوف سابقا. 

رأسا. المألوف  بالمكان  الالتحاق  يعني  والمنفى،  الأسر  من  الحرية  نيل  للشعور    في  تجاوز  ذلك  وفي 

آن   في  المألوف  المكان  وطبيعة  القائم،  التاريخي  السياق  مع  التواصل  مقتضيات  وفق  بالاغتراب 

 واحد.

تقره   ما  بقدر  إلا  الحس ي،  المادي  المعطى  وفق  الأنموذج،  في  الفنية  الصورة  جماليات  تتحقق  ولا 

 شعري، المرجو الذهاب إليه.إمكانات التخييل الفني، من إقامة علاقات الألفة بالمكان ال

ما   خلال  من  القارئ،  مع  التواصل  آلية  يحقق  الأنموذج،  في  الفنية  للصورة  الشعوري  والمنحى 

مع   التفاعل  من  المزيد  تجسيد  من  يمكن  بشكل  المعنوي،  الإدراك  تفاصيل  من  الصورة  توفره 

عن نفسها صراحة  طبيعة المنفى، وأمنية الحرية. فبغض النظر عن أن الذات الشاعرة، تتحدث  

أنفة   من  به  تعتز  أن  يمكن  ما  إلى  والسجن،  المنفى  معاناة  تجاوز  تحاول  ذلك  مع  فهي  النص،  في 

 وشموخ.

 أنشوف اسيادي أهل النيف ماليه نتنزه في صخرة بلا قفار

 عجل يا ربي بحفي ولا نجيه  من عند المحبة وما حافي بشار

 ويقولوا هذا بسيده وسمح فيه  الحبس بي عيس ى وعار ما بياش

 تحبس سيد الشيخ لي وكتابته  محمد بلخير عبد الا تحرار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

284 

ما    وفق  الشاعرة،  الذات  لدن  من  فعلية  إرادة  والمنفى،  السجن  واقع  تجاوز  محاولات  تكون  قد 

في ذلك. غير أن ما يفه  الباسلة  التعبير عنه من خاصية المقاومة الشعورية  م من المقطع،  أرادت 

أمامهما،   انهارت  اللتان  وكبريائها  أنفتها  وهو  مطلقا،  عنه  التنازل  الشاعرة  الذات  ترد  لم  ما  هو 

 تفاصيل المعاناة الشعورية المتعلقة بالمنفى. 

والمدرك الشعوري لحيثيات المعاناة، هو التأسيس الجوهري لجماليات الصورة الفنية، من خلال  

الواقع  بالمعطيات  الصورة  الاحتكاك  لطبيعة  مادي  مفهوم  إعطاء  من  يمكن  مما  الملموسة،  ية 

 الفنية في النص. 

الواقع.    مع  للنص  المباشرة  العلاقة  لطبيعة  القصيدة،  في  الفنية  للصورة  المادي  المفهوم  يستند 

وفي ذلك ما أراد النص تقديمه من طبيعة الانعكاس الموضوعي، لطبيعة الإدراك لحيثيات الواقع  

 القائم.

خلال وا من  الفنية،  للصورة  المادي  المنحى  طبيعة  لإدراك  الفعلي،  السبيل  هي  الشعورية  لمعاناة 

مع   بالمقارنة  الحاضرة،  المنفى  حياة  خصائص  وفق   ، المتكلمة  للذات  الشعورية  المعاناة  تقديم 

 حياتها السابقة وقت الحرية والمقاومة. 

راءة، تفاصيل التحولات التاريخية السلبية، وفي هذه الحال يكون المعطى التاريخي، عاملا هاما لق 

التي جعلت الشخصية المتكلمة بعيدة عن تفاصيل الصراع والمواجهة  غير أن ما يحقق إيجابيتها،  

تفاصيل   وفق  أمامها،  تستقر  الحياة  من  جعلت  التي  الواقعية،  التناقضات  لطبيعة  إدراكها  هو 

 الإحباط والاستسلام.

لتفاصيل الماض ي، وذكرياته وفق ما كان عليه الزمن في نظرها، من حياة  وهنا تعمد الذات المتكلمة 

 العز والسؤدد والحرية. 

 وقرن درك الناس غير أن نبغيه  يا حسراه رفاقي وقت هجار

 يوم أن غاب رفيقهم ما حاروا فيه  يا حسراه على سماحتي الأحرار

 مشليه منا ومشليه ملهيه يا حسراه على ملاعب في الأقدار

 ولباس الهمة لمجبور ديواتيه ن الخيل بشبور التشطارتباشي



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

285 

 كذا من قبطان بعلامة طوبه يا حسراه على نقار قبال نقار

 المغلوب يفوت حقه ويخليه  يا حسراه منين كان سلسلنا الكفر

 كان العز إلا من البيض ولهيه  يجي يوم حلو يوم قباله حار

ى واقعي فعلي يرتبط بمكان الألفة وهو مدينة  تختص جماليات الصورة الفنية في الأنموذج، بمعن 

"البيض". حيث تكون الغاية في الذهاب إليه، آخر ما يصل إليه الأنموذج. وقبل ذلك حنين كبير 

من   ذلك  بدا  وحرية،  وسؤدد  عز  من  قبل  من  تعيشه  كانت  ما  وفق  المتكلمة،  الشخصية  لماض ي 

 قية التي كانت تحياها من قبل. مظاهر العزة والفروسية، ومظاهر الحياة الشعبية الرا

ميزته حياة   واقع جديد،  المتكلمة من  الشخصية  إليه  آلت  لما  نتيجة  الحسرة،  الحنين مع  ويلتقي 

الأسر والمنفى. وفي ذلك استدعاء للمعطى التاريخي، في حيثياته الجدلية المنبنية على طبيعة إدراك  

الوعي. من حيث ما أرادت الذات المتكلمة    التناقضات التاريخية، ذات العلاقات المباشرة بطبيعة

المأساوي   وواقعها  التليد  ماضيها  بين  الواقعي،  الإدراك  لطبيعة  تبعا  تجسيده  من  النص،  في 

المحبط. وفي ذلك أيضا إيجابية الوعي التاريخي، من خلال ما تأمله الشخصية المتكلمة، من أمل في  

 ا الاستعمار الفرنس ي بممارساته.غد جديد، رغم مظاهر الحيف والتجاوز، التي رسخه

 البنية التركيبية الثالثة: -

 كان العز إلا من البيض وهميه  أمر الله قريب ويدور المشوار 

 ويجي يوم غد والآخر نزهوا فيه   نتنوا ليام والفلك إذا دار

 ربي قال الطانة عبدي نوفيه  نرجوا نوبتنا ونتبدل الأسعار 

 بين الكاف والنون شأن الله يقضيه  الأبرارتجاه الرسول وأصحابه 

 تجاه الرسول محمد نبيه في السياق راني رميت عليه العار

 بوبكر الصديق والمصدق به  اغفر يا غفار لأمة المختار

 نسنى في الحار الأيمن نساهيه  سلكنا من هول ذيك و هذا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

286 

 العبد إذا تاب الله عليه  يا حليمويا كريم ويا ستار

 في ذنب كثير ياسر ما نحصيه اغفر يا غفار لجميع الحضار

 أستر عيبي ما علم حد نوريه  يا حليم ويا كريم ويا ستار

 لناظم الأشعار ولوالديه  أغفر يا غفار لجميع الحضار

في   الكبير  الأمل  مع  الإلهية،  للذات  المطلق  التسليم  خاصية  التركيبية،  البنية  في  المعنى  يأخذ 

 ة إلى الوطن.الخلاص، والعود

ويشكل المعنى هنا، القاعدة الأساسية للتصوير الفني، من خلال تأكيد الخلفية الإيمانية المطلقة  

للذات المتكملة في النص. وتتعلق الصورة الفنية بجانبها الواقعي، في رفض الواقع القائم والأمل في  

الواق مستوى  على  القائمة،  التناقض  لعلاقات  ونتيجة  الجديد.  ظلم  الغد  من  به  تميز  وما  ع 

للذات   المتواصلة  المعاناة  هما من جوانب  جانبا  الفني  التصوير  يقدم  الإنساني،  للحق  ومصادرة 

المتكلمة، من خلال الإقرار بعجزها المطلق في الوصول إلى الخلاص من حياة المنفى، وتعليق الأمل 

 بة الإنسانية. في ذات "الإله"، كأنموذج عاملي محوري ومساعد، لتحقيق تلك الرغ

 كان العز إلا من البيض وهميه  أمر الله قريب ويدور المشوار 

 ويجي يوم غد والآخر نزهوا فيه   نتنوا ليام والفلك إذا دار

 ربي قال الطانة عبدي نوفيه  نرجوا نوبتنا ونتبدل الأسعار 

 بين الكاف والنون شأن الله يقضيه  تجاه الرسول وأصحابه الأبرار

 تجاه الرسول محمد نبيه راني رميت عليه العارفي السياق 

 بوبكر الصديق والمصدق به  اغفر يا غفار لأمة المختار

 نسنى في الحار الأيمن نساهيه  سلكنا من هول ذيك و هذا



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

287 

إلى الأرض والوطن،    في الخلاص، بتقريب أمر "الله" بذلك، والعودة  الفتي للأمل  يعتمد التصوير 

فالمكان يحقق وجوده الموضوعي، تبعا للعلاقة الشعورية القائمة بين    حيث ألفة المكان "البيض". 

 الذات المتكلمة وكيفية تصور مكان الألفة. 

في   والأمل  الحاضر،  بين  المقارنة  بعقد  واقعيا  منظورا  النص  يقدم  الزمن،  عامل  مع  وبالتواصل 

ا حياة  من  إليه  المآل  كان  لما  نتاج  هو  الحاضر،  رفض  كان  وإذا  فقد  المستقبل.  والمنفى،  لسجن 

 يكون المستقبل شيئا آخر، من الإشراق والسعادة. 

عليه الصلاة    -والنص في ذلك لا يتجاوز عتبات الدعاء بالمغفرة، والتوسل بذات الرسول "محمد"

 ، من أجل الإسراع في تحقيق المراد والتحرر. -والسلام

لى حد سواء  يختص التعامل مع  تختص الصورة الشعرية بالتعامل بواقعية مع الزمان والمكان ع 

بالحنين   المكان  ويختص  وانعتاق.  حرية  من  فيه  لما  المستقبل  في  والأمل  الحاضر،  برفض  الزمان 

 لمكان الألفة، والعودة إلى الوطن والديار، بغرض استرداد السعادة وحياة الاستقرار. 

وأه بقيمة  الوعي  من جوانب  الهام  الجانب  هي  الشعرية،  الصورة  التاريخي، وواقعية  الظرف  مية 

 تبعا لما انبنت عليه العوامل التاريخية من تناقض، في تطورها الجدلي.

تحديد   في  السلبي  التحول  يمثل  النص،  في  المتكلمة  الذات  بواقع  في علاقته  التاريخي  العامل  إن 

ع  منظور النص الشعري، في تصوير حيثيات الواقع.والبنية النصية بأكملها، هي من صميم الواق

 الجديد لتلك الذات من خلال ما قدمته، من تفاصيل المأساة والمعاناة في حياة المنفى.

طبيعة   إدراك  خلال  من  النص،  في  السائد  التاريخي  الوعي  لطبيعة  نموذجي  تحقيق  ذلك  وفي 

الجدلية  التطورات  وفق  التناقض،  خاصية  على  انبنت  التي  الجديدة،  الواقعية  العلاقات 

 التاريخ. الحاصلة على مستوى 

 العبد إذا تاب الله عليه  يا حليم ويا كريم ويا ستار

 في ذنب كثير ياسر ما نحصيه اغفر يا غفار لجميع الحضار

 أستر عيبي ما علم حد نوريه  يا حليم ويا كريم ويا ستار



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

288 

 لناظم الأشعار ولوالديه  أغفر يا غفار لجميع الحضار

الحضاري   الانتماء  يتم استحضار عوامل  الدعاء  ومع ذلك  التوسل بخاصية  والديني، من خلال 

الحاجات   وتلبية  الإيماني،  السند  تحقيق  من  الخاصية،  لتلك  لما  والستر،  والمغفرة  بالخلاص  لله 

 النفسية والشعورية والعاطفية للذات المتكلمة. 

الآن    في  المطلق  والإيمان  الوعي  مرتكز  على  النص،  في  الشعرية  للصورة  الأساسية  الخلفية  تقوم 

ذاته. وإن تعلق الوعي بطبيعة إدراك خصوصيات الواقع وفهم مميزات المعاناة التي تعانيها الذات  

المتكلمة في النص، من عوامل السجن والمنفى  فالإيمان مثل الجانب الروحي المطلق لتلك الذات،  

 وفق ما تؤمن به من توسل لذات كاملة ومتسامية، ترجو منها الخلاص مما هي فيه. 

جانبا  والعام مثل  الروحي  العامل  على  للقارئ  إحالة  من  القصيدة،  نص  ميز  الذي  الحضاري  ل 

هاما، من علاقة الصورة الفنية بالواقع. فالواضح من خلال المتابعة الموضوعية لنص القصيدة،  

أن واقع الذات المتكلمة هو نتاج لعلاقات صراع تاريخية، قامت في الماض ي، وميزت حياة الصراع  

تكلمة وغيرها، من باب أن الصورة الشعرية في معناها المادي الواقعي، هي تجسيد لمعاناة  للذات الم

 والمنفى في ظل الاستعمار الفرنس ي.   أي جزائري عانى حياة الأسر

فخصوصية الصراع التاريخي، هي من صنعت أحداث النص، وفق طبيعة التناقضات التي انبنى 

صنع آليات التصوير الفني والجمالي   ط الوعي التاريخي الذي عليها واقع الذات المتكلمة، تبعا لنم

 على مستوى القصيدة. 

والحضور المميز للجانب الروحي في النص، لا يعني هنا سلبية التعاطي مع حيثيات الواقع، بقدر   

محاولات   خلال  من  المنفى،  حياة  من  والخلاص  الحرية  وأهمية  بقيمة  الموضوعي  الوعي  يعني  ما 

ل جادة  بمشروعية  فنية  الإقرار  تحتم  الموضوعية  أن  مع  الواقعي.  بالعمق  الروحي  الجانب  ربط 

البشري، من إحاطة بمختلف عوامل   ينبني عليه الوعي  الواقع وفق ما  الكلي، لمعطيات  الاحتكام 

 التناقضات التاريخية والاجتماعية، وكذا عوامل الصراع.

 *الهوامش: 

، دار فيسيرا  -التاريخ والقضايا والتجليات–الثقافة الشعبية الجزائرية  عبد الحميد بورايو: في  -1

 42، ص:2011الجزائر، الطبعة الأولى -للنشر والتوزيع، 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

289 

 53المرجع نفسه، ص:-2

الجزائر،  -عبد الله الركيبي: الشعر الديني الجزائري الحديث، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،  -3

 363، ص:1983

الشي-4 بن  للنشر  التلي  الوطنية  الشركة  التحريرية،  الثورة  في  الجزائري  الشعبي  الشعر  دور  خ: 

 366، ص:1983الجزائر، -والتوزيع، 

البيضاء  -5 الدار  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  توبقال  دار  المغرب،  في  الزجل  الجراري:  –عباس 

 363، ص:1997المغرب، الطبعة الأولى، 

 53لجزائري الحديث، ص:عبد الله الركيبي: الشعر الديني ا-6

 .368يراجع في ذلك المرجع نفسه، ص:-7

والتوزيع،  -8 والنشر  للطباعة  التونسية  الدار  الشعبي،  الشعر  المرزوقي:  الطبعة -محمد  تونس، 

 54، ص:1993الأولى 

للطباعة  -9 نهضة مصر  دار  وافي،  الواحد  عبد  علي  تحقيق:  المقدمة،  خلدون:  بن  الرحمان  عبد 

 1350القاهرة، د/ط، د/ت، ص: -، والنشر والتوزيع

 1358/ 1357المرجع نفسه، ص:-10

الفنية-محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث-11 ، دار الغرب الإسلامي،  -اتجاهاته وخصائصه 

 422، ص:1985لبنان،-الطبعة الأولى، بيروت

القاهرة-12 المعارف،  دار  الشعري،  والبناء  الصورة  عبد الله:  حسن  ،د-محمد  د/ط  ت، /مصر، 

 16ص:

 11التلي بن الشيخ: منطلقات التفكير في الأدب الشعبي، ص:-13

 11المرجع نفسه، ص:-14



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

290 

للكتاب-15 الوطنية  المؤسسة  الثورة،  في  ودوره  الشعبي  الشعر  دحو:  الطبعة  -العربي  الجزائر، 

 221/ 220،ص:1986الأولى 

الجزائر،  -باجي مختار عنابةينظر في ذلك رابح العوبي: أنواع النثر الشعبي، منشورات جامعة    -16

 107د/ط، د/ت، ص:

 114المرجعنفسه، ص:-17

 2811ابن منظور: لسان العرب، مادة"عجب"، المجلد الرابع، باب العين، ص:-18

دراسة تحليلية للحكاية الشعبية،  -للاستزادة أكثر يراجع: أحمد زياد محبك: من التراث الشعبي-19

 86/87، ص:2005لبنان -دار المعرفة، الطبعة الأولى، بيروت

الشعبي-20 الأدب  زغب:  أحمد  يراجع:  أكثر  والتطبيق-للاستزادة  وادي  -الدرس  مزوار،  مطبعة   ،

 51/ 50، ص:2003الجزائر، الطبعة الأولى، -سوف

الغربي    -21 الجنوب  في  الفرنس ي،  الاستعماري  التوسع  ضد  اندلعت  جزائرية،  شعبية  مقاومة 

"ا في منطقة  وبالتحديد  ما  الجزائري،  الأولى  المرحلة  كانت  الشيخ"، على مرحلتين   لأبيض سيدي 

 م.1881-1867م، والمرحلة الثانية ما بين سنتي 1867-1864بين سنتي 

معلومات عن الشاعر "محمد بلخير بن قدور"، مقدم الطريقة الشيخية مأخوذة من موقع:    -22

http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php 

 نص قصيدة "سلاك المغبون" للشاعر "محمد بلخير بن قدور"، مأخوذ من الموقع الإلكتروني:  -23

https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en 

بلخير،   -24 لمحمد  المغبون"  سلاك  قصيدة"  لدلالات  دينية  أنثربولوجية  لعبيدي:دراسة  فريدة 

الأديان  أنثروبولوجية  المجلد  مجلة  العدد  19،  بتاريخ:01،  تلمسان2023/ 01/ 05،  جامعة   ،-

 549الجزائر، ص:

  

http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php
https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

291 

 *المراجع: 

الشعبي-1 الأدب  زغب:  والتطبيق-أحمد  سوف-الدرس  وادي  مزوار،  مطبعة  الطبعة  -،  الجزائر، 

 2003الأولى، 

الشعبي-2 التراث  زياد محبك: من  دار  -أحمد  الشعبية،  للحكاية  تحليلية  الطبعة  دراسة  المعرفة، 

 2005لبنان -الأولى، بيروت

للنشر  -3 الوطنية  الشركة  التحريرية،  الثورة  في  الجزائري  الشعبي  الشعر  دور  الشيخ:  بن  التلي 

 1983الجزائر، -والتوزيع، 

 الجزائر، د/ط، د/ت -رابح العوبي: أنواع النثر الشعبي، منشورات جامعة باجي مختار عنابة-4

الزج-5 الجراري:  البيضاء  عباس  الدار  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  توبقال  دار  المغرب،  في  –ل 

 1997المغرب، الطبعة الأولى، 

، دار فيسيرا  -التاريخ والقضايا والتجليات–عبد الحميد بورايو: في الثقافة الشعبية الجزائرية  -6

 2011الجزائر، الطبعة الأولى -للنشر والتوزيع، 

المق-7 خلدون:  بن  الرحمان  للطباعة  عبد  نهضة مصر  دار  وافي،  الواحد  عبد  علي  تحقيق:  دمة، 

 القاهرة، د/ط، د/ت -والنشر والتوزيع، 

الجزائر،  -عبد الله الركيبي: الشعر الديني الجزائري الحديث، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع،  -8

1983 

زائر، الطبعة الأولى  الج-العربي دحو: الشعر الشعبي ودوره في الثورة، المؤسسة الوطنية للكتاب-9

1986 

والتوزيع،  -10 والنشر  للطباعة  التونسية  الدار  الشعبي،  الشعر  المرزوقي:  الطبعة  -محمد  تونس، 

 1993الأولى 

 مصر، د/ط ،د/ت -محمد حسن عبد الله: الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة-11



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

292 

الفنية-الحديثمحمد ناصر: الشعر الجزائري  -12 ، دار الغرب الإسلامي،  -اتجاهاته وخصائصه 

 1985لبنان،-الطبعة الأولى، بيروت

 *المعاجم والقواميس: 

 مصر، د/ط، د/ت –أبو الفضل جمال الدين بن منظور: لسان العرب ،دار المعارف، القاهرة  -1

 *المجلات: 

المغبون" لمحمد بلخير، مجلة  فريدة لعبيدي:دراسة أنثربولوجية دينية لدلالات قصيدة" سلاك    -1

 الجزائر-، جامعة تلمسان 2023/ 01/ 05، بتاريخ:01، العدد 19أنثروبولوجية الأديان، المجلد 

اقع الإلكترونية:  *المو

1-http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php 

2-https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en  

  

  

   

  

http://www.cheikhiyya.com/Sidi-Mohamed-Belkhir.php
https://4elbayadh.blogspot.com/2019/02/blog-post_12.html?m=0&hl=en


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

293 

 القضايا الدينية والأدبية في الشعر الصوفي الشعبي 

 من خلال ديوان الشيخ محمد الريغي شبيرة

Religious themes and literary in the popular Sufi 

Prophetic poem, focusing on the Algerian poet Sheikh 

Muḥammad al-RīghīShabīra’sdiwan 

 الأستاذة حكيمة بوشلالق 

 الجزائر / المسيلة محمد بوضياف جامعة

hakima.bouchelaleg@univ-msila.dz  

 الملخص:

يتحننندث المقنننال عنننن القضنننايا الدينينننة والأدبينننة فننني الشنننعر الصنننوفي الشنننعبيمن خنننلال دينننوان الشنننيخ  

شنننبيرة، حينننث تناولنننتُ فينننه التعرينننف بالمنننديح النبنننوي، وبالحقيقنننة المحمدينننة فننني شنننعر  محمننند الريغننني

المنننننديح النبنننننوي والمتصنننننوفة عمومنننننا، ثنننننم التعرينننننف بالشننننناعر ، واسنننننتظهار العناصنننننر الصنننننوفية التننننني 

" وظفهننا مننن خننلال مدحننه للرسننول صننلى الله عليننه وسننلم، واختننرُت لننذلك قصننيدة واحنندة مننن ديوانننه

 
ث
ثببب
 
"فنننني منننندح الرسننننول صننننلى الله عليننننه وسننننلم، حاولننننت مننننن خلالننننه اسننننتكناه البنننننى اش  ركبببشر شبببرثَ مبببا ث

التننني وظفهننا الشنناعر فننني قصننيدته علننى غنننرار ممننن سننبقه منننن الشننعراء فنني مننندحهم  المدحيننة الجدينندة

للنبي صلى الله عليه وسلم، فوجدته يختلف عنننهم فنني بعننض العناصننر ، فقنند أهمننل بعننض العناصننر 

نبننوي وركننز علننى بعضننها فقننط ، كمدحننه للسننيدة فاطمننة رضنن ي الله عنهننا المؤسسننة لقصننيدة المننديح ال

ابننننننة الرسنننننول صنننننلى الله علينننننه وسنننننلم، ومحاولاتنننننه المتكنننننررة فننننني إعنننننادة ذكنننننر عناصنننننر المننننندح النبنننننوي ، 

 فاكتفى فقط بذكر:

النسننننيب النبننننوي، التوسننننل وطلننننب الشننننفاعة يننننوم القيامننننة ، منننندح السننننيدة فاطمننننة رضنننن ي الله عنهننننا ، 

 جاة.التضرع والمنا

القصنننننيدة النبوينننننة الصنننننوفية، الحقيقنننننة المحمدينننننة، الشننننناعر محمننننند الريغننننني  الكلمبببببات المفتاحيبببببة:

   شبيرة، النسيب النبوي، التوسل والتشفع، المناجاة والتضرع.

  

mailto:hakima.bouchelaleg@univ-msila.dz


La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

294 

Abstract  

This article examines religious themes and literary in the popular Sufi 

Prophetic poem, focusing on the Algerian poet Sheikh Muḥammad al-

RīghīShabīra’sdiwan (collected poems). It begins with defining the genre of Prophetic 

panegyric and situating the concept of the Muhammadian Reality, which is a central 

metaphysical construct in Sufi thought, within the broader framework of Sufi 

devotional poetry. The study then introduces the poet’s biography and analyzes the 

Sufi motifs he employs in his praise of the Prophet Muḥammad (peace be upon him). 

To illustrate this analysis, the article selects a single poem from his collected poems, 

titled “RakbSharrag Ma Thathash”= “A Caravan Set Eastward and Didn’t Return 

back”, as a representative case study. Through a close reading, the article seeks to 

uncover the novel devotional structures deployed by the poet, comparing them to 

established conventions in the Prophetic panegyric tradition. The analysis reveals that 

al-RīghīShabīra diverges significantly from his predecessors: he deliberately omits 

certain foundational motifs of classical eulogy, while accentuating others. Notably, he 

foregrounds the veneration of the Prophet’s daughter Mrs. Fatima Al-zahraa “may 

God be satisfied about her”, and reiterates select devotional elements with distinctive 

rhetorical emphasis. 

Ultimately, the poet’s panegyric architecture is distilled into four principal 

components:  

The Prophetic nassib, which is an evocative prelude invoking sacred memory 

and longing, Intercession and supplication for the Prophet’s mediation in the Day of 

Judgment, Extolling mrs. Fatima Al-Zahraa, integrating her sanctity into the Prophetic 

luminous paradigm, Intimate supplication and mystical address.  

Key words: Sufi Prophetic poetry, the Muhammadian Reality, Muḥammad al-

RīghīShabīra, Prophetic nassib, intercession and Mediation, supplication and mystical 

address.   

 :تمهيد

ام والعصننور إلننى فننن أدبنني  م نجده يتحننول علننى مننرِّ الأيننَّ
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
إذا نظرنا إلى مدح الرَّسول صل

ة إلننى أنننواع مختلفننة منهننا المنندائح العامننة الصننرفة  بويَّ ع المدائح النَّ ة، وتتنوَّ ينيَّ تشيع فيه العواطف الدِّ

ة التنننني تنننن  بوينننننَّ م ، والتنننني تتسننننع لاحتوائهننننا علنننننى كننننل المنننندائح النَّ
َّ
ى الله عليننننه وسنننننل

َّ
سنننننول صننننل ذكر مننننآثر الرَّ

م ، 
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
وتدخل فيها مختلف الأشكال المعروفة للمدائح النبوية، وتذكر سيرة رَسننول صننل

وشننننننمائله، وفضننننننائله، وأحوالننننننه، وكننننننل شنننننناعر يختننننننار المواقننننننف والمشنننننناهد والخصننننننائص التنننننني ينننننندير 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

295 

ول، وبعننننننننننض الشننننننننننعراء يضننننننننننع لقصننننننننننيدته قصننننننننننيدته عليهننننننننننا، وتمتنننننننننناز هننننننننننذه القصننننننننننائد عننننننننننادة بننننننننننالط

 (125م، ص2011)فاطمة عمراني،  .اسما

م ،  
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
سننول صننل ولم تخل المنندائح العامننة مننن قننيم تقليديننة، فالشننعراء غنننوا للرَّ

وأمارتننه وعظننم خلقننه، وسننماحة دينننه، وسنننته وسننيرته، فلننم يتركننوا موضننوعا أو  وأشننادوا بمعجزاتننه

قنننوا إليهنننا فننني شنننعرهم.  وتطرَّ
َّ
)فاطمببة عمرانبببي، ناحينننة تتعلنننق بنننه، وبفتوحنننات الإسنننلام وإنجازاتنننه... إلا

 (126-125م، ص ص2011

م لا يطلننب وظيفننة ولا جننائزة ولا جاهننا 
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
بي صننل ولا عطفننا أو  فالشاعر أمام النَّ

ى الله 
َّ
محاباة مما عرفه ديوان المدح العربي...، بننل ينشنند راحننة الضننمير ورضنن ى الله تعننالى ورسننوله صننل

م، وأهل بيته عليهم السلام لينعم بسعادة الدين والدنيا جميعا.
َّ
 عليه وسل

 المديح النبوي و القصيدة الصوفية النبوية   :أولا 

م بتعنننداد المنننديح النبنننوي هنننو  - 1
َّ
ى الله علينننه وسنننل

َّ
سنننول صنننل ذلنننك الشنننعر النننذي ينصنننبر علنننى مننندح الرَّ

قيننننة، وإظهننننار الشننننوق لرؤيتننننه، وزيننننارة قبننننره والأمنننناكن المقدسننننة التنننني ارتبطننننت 
ُ
ل
ُ
لقيننننة والخ

َ
صننننفاته الخ

بحينناة الرسننول صننلى الله عليننه وسننلم، مننع ذكننر معجزاتننه الماديننة والمعنويننة، ونظننم سننيرته شننعرا ونثننرا 

 بغزواته، وصفاته المثلى، والصلاة عليه تقديرا وتعظيما.والاشادة  

ويُظهر الشاعر المادح في هننذا النننوع مننن الشننعر الننديني تقصننيره فنني أداء واجباتننه الدينيننة والدنيويننة،  

اه طالبننا  شينة، وكثرة ذنوبه في الدنيا مناجيا الله بصدق وخوف مسننتعطفا إيننَّ
ُ
ته الم

َّ
ويذكر عيوبه وزلا

 .(472، ص1969)بن تاوريتو الصادَ عفيفي،  غفرةمنه التوبة والم

م طامعننننا فنننني شننننفاعته يننننوم القيامننننة، وغالبننننا مننننا  
َّ
ى الله عليننننه وسننننل

َّ
سننننول صننننل وينتقننننل بعنننند ذلننننك إلننننى الرَّ

 يتداخل المديح النبوي مع قصائد التصوف  لأن هذا الأخير ساهم بشكل كبير في إذاعته.

فهنني لننون مننن التعبيننر عننن  -لننى حنند رأي زكنني مبنناركع-و يعنند المننديح النبننوي فنننا مننن فنننون التصننوف  

العواطنننننننف الدينينننننننة، وبننننننناب منننننننن الأدب الرفينننننننع، لأنهنننننننا لا تصننننننندر إلا عنننننننن قلنننننننوب مفعمنننننننة بالصننننننندق 

، ولنننم يننننظم فينننه منننن غينننر المتصنننوفة إلا الننننذر اليسنننير، فهنننو  (17)زكبببي مببببارك، دت، صوالإخنننلاص

 (53م، ص2005)أحمد عبيدلي،   ان.يجعل من النبي صلى الله عليه وسلم سر الوجود وعلة الأكو 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

296 

وذلك أن المديح عند هؤلاء لا يتجاوز وصف النبوة الظاهر إلى القول بالحقيقة المحمديننة،  

والننننور المحمننندي اللنننذين همنننا أصنننلان منننن أصنننول التصنننوف، فعلنننى حننند قنننول ابنننن عربننني: )إنمنننا كاننننت 

بنننه الأمنننر وخنننتم، فكنننان نبينننا حكمتنننه فردينننة، لأننننه أكمنننل موجنننود فننني هنننذا الننننوع الإنسننناني، ولهنننذا بننندئ 

وآدم بننين المنناء والطننين، و أول الأفننراد الثلاثننة، ومننا زاد علننى هننذه الأوليننة مننن الأفننراد فإنهننا عنهننا، فكننان 

)اببن عرببي،  (عليه السلام أول دليل على ربه، فإنه أوتنني جوامننع الكلننم التنني هنني مسننميات أسننماء آدم

م كنننان قبنننل خلنننق آدم، ، ومعننننى هنننذا أنَّ ال (214م، ص1980محبببي البببدين ، 
َّ
ى الله علينننه وسنننل

َّ
بننني صنننل نَّ

م
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
ت تنتقل من نبي إلى نبي حتى ظهرت في شخصه صل

َّ
 .وأنَّ حقيقته ظل

بوي  
ث
ة في شعر المديح الن  ثانيا: الحقيقة المحمديث

النبوينننة لعنننلَّ أهنننم شننن يء لابننند أن أذكنننره فننني هنننذا العنصنننر وأتحننندث علينننه هننني تلنننك القصنننائد  

م، كمنننا أركنننز أيضنننا علنننى الخطننناب الصنننوفي 
َّ
ى الله علينننه وسنننل

َّ
سنننول صنننل الكثينننرة التننني قيلنننت فننني مننندح الرَّ

بنننوي ظنننل  وأبعننناده علنننى القنننول الشنننعري عامنننة، وعلنننى شنننعر المنننديح النبنننوي خاصنننة لأن بننناب المنننديح النَّ

قليد أو الإتباع. ظم سواء بالتَّ  مشرعا يدخله كل من يحسن النَّ

ة لثقافة عصننر مننن وهذا ملحظ آخ  قديَّ ر لابد من أخذه بعين الاعتبار في محيط القراءة النَّ

يني فيهننا هننو المحنننرِّك  سننت عبنننر العصننور المتواليننة، حيننث كننان العنصنننر النندِّ العصننور، وهنني ثقافننة تأسَّ

صورات. وجهات والتَّ  والفاعل في التَّ

هنننذا يمكنننن أن يخنننتلط كمنننا شنننكلت الملامنننح الفقهينننة لهنننذه الثقافنننة العمنننود الفقنننري بقنننوة، وب 

 علينا الإحساس بالروح النبوية، وبين المكونات الثقافية أو الأدبية لهذا الشاعر أو ذاك الفقيه.

بنننوة لنننه امتنننداد تننناريخي بعننند أن   ثنننم أن تنننلازم الثقافنننة الإسنننلامية منننع هنننذا الإحسننناس بنننروح النر

ل، وخننلال العصننور الأولننى،  مننن تنناريخ الإسننلام، ففنني هننذه اسننتقلت الأمننداح النبويننة عننن مجراهننا الأوَّ

ة بصنننوت الشنننعراء النننذين  ة الإسنننلاميَّ المرحلنننة كاننننت تعتبنننر وجهنننا آخنننر للننندّ؟فِاع عنننن الرسنننالة المحمدينننَّ

م ، 
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
 آمنوا وعملوا الصالحات، وأصبح حسان بن ثابت شاعر الرَّسول صل

ة قننند ولننندت فننني نفنننوس فنننالتغني بالحقيقنننة المحمدينننة هنننو جنننوهر الإنسنننان الكامنننل، لأنَّ   بوينننَّ ات النَّ
َّ
النننذ

م شنننننعورا نورانينننننا عارمنننننا بالحنننننب، فأصنننننبح الإحسننننناس 
َّ
ى الله علينننننه وسنننننل

َّ
بننننني صنننننل عراء المنننننادحين للنَّ الشنننننر

عراء مشنننرقا أو مغربنننا كنننان يسنننعدهم البنننوح بهنننذا الحنننب  مضنننافا إلينننه ومنسنننوبا لنننه، كمنننا أنَّ جنننلّ الشنننر



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

297 

ى الله عليننننه 
َّ
م، ويتبنننناهون فنننني التعننننابير عنننننه، والتفنننناوت فنننني وهننننذا الإحسنننناس الصننننادق نحننننوه صننننل

َّ
وسننننل

عراء وبنننين المتصنننوفة نتيجنننة الإحسننناس النننداخلي وكوامننننه، ونتيجنننة  التعبينننر عنننن هنننذا الهينننام بنننين الشنننر

لام، يرتكننز أساسننا علننى  لاة والسننَّ سننول عليننه الصننَّ ة، ذلننك "أنَّ الهيننام بالرَّ عريَّ ِ
ّ
التبنناين فنني المكونننات الشنن

ة" ديَّ  .(192م، ص1986)مخيمر صالح، الحقيقة المحمَّ

ة جميلنننة،   فهنننذا الهينننام وهنننذه الحقيقنننة شنننحذت عاطفنننة العلمننناء والأدبننناء شنننحنات وطاقنننات إبداعينننَّ

رت إنتاجنننا غزينننرا ومتنوعنننا لا حننندود لأبعننناده وآفاقنننه، حينننث نجننندهم  عراء والأدبننناء-وفجنننَّ تتبعنننوا  -الشنننر

ة الزاخرة، بدءا بالحننديث عننن نسنن  بويَّ يرة النَّ م ومولننده إلننى مراحل السِّ
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
سننول صننل ب الرَّ

عنننننننوا عنايننننننة خاصننننننة  -كتابننننننا وشننننننعراء-الحننننننديث عننننننن وفاتننننننه وآل بيتننننننه ومعجزاتننننننه...، ولعننننننلَّ المغاربننننننة 

هننا 
ر
وق إلننى زيننارة البقنناع المقدسننة، وهنني كل

ة والشننَّ بويننَّ عننال النَّ بموضوعات خاصة كالمعراج والهجننرة والنِّ

ل جواننننب مختلفنننة منننن فنننيض ِ
ّ
شنننك

ُ
ى الله  ت

َّ
سنننول صنننل عب للرَّ بنننوي، النننذي كنننان يُكننننه هنننذا الشنننَّ الحنننب النَّ

عر ِ
ّ

ثنننننر أو الشننننن  لنننننه ومتجاوبنننننة معنننننه، سنننننواء منننننا جننننناء بنننننه فننننني ذلنننننك منننننن النَّ
ة
ة م ومُغذينننننَّ

َّ
)أحمبببببد علينننننه وسنننننل

 .(605-604م، ص ص2008الطربيق أحمد، 

  
ر
عر الجزائنننري الحنننديث جنننزءة منننن التننن ِ

ّ
ة فننني الشننن بوينننَّ راث العربننني الإسنننلامي النننذي هنننذا وتمثنننل المننندائح النَّ

وازع  وفي والنننننَّ ظهننننر فنننني الأدب العربنننني وشنننناع منننننذ زمننننن طويننننل، وقنننند ارتبطننننت فنننني نشننننأتها بننننالفكر الصننننر

بننوي  م أو الإشننادة بننآل البيننت النَّ
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
ة لما فيها من صدق العاطفة نحو الرَّسول صل ينيَّ الدِّ

ى الله
َّ
بنني صننل يعة وحبهم للنَّ ِ

ّ
م وآلننه، فالمنندائح عننندهممع شعراء الش

َّ
الشننيعة ليسننت دينيننة  - عليننه وسننل

ا فننني  فاع عنننن آل البينننت وحقهنننم فننني الحكنننم والخلافنننة، أمنننَّ فحسنننب وإنمنننا ارتبطنننت بالسياسنننة   أي الننندِّ

قننرب لله تعننالى عننن طريننق  شننوق، أو التَّ
َّ
وسننل أو الت المدائح الأخرى فكننان النندافع لهننا هننو التبننررك، أو التَّ

لاة وأزكننى التسننليم، حيننث تظهننر هننذه الفكننرة مدح نبيه عليننه أف فنني جميننع  -حننب النبنني وآلننه-ضننل الصننَّ

 العصور حتى العصر الحديث.

عر الجزائننري الحننديث،   ِ
ّ
ة فنني الشنن بويننَّ وع الأول ويمكننن التفريننق بننين نننوعين مننن المنندائح النَّ هننو مننا  فننالنَّ

ة إلننى حنند كبيننر، أمننا ا -أساسننا-كننان امتنندادا للتننراث القننديم وهننو يننرتبط  وفيَّ ظرة الصننر  لنوعالثننانيبننالنَّ

هننوض واليقظننة، وذلننك  م مبنندأ للنندعوة إلننى النر
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
سننول صننل فهننو الننذي اتخننذ مننن منندح الرَّ

ة   ياسيَّ ة والسِّ ة والأدبيَّ رت الحياة الفكريَّ كان تعبيرا عن مرحلة حضننارية عاشننتها  ول فالأ بعد أن تطوَّ

اس فننني  الجزائنننر قبنننل هنننذا القنننرن، وكنننان الننندين فيهنننا قننند أصنننبح هنننو "القنننوة" الوحيننندة التننني بقينننت للننننَّ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

298 

وع الثننننانيحينننناتهم  أمننننا  ة جدينننندة انتقلننننت إليهننننا الجزائننننر بسننننبب  النننننَّ فكننننان تعبيننننرا عننننن مرحلننننة حضنننناريَّ

 استعمار الأتراك عليها.

م وصننفاته ومعجزاتننه، ومننا كما يمكن التفريق بي 
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
ن الحديث عن الرَّسول صل

ة، وبننننين الحننننديث عننننن "الحقيقننننة المحمديننننة" و"النننننور المحمنننندي"  وحيننننة والجسننننديَّ يتصننننل بحياتننننه الرر

 وحب هذه الحقيقة.

انيننة ف 
َّ
ا الث هننا وصننف لننه ولأقوالننه وأفعالننه أو للواقننع، أمننَّ هنني فننالأولى تنندخل فنني مجننال المننديح لأنَّ

ة وتدخل في التصوف. احية الميتافيزيقيَّ  (52-51م، ص ص1992)عبد الله الركيبي،   تخص النَّ

ور المحمنندي" أو   ه غننزل فنني "النننر وفي ، لكنننَّ جننه أصننحابها إلننى الغننزل الصننر اني اتَّ
َّ
وع الث وقصائد النَّ

ة" تلننك القضننية شننغلت المتصننوفة طننويلا، وبنننوا عليهننا نظننريته م فنني التصننوف، فنني "الحقيقننة المحمديننَّ

 وهي فكرة آمنوا بها وعبروا عنها في قصائدهم وأشعارهم وكتاباتهم.

يعة والمتصننوفة،   ِ
ّ
نة والشنن وفكننرة "النننور المحمنندي" هنني مننن القضننايا التنني عننرض لهننا أهننل السننر

ور ظهننر فنني صننورة آدم... ثننمَّ بصننورة كننل نبنني يعة فنني أنَّ هننذا النننر ِ
ّ
فقننون مننع الشنن نة يتَّ  وإذا كننان أهننل السننر

م نفسه.
َّ
ى الله عليه وسل

َّ
بي صل  بعده، حتى ظهر أخيرا في صورة النَّ

نة   يعة يننرون أنَّ هننذا  -يضننيف الركيبنني-وإذا كننان أهننل السننر ِ
ّ
يقفننون عننند هننذا الحنند، فننإنَّ الشنن

ى الله عليننه 
َّ
رسننول صننل

َّ
ة الننذين يقتبسننون مننن نننور ال وفيَّ رق الصننر

ر
ور تسلسننل فنني الأولينناء ورجننال الطنن النننر

م
َّ
ة هي "مبدأ الحياة ومركزها في العالم، فهي بهننذا المعنننى وسل ، وهم يرون أيضا أنَّ الحقيقة المحمديَّ

 روح كل ش يء وحياته.

ة، كمننننا   ة بالحقيقننننة المحمديننننَّ وكثيننننرا مننننن الأحيننننان مننننا يخننننتلط الحننننديث عننننن الحقيقننننة الإلهيننننَّ

هننم خلفنناء ال م أو يخننتلط الحننديث عننن الأولينناء والمبالغننة فنني تصننويرهم علننى أنَّ
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
بنني صننل نَّ

اس.  (267-266م، ص ص1992)عبد الله الركيبي،    وسطاء بين الله تعالى والنَّ

ر كنننل هنننذا شننناعر جزائريونكتفننني فننني هنننذا الموضنننع أن ننننذكر  فننني شنننعره إذ ينننذكر فننني  -أو بعضنننه–يصنننوِّ

م، والمننواطن التنني درج ف  -عموما-قصائده  
َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
سننول صننل يهننا ورأى فيهننا الرِّسننالة، شننوقه للرَّ

د الرِّيغيشننبيرة في
اعر الشننيخ محمننَّ اش "قصننيدتهوهننو الشننَّ

َّ
ثنن
َ
فنني منندح الرسننول صننلى "ْ  ركننبش شننرَّق مننا ث

  .الله عليه وسلم



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

299 

ِّيغي
د الر  اعر محمث

ث
ة في شعره ثالثا: الش وفيث ة و الصُّ ينيث ِّ

 :شبيرة و الجوانش الد 

م أبننوه بننن شننبيرة بننن أحمنند الحنناج 1895شننبيرة ولنند سنننة  هننو محمنند الريغنني :التعريبف بالشباعر-1

تعلننم أبجننديات المعرفننة وحفننظ بعننض . انويبننات رحمهننم الله الصننحراوي، وأمننه فاطمننة بنننت اقوينندر

الصور القرآنية أثناء رعيه الغنم، ثم انتقل إلى زاوية سننيدي بننوجملين بالمسننيلة، وبعنند شننهور انتقننل 

لرحمانيننة ببسننكرة(، ثننم اسننتقر بزاويننة سننيدي عقبننة بسننكرة إلى زاوية سيدي علي بن عمننر بطولقننة) ا

ر منننن القنننرآن الكنننريم، وكنننان ذلنننك حنننوالي سننننة  سنننَّ م، 1915، فحفنننظ بعننند هنننذا المشنننوار الدراسننن ي ماتيَّ

نِّ هنننو الننذي سننناهم فننني خروجنننه المبكنننر مننن الزاوينننة، بعننند حفنننظ نصنننف القنننرآن  ِ
وقنند يكنننون عامنننل السنننّ

 )الريغببي .كالفقنننه والسنننيرة، والقواعننند البسنننيطة للنحنننوالكنننريم، ثنننم أكمنننل دراسنننته فننني بعنننض المنننواد 

 (177م،ص2013شبيرة،  

وبعنند رجوعننه إلننى مسننقط رأسننه امننتهن النجننارة والفلاحننة، ومننارس هوايننة الصننيد المفضننلة لديننه، كننان 

 .يدعو إلى الخير ويُساهم في أعماله بكل الوسائل الممكنة

وخاصة في أواخننر عمننره، لننه انتنناج وفيننر فنني  التزم بقرض الشعر إلى درجة الانعزال في بعض الأحيان،

 .الشعر لكن عوامل التلف ساهمت في القضاء على كثير من قصائده

 (177م،ص2013شبيرة،   )الريغي .م رحمه الله1957نوفمبر 6توفي يوم الخميس 

اش   " قصيدتهالجوانش الدينية في شعره من خلال   -2
ث
ث
 
 : "ركشر شرثَ ما ث

ف الشاعر محمد الريغي
َّ
م شبيرة في قصيدته في مدح  لقد وظ

َّ
ى الله عليننه وسننل

َّ
سننول صننل فنني اثنننان الرَّ

ة بُنينننت عليهنننا  بيتنننا(، مقسنننمة إلنننى مواضنننيع مختلفنننة ،52وخمسنننين بيتنننا) هنننذه التقسنننيمات الموضنننوعيَّ

ة، حيث نجده قد ذكر بويَّ ة النَّ  :القصيدة المدحيَّ

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

300 

د في قوله من البيت-أ  (27م، ص 2013شبيرة،   )الريغي(1-10)النسيش النبوي: تجسث

 
 
َ ر   اد 

 
ين الحِّ

 
اش  فببببببببب

 
ثببببببببب
 
ا ث َِّ مببببببببب 

رث
 

شر شببببببببب
 

كببببببببب  ر 

ي ادِّ
 

كببببببببببببب
 
ن
 
م   ت ي 

 
غببببببببببببب

 
ا   ال

 
ي طببببببببببببب ادِّ هببببببببببببب 

 
 ال
 
 دُون

م  
 

لببببببببب ع  ِّ  م 
 

ع  ببببببببب  ه ا  
 

لببببببببب ي 
 
َ  ل

ُ
م  كببببببببب

 
ل م 
 
ل
 
ت ا يبببببببببِّ

 جببببببببب 

ا
 

ينبببببببببببب لِّ
يببببببببببببد  اع  عِّ

ه ب  ببببببببببببب  و  ا ج  ةج 
 

ينبببببببببببب امِّ
ن  ي   بببببببببببببِّ

ا
 

نببببببببببببببببببببببببببب ي   بِّ
د 

 
غببببببببببببببببببببببببببب ور     ببببببببببببببببببببببببببببُ  ب 

 
ة لا

 
ين شببببببببببببببببببببببببببِّ م 

 
 لا

ه بببببببببببببب  ر 
ُّ
 الت

 
ان

 
كبببببببببببب

ُ
ي ا لببببببببببببِّ ب 

 
ت
 
ك
 
ة ت ببببببببببببب 

 
ل
 
ش  ط

 
البببببببببببب

 
 ط

 عِّ 
ع  يببببببب  قِّ

ب 
 
ي ال ارُو فبببببببِّ

سببببببب    جببببببب  م 
 
ارُو ن

 
ت د اسببببببب 

 
 نببببببب

ي ومِّ
مبببببُ زُول  اه 

 
ى اتببببب

 
ف ص 

 
بين ي كبببببِّ مِّ

و 
 
ى نببببب

 
لببببب ح   ي 

ي الِّ
 

ضبببببببببببب
 
ق
ُ
ي ت تِّ

اج  ي حبببببببببببب  ا ِّ
ي ببببببببببببب  الِّ

ي  ببببببببببببب  ا فببببببببببببِّ
 

 نبببببببببببب

ي  ادِّ
ببببببببببببب 
 
دِّ ع  اك

 
عُوانبببببببببببب و 

 
ي ط ي فببببببببببببِّ ادِّ

مبببببببببببب   مُح 

 

د  و  ا   اسبببببببببببببببببببببب 
 

و طبببببببببببببببببببببب
ُ

 دُونبببببببببببببببببببببب
 
ر َ

 
قبببببببببببببببببببببب ر  م  م  ي  غببببببببببببببببببببببِّ

 
 ال

د 
 

اكببببببببببببببببببببببببببببببببببب ر  ي  كِّ
جُوج 

 
ف
 
ل ي ع  ِّ

د  سببببببببببببببببببببببببببببببببببب   ام 
 
ان  بببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

و   البببببببببببببببرُّ
 
ت

 
لببببببببببببببب

ُ
اهُم  ق عببببببببببببببب  ا ام 

 
د  نببببببببببببببب مببببببببببببببب  ح 

 
ور  أ

ُ
    شببببببببببببببب

د    ع  ب  ام  ي  اه  ر  صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  اح  ة ي 
 

ينبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب دِّ
  
ي الم  فببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

د  جببببببببببببببببببببببببببببببببث و 
 
ت  م 

 
ان

 
ارِّكبببببببببببببببببببببببببببببببب

ه م 
 

نبببببببببببببببببببببببببببببببب ي  ه ز  ع 
 
ن  صبببببببببببببببببببببببببببببببب 

د مببببببببببببببببببببببببببببث ار  مُح  سببببببببببببببببببببببببببب    جببببببببببببببببببببببببببب  م 
 
ا ن يبببببببببببببببببببببببببببب  رِّ

 
َ ي ي   فبببببببببببببببببببببببببببِّ

د  جِّ
 بببببببببببببببببببب 
  
ي الم ا ِّ

و 
 

ب  انبببببببببببببببببببب ر 
ُ

ارُو قبببببببببببببببببببب  د 
 
ت اح   سبببببببببببببببببببب 

د  مبببببببببببببببببببببببببببببث
 
ك
 
ت
 
   ت

 
را جببببببببببببببببببببببببببببب 

 
الا ي و  ِّ 

 
ق ى سببببببببببببببببببببببببببببب  ر  بببببببببببببببببببببببببببببب   ي 

ر   م 
 
ت
 
ن عُود 

 
 ان
 
ت

 
فبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ي خ لببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

ث
لا د د   مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

د  اصببببببببببببببببببببببببببب 
 
ي ق تبببببببببببببببببببببببببببِّ ي  نِّ

ه  اب  يببببببببببببببببببببببببببب 
 
ي ل ادِّ هببببببببببببببببببببببببببب 

 
 ال

 
ات

 
 ذ

 

حيث بدأ قصننيدته بالنسننيب النبننوي والتشننوق إلننى المدينننة المنننورة التنني تضننم قبننر النبنني صننلى  

الله عليه وسلم، وفيها جرت أغلب أحداث سيرته، ويتلو هننذا النسننيب الحنننين لرؤيتننه الرسننول صننلى 

 .الله عليه وسلم ومجاورة قبره

 :التوسَ وطلش الشفاعة يوم القيامة: في قوله الشاعرب 

لقنند خننرج الشنناعر الريغنني عننن النننمط المننألوف فنني قصننائد المننديح النبننوي عننند الشننعراء الأوائننل حيننث 

نننراهم يبتننندؤون القصنننائد النبوينننة بالنسنننيب النبنننوي، ثنننم التحنننذير منننن هنننوى الننننفس، ثنننم يلِجنننون إلنننى 

تحنننندث عننننن مولننننده ومعجزاتننننه وخاصننننة معجننننزة القننننرآن منننندح الرسننننول صننننلى الله عليننننه وسننننلم، ثننننم ال

الكننننريم الخالنننندة، ثننننم التحنننندث عننننن معجننننزة الإسننننراء والمعننننراج، والتحنننندث عننننن جهنننناده عليننننه الصننننلاة 

 والسنننلام، فننني الأخينننر يصنننلون إلنننى التوسنننل والتشنننفع والمناجننناة والتضنننرع  لكنننننا عنننند الشننناعر الريغننني

ة ، وربمننا هننذا أسننلوب جدينند فنني القصننيدة قنند اسننتعجل بتوسننله وطلننب الشننفاعة يننوم القيامنن  نجننده

 (28-27م، ص ص  2013شبيرة،   )الريغي(13-11) :تميز به الشاعر   في قوله



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

301 

و
ُ
ت اع 

 
ف

 
شببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب او  ر ج 

 
ت
 
ون
ُ
ات و  ز  ام   عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

ي وبِّ
بببببببببُ ح    م 

 
ف يبببببببب 

 
ي ن ِّ

 
ْبببببببب ي ع  رُوبببببببببِّ

و  اه  يبببببببب   لِّ

ي لبببببببببببِّ
ث
لا د 

 
و  ا يببببببببببب 

 
ى ل د 

 
غببببببببببب

 
ي ن الِّ

و 
 

 اتببببببببببب
 
ان

 
كببببببببببب
ُ
 ل

 

و   
ُ

اتبببببببببببببببب و 
 
ث ي ح  د فببببببببببببببببِّ ه  صبببببببببببببببب 

  
ن  الم ا مببببببببببببببببِّ

 
نبببببببببببببببب ع 

 
ن م   ي 

د ع  سبببببببببببببببب 
 
ي ن ِّْ

 
وق و  اسببببببببببببببببُ يبببببببببببببببب  ي لِّ ِّ

ببببببببببببببببب  ش  ر 
ُ

لبببببببببببببببب
 
ط
ُ
 ن

د عبببببببببببببببببببببُ
 
ق
ُ
ر ك  ن او  جببببببببببببببببببببب 

 
م  ان

 
ي ثببببببببببببببببببببب الِّ

يببببببببببببببببببببب  ع  ا بِّ
 

 نببببببببببببببببببببب

 

يواصنننل الشننناعر مدحنننه وتوسنننله وطلنننب الشنننفاعة منننن الرسنننول صنننلى الله علينننه وسنننلم ينننوم 

 (28م، ص  2013)الريغيشبيرة،    (15-14 ):القيامة في قوله

ا ايبببببببببببببببببب  ع   م 
 
ون

ُ
كبببببببببببببببببب

 
ا ات دث ِّ

 
الشبببببببببببببببببب ا فِّ

يبببببببببببببببببب 
 
ولا ام   ي 

ي انِّ
سببببببببببببب 
 
ن
 
 ت
 
ول  لا هببببببببببببب 

 
م  ال و  ي يببببببببببببب  انِّ

وث ا عببببببببببببب   يببببببببببببب 

 

د 
 
ن سببببببببببببببببببب  ر ك  م  ايببببببببببببببببببب  انبببببببببببببببببببي د  ا ر  يبببببببببببببببببببث

 
يبببببببببببببببببببه  ل نِّ

ي   ع 

د جببببببببببببببببببب 
  
وِّ لم

 
ن ام 

 
ي ضبببببببببببببببببب ِّ

 
لببببببببببببببببببب

ُ
ي ق نببببببببببببببببببِّ

 
لا
 
يببببببببببببببببببن  ف  وِّ

 

فالتوسننننننل والتشننننننفع مننننننن أهننننننم موضننننننوعات القصننننننيدة النبويننننننة  حيننننننث يُقننننننرر الشنننننناعر فيننننننه 

 .بتقصيره وارتكابه للزَّلات والتوبة والاستغفار بعد المناجاة والرجوع إلى الله تعالى

ا متعنننارف علينننه فننني بنينننة القصنننيدة النبوينننة، وفننني  ا جديننندة فالشننناعر الريغننني وكأننننه نهنننج منهجنننة

قالبهنننا العنننام، حينننث ننننراه قننند اسنننتعجل فننني توسنننله وطلنننب الشنننفاعة علنننى غينننر عنننادة الشنننعراء العنننرب 

ا دليل علننى تعلقننه وحبننه الشننديد لسننيدنا محمنند صننلى الله عليننه وسننلم ، وأيضننا حرصننه الأوائل، وهذ

د الانتبنننناه  الشنننديد فنننني بلننننوغ قبنننره والوصننننول إليننننه، ومنننع ذلننننك لننننم يسنننتطع فبعننننث مرسننننولا إلينننه، وشنننندَّ

شببببيرة،  )الريغبببي(24-20 ):للرسنننول أن يُقنننري رسنننالته أمنننام قبنننره صنننلى الله علينننه وسنننلم ، فننني قولنننه

 (28م، ص  2013

ة  يببببببببببببث ر  رف ب 
 

 طبببببببببببب
 
وذ

ُ
ي خبببببببببببب

  
ْبببببببببببب ة مِّ

يببببببببببببر  مزيببببببببببببث  دِّ

ى
 
ف
 
ط صببب 

ُ  
ى الم

 
لببب ي اع  لِّ

م 
ث
ل ى سببب 

 
ف صببب 

 
 ت
 
ن
 
د  أ عببب   ب 

ولببببو
ُ
حك

 
د  اعليببببه مان يببببث ولو ع  وصببببُ

ُ
د  أ عبببب   ب 

ة 
 
يل سببببببِّ

 
ن  الم  مببببببِّ

 
ت يبببببب  و ج 

ُ
لبببببب
ُ
يلببببببة ق

ث
ي الل  فببببببي ذِّ

ة اهبببببببببببببببب  ج  و 
 
ال  بِّ

 
ت يبببببببببببببببب 

 
و  ات يبببببببببببببببب 

 
ا ل اهبببببببببببببببب 

 
ن ع  ام   م 

 

د ارقيببببببببببببببببببببة  ِّ
ي  سبببببببببببببببببببب 

 
جببببببببببببببببببببد ل م 

ث
ل د  كلامببببببببببببببببببببي ع  يببببببببببببببببببببث  ع 

د 
 

قببببببببببببببببببببببب  ار 
 
ف يببببببببببببببببببببببب 

 
بُوش  ن اج  هم 

 
ف ر 

ُّ
د  الشببببببببببببببببببببببب  جببببببببببببببببببببببب 

د   ِّ
ي   للسببببببببببببببببببببببببببببث

 
 

 
فبببببببببببببببببببببببببببب

 
ال ن  قولببببببببببببببببببببببببببببو  و  سبببببببببببببببببببببببببببب   واح 

د   اصبببببببببببببببببببب 
 
م  ق

ُ
ورك

 
ا شببببببببببببببببببب هبببببببببببببببببببب  وسبببببببببببببببببببيلة  ِّ

ُ
 أ
 
ت بببببببببببببببببببب   جِّ

د صبببببببببببببببببببُ
 
اش  ان ي بببببببببببببببببببب  ِّْ

رثح  ا سببببببببببببببببببب  اهببببببببببببببببببب  ر 
 
 اق

 
ف

ُ
 خببببببببببببببببببب

 

بننأن ويرجو الشاعر أن يرجع الرسول الذي حمننل رسننالته إلننى الرسننول صننلى الله عليننه وسننلم  

م، ص 2013)الريغيشببيرة، (27-25):يرد عليننه بجننواب يننريح قلبننه ويطفننق نننار الشننوق إليننه، فنني قولننه

28) 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

302 

ي انِّ
صبببببببببببببث ن  و  اب  مببببببببببببب  و  ي رُد  اجببببببببببببب  انِّ

 
ن د  ا عببببببببببببب   يببببببببببببب 

ا
 

فببببببببببببببب
 
لا
ُ
ى الخ

 
لببببببببببببببب ي اع  لِّ

م 
 
ل هسببببببببببببببب 

 
اف َ  الرث هببببببببببببببب 

 
 أ

ب   ار 
م  هببببببببببب 

ُ
ك ي 

 
م  لببببببببببب ي 

 
ادُو ضببببببببببب ب  صببببببببببب  ار 

 
ي ز ِّ

 
لببببببببببب
 
 ال

 

ي   انبببببببببببببببببِّ ك  د  د 
 

دوُلببببببببببببببببب
 

شببببببببببببببببب
 
ن ي ي  ِّ

 
لببببببببببببببببب

 
وِّي ال

 
لا مببببببببببببببببب   ح 

د عبببببببببببببببببببببببببببُ
 
ق
ُ
م  ت ه  ور  ببببببببببببببببببببببببببببُ

 
ين اق ة بببببببببببببببببببببببببببب 

ث
فببببببببببببببببببببببببببب ز  الدث  د 

د مببببببببببببببببببببببببببببببب  ر  م 
 
ت يِّ
دُوه  ه 

 
ات ش  م  اجبببببببببببببببببببببببببببببببِّ و 

 
 ال
 
 حببببببببببببببببببببببببببببببب  

 

 : مد  السيدة فاطمة ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ووصفها -جب  

إلنننى منننديح آخنننر للسنننيدة فاطمنننة بننننت الرسنننول صنننلى الله علينننه وسنننلم  ينتقنننل الشننناغر الريغننني

دها وتعلقهننا بننالمحراب ، كمننا أوصنن ى فنني رسننالته أن يقريهننا السننلام أيضننا مننن ابننن المسننيلة ،  واصننفا تعبننر

 (28م، ص  2013شبيرة،   )الريغي(32-28) ):في قوله

ي الِّ
و  د  اسبببببببب  يببببببببث ي  ع  الِّ

ي ببببببببب  ي فببببببببِّ ِّ
 

لبببببببب
 
ة ال رث حببببببببُ

 
ل  لِّ

ا اهبببببببببب 
 
ق
 
ل
 
أ ا و  هبببببببببب  ا   ر ع  ب 

 
قبببببببببب
 
ا أ اه 

 
ف صبببببببببب 

 
ي ت   كببببببببببِّ

ه يم  سبببببببِّ
ب 
 
 الت

 
ت

 
ينببببببب ة ز  رث ة الحبببببببُ يمببببببب  طِّ

 
ا ف  يببببببب 

ر   اه 
ث
 الطببببببب

 
ت

 
نببببببب  بِّ

 
ين كِّ

سببببببب  ِّ
 
ر  وُالم ايِّ

بببببببب 
 
ز  ال  عببببببب 

ه  رُور  بببببببببب  ي م  ِّ 
 

اشببببببببب ه 
 
 ال

 
ت

 
نببببببببب ة بِّ

ور 
ُ

ا نببببببببب هببببببببب  ن   ع 

 

  
 
عببببببببببببببا ل  و  وث ا سبببببببببببببب  هبببببببببببببب  ن  ي ع  الِّ

 
غبببببببببببببب

 
 ال

 
ت

 
نبببببببببببببب دبِّ  و 

د   بببببببببببببببببث ع 
 
ت
 
ر اب  ت حبببببببببببببببب  ِّ

 
ي الم ا فببببببببببببببببِّ اهبببببببببببببببب  م  ر  ايببببببببببببببببِّ  د 

د اعبببببببببببببببببببببببببببببب 
 
م ق

ُ
ك
 
يف

 
اهُ ضبببببببببببببببببببببببببببببب ةه  يمبببببببببببببببببببببببببببببب 

 ُ
الم  ي 

د جبببببببببببببببببببببث و 
 
ت
 
 ت
 
رُوف عببببببببببببببببببببب  م 

 
ل ر  لِّ

 
تببببببببببببببببببببب ع 

 
م  ت ايبببببببببببببببببببببِّ  د 

د
ث

قبببببببببببببببب و 
 
ت
 
ا   ت ب  صبببببببببببببببب  ِّ

 
الم ة كِّ

ور  حببببببببببببببببُ
 
 ال

 
ت عبببببببببببببببب 

 
 ن

 

لينتقل إلى وصف جمالها، فهي مدللة أبيها وأمهننا خديجننة رضنن ي الله عنهمننا، وهنني الحسنننة فنني 

 (29م، ص  2013شبيرة،   )الريغي(39 -33 ):في قوله  أفعالها،

ه ج  و  ي السبببببببببببث ا ِّ
ا   بببببببببببب 

 
ور فببببببببببب سببببببببببب  ه مِّ

وجببببببببببب 
ُ
ن غِّ
  
 الم

ه جبببببببب  ي  هِّ
ا   يب  جِّ

 
ِّْ  ات

ضبببببببب 
 
ن  ت ة مبببببببب  يجبببببببب  دِّ

 
د  اخ عبببببببب   ب 

ي  ِّ
بببببببببببببببببببببببببببببببببب   ر 
 
ت يبببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

ي اح  ابِّ
ث

 النببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

د   جببببببببببببببببث   
 
ه ات يبببببببببببببببب   بِّ

 
ر  ن

ُ
القبببببببببببببببب د  و  ج   بببببببببببببببب 

 
م  ت ايبببببببببببببببب   د 

ة
 

البببببببببببببببببب ب 
 
ذ
  
ة  الم

 
ال ِّسبببببببببببببببببب 

ش  الر  احِّ
 صبببببببببببببببببب 

 
ت ب  سبببببببببببببببببب 

 
 ن

ا هببببببببببب  ي   فِّ
م  د 

 
خببببببببببب

 
 ت
 
ان س  وُجببببببببببب 

 
نببببببببببب ا اِّ هببببببببببب  ي   لِّ

 
ت اعببببببببببب 

 
 ط

ا  يهببببببببببببببببببببببب  فِّ
 
ك و يِّ

ُ
ت
 
ال

 
ا نببببببببببببببببببببببب مببببببببببببببببببببببب 

 
ل ا عِّ هببببببببببببببببببببببب  ي  بِّ

 
ن  ا  عببببببببببببببببببببببب 

 

د    جبببببببببببب 
  
ي لم ِّ 

 
اشبببببببببببب ه 

 
َ  ال سبببببببببببب 

 
ة ن يجبببببببببببب  دِّ

 
 اخ

 
ت

 
نبببببببببببب  بِّ

د ايبببببببببببببببببببِّ و ز 
ُ
ت
 
ال

 
 نببببببببببببببببببب

 
لا ضببببببببببببببببببب 

 
ة ف جببببببببببببببببببب  ر   د 

 
ت

 
غببببببببببببببببببب

 
ل  ب 

د   مببببببببببببببب   اح 
 
ت

 
نببببببببببببببب  بِّ

ا   ر  جببببببببببببببب 
 
ن  ل ي مبببببببببببببببِّ ببببببببببببببببِّ

 
ل
 
ا ق و   اد 

د  
ُ

قبببببببببببب ر 
ُ
ات َ  م  يبببببببببببب 

ث
ول  الل

ُ
د  طبببببببببببب جِّ

 بببببببببببب 
  
 الم

 
ْ سبببببببببببب   و 

د ِّ
ي  ا سببببببببببببببب  هببببببببببببببب  ا   م  ش  از 

 
طببببببببببببببب

ُ
ة ق

 
الببببببببببببببب  د 

 
ت مببببببببببببببب 

 
ك  ح 

د   امببببببببببببببببببببببببببببِّ وج 
ُ
ق  ا اطِّ

 
َُّ نبببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ا كبببببببببببببببببببببببببببب هبببببببببببببببببببببببببببب  ي   جِّ

يُّ
 
 أ

د هببببببببببببببببببببببببببببِّ ج   
 
 ت
 
ات

 
ثببببببببببببببببببببببببببب ادِّ

ا ح  هبببببببببببببببببببببببببببب  ي   بِّ
 
ت صبببببببببببببببببببببببببببث

ُ
 خ

 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

303 

فالشنناعر فنني مدحننه للسننيدة فاطمننة رضنن ي الله عنننه نجنندة تننارة معجبننا وتننارة مندهشننا مننن سننر جمننال 

أفعالهنننننا النننننذي أنطنننننق الشنننننعراء قبنننننل الفقهننننناء والنننننرواة، فهننننني الشنننننريفة والأصنننننيلة، وشنننننبهوها بعسننننننل 

م، ص 2013شببيرة،  )الريغبي(46-40 ):الشننهد، كيننف لا وهنني أم الفقننراء وهنني الأم الحنننون  فنني قولننه

29) 

ا  يهببببببببببببببببببببببببببببب  ارُوا فِّ
 حببببببببببببببببببببببببببببب 
 
اة رو 

ُّ
ه الببببببببببببببببببببببببببببب هببببببببببببببببببببببببببببب  ي  قِّ

 
ف
 
 ال

ا
 
اي  نبببببب

 
نبببببب
 
 اغ

 
ت ببببببب  ا  ج  ايبببببب  و 

ث
ى الط

 
لبببببب ي اع  دِّ

صبببببب 
 
 ق

ه دث
ُ  

ول  المببببببببببببببببب
ُ

طببببببببببببببببب
 
ا ل ب 

 
خ
 
ت ايِّ

د  ه 
ث

َ  الشببببببببببببببببب سببببببببببببببببب   ع 

ة
 

رِّيفبببببببببببببببب
ع  ِّ
 
ود  وُ الم جببببببببببببببببُ

 
َ  ال ي ة صببببببببببببببببِّ

 
رِّيف

ث
 الشبببببببببببببببب

اء ر 
 

قبببببببببببببببببببببببببببببب
ُ
ف
 
م  ال

ُ
ة أ يمبببببببببببببببببببببببببببببب  طِّ

 
ه ف ار  جبببببببببببببببببببببببببببببب  ر  اج   ي 

م   يهِّ فبببببببببببببببِّ
 
ك
 
ش  ات اجببببببببببببببب  ن  و  كبببببببببببببببِّ

 
م  ل ه  ي  و  فبببببببببببببببِّ

 
قببببببببببببببب  ح 

ا 
 

ينببببببببببببببببببببب لِّ
اه  اع  يش  و  تببببببببببببببببببببِّ

 
ف
 
ا ن ا مببببببببببببببببببببب 

 
ين تِّ

ي  سببببببببببببببببببببِّ
 
 ان

 

ر    د السببببببببببببببث
 
ن سبببببببببببببب 

  
َ  وُالم ي ِّ

 الصبببببببببببببب 
 
ت

 
نبببببببببببببب ا بِّ

هبببببببببببببب  ي  لِّ
 اع 

د ا يُوجببببببببببببببببب  هببببببببببببببببب 
 
يل ثِّ

يبببببببببببببببببن  ام  ه وِّ
ايببببببببببببببببب  ول  الرث

ُ
 طببببببببببببببببب

د  جبببببببببببببببببِّ
 
عُو ت وضببببببببببببببببب 

ُ
ا ت مببببببببببببببببب  ى كِّ

د  ر   يببببببببببببببببب 
 
ت سببببببببببببببببب  ي 

 
 ل

د  مبببببببببببببببببببث
 
ق
 
ت
 
 ت
 
دُوَ

 
ن الصببببببببببببببببببب  ه فِّ

 
فببببببببببببببببببب ر 

ُ
 غ

 
ت

 
لببببببببببببببببببب

 
ق  د 

د جببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث و 
 
ت ا م 

 
 ذ
 
لا

ُ
ا كبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ر  ع 

ُّ
 وُالشبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

د  ع  سبببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي    تببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ
 
ل
ث
لا هُم   د  ن   مببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
لا

 
 كبببببببببببببببببببببببببببببببببب

ة عبببببببببببببببب  
 

ينبببببببببببببببب نِّ
م  اح 

ُ
دالأ

 
قبببببببببببببببب ح 

 
ا ت اد  مبببببببببببببببب  ببببببببببببببببب 

 
ك
 
 ن  ل

 

لكنننن الشننناعر الرِّيغننني يصنننرح فننني شنننعره بنننأنَّ النننذين سنننبقوه قننند أخطنننأوا فننني وصنننفها ، ورأى أن وصنننفها 

 (30-29م، ص ص 2013شبيرة،   )الريغي(48 -47):غالي ولن يأتي به أحد   نجد ذلك في قوله

و
ُ
ال
 
ثبببببب اب  ام  ا جببببب 

 
ن  ذ َ  مببببب 

ُ
وا كببببب

ُ
ال
 
و  قببببب

 
نببببب  ع 

ي  الِّ
 
ثبببببب يبببببه  ام   بِّ

وش 
ُ
ات ا يببببب  ي مببببب  الِّ

 
غببببب
 
 ال

 
ف صببببب   و 

 

د   وا حبببببببب  يبببببببببُ جِّ
ا ي  و  مبببببببب 

 
ف صبببببببب  وا و 

ُ
ال ن  عبببببببب  كبببببببِّ

 
 ل

د    صببببببببببببببب 
 
ق
  
ش  الم

 
ت يبببببببببببببب  مث

 
ا ت ي مببببببببببببببب  الِّ

ى ببببببببببببببب 
 

لبببببببببببببب  وُاع 

 

هذا الجمال كثيرا ما يلجأ إليه المتصننوفة فنني أشننعارهم   حيننث جعلننوا مننن الجمننال الأنثننوي طريقننا إلننى 

 .الوصول للذات النبوية، فجعلوا جمالها رمزا صوفيا وطريقا للوصول إلى الله تعالى

نجنند الشنناعر فنني نهايننة القصننيدة قنند عنناد بإلحنناح شننديد إلننى التضننرع والنندعاء التضببرع والمناجبباة: -د

يدة بست قوى وحفننظ الأولاد ، مسننتعطفا السننَّ اد بننالتَّ ارين وربننح الننزَّ عادة فنني النندَّ ت والسَّ
َّ
ر العيوب والزَّلا

ة أخرى، في قوله  (30م، ص2013شبيرة،   )الريغي(52-49 ):فاطمة رض ي الله عنها مرَّ

ي وبِّ
يبببببببببببُ ر  اع 

 
ت ن  سببببببببببِّ ي  ار  ي البببببببببببدث ي فببببببببببِّ وبِّ

ُ
غببببببببببب ر  ا م 

 
 نبببببببببب

ي  ادِّ
 
ر  ز مبببببببببببببببببببببب  ع  ي   دِّ

 
ولا

ُ
 ا
 
 

 
فبببببببببببببببببببببب ى وُحِّ

 
ق
ُّ
الت  بببببببببببببببببببببببِّ

ي  ادِّ هببببببببببببببببببببببببببب 
 
 ال

 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببب ي بِّ حِّ

ب  ارِّ
ي ي  ادِّ

 
ر  ز مببببببببببببببببببببببببببب  ع 

 
 ا

د  عببببببببببببببببببببببببببث
 
ق
 
ت
 
ام  ت يببببببببببببببببببببببببببث

 
ي وُالأ ى جُر  ببببببببببببببببببببببببببِّ ر  ببببببببببببببببببببببببببب   ي 

د مبببببببببببببببث ال  مُح  وث
 

ا قببببببببببببببب
 

ي نببببببببببببببب يدِّ  سبببببببببببببببِّ
 
ت مببببببببببببببب   حُر 

د  و  ز 
ُ  

اد  وُالمبببببببببببب ر  البببببببببببزث مببببببببببب  ي ع  دِّ
ع  م  سببببببببببب 

ث
ق  اسبببببببببببث



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

304 

ا اهببببببببببببببببب  د   ار 
 
ف ر 

 
طببببببببببببببببب ي ب  نِّ ر 

ُ
ت سببببببببببببببببب 

ُ
ا ت هببببببببببببببببب 

 
رُب  ل  ُ هبببببببببببببببب 

 

ارِّي 
د  عببببببببببببببب  رث جببببببببببببببب 

 
ارِّي ان

ى عببببببببببببببب  د 
 

غببببببببببببببب
 
ا ن هببببببببببببببب  ن   ع 

 

شنننبيرة نجمنننا منننن نجنننوم المنننديح النبنننوي، وخينننرة العنننارفين بنننالله،  ومننننه يعتبنننر الشننناعر محمننند الريغننني

اه، صنننادق  تنننه إينننَّ اش العاطفنننة فننني محبَّ م، وكنننان جينننَّ
َّ
ى الله علينننه وسنننل

َّ
ين إلنننى رسنننوله الكنننريم صنننل ِ

والمحبنننّ

ة ، وهننني كثينننرة تكننناد  ينينننَّ فقت شننناعريته الملهمنننة بالعديننند منننن القصنننائد الدِّ الايمنننان، قنننوي اليقنننين، تننندَّ

 .-محل الدراسة  –وانه  تغلب على دي

في الأخير أرى أن التصوف بصننفة عامننة يعنند أحنند الأنمنناط الشننعرية التنني أقبننل عليهننا الزهنناد 

والمتورعننننون، فأخننننذوا ينظمننننون القصننننائد الصننننوفية، ويتفننننننون فنننني التغننننزل بالننننذات الإلهيننننة، وإبننننراز 

ى الله ع
َّ
د صننل ة رسننوله محمننَّ تننه تعننالى ومحبننَّ شننوق لزيننارة المشنناعر الجياشننة اتجنناه محبَّ

َّ
م والت

َّ
ليننه وسننل

ادقة ة تفيض بالأحاسيس الصَّ  .قبره، فانكبوا على سكب المفردات في شرانق شعريَّ

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

305 

 قائمة المصادر والمراجع:

ابننننن عربنننني، محنننني النننندين ، فصننننوص الحكننننم, تحننننق: أبننننو العننننلا عفيفنننني, دار الكتنننناب العربنننني,  .1

 م.1980,  2لبنان, ط-بيروت

وفي فننننني الأدب المغربنننننني علننننننى عهنننننند السننننننلطان المننننننولى أحمننننند الطربيننننننق أحمنننننند، الخطنننننناب الصنننننن  .2

م، 2008المغنننننرب، -الشننننعر(، طبننننع بنننندعم مننننن وزارة الثقافننننة، طنجننننة -اسننننماعيل ) الرسننننائل

 )دط(.

 -أحمنند عبينندلي, الخطنناب الشننعري الصننوفي المغربنني فنني القننرنين السننادس والسننابع الهجننريين .3

الجزائننننر،  –باتنننننة  رسننننالة ماجسننننتير، جامعننننة الحنننناج لخضننننر،–دراسننننة موضننننوعاتية فنيننننة 

 م.2005/ 2004

شننبيرة، دار النشننر  شننبيرة، جمننع وإعننداد عبنند الرشننيد الريغنني ديننوان الشننيخ محمنند الريغنني .4

 .م2013المؤسسة الصحفية بالمسيلة، ط:  

لبننننان ، )دط، –زكننني مبنننارك, المننندائح النبوينننة, منشنننورات النكتبنننة العصنننرية، صنننيدا، بينننروت  .5

 دت(.

الشننننعر الننننديني الجزائننننري الحننننديث، الشننننركة الوطنيننننة للنشننننر و التوزيننننع،  عبنننند الله الركيبنننني, .6

 م،)دط(.1992الجزائر، 

فاطمنننة عمرانننني، المننندائح النبوينننة فننني الشنننعر الأندلسننن ي، مؤسسنننة المختنننار، للنشنننر والتوزينننع،  .7

 هن.1432م، 2011، 1مصر، ط-القاهرة

-ومحمنند الصنننادق عفيفننني، الأدب المغربنني، دار الكتننناب اللبنننناني، بينننروت محمننج بنننن تاورينننت .8

 .1969، 02لبنان، ط: 

 -المننندائح النبوينننة بنننين الصرصنننري والبوصنننيري،دار ومكتبنننة الهنننلال، بينننروت مخيمنننر صنننالح، .9

 هن.1406م/ 1986، 1لبنان، ط

  



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

306 

 الملحق: 

اشقصيدة 
ث
ث
 
 ركشر شرثَ ما ث

 
 
َ ر   اد 

 
ين الحِّ

 
اش  فبببببببببببببببببببببببببببب

 
ثبببببببببببببببببببببببببببب

 
ا ث َِّ مبببببببببببببببببببببببببببب 

رث
 

شر شبببببببببببببببببببببببببببب
 

كبببببببببببببببببببببببببببب  ر 

ي ادِّ
 

كبببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ن
 
م   ت ي 

 
غبببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ا   ال

 
ي طبببببببببببببببببببببببببببببببببببب ادِّ هبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
 ال
 
 دُون

م  
 

لببببببببببببببببببببببببب ع  ِّ  م 
 

ع  ببببببببببببببببببببببببب  ه ا  
 

لببببببببببببببببببببببببب ي 
 
َ  ل

ُ
م  كببببببببببببببببببببببببب

 
ل م 
 
ل
 
ت ا يبببببببببببببببببببببببببِّ  جبببببببببببببببببببببببب 

ا
 

ينبببببببببببببببببببببببببببببب لِّ
يببببببببببببببببببببببببببببببد  اع  عِّ

ه ب  ببببببببببببببببببببببببببببببب  و  ا ج  ةج 
 

ينبببببببببببببببببببببببببببببب امِّ
ن  ي   بببببببببببببببببببببببببببببببِّ

ا
 

نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ي   بِّ
د 

 
غبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ور     بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببُ  ب 

 
ة لا

 
ين شببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ م 

 
 لا

 
 
ان

 
كببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ي ا لبببببببببببببببببببببببببببببببِّ ب 

 
ت
 
ك
 
ة ت بببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ل
 
ش  ط

 
الببببببببببببببببببببببببببببببب

 
هط بببببببببببببببببببببببببببببببب  ر 

ُّ
  الت

ارُو 
 
ت د اسبببببببببببببببببببببب 

 
نبببببببببببببببببببببب  عِّ

ع  يبببببببببببببببببببببب  قِّ
ب 
 
ي ال ارُو فببببببببببببببببببببببِّ سبببببببببببببببببببببب    جبببببببببببببببببببببب  م 

 
 ن

ي ومِّ
مببببببببببببببببببببببببُ زُول  اه 

 
ى اتببببببببببببببببببببببب

 
ف ص 

 
بين ي كببببببببببببببببببببببببِّ مِّ

و 
 

ى نببببببببببببببببببببببب
 

لببببببببببببببببببببببب ح   ي 

ي  الِّ
 

ضببببببببببببببببببببببببببب
 
ق
ُ
ي ت تِّ

اج  ي حببببببببببببببببببببببببببب  ا ِّ
ي بببببببببببببببببببببببببببب  الِّ

ي  بببببببببببببببببببببببببببب  ا فبببببببببببببببببببببببببببِّ
 

 نببببببببببببببببببببببببببب

ي  ادِّ
بببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
دِّ ع  اك

 
عُوانببببببببببببببببببببببببببببببببببب و 

 
ي ط ي فبببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ادِّ

مببببببببببببببببببببببببببببببببببب   مُح 

 

د  و  ا   اسببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 

و طببببببببببببببببببببببببببببببببببب
ُ

 دُونببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ر َ

 
قببببببببببببببببببببببببببببببببببب ر  م  م  ي  غببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
 ال

  
 
ل ي ع  ِّ

د  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   ام 
 
ان دببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
اكبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ر  ي  كِّ

جُوج 
 
 ف

د   مبببببببببببببببببببببببببب  ح 
 
ور  أ

ُ
و   شبببببببببببببببببببببببببب  البببببببببببببببببببببببببرُّ

 
ت

 
لبببببببببببببببببببببببببب

ُ
اهُم  ق عبببببببببببببببببببببببببب  ا ام 

 
 نببببببببببببببببببببببببب

د    ع  ب  ام  ي  اه  ر  صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  اح  ة ي 
 

ينبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب دِّ
  
ي الم  فببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

د  جببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث و 
 
ت  م 

 
ان

 
ارِّكبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ه م 
 

نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ي  ه ز  ع 
 
ن  صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

د مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث ار  مُح  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب    جبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  م 
 
ا ن رِّيببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
َ ي ي   فببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

د  جِّ
 بببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
  
ي الم ا ِّ

و 
 

ب  انبببببببببببببببببببببببببببببببببببب ر 
ُ

ارُو قبببببببببببببببببببببببببببببببببببب  د 
 
ت اح   سبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

    
 
را جببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
الا ي و  ِّ 

 
ق ى سببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر  بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  د ي  مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

 
ك
 
ت
 
 ت

د مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر  م 
 
ت
 
ن عُود 

 
 ان

 
ت

 
فبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ي خ لببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

ث
لا   د 

د  اصببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ي ق تبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ي  نِّ

ه  اب  يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ي ل ادِّ هببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
 ال

 
ات

 
 ذ

 

و
ُ
ت اع 

 
ف

 
شبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب او  ر ج 

 
ت
 
ون
ُ
ات و  ز  ام   عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

ي وبِّ
بببببببببببببببببببببببببببببببُ ح    م 

 
ف يبببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ي ن ِّ

 
ْبببببببببببببببببببببببببببببب ي ع  رُوبببببببببببببببببببببببببببببببِّ و  اه  يبببببببببببببببببببببببببببببب   لِّ

ي  لبببببببببببببببببببببببببببببببببِّ
ث
لا د 

 
و  ا يببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ى ل د 

 
غببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ي ن الِّ

و 
 

 اتببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ان

 
كببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
 ل

 

و   
ُ

اتبببببببببببببببببببببببببببببببببب و 
 
ث ي ح  د فببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ه  صبببببببببببببببببببببببببببببببببب 

  
ن  الم ا مببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
نبببببببببببببببببببببببببببببببببب ع 

 
ن م   ي 

د ع  سبببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ي ن ِّْ

 
وق و  اسببببببببببببببببببببببببببببببببببُ يبببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي لِّ ِّ

ببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ش  ر 
ُ

لبببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ط
ُ
 ن

د عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببُ
 
ق
ُ
ر ك  ن او  جببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
م  ان

 
ي ثببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب الِّ

يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ع  ا بِّ
 

 نببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 

ا ايببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ع   م 
 
ون

ُ
كببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ا ات دث ِّ

 
الشببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ا فِّ

يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ولا ام   ي 

ي انِّ
سبببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ن
 
 ت
 
ول  لا هبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
م  ال و  ي يبببببببببببببببببببببببببببببببب  انِّ

وث ا عبببببببببببببببببببببببببببببببب   يبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 

د 
 
ن سببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر ك  م  ايببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  انبببببببببببببببببببببببببببببببببببببي د  ا ر  يبببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

 
يبببببببببببببببببببببببببببببببببببببه  ل نِّ

ي   ع 

يببببببببببببببببببببببببببببببببببببن   دوِّ جببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
  
وِّ لم

 
ن ام 

 
ي ضببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ِّ

 
لببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ي ق نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
لا
 
 ف

 

بببببببببببا يث وبِّ
ُ
ا
 
ببببببببببببببببببك ي   بِّ

 
بببببببببببببوَ

ث
بببببببببال  الش

 
ببببببببببا طب يث رِّ

م 
ُ
بببببباق

 
اه  رُو   ار    يببب ببببببببببببببببببببر  و 

 
ك س 

 
ببببببببببببببببببببببببه ا يث زِّ

يبببببببببببببببببببر  ام  بببببببببببببببببببببببببببببببد  دِّ
ُ
 قب

بببببببببببببببببي بببببببالِّ صِّ
 
 ات

 
ت ي  د  اب  م 

ُ
ث ي  ي ح  ببببببببببببببببالِّ

بببببببببببببر  ح  يث
 
غ
 
ش    ات بببببببببببببببو  ببببببببببببن  ح 

 
اك ي س  بببببببببببببالِّ

بببببببببببببر ك  ع 
 
ك ببببببببد  و 

 
ق ر 
 
ت س   م 

اي  
 
بببببببببببببببا ن يم   كِّ

و  ي   بِّ
 
ت
 
ق ح 

 
بببببببهل

 
ببببببببببببببايببببببب

 
نب اج 

 
ت ر  بببببببببببببببببببببببببببببرث   دِّ

 
ش  بب  و 

 
بببببببببببببت ي 

ث
ن
 
بببببببببببببببي غ ببببببببببباي  كِّ

 
ن
 
ببببببببببببببببر  اغ

 
ث
ُ
 د  ك

 
  

ْبببببببببببببببببببببببببببب ة مِّ
يببببببببببببببببببببببببببببر  مزيببببببببببببببببببببببببببببث ة دِّ يببببببببببببببببببببببببببببث ر  رف ب 

 
 طبببببببببببببببببببببببببببب

 
وذ

ُ
 ي خبببببببببببببببببببببببببببب

ى
 
ف
 
ط صببببببببببببببببببببب 

ُ  
ى الم

 
لببببببببببببببببببببب ي اع  لِّ

م 
ث
ل ى سببببببببببببببببببببب 

 
ف صببببببببببببببببببببب 

 
 ت
 
ن
 
د  أ عببببببببببببببببببببب   ب 

ولببببببببببببببببببببببو
ُ
حك

 
د  اعليببببببببببببببببببببببه مان يببببببببببببببببببببببث ولو ع  وصببببببببببببببببببببببُ

ُ
د  أ عبببببببببببببببببببببب   ب 

جببببببببببببببببببببببببببببببببد  م 
ث
ل د  كلامببببببببببببببببببببببببببببببببي ع  يببببببببببببببببببببببببببببببببث د ارقيببببببببببببببببببببببببببببببببة ع  ِّ

ي  سبببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
 ل

د    دجببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 

قببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ار 
 
ف يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
بُوش  ن اج  هم 

 
ف ر 

ُّ
 الشببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

د   ِّ
ي   للسببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

 
 

 
فبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ال ن  قولببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببو  و  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   واح 



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

307 

ة 
 
يل سببببببببببببببببببببببِّ

 
ن  الم  مبببببببببببببببببببببِّ

 
ت يبببببببببببببببببببببب  و ج 

ُ
لببببببببببببببببببببب

ُ
يلببببببببببببببببببببببة ق

ث
ي الل  فبببببببببببببببببببببي ذِّ

ة اهببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ج  و 
 
ال  بِّ

 
ت يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
و  ات يببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ا ل اهببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ن ع  ام   م 

 

د   اصبببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
م  ق

ُ
ورك

 
ا شبببببببببببببببببببببببببببببببب هبببببببببببببببببببببببببببببببب  وسببببببببببببببببببببببببببببببببيلة  ِّ

ُ
 أ
 
ت ببببببببببببببببببببببببببببببببب   جِّ

د صببببببببببببببببببببببببببببببببُ
 
اش  ان ي ببببببببببببببببببببببببببببببببب  ِّْ

ح  رث ا سبببببببببببببببببببببببببببببببب  اهبببببببببببببببببببببببببببببببب  ر 
 
 اق

 
ف

ُ
 خبببببببببببببببببببببببببببببببب

 

ي انِّ
صبببببببببببببببببببببببببببببث ن  و  اب  مببببببببببببببببببببببببببببب  و  ي رُد  اجببببببببببببببببببببببببببببب  انِّ

 
ن د  ا عببببببببببببببببببببببببببببب   يببببببببببببببببببببببببببببب 

ا
 

فبببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
لا
ُ
ى الخ

 
لبببببببببببببببببببببببببببببببببببب ي اع  لِّ

م 
 
ل هسبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
اف َ  الرث هبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
 أ

ب  صببببببببببببببببببببببببببب   ار 
 
ي ز ِّ

 
لببببببببببببببببببببببببببب

 
ب  ال ار  م  هببببببببببببببببببببببببببب 

ُ
ك ي 

 
م  لببببببببببببببببببببببببببب ي 

 
 ادُو ضببببببببببببببببببببببببببب

 

د 
 

شببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ن ي ي  ِّ

 
لببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
وِّي ال

 
لا مببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي ح  انبببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ك  د  د 

 
 وُلببببببببببببببببببببببببببببببببب

د عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببُ
 
ق
ُ
م  ت ه  ور  ببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببُ

 
ين اق ة بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

ث
فبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ز  الدث  د 

د مببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر  م 
 
ت يِّ
دُوه  ه 

 
ات ش  م  اجبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ و 

 
 ال
 
 حببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  

 

ي  الِّ
ي بببببببببببببببببببببببببببب  ي فبببببببببببببببببببببببببببِّ ِّ

 
لببببببببببببببببببببببببببب

 
ة ال رث حبببببببببببببببببببببببببببُ

 
ل ي لِّ الِّ

و  د  اسببببببببببببببببببببببببببب  يبببببببببببببببببببببببببببث  ع 

ا  هبببببببببببببببببببببببببببببببب  ا   ر ع  ب 
 

قبببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ا أ اه 

 
ف صبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ي ت اكببببببببببببببببببببببببببببببببِّ اهبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ق
 
ل
 
أ   و 

ه يم  سبببببببببببببببببببببببببببببِّ ب 
 
 الت

 
ت

 
ينببببببببببببببببببببببببببببب ة ز  رث ة الحبببببببببببببببببببببببببببببُ يمببببببببببببببببببببببببببببب  طِّ

 
ا ف  يببببببببببببببببببببببببببببب 

ر   اه 
ث

 الطببببببببببببببببببببببببببببب
 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

 
ين كِّ

سببببببببببببببببببببببببببببب  ِّ
 
ر  وُالم ايِّ

بببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ز  ال  عببببببببببببببببببببببببببببب 

ه  رُور  بببببببببببببببببببببببببببببببب  ي م  ِّ 
 

اشببببببببببببببببببببببببببببببب ه 
 
 ال

 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببببب ة بِّ

ور 
ُ

ا نببببببببببببببببببببببببببببببب هببببببببببببببببببببببببببببببب  ن   ع 

 

د  و 
 
عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببا ل  و  وث ا سببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  هببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ن  ي ع  الِّ

 
غببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
 ال

 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

د   بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث ع 
 
ت
 
اب  ت ر  حبببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ِّ

 
ي الم ا فببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ اهبببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  م  ر  ايببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ  د 

اهُ  ةه  يمببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 ُ
الم د ي  اعبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
م ق

ُ
ك
 
يف

 
 ضبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

د جبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث و 
 
ت
 
 ت
 
رُوف عببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  م 

 
ل ر  لِّ

 
تببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ع 

 
م  ت ايبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ  د 

د
ث

قبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب و 
 
ت
 
ا   ت ب  صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ِّ

 
الم ة كِّ

ور  حببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببُ
 
 ال

 
ت عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
 ن

 

ه ج  و  ي السبببببببببببببببببببببببببث ا ِّ
ا   بببببببببببببببببببببببببب 

 
ور فببببببببببببببببببببببببب سببببببببببببببببببببببببب  ه مِّ

وجببببببببببببببببببببببببب 
ُ
ن غِّ
  
 الم

ه جببببببببببببببببببببببب  ي  هِّ
ا   يب  جِّ

 
ِّْ  ات

ضببببببببببببببببببببببب 
 
ن  ت ة مببببببببببببببببببببببب  يجببببببببببببببببببببببب  دِّ

 
د  اخ عبببببببببببببببببببببب   ب 

ي  ِّ
بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   ر 
 
ت يبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

ي اح  ابِّ
ث

 النببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

م   ايبببببببببببببببببببببببببببببب  د  د  جببببببببببببببببببببببببببببببث   
 
ه ات يبببببببببببببببببببببببببببببب   بِّ

 
ر  ن

ُ
القبببببببببببببببببببببببببببببب د  و  ج   بببببببببببببببببببببببببببببب 

 
 ت

ة 
 
ال ِّسبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

ش  الر  احِّ
 صبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ت ب  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ن

 
البببببببببببببببببببببببببببببببببببب ب 

 
ذ
  
 الم

ا هببببببببببببببببببببببب  ي   فِّ
م  د 

 
خببببببببببببببببببببببب

 
 ت
 
ان س  وُجببببببببببببببببببببببب 

 
نببببببببببببببببببببببب ا اِّ هببببببببببببببببببببببب  ي   لِّ

 
ت اعببببببببببببببببببببببب 

 
 ط

ا  يهببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  فِّ
 
ك و يِّ

ُ
ت
 
ال

 
ا نببببببببببببببببببببببببببببببببببببب مببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ل ا عِّ

هببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي  بِّ
 
ن  ا  عببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 

د    جببببببببببببببببببببببببببببب 
  
ي لم ِّ 

 
اشببببببببببببببببببببببببببببب ه 

 
َ  ال سببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ن يجببببببببببببببببببببببببببببب  دِّ

 
 اخ

 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

و ز  
ُ
ت
 
ال

 
 نبببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
لا ضبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ف جبببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر   د 

 
ت

 
غبببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ل دب   ايببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

د   مبببببببببببببببببببببببببببببببب   اح 
 
ت

 
نبببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

ا   ر  جبببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ن  ل ي مببببببببببببببببببببببببببببببببِّ بببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
ل
 
ا ق و   اد 

د  
ُ

قببببببببببببببببببببببببببببب ر 
ُ
ات َ  م  يببببببببببببببببببببببببببببب 

ث
ول  الل

ُ
د  طببببببببببببببببببببببببببببب جِّ

 ببببببببببببببببببببببببببببب 
  
 الم

 
ْ سببببببببببببببببببببببببببببب   و 

د ِّ
ي  ا سببببببببببببببببببببببببببببببببب  هبببببببببببببببببببببببببببببببب  ا   م  ش  از 

 
طبببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ة ق

 
البببببببببببببببببببببببببببببببب  د 

 
ت مبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ك  ح 

د   امببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ وج 
ُ
ق  ا اطِّ

 
َُّ نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ا كبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب هبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي   جِّ

يُّ
 
 أ

د هبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ج   
 
 ت
 
ات

 
ثببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ادِّ

ا ح  هببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي   بِّ
 
ت صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

ُ
 خ

 

ه وجببببببببببببببببببببببببب 
ُ
ن غِّ
  
ه الم ج  و  ي السبببببببببببببببببببببببببث ا ِّ

ا   بببببببببببببببببببببببببب 
 

ور فببببببببببببببببببببببببب سببببببببببببببببببببببببب   مِّ

ه جببببببببببببببببببببببب  ي  هِّ
ا   يب  جِّ

 
ِّْ  ات

ضببببببببببببببببببببببب 
 
ن  ت ة مببببببببببببببببببببببب  يجببببببببببببببببببببببب  دِّ

 
د  اخ عبببببببببببببببببببببب   ب 

ي  ِّ
بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   ر 
 
ت يبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

ي اح  ابِّ
ث

 النببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

د   جببببببببببببببببببببببببببببببث   
 
ه ات يبببببببببببببببببببببببببببببب   بِّ

 
ر  ن

ُ
القبببببببببببببببببببببببببببببب د  و  ج   بببببببببببببببببببببببببببببب 

 
م  ت ايبببببببببببببببببببببببببببببب   د 

ة 
 
ال ِّسبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

ش  الر  احِّ
 صبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ت ب  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ن

 
البببببببببببببببببببببببببببببببببببب ب 

 
ذ
  
 الم

ا هببببببببببببببببببببببب  ي   فِّ
م  د 

 
خببببببببببببببببببببببب

 
 ت
 
ان س  وُجببببببببببببببببببببببب 

 
نببببببببببببببببببببببب ا اِّ هببببببببببببببببببببببب  ي   لِّ

 
ت اعببببببببببببببببببببببب 

 
 ط

ا عببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   يهببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  فِّ
 
ك و يِّ

ُ
ت
 
ال

 
ا نببببببببببببببببببببببببببببببببببببب مببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ل ا عِّ

هببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي  بِّ
 
 ن  ا

د    جببببببببببببببببببببببببببببب 
  
ي لم ِّ 

 
اشببببببببببببببببببببببببببببب ه 

 
َ  ال سببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ن يجببببببببببببببببببببببببببببب  دِّ

 
 اخ

 
ت

 
نببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

د ايببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ و ز 
ُ
ت
 
ال

 
 نبببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
لا ضبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ة ف جبببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ر   د 

 
ت

 
غبببببببببببببببببببببببببببببببببببب

 
ل  ب 

د   مبببببببببببببببببببببببببببببببب   اح 
 
ت

 
نبببببببببببببببببببببببببببببببب  بِّ

ا   ر  جبببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ن  ل ي مببببببببببببببببببببببببببببببببِّ بببببببببببببببببببببببببببببببببِّ

 
ل
 
ا ق و   اد 

د  
ُ

قببببببببببببببببببببببببببببب ر 
ُ
ات َ  م  يببببببببببببببببببببببببببببب 

ث
ول  الل

ُ
د  طببببببببببببببببببببببببببببب جِّ

 ببببببببببببببببببببببببببببب 
  
 الم

 
ْ سببببببببببببببببببببببببببببب   و 

هبببببببببببببببببببببببببببببببب   ا   م  ش  از 
 

طبببببببببببببببببببببببببببببببب
ُ
ة ق

 
البببببببببببببببببببببببببببببببب  د 

 
ت مبببببببببببببببببببببببببببببببب 

 
ك دح  ِّ

ي   ا سببببببببببببببببببببببببببببببببب 

د   امببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ وج 
ُ
ق  ا اطِّ

 
َُّ نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب

ُ
ا كبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب هبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي   جِّ

يُّ
 
 أ

د هبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ج   
 
 ت
 
ات

 
ثببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ادِّ

ا ح  هببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ي   بِّ
 
ت صبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

ُ
 خ



La poésie populaire algérienne : Enjeux identitaires, socio-historiques et mémoriels 

308 

  

و
ُ
ال

 
ثبببببببببببببببببببببب اب  ام  ا جبببببببببببببببببببببب 

 
ن  ذ َ  مبببببببببببببببببببببب 

ُ
وا كبببببببببببببببببببببب

ُ
ال

 
و  قبببببببببببببببببببببب

 
نبببببببببببببببببببببب  ع 

ي  الِّ
 

ثبببببببببببببببببببببب يببببببببببببببببببببببه  ام   بِّ
وش 

ُ
ات ا يبببببببببببببببببببببب  ي مبببببببببببببببببببببب  الِّ

 
غبببببببببببببببببببببب

 
 ال

 
ف صبببببببببببببببببببببب   و 

 

د   وا حبببببببببببببببببببببببب  يبببببببببببببببببببببببببُ جِّ
ا ي  و  مبببببببببببببببببببببببب 

 
ف صبببببببببببببببببببببببب  وا و 

ُ
ال ن  عبببببببببببببببببببببببب  كببببببببببببببببببببببببِّ

 
 ل

د    صببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ق
  
ش  الم

 
ت يببببببببببببببببببببببببببببببببببب  مث

 
ا ت ي مببببببببببببببببببببببببببببببببببب  الِّ

ى بببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 

لبببببببببببببببببببببببببببببببببب  وُاع 

 

ي وبِّ
يبببببببببببببببببببببببُ ر  اع 

 
ت ن  سبببببببببببببببببببببببِّ ي  ار  ي البببببببببببببببببببببببدث ي فبببببببببببببببببببببببِّ وبِّ

ُ
غببببببببببببببببببببببب ر  ا م 

 
 نببببببببببببببببببببببب

ي دِّ
 
ولا

ُ
 ا
 
 

 
فبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ى وُحِّ

 
ق
ُّ
الت ي بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ادِّ

 
ر  ز مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ع     

ي  ادِّ هبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
 ال

 
ت

 
نبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب ي بِّ حِّ

ارِّب 
ي ي  ادِّ

 
ر  ز مبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ع 

 
 ا

ا  هببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
رُب  ل اُ هببببببببببببببببببببببببببببببب  اهببببببببببببببببببببببببببببببب  د   ار 

 
ف ر 

 
طببببببببببببببببببببببببببببببب ي ب  نِّ ر 

ُ
ت سببببببببببببببببببببببببببببببب 

ُ
 ت

 

د  عبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث
 
ق
 
ت
 
ام  ت يبببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببث

 
ي وُالأ ى جُر  بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ ر  بببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببببب   ي 

د مبببببببببببببببببببببببببببببببببببث ال  مُح  وث
 

ا قببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 

ي نببببببببببببببببببببببببببببببببببب يدِّ  سبببببببببببببببببببببببببببببببببببِّ
 
ت مببببببببببببببببببببببببببببببببببب   حُر 

د  و  ز 
ُ  

اد  وُالمببببببببببببببببببببببببببببببب ر  البببببببببببببببببببببببببببببببزث مببببببببببببببببببببببببببببببب  ي ع  دِّ
ع  م  سببببببببببببببببببببببببببببببب 

ث
ق  اسبببببببببببببببببببببببببببببببث

د   رث جبببببببببببببببببببببببببببببببببببب 
 
ارِّي ان

ى عببببببببببببببببببببببببببببببببببب  د 
 

غببببببببببببببببببببببببببببببببببب
 
ا ن هببببببببببببببببببببببببببببببببببب  ن  ارِّي ع 

 عببببببببببببببببببببببببببببببببببب 

 

 




	ouvrage final
	النسخة النهائية مع رقم الايداع
	ouvrage final



