
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 400/ 401 ص                                       (           0102جانفي ) 10العدد:  01المجلد:     
 
 

 
 

 

 
 

 
 

480 

 شعرية التحول والغياب في شعر لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجا

 

The Poetics of Transformation and Absence in the Poetry of Laqab Belkhir: 

A Case Study of Diwan al-Dawawin 

 

 * عليوي عمر د.

 (ائرزالج ) جامعة محمد بوضياف المسيلة

Amar.alioui@univ-msila.dz 
 

 

 معلومات المقال الملخص:

يتناول هذا البحث شعرية التحوّل والغياب في شعر عقاب بلخير، انطلاقاً من ديوانه 

ثيمات موضوعية. يبرز التحوّل ، بوصفها بنية جمالية وفكرية لا مجرد «الدواوين»

باعتباره فعلًا كينونياً يمسّ اللغة والذات معاً، حيث تصبح القصيدة فضاءً للعبور من 

الحسي إلى الميتافيزيقي. أما الغياب، فلا يطُرح بوصفه فقداً، بل شرطًا للتجليّ 

 عوالكشف، وفق منطق صوفي حديث. تعتمد الدراسة مقاربة تأويلية سيميائية تتقاط

فيها المرجعية الصوفية الكلاسيكية مع النقد الحديث، خاصة عند بول ريكور وجيلبير 

دوران. وتكشف عن أن اللغة عند بلخير كائن حيّ يتحوّل ويتخفىّ لينُتج معناه. كما 

تظُهر أن الرمز، والإيقاع، والصورة، والذات الشعرية تخضع جميعها لحركة فناء 

لى أن شعر بلخير يؤسس لتجربة شعرية صوفية وبعث متواصلة. ويخلص البحث إ

 حديثة تجعل من التحوّل

   تاريخ الارسال:

/...../.....0202 

        تاريخ القبول:

/..../...0202 

 :الكلمات المفتاحية

 

 الشعرية ;  أ 

 ; الرمز 

  الإيقاع 

Abstract :  Article info 

mailto:Amar.alioui@univ-msila.dz


 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

481 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
This study examines the poetics of transformation and absence in the 

poetry of ʿAqab Belkhir, taking Diwan al-Dawawin as a representative 
model, and approaches them as a structural aesthetic and intellectual 
principle rather than mere thematic motifs. Transformation is 
foregrounded as an ontological act that affects both language and 
subjectivity, whereby the poem becomes a space of passage from the 
sensory to the metaphysical. Absence, in turn, is not conceived as loss, but 
as a necessary condition for manifestation and unveiling, in accordance 
with a modern Sufi logic. The study adopts a hermeneutic–semiotic 
approach that brings classical Sufi thought into dialogue with modern 
critical theory, particularly the works of Paul Ricoeur and Gilbert 
Durand. It demonstrates that language in Belkhir’s poetry functions as a 
living entity that transforms and withdraws in order to generate 
meaning. Furthermore, it reveals that symbol, rhythm, imagery, and the 
poetic self are all governed by a continuous movement of annihilation and 
rebirth. The study concludes that Belkhir’s poetry establishes a modern 
Sufi poetic experience in which transformation and absence constitute the 
core of the poetic vision and its aesthetic foundation 

Keywords: 

 Poetics; symbolism; 
rhythm 

  

 

 :مدخل

يعُدّ الشاعر عقاب بلخير من أبرز الأصوات الشعرية الجزائرية التي تمكّنت من تحويل التجربة الفردية 

إلى رؤية كونية تتجاوز المحلي إلى الإنساني، عبر لغة مشبعة بالرموز، ومحمّلة بطاقة روحية تتقاطع 

 فيها الصوفية والحداثة. 

رى كالتحول، والغياب، والموت، والانبعاث  لتؤسس لشعرية في نصوصه، تتكاثف الثيمات الوجودية الكب

 .تتخذ من الحرف والمعنى والمطلق مجالًا للتجليّ لا للقول المباشر

من قصيدة وطني التي تنبض بوعي مقاوم للانكسار والخذلان، إلى قصيدة التحول التي تشكّل ذروة التجربة 

ية طريقاً للخلاص، وفي التحول والغياب معًا بنية دلالالصوفية لديه، يتبلور مشروع شعري يرى في اللغة 

 .موحدة تعبرّ عن حركة الكائن بين الفناء والبقاء، بين العدم والامتلاء، بين الحرف والصمت

وصفها فيها الذات الشاعرة ب جلىإنّ هذه البنية المزدوجة ليست مجرد موضوعين بل آلية اشتغال للمعنى، تت

 .لى الميتافيزيقي عبر اللغةكائناً يتجاوز الحسيّ إ

ولعلّ ما يميزّ شعر بلخير عقاب هو أنّ التحول والغياب لا ينفصلان في خطابه الشعري: فالتحول هو 

 :نتيجة الغياب، والغياب هو شرط التحول، فحين يقول في قصيدة التحول

 لا تقل للنهاية أن تبتدي

 لا تقل للذئاب انتهوا

 ...لا تقل للسواد تحوّل بياضًا

يتحوّل الرفض هنا إلى إثبات وجودي، والغياب إلى حضور روحي، في  ما يشبه عملية فناء صوفي 

من هذا المنطلق، .1بالمعنى الذي يقصده ابن عربي حين يقول إنّ  العدم هو ظهور الحق في صور الخلق



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

482 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
ا بنية ، بوصفهمكيف تتجسد شعرية التحول والغياب في شعر عقاب بلخير:تطرح الدراسة الإشكالية التالية

 واحدة تمثل جوهر الرؤية الصوفية الحديثة في الشعر الجزائري؟

ل ليس مجرّد تغيير أو انبعاث، ب عقاب بلخيرنطلق هذه الإشكالية من فرضية مفادها أنّ التحول في شعر 

نطق م تحول كينوني في اللغة والذات معاً، وأنّ الغياب لا يعني الفقد بل تجليّ الحضور عبر محوه، وفق

 .صوفي رمزي يستند إلى كشف المعنى لا إلى استعادته

وتستند المقاربة إلى منهج نقدي حديث يقوم على التأويل السيميائي للخطاب الشعري )كما عند بول 

(، في تداخل مع المرجعية الصوفية الكلاسيكية )ابن عربي، الحلاج، ابن 3وجيلبير دوران2ريكور

الصوفية القديمة في قراءة حداثية تعيد بناء العلاقة بين اللغة والكينونة  الفارض(. وبهذا تندمج الرؤية

 .والمعنى

زدوج: على وعي معقاب بلخير تتأسس بنية التحول والغياب في الشعر الجزائري الحديث كما في شعر 

وحة لا توعي صوفيٍّّ يجعل الغياب طريقاً للرؤية، ووعي حداثيٍّّ تأويليٍّّ يرى في التحول بنية دلالية مف

 .نهائية

ففي التجربة الصوفية، يمثل التحول انتقال الكائن من حالٍّ إلى حال، من الكثرة إلى الوحدة، ومن الصورة 

يعُيد  (Ontological Transformation) إلى المعنى، فهو ليس مجرّد تبدلّ ظاهري، بل تحوّل وجودي

تحوّل هو وجه من وجوه الوجود، فالوجود لا يثبت كل :تشكيل العلاقة بين الذات والمطلق، يقول ابن عربي

4على حال لأنه في تجلٍّّ دائم.
 

بهذا المعنى، يصبح التحول هو الوجه الشعري للفناء، إذ يتجاوز الشاعر ماديّة اللغة إلى كشف باطنها 

 الروحي، ويجد هذا المبدأ صداه في شعر عقاب بلخير، حين يتخذ من التحول بنية اشتغال تتكرّر في

 :مستويات الصورة والإيقاع والمعنى، فيقول مثلًا 

 وما تبدّلتُ عنيّ… تبدّلتُ فيّ 

 كأنيّ أنايَ التي لا أناها

هنا يتحوّل النفي إلى إثبات، والذات إلى أثر، والهوية إلى مسار مفتوح، هذا النمط من القول يعبرّ عن 

المؤقت، وهو ما يوازي مفهوم الفناء في تحول لغوي وصوفي في آن، لأن الكينونة لا تثبت إلا بفقدانها 

 .5البقاء عند الصوفيين

أما الغياب، فليس نقيض الوجود في الشعر الصوفي، بل شرطه الأسمى. فحين يغيب الشيء، يبدأ المعنى 

، وما دروا أنيّ حيٌّ بكَ. :في التجليّ، يعبرّ الحلاج عن هذا في قوله هذا  6غِبتُ بكَ عنيّ فظنوّا أننّي متُّ

مفهوم يتجلىّ شعرياً عند بلخير في نصوصه التي تستثمر الغياب كآلية دلالية للظهور، إذ يغيب الذات ال

 .ليحضر القول، ويغيب العالم ليحضر المطلق

تتحول القصيدة إلى فضاء للغياب الخلّاق، حيث يعُاد إنتاج الوجود عبر انمحاء العلامة، وهو ما يقابل من 

، الذي يرى أنّ المعنى لا يتجلىّ إلا في لحظة 7ختفاء الدلالي عند بول ريكورمنظور تأويلي حديث فكرة الا

 .خفائه النصيّ 

 :لا يعني الفقد أو الموت، بل هو إعادة تشكّل للكائن في اللغة، كما في قوله عقاب بلخيرإنّ الغياب عند 

 أغيبُ لأحضرَ في ما يقُالُ من النور

 أسكنُ ما لا يقُالُ 



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

483 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
 .شرفاتِ الغيابِ كلاميلأقُيمَ على 

بهذا المعنى، يتحوّل الغياب إلى جوهر العملية الشعرية، لأن الشاعر لا يقول الوجود بل يقول ما يظلّ بعده 

 .من أثرٍّ لغويٍّّ وروحيّ 

كما أن التصوّف يتقاطع مع الفكر التأويلي الحديث في نظرتهما المشتركة إلى اللغة بوصفها مسكن المعنى 

حول عند المتصوفة هو تجلٍّّ دائم للوجود، بينما عند التأويليين هو حركة مستمرة للمعنى المتحوّل. فـالت

النصّ لا :داخل النص فكلاهما يقوم على فكرة اللامركزية: لا ذات ثابتة، ولا دلالة نهائية يقول ريكور

 8يقول شيئاً واحداً، بل يقترح مسارًا للتأويل لا يغُلق.

فضاءً تأويليًا مفتوحًا، يشتغل على اللغة لا باعتبارها أداة، بل ككائن  لخيرعقاب بوهذا ما يجعل شعرية 

حيّ يتحوّل ويتخفىّ ليفُصح، وبذلك تندمج الصوفية بالتأويل في مشروع شعريّ يقوم على التحول بوصفه 

 .غياباً دائمًا، والغياب بوصفه تحولًا لا ينتهي

 بلخيرتجليات شعرية التحول والغياب في مختارات عقاب 

 في المستوى اللغوي: -0

تقوم اللغة في شعر عقاب بلخير على طاقة الانزياح والتحوّل المستمر، فهي ليست وسيلة قول بل وسيط 

فناء وخلق في آنٍّ واحد. اللغة عنده تنقلب على ذاتها لتنُتج دلالتها من داخل غيابها، إذ تتحرك بين الصمت 

 .والبوح، بين الكشف والحجب

 :قصائده من المختاراتيقول في إحدى 

 تتكلم الأشياءُ بي… حين أسكتُ 

 .يرحلُ عني الكلام… وحين أتكلمُ 

هذا التحول بين الفعل واللافعل، بين القول والصمت، يعبرّ عن رؤية أنطولوجية للغة بوصفها كائناً يتحول 

 .من حضور مباشر إلى غياب دلالي

ه للغة الرمزية حين رأى أنَّ الرمز يعطي للتفكير يقترب هذا المنظور من ما طرحه بول ريكور في تحليل

 .، أي أن الدلالة تتحقق بالغياب لا بالتصريح¹أكثر مما يقول

هكذا تصبح اللغة في شعر بلخير مجالًا لتجلي الغياب، حيث لا تتحقق الحقيقة الشعرية إلا عبر استحالة 

 :اللغة ذاتها، كما في قوله

 كأنَّ الحرفَ يمشي على ظلِّه

 .فُ من المعنى إذا اقتربَ المعنىيخا

اللغة هنا تتهرب من معناها، تنكمش داخله، لتتحول إلى أثرٍّ دلاليٍّّ مفتوح، وهو ما يجعل التحول والغياب 

 .وجهين لموقف واحد من القول: أنّ المعنى لا يقُال بل يشُار إليه

 في المستوى الدلالي:  -0

، لا تستقر في شكلٍّ أو هوية محددة. الذات في شعره كائن يقدمّ بلخير الذات الشعرية في حالة عبور دائم

 .صوفي يتجاوز حدوده بحثاً عن المطلق، متحوّلةً باستمرار من أنا فردية إلى أنا كونية

 :يقول في نصّه تجلٍّّ 

 أنا الذي مرَّ بي أنبياءُ الظلال

 وما عرفوني



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

484 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
 .لأنيّ كنتُ فيهم جميعًا

 

 

لٌ يعيد تعريف نفسه عبر الآخر، في ما يشبه مفهوم الهوية الذات هنا ليست كياناً متماسكًا،  بل طيفٌ متحوِّ

 .9المنفتحة عند المتصوفة

إنّ هذا التحول الوجودي للذات يقترن دائمًا بغيابها: فالشاعر يغيب ليصُبح كليًّا، يذوب في المطلق ليصير 

 .صورة له

يال الرمزي حين يرى أنّ الغياب في البنية يتقاطع هذا الفهم مع ما يطرحه جيلبير دوران في تحليله للخ

 .10الأسطورية هو شكلٌ من أشكال التحول الرمزي

 : في المستوى الصوري -3

الصورة الشعرية لدى عقاب بلخير ليست وصفًا أو زخرفة، بل هي حركة فكرية وروحية. إنها لحظة 

 .عبور من الحسّي إلى المجرد، ومن الواقعي إلى الكوني

 :تحوّليقول في قصيدة ال

 تسكنني نجمة  

 .أضاءت بقلبي البلاد… إذا أطفأوها

هنا يتحول الرمز من معناه الحسي إلى وظيفة روحية، إذ تصُبح النجمة دالاًّ على النور الداخلي، أي على 

 .لحظة الكشف الصوفي

 .إنّ الصورة في شعره، كما عند ابن الفارض، ليست تمثيلًا للمطلق بل تجليًا له في اللغة

، وهو ما ينطبق 11باشلار في جماليات الحلم أنّ الصورة الشعرية هي ولادة جديدة للعالم في اللغة ويرى

تمامًا على شعر بلخير، حيث التحول والغياب يشكّلان إيقاع الصورة نفسها: كل صورة تمّحي لتلد أخرى، 

 .في سلسلة من الفناء المتجددّ

 في البنية الإيقاعية:  -4

 .بلخير عن الغياب من خلال التقطّع، والانكسار، وتكرار المقاطع غير المنتظمةيعبرّ الإيقاع في شعر 

إذ لا يسعى الشاعر إلى انتظام موسيقي، بل إلى إيقاع الفقد والتحول، إيقاع يذكّر بترتيل صوفيٍّّ لا يخضع 

 .لقوانين العَروض بقدر ما يتبع انفعالات الروح

 :استدعاء للغياب، كقولهكما أنّ التكرار عنده ليس زخرفاً بل فعل 

 .إلى حيث لا أعودُ … أعودُ … أعودُ 

 .التكرار هنا يخلق دوّامة صوتية تحاكي الفناء، أي العودة إلى نقطة اللامكان، إلى العدم الخلاق

وهو ما يوازي مفهوم الإيقاع الداخلي الذي تحدثّ عنه هنري ميشونيك بوصفه إيقاع الوعي الشعري في 

 .12لحظة تحوّله

 بعد الروحي: في ال -5

في تجربة بلخير، يتحول الغياب إلى وسيلة للمعرفة، لا إلى حالة انعدام. الغياب يفتح المجال للرؤية 

 :الداخلية، كما في قوله

 ما غبتُ إلا كي أراكَ فيَّ 



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

485 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
 .وما حضرتُ إلا لأنكرَ نفسي

 .ر محوهاهنا تتجسد الرؤية الصوفية في أوضح صورها: الفناء في الآخر، واكتشاف الذات عب

 .هذا الغياب المعرفي هو ما يجعل التحول بنية مفتوحة لا تتوقف عند حدٍّّ أو دلالة نهائية

وبذلك يصبح شعر بلخير ميداناً لجدلية الحضور والغياب، اللغة والصمت، الذات والمطلق؛ جدلية تشكّل 

 .جوهر الشعرية الصوفية الحديثة في الجزائر

 

 في شعرية التحول والغياب عند عقاب بلخير البنية الرمزية والبعد الصوفي

 الرموز الكبرى:  -0

يقُيم عقاب بلخير بناءه الشعري على تحويل الوجود إلى نظام رمزي، حيث تصبح الأشياء علامات على 

ما وراءها. فالتراب، النور، البحر، الحرف، والغيوم ليست مكونات مشهدية، بل رموز متحوّلة داخل 

 .الواقعة لتبلغ الإشارةرؤية كونية تتجاوز 

يتخذ الحرف في تجربته موقعًا محورياً؛ فهو أداة الخلق ومجاز الكشف، إذ يقول في قصيدة الدخول إلى 

 :مملكة الحروف

 يهرب الحرف من خطة المنحرف

 لا تقولوا انكسرت،

 انكساري أحلامهم،

 أجمع الكلمات لكم

 .وأرتب حقل اللغة

ل كائن صوفي يرمز إلى جوهر الوجود، كما هو في فكر ابن عربي الحرف هنا ليس مجرد بنية لغوية ب

 .13حيث الأحرف أرواح الأشياء

يتحوّل الحرف إلى مجال للفناء والبعث معاً، إذ ينهدم ليعُاد بناؤه في نظام دلالي جديد، وهذه العملية هي 

 .بالضبط شعرية التحول

ذا الرمز الكوني؛ فهي وسائط بين الأرض والسماء، أما الغيوم والنجمة والبحر فتمثل مستويات مختلفة من ه

 .بين الكثافة والمجرد، بين الفقد والامتلاء

 :ففي قوله

 كان للغيم اتساع البحر، أرخى

 .ورحتُ أمخر هذا التراب بموج الخطى

 .يتقاطع الغيم بالبحر بالتراب، في انزياح يحوّل المادة إلى حركة روح

الحس، بل تصُبح علامة على التحول من الكثيف إلى الشفيف، وهو جوهر هكذا، لا تبقى الصورة في حدود 

 .الفكر الصوفي

 ثنائية الحضور والغياب: -0

 .الغياب في شعر بلخير ليس موتاً بل طريقة أخرى للحضور

 :فالمعرفة لا تتحقق عنده عبر الامتلاك بل عبر الفقد، كما يقول

 .ما غبتُ إلا كي أراك فيَّ 



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

486 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
يرتبط بما يسميه الحلاج في عبارته الشهيرة: بين العبد والحقّ بعُد لا يقُطع، إلا بأن هذا الغياب الصوفي 

 14يغيب العبد عن نفسه.

في هذا المعنى، يصبح الغياب طريقاً للتحول المعرفي؛ فالشاعر لا يبحث عن الله في الخارج، بل في 

 .التحول الداخلي للذات

 غياب الذات عن ذاتها في لحظة التوحّد،:امن هنا، يحمل الغياب عند بلخير معنى مزدوجً 

 .وغياب العالم الواقعي في مقابل الحضور الرمزي للوجود الكلي

 .وهذا ما يجعل الغياب بؤرة دينامية للمعنى، إذ لا يمكن فهم التحول دون المرور عبره

 الرمز الصوفي بين الكشف والستر -3

 .والكتمان تمُارس الرموز في شعر بلخير وظيفة مزدوجة: الإشارة

 .فالرمز الصوفي لا يفُصح إلا ليخُفي، ولا يظُهر إلا ما يمكن احتماله من إشراق

 :في قوله مثلًا 

 دع طيور المساء تطير مع الطير أو تنقلب،

 وإذا بغيوم المطر

 تترف الحرف فوق السور

 .قالت الأحرف الآن بدأ النهاية

 .لإيقاع الفناء والتجلي تتبدىّ هنا طيور المساء، المطر، والسور كصور رمزية

 .الطير هو الروح، المطر هو الوحي، والسور هو الحد الفاصل بين العالمَين

 .والعبارة الختامية بدأ النهاية تلخّص الرؤية الصوفية القائمة على البدء في الفناء والوجود في اللاوجود

طرحه بول تيليش حين رأى أن  بهذا، يتحول الرمز من دلالة لغوية إلى أفق معرفي، وهو ما يقارب ما

 .15الرمز الديني لا يعبرّ عن المعنى بل يشارك في حضوره

ده فعلاً   .وهذا تمامًا ما تفعله رموز بلخير: لا تحيل على الغياب، بل تجُسِّ

 التحول كطريق للخلاص:  -4

 :ولهقتظُهر نصوص بلخير أن التحول ليس مجرّد انتقال بل فعل خلاص من التكرار والجمود، كما في 

 لا تقل للنهاية أن تبتدي،

 لا تقل للذئاب انتهوا،

 لا تقل للسواد تحوّل بياضًا،

 .تحوّل إذن، أنت مقدورك الآن أن تتحول

 .إنه نداء صوفي مضمَر نحو الانبعاث الداخلي

 16يذكّر هذا الخطاب بقول ابن عربي: التحول في الحقائق هو عينه الثبات في المقامات.

 .تحوّل العالم، بل تحوّل الرؤية إليهفالشاعر لا يطلب 

التحول في شعره إذن ليس انقلاباً بل تبدلّ في زاوية الإدراك، أي لحظة الكشف التي يعاد فيها بناء العالم 

 .من جديد عبر الحرف، الصورة، والرمز

 : الأنا الصوفية -2

 :في قصيدة التحول يقول



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

487 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
 من كان فيَّ ومن سيكون،… أنا من أنا 

 .أنا، وأوسع من دائرة أكثر من رجل

 .تتجلى هنا الأنا المتجاوزة، الكليّة، التي تشبه ما يسميه ابن عربي الإنسان الكامل

 .فالأنا لا تلُغى بل تتطهر من أنانيتها، لتصبح مرآةً للكلّ 

وهذا التحول من المحدود إلى اللامحدود هو ذروة شعرية الغياب، حيث يفنى الشاعر في التجربة حتى 

 .ذاته القصيدةيصبح 

 :وبذلك تتضّح البنية الرمزية الكلية لشعر بلخير

د هو تحول الكائن في طريقه  كل رموزه )الحرف، البحر، الضوء، الغيم، الطير( تتحرك ضمن نسق موحِّ

 .إلى المطلق، حيث الغياب ليس نقصًا، بل اكتمالًا معرفياً وجمالياً

 الخاتمة والاستنتاجات

أن شعرية التحول والغياب عند عقاب بلخير ليست موضوعًا، بل بنية فكرية من خلال التحليل يتضح 

 .وجمالية تشكّل جوهر تجربته الشعرية

فهو شاعر يكتب انطلاقاً من وعي صوفي حديث يرى العالم في حال تحول دائم، واللغة ككائن حي يتبدلّ 

 .ويتلاشى ليكشف ما وراءه

 :ة في النقاط التاليةيمكن تلخيص السمات الأساسية لهذه الشعري

 .التحول هو المبدأ البنائي في القصيدة، حيث اللغة، الصورة، والإيقاع في تغير دائم -1

 .الغياب ليس نفياً بل شرطًا للوجود الشعري والمعرفي -0

 .الرمز عنده لا يحيل إلى فكرة مجردة، بل يشارك في خلق التجربة الروحية ذاتها -3

 .ية فكرية وجمالية تضع الذات في مواجهة تحولها المستمرالصوفية في شعره ليست عقيدة بل رؤ -4

 

 .القصيدة فضاء مفتوح للانبعاث: كل غياب ولادة جديدة، وكل فناء كشفٌ آخر -2

بذلك يمكن القول إنّ شعر عقاب بلخير يعيد تعريف الشعر الجزائري الحديث من خلال نقله من فضاء 

لى التجربة الوجودية العميقة، التي تتقاطع فيها التحولات الخطاب إلى فضاء الكشف، ومن القول المباشر إ

 .اللغوية بالتحولات الروحية، في تماسك جمالي صوفي نادر

 
 .110، ص. 1ابن عربي، الفتوحات المكية، تحقيق عثمان يحيى، دار صادر، بيروت، ج. -1
ريكور، نظرية التأويل: الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بول  -2

 .33، ص. 0222
، ص. 1992جيلبير دوران، البنيات الأنثروبولوجية للخيال، ترجمة مصطفى المسناوي، دار توبقال، الدار البيضاء،  -3

94. 
 .014، ص. 0ابن عربي، الفتوحات المكية، ج. -4
 .32، ص. 1993عبد الكريم الجيلي، الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، دار الكتب العلمية، بيروت،  -5
 .43، ص. 1990الحلاج، ديوان الحلاج، تحقيق لويس ماسينيون، دار الطليعة، بيروت،  -6
7-Paul Ricœur,InterpretationTheory: Discourse and the Surplus of Meaning, Texas  

Christian UniversityPress, 1976, p. 62. 
، 0223بول ريكور، التأويل: من النص إلى الفعل، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،  -8

 .21ص. 
9- retationTheory, p. 18.. Paul Ricœur, Interp 

                                           



 عنوان المقال

 عنوان المقا
 

 

488 

 

 لعقاب بلخير ديوان الدواوين أنموذجاشعرية التحول والغياب في شعر 

 
                                                                                                                                                    

 .032، ص. 3ابن عربي، الفتوحات المكية، ج. -10
 .144جيلبير دوران، البنيات الأنثروبولوجية للخيال، ص.  -11
 .29، ص. 1993غاستونباشلار، جماليات الحلم، ترجمة جورج صدقني، دار التنوير، بيروت،  -12
 .29، ص. 1993دار التنوير، بيروت، غاستونباشلار، جماليات الحلم، ترجمة جورج صدقني،  -13
 .22، ص. 0ابن عربي، الفتوحات المكية، ج. -14
 .40، ص. 1913الحلاج، ديوان الحلاج، تحقيق لويس ماسينيون، باريس،  -15
 .110، ص. 4ابن عربي، الفتوحات المكية، ج. -16


