
إن المت�بع لواقع التنظ�� الفق�� يجد تنوعا من حيث المنا�� والأصول 
ي�ب��  وما  ال�لية،  والأ�ساق  المنظومات  لبناء  الضابطة  وال�ليات 
التخر�ج  عن  المجردة  الفقهية  النظر�ات  من  الاستفادة  أن  ملاحظتھ 
تأليفها وما  الواقعة زمن  الت��يل ع�� الفروع   �� المقاصدي ي�ون أك�� 
قبلها، ب�نما نجد أن مخرجات النظر�ات الفقهية المقاصدية �ستفاد 
من  �ستجد  ولما  لها،  والسابقة  المعاصرة  الوقا�ع  ع��  للت��يل  م��ا 

الوقا�ع �� مستقبل الزمان. 
وهذه ا��صيصة إنما اك�سب��ا النظر�ات الفقهية المقاصدية من خلال 
ر�طها لأصول الأح�ام بفروعها الفقهية الواقعة والمتوقعة؛ بما يناس��ا 
 �� الباحث  �سلك  و�التا��  المش��كة،  الشرعية  والمقاصد  العلل  من 
التنظ�� الفق�� المقاصدي مسالك التخر�ج والتفر�ع الفق�� المقاصدي 

المناسب لمثل هذا النوع من التأليف.
من  ل�ل  المصط��ات  وضبط  المفاهيم  تحديد  إ��:   ��دف  فالكتاب 
لفظي النظر�ة والتنظ�� �� اللغة والاصطلاح الشر��، و�يان علاقة �ل 
من مصط��ات: التأصيل الفق��، التقعيد الفق��، التكييف الفق��، 
المقاصدي  الفق��  والتنظ��  عموما،  الفق��  التنظ��  بمصط�� 
والتنظ��  الفق��،  التنظ��  مصط��  من  �ل  ب�ن  والتمي��  خصوصا، 
المقاصدي، والتنظ�� الفق�� المقاصدي، والكشف عن منا�� ومصادر 
النظر�ة  خصائص  بيان  مع  المتعددة،  المقاصدي  الفق��  التنظ�� 
ونقد  عرض  كذلك  مم��ا��ا،  وأهم  الشرعية،  المقاصدية  الفقهية 
المنا�� المعاصرة �� التنظ�� الفق��، و�يان مسالك الاس�ثمار والت��يل 
الفق��  التنظ��  مسالك  ترقية  مع  العملية.،  والممارسات  الواقع   ��

المقاصدي.

عن الكتاب
�������� ����� ������ ���

E LY A A  P U B L I S H I N G  H O U S E  

(794)

Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 
facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui 
blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te 
feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, 
sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet 
dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 
diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 
veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit 
lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis 
autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit 
esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla 

facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.

Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio 
dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.

Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et 

accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea commodo consequat.

Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis 
nisl ut aliquip ex ea commodo consequat. Duis autem vel eum iriure dolor in hendrerit in vulputate velit esse molestie consequat, vel illum dolore eu feugiat nulla facilisis at vero eros et 

accumsan et iusto odio dignissim qui blandit praesent luptatum zzril delenit augue duis dolore te feugait nulla facilisi.
Lorem ipsum dolor sit amet, cons ectetuer adipiscing elit, sed diam nonummy nibh euismod tincidunt ut 

laoreet dolore magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim veniam, quis 
nostrud exerci tation ullamcorper suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea 

commodo consequat.
Lorem ipsum dolor sit amet, consectetuer adipiscing elit, sed 

diam nonummy nibh euismod tincidunt ut laoreet dolore 
magna aliquam erat volutpat. Ut wisi enim ad minim 

veniam, quis nostrud exerci tation ullamcorper 
suscipit lobortis nisl ut aliquip ex ea 

commodo consequat. Duis autem vel 
eum iriure dolor in hendrerit in 

vulputate velit esse molestie 
consequat, vel illum dolore eu 

feugiat nulla facilisis at vero 
eros et accumsan et iusto 

odio dignissim qui 
blandit praesent 

luptatum zzril 
delenit augue duis 

dolore te feugait 
nulla facilisi.

Lorem ipsum 
dolor sit 

amet, cons 
ectetuer 

adipiscin
g elit, 

sed 
diam 

nonu
mm

y 
nib

h 
e

u
i

�������� ����� ������ ���
E LY A A  P U B L I S H I N G  H O U S E  

حي ميموني حمود 02 برج الكيفان 
 الجزائر العاصمة – الجزائر

�������������������������������
��
������
	�������
�

ISBN :978-9969-05-560-3

التنظيرالفقهي
المقاصدي 

ي
د

ص
قا

لم
 ا

ي
ه

ق
ف
ال

ر
ي
ظ

ن
ت
ال

ي
د

ص
قا

لم
 ا

ي
ه

ق
ف
ال

ر
ي
ظ

ن
ت
ال

د. بن معمر سعيدإشراف وتنسيق

 كتاب  أعمال
ملتــــقى وطـــــــني

تأليف
مجموعة من الباحثين 

تحت رعاية من مخبر الدراسات القرآنية والمقاصدية
بجامعة وهران ١ بالجزائر

نحو رؤية استشرافية
لتنظير الفقه الإسلامي

�������� ����� ������ ���
E LY A A  P U B L I S H I N G  H O U S E  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 التنظير الفقهي المقاصدي 

افية لتنظير الفقه الإسلامي -     -نحو رؤية استشر



  

 

 عنوان الكتاب: 

 
 

 X 15.5 23.5الحجم: 

 498عدد الصفحات: 

 د. بن معمر سعيد إشراف وتنسيق: 

 تأليف: مجموعة من الباحثين 

ائرية ©  المكتبة الوطنية الجز

 ISBN:978-9969-05-560-3   ردمك:

 2025جويلية الإيداع القانوني: 
 

لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة  

 المعلومات أو نقله بأي شكل من الأشكال، دون إذن خطي مسبق من الناشر 

 دار إيلياء للنشر والتوزيع

 
الجزائر  -  الجزائر العاصمة  -برج الكيفان  02حي ميموني حمود   

email : adm@dar-elyaa.com 

www.dar-elyaa.com 
  

 الآراء والأفكار الواردة في هذا الكتاب مصدرها المؤلف

 دار إيلياءولا تعبر بالضرورة عن رأي 

 

2025 

افية لتنظير الفقه الإسلامي - التنظير الفقهي المقاصدي   -نحو رؤية استشر

http://www.dar-elyaa.com/


 

 
 

 التنظير الفقهي المقاصدي
 -نحو رؤية استشرافية لتنظير الفقه الإسلامي - 

 

 

 

 د. بن معمر سعيدإشراف وتنسيق: 
 

 تأليف: 
 مجموعة من الباحثين

 
 

 تحت رعاية من مخبر الدراسات القرآنية والمقاصدية

 الجزائر  - 1بجامعة وهران 
 

 

 

 

 



  



  5 

 

  :رئيس اللجنة العلمية

 بن معمر سعيد .د

 ، الجزائر1عضو مخبر الدراسات القرآنية والمقاصدية بجامعة وهران 

 :أعضاء اللجنة العلمية
 

 

 الجامعة الاسم الكامل الجامعة الاسم الكامل

الأخضر  أ.د.

 الأخضري 

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)
 الخير عيساتد. 

المسيلة جامعة 

 (الجزائر)

خيرة سرير  د.أ. 

 حاج

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)
 مولاي سميرةد. 

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)

عبد اللطيف  د.أ. 

 بوقنادل

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)
 عبد القادر داوديد. أ. 

 1ة وهران جامع

 (الجزائر)

بن معمر د. 

 سعيد

 القرآنية مخبر الدراسات

 والمقاصدية

 (الجزائر) 1وهرانجامعة 

 بن هنية خضرةد. 
 1وهران جامعة 

 (الجزائر)

د. يوسف يحيى 

 باي

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)
 مقتيت عبد القادرد. 

 1وهران جامعة 

 (الجزائر)

 يحدة سعدد.  (الجزائرالمسيلة )جامعة  حمد بوجمعة أ.د.
البويرة جامعة 

 جزائر(ال)

موس ى بن أ.د. 

 سعيد
 المسعود جماديد.  (الجزائرالمسيلة )جامعة 

 ةالمسيلجامعة 

 جزائر(ال)

 بدر الدين عماري أ.د.  (الجزائرالمسيلة )جامعة  كتاب حياة  د.أ. 
وهران جامعة 

 جزائر(ال)

 نجية رحمانيأ.د.  جزائر(ال) ةالمسيلجامعة  مجيدي العربيد. 
 ةالمسيلجامعة 

 جزائر(ال)

 كريمةولخراص ب .د .أ جزائر(ال) ةالمسيلجامعة  بشير عثماند. 
وهران جامعة 

 جزائر(ال)



  6 

 

 تقديم للكتاب
 

 :توطئــــة

أهل الاختصاص في كل فن إلى ترقية مناهج التقعيد والتأصيل طلبا لأكمل يسعى 

د الجزئيات في عقوجوه النظر وأتم طرق البيان وملاك ذلك كله نظم متناثر الفروع و 

 الكليات الجامعة.

نهج مقصدا لكل فيعتبر سلامية فالتنظير في شتى العلوم بما فيها العلوم ال 
ُ
ن حيث ت

لتشوف اطه ...فكان من أولويات التجديد حقائقه وتستبين قواعده وأركانه وتتضح شرو 

إلى وضع النظريات الكلية على وزان من الجمع بين الجزئيات والكليات والأسباب والمسببات 

 .رات المتسارعةمراعاة طبيعة التغيو 

ويلاحظ من خلال الدراسة الاستقرائية للمفهوم الاصطلاحي الشرعي للفظ " 

تحديد  يف همالاصطلاحي تبعا لاختلاف هاعبارات العلماء في صياغة حد ينتبا النظرية "

شروطها والأسس التي تبنى عليها، الأمر الذي جعلهم يختلفون في طريقة التأليف و  ماهيتها

، ولعل أهم سبب لهذا الاختلاف هو عدم الأصوليةالفقهية و لشرعية افي النظريات 

، وأن لكل مؤلف رأيه ونظرته الخاصة تخصص شرعيانضباط مصطلح النظرية في كل 

 وعلى وفقها كان تأليفه وطريقة عرضه لأركانها وضوابطها.  وشروطها، لتحديد مفهومها، 

ى التأليف في النظريات الفقهية علوقد وجد من الباحثين المعاصرين من اجتهد في 

غرار: نظرية الضمان، نظرية العقد، نظرية الغرر، نظرية الظروف الطارئة، وغيرها من 

النظريات التي اختلفت في موضوعها واشتركت في منهجية تأليفها، بحيث ارتبط موضوعها 

ول الأحكام صبالتأصيل والتنظير الفقهي للنظرية بعيدا عن منهج تعليل الأحكام، وربط أ

 الفقهية بمقاصدها الشرعية المرعية.

 

 



  7 

 

  :شكاليةالإ 

لكليات اتنوعا من حيث المناهج والأصول و  إن المتتبع لواقع التنظير الفقهي يجد

، وما ينبغي ملاحظته أن الاستفادة من لبناء المنظومات والأنساق الكليةالضابطة 

ع أكثر في التنزيل على الفرو  النظريات الفقهية المجردة عن التخريج المقاصدي يكون 

الواقعة زمن تأليفها وما قبلها، بينما نجد أن مخرجات النظريات الفقهية المقاصدية 

يستفاد منها للتنزيل على الوقائع المعاصرة والسابقة لها، ولما يستجد من الوقائع في 

 مستقبل الزمان. 

ها من خلال ربط وهذه الخصيصة إنما اكتسبتها النظريات الفقهية المقاصدية

لأصول الأحكام بفروعها الفقهية الواقعة والمتوقعة؛ بما يناسبها من العلل والمقاصد 

الشرعية المشتركة، وبالتالي يسلك الباحث في التنظير الفقهي المقاصدي مسالك التخريج 

 والتفريع الفقهي المقاصدي المناسب لمثل هذا النوع من التأليف.

شكالية الضبط وبناء المنظومات الكلية للنظريات الفقهية ومن ثمة يطرح الملتقى إ

 .حيث الماهيات والمناهج ومسالك الترقية المقاصدية من

 وهذا الشكال الرئيس يتفرع عنه جملة من التساؤلات: 

 لتكييفا – الفقهي التقعيد - الفقهي التأصيلما حقيقة كل من المصطلحات التالية:  -

 طلح التنظير الفقهي ؟الفقهي، وعلاقة كل منها بمص

 ما هي مناهج ومسالك ومصادر التنظير الفقهي المقاصدي ؟ -

 وما هي أبرز خصائص ومميزات التنظير الفقهي المقاصدي ؟ -

 .ما مسالك ترقية النظرية الفقهية المقاصدية؟ -

 

 

 

 
 



  8 

 

  :الأهداف

ة النظرية والتنظير في اللغ لكل من لفظي تحديد المفاهيم وضبط المصطلحات .1

 .والاصطلاح الشرعي

ف التكيي الفقهي، التقعيدالفقهي،  مصطلحات: التأصيلكل من بيان علاقة  .2

 بمصطلح التنظير الفقهي عموما، والتنظير الفقهي المقاصدي خصوصا. الفقهي،

نظير الفقهي الت، و التنظير المقاصدي، و التنظير الفقهي التمييز بين كل من مصطلح .3

 .لمقاصديا

 الكشف عن مناهج ومصادر التنظير الفقهي المقاصدي المتعددة،  .4

 بيان خصائص النظرية الفقهية المقاصدية الشرعية، وأهم مميزاتها. .5

 التنظير الفقهي عرض ونقد المناهج المعاصرة في  .6

 بيان مسالك الاستثمار والتنزيل في الواقع والممارسات العملية. .7

 .التنظير الفقهي المقاصدي ترقية مسالك .8

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



  9 

 

  حااور:الم
 

 تحديد المفاهيم وضبط المصطلحاات  المحاور الأول:

 تعريف النظرية والتنظير في اللغة والاصطلاح الشرعي -1

   بكل من المصطلحات التالية:وعلاقته مقارنة بين مصطلح التنظير الفقهي  -2

 الفقهي. التأصيل -

 الفقهي. التقعيد  -

 الفقهي. التكييف  -

 ._ مفهوم التنظير الفقهي3

 .مفهوم التنظير المقاصدي -4

 .مفهوم التنظير الفقهي المقاصدي -5

   خصائص النظرية الفقهية المقاصدية المحاور الثاني:

 مدى المرونة والاستجابة للمسائل المستجدة. -1

 مدى الاستمرارية والصلاحية لمتغيرات الزمان و المكان. -2

 .والواقعية في التنزيلمدى الفعالية  -3

   خصائص النظرية الفقهية المقاصدية :المحاور الثالث

 .مصادر التنظير الفقهي المقاصدي-1

 .مناهج التنظير الفقهي المقاصدي -2

 .: مسالك الترقية، والآفاق الاستشرافيةالفقهية المقاصدية النظرية-3

 

 

 

 

 



  



  10 

 

 التنظير الفقهي المقاصدي

افية لتنظير نحو  -  –الفقه الإسلامي رؤية استشر

 رســـهــــف
 

 الصفحة اسم ولقب الباحث )ين( عنوان المقال الرقم

01 
مدخل إلى التنظير الفقهي 

 المقاصدي    

 ،أ.د. عبد القادر داودي

 1جامعة وهران 
15-26 

02 

مفهوم النظرية والتنظير في 

الاصطلاح الشرعي "أصوله 

 ومناهجه بين التأصيل والتجديد"

 ، د سويس ي ليلى

 المسيلة جامعة
27-37 

03 
أثر مسالك النظر المقاصدي في 

 تجديد التنظير الفقهي

 ، أ.د خيرة سرير حاج

  1جامعة وهران 

 

  ،خضرةد. بن هنية  

 1 وهران جامعة

38-54 

04 
النظرية في اللغة عريف ت

 والاصطلاح الفقهي

 يحدة سعد .د

 جامعة البويرة

 

   ،ط.د بخدة قاسمية سمية

 1جامعة وهران 

55-69 

05 

التكييف الفقهي للمستجدات 

الطبية وأثره في تحقيق المقاصد 

 الشرعية

 ،غطاسط د محمد نذير 

 ( ماليزياUMملايا ) جامعة
70-94 

06 

ماهية التنظير الفقهي والتنظير 

الفقهي المقاصدي وعلاقتهما 

بمصطلح التكييف الفقهي 

 ،خليلد. يامن 

 جامعة المسيلة
95-115 



  11 

 

والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه، 

 نماذج وأمثلة.

07 
مصطلح النظرية الفقهية بين 

  المؤيدين والمعارضين

 ،د. المسعود جمادي

 جامعة المسيلة
116-156 

08 

التنظير الفقهي المقاصدي أداة 

لتحقيق التوازن بين النصوص 

 ومتغيرات العصر

     ،د. حمادي سهام

 جامعة المسيلة
157-182 

09 

بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف 

الأصولي"مسألة هل الأمر المطلق 

 يفيد الوجوب أو الندب أنموذجا"

 

  ،د. الخير عيسات

 جامعة المسيلة      

 

   ،مجيدي العربي د.

 جامعة المسيلة

183-220 

 مدارس التقصيد الشرعي 10
 ،اللطيفبوقنادل عبد  .أ.د

 1وهران جامعة
221-239 

11 
منهج الارتقاء في التنظير المقصدي 

 
ا
 تأصيلا وتنزيلا

    ،عماري بدر الدين .أ.د

     1جامعة وهران 

 

 ،قوجيلي فاطيمة .ط.د

 1جامعة وهران    الزهراء

240-262 

12 
الضوابط الشرعية للتنظير 

 الفقهي المقاصدي

 ،جعدانعبد الكريم  .د

 البيض جامعة
263-272 

13 
 الفقهية النظرية خصائص

  المقاصدية

    ،سميرة د. مولاي

 1جامعة وهران  
273-290 

14 
منهج التنظير الفقهي مزاياه 

 وعيوبه

 ،كتاب حياة. أ.د

 جامعة المسيلة
291-301 

15 

القواعد الترجيحية المقاصدية 

 عند العز بن عبد السلام

 

  ،مقتيت عبد القادر .د

   1جامعة وهران 

 

302-321 



  12 

 

 د عبد الخالق ماض ي 

 1جامعة وهران 

16 

التنظير المقاصدي للاختلاف 

الفقهي: قراءة في مشروع العلم 

 الجديد لأبي إسحاق الشاطبي

    ،بشير عثمان .د

 جامعة المسيلة      

 

   ،نجية رحماني .د.أ 

 جامعة المسيلة

322-355 

17 

مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي 

المقاصدي عند الشيخ الطاهر بن 

 عاشور 

 

 ،التجانيد. عاد 

 جامعة الوادي     

 

 ،د. وصيف خالد إبراهيم 

 جامعة الوادي

356-379 

18 
 أسس المنهج المقاصدي

 نقد وتقييم 

      ،عشاب محمد .أ.د

 1جامعة وهران 
380-394 

19 
قاعدة سد الذرائع وأهميتها في 

 التنظير الفقهي المقاصدي

 ،د بن معمر سعيد

 جامعة المسيلة
395-405 

20 

أدوات الاستنباط ومسالك 

الاستدلال للتنظير الفقهي 

 المقاصدي

   ،د. عامر سداس

  1وهران 

 

  ،عيس ى بن عمار د.

جامعة الأمير عبد القادر 

 للعلوم السلامية

406-416 

21 
نظرية ما جرى به العمل في الفقه 

 المالكي وتجليات التقصيد

     ،د. محمد حسوني

جامعة الأمير عبد القادر 

 للعلوم السلامية قسنطينة

 

417-441 



  13 

 

 ،حسينماني سعادة  د.

الأمير عبد القادر  جامعة

 للعلوم السلامية قسنطينة

22 
نظرية التعسف في استعمال الحق 

 وخصائصها المقاصدية

     ،د حمد بوجمعة

 جامعة المسيلة
442-465 

23 

نظرية الضرورة وأثرها في المسائل 

 المستجدة 

 –مسائل كورونا  –

    ،عبد الباقي صديقة .د.ط

 جامعة الأغواط
466-485 

24 
نظرية الاستصحاب وامتدادها 

 القانوني

   ،د. ماحي أمين

 1جامعة وهران 
486-497 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  15 

 

 مدخل للتنظير الفقهي

Introduction to jurisprudential theory 

 Dr daoudi abdlkader  1  أد. عبد القادر داودي

 daoudi.abdlkader@univoran1.dz، (الجزائر) أحمد بن بلة 1جامعة وهران 

 الملخص: 

ولم يجعل له عوجا، والصلاة والسلام على عبده  الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب

ورسوله الذي )ما ينطق عن الهوى(، جعله الله قدوة للمسلمين في أفعاله وأقواله، أثنى 

على العلماء وعلهم ورثة الأنبياء، وأثنى على الفقه وأهله وجعل الخير في سلوك طريقه 

يه ما توارثه العلماء وتنافس ف)من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين(. وبعد فإن أعظم 

الحكماء والفضلاء هو العلم بشريعة رب العالمين، وعلى رأسها هذه الثروة الفقهية 

الجليلة التي بين أيدينا ثمرة جهود عظيمة بذلها علماء الأمة وتداولوا عليها جيلا بعد 

 جيل إلى عصر الرسالة حيث الرسول الكريم مع صحبه الكرام يأخذون عنه أحكام

 الشرع غضة ندية معاينة ومشافهة.

 الكلمات  المفتاحية: المدخل ، الفقه ، التنظير ، المقاصد

Abstract: 

Praise be to God, who sent down the Book to His servant and made it free 

of any crookedness. May blessings and peace be upon His servant and 

Messenger, who (does not speak from [his own] inclination). God made him 

a role model for Muslims in his actions and words. He praised scholars, 

considering them the heirs of the prophets. He praised jurisprudence and its 

people, and made goodness in following its path (Whoever God intends 

good for, He gives him understanding of the religion). The greatest thing that 

scholars have inherited and that wise and virtuous people have competed 

over is knowledge of the Shariah of the Lord of the Worlds. At the forefront 



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  16 

 

of this great wealth of jurisprudence that is in our hands is the fruit of the 

great efforts made by the scholars of the nation and passed down from 

generation to generation until the era of the message, when the noble 

Messenger and his noble companions took from him the rulings of the 

Shariah, fresh and pure, by sight and word of mouth. 

Keywords: Introduction, Jurisprudence, Theorization, Objective. 

_______________ 

 univoran1.dzdaoudi.abdlkader@يميل: الإ    ديأد. عبد القادر داو لمؤلف المرسل: . ا1

 

 : مقدمة

قد ازدهر الفقه وتطور مع مر الأيام لتفاعله اليجابي مع الحوادث والمستجدات، ل

وتفنن العلماء في تدوينه وتدريسه تفريعا وتقعيدا، اختصارا وتطويلا نظما ومتنا، وصار 

تى توسعت وتوزعت مع مر الزمان في دقة وانتظام يدل على العبقرية صنعة لفنون ش

والبداعومما اهتم به الفقهاء والمشتغلون بأمر التشريع عملية التنظير الفقهي في خطوة 

مباركة تضفي مزيدا من الحيوية والجدة والواقعية على علم الفقه وهذا الكنز العظيم 

نظيم شؤون حياتهم كلها على توجيهه وهديه، الذي جعله الله بين أيدي المسلمين لت

مستثمرا كل المعارف والعلوم والفنون التي تخدمه وتحققه مقصود الشارع من تعليمه 

 ونشره وتدوينه. 

 :بين الفقه والنظر

 تعريف الفقه: 

 الفاء والقاف والهاء أصلٌ واحدٌ صحيحٌ، يَدلُّ على إدراكِ الش يءِ والعلمِ به. 1:لغة

                                           

، 1/517،مختار الصحاح 4/354، معجم مقاييس اللغة 1/1614انظر: القاموس المحيط  1

 . 1/216، التعريفات 13/522لسان العرب 



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  17 

 

  
َ
ق
َ
هُ. تقول: ف

َ
هُ ولا يَنْق

َ
فقُهه. وكلُّ علمٍ بش يءٍ فهو فِقهٌ. يقولون: لا يَفْق

َ
هت الحديث أ

هِمْته، ثم اختص علم الشريعة بالفقه.
َ
هُه إذا ف

َ
ق
ْ
ن
َ
 أ
َ
قِهْتُ الحديث

َ
 معناه لا يَعْلم ولا يَفْهَم، ون

قُو  ومن ذلك قوله تعالى:
َ
ا ت مَّ ِ

ا م  ثِيرا
َ
هُ ك

َ
فْق

َ
عَيْبُ مَا ن

ُ
وا يَا ش

ُ
ال
َ
رَاكَ فِينَا ق

َ
ن
َ
ا ل لُ وَإِنَّ

يْنَا بِعَزِيزٍ 
َ
نتَ عَل

َ
رَجَمْنَاكَ وَمَا أ

َ
كَ ل

ُ
 رَهْط

َ
وْلا

َ
ا وَل قُه بضم القاف {91هود:}ضَعِيفا

َ
ما ف

َ
. وأ

 وسادَ 
ا
قيها

َ
 إذا صارَ ف

َ
قاهة

َ
قُهَ يَفْقُه ف

َ
قِيهٌ وقد ف

َ
فإنما يستعمل في النعوت يقال رجل ف

هاءَ.
َ
عاطى ال الفُق

َ
ه ت قَّ

َ
ف
َ
نة.وت

ْ
ته في العلم، والفِقْهُ الفِط

ْ
هْتُه إذا باحَث

َ
 فِقْهَ وفاق

 : أورد العلماء تعريفات عدة للفقه منها: اصطلاحا

 الأحكامِ الشرعيةِ( 1إنه )العلمُ بأحكامِ التكاليفِ( -
ُ
 .2أو هو )معر فة

رعةِ  -
َ
حكام الش

َ
مُ بالأ

ْ
ر( أو )العِل

َ
ظ ةِ بطريق النا رْعِيَّ

َّ
هْم الأحكامِ الش

َ
 بطريق هو )ف

ر والاستنباط(
َ
 .3النَظ

 .4أو هو )العلم بالأحكام الشرعية العملية بالاستدلال( -

تها 
َّ
 الفقهِ بأنه )العلمُ بالأحكامِ الشرعيةِ العمليةِ المكتسبُ من أدل

ُ
ها تعريف

 
ولعل أدق

 . 5التفصيلية(

ل يفالأحكام الفقهية هي ثمرة للنظر والتأمل، لأنها نتيجة تعامل المجتهد مع الدل

بالنظر الصحيح فيه واستنباط الحكم الشرعي من خلاله، ولذلك عرفوا الدليل بأنه: )ما 

                                           

 .63برهان الأصول للمازري ص إيضاح المحصول من 1-

 .101الحدود في الأصول للباجي ص 2

 .7/ 1الواضح في أصول الفقه لابن عقيل -3

 .161/ 1رفع النقاب عن تنقيح الشهاب للرجراجي -4

، الغيث الهامع شرح جمع الجوامع لأحمد بن عبد 1/28البهاج في شرح المنهاج لابن السبكي 5

 . 1/216ات ، التعريف26الرحيم العراقي ص 



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  18 

 

أو )هو الذي يمكن أن يتوصل  1يمكن أن يتوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري(

  .2بصحيح النظر فيه إلى العلم(

 قال في المراقي:

 بنظر صح هو الدليل           وما به للخبر الوصول  

 :النظر

رُ أيضا 
َ
ظ ر إلى الش يء، والنَّ

َ
ظ

َ
رَانُ بفتحتين تأمل الش يء بالعين، وقد ن

َ
ظ رُ والنَّ

َ
ظ النَّ

رَهُ 
َ
ظ

ْ
ن
َ
خير، وأ

ْ
 بكسر الظاء التأ

ُ
ظِرَة اظِرُ الحافِظ، والنَّ ، والنَّ

ُ
اظِرة ارُ، ويقال للعين النَّ

َ
تِظ

ْ
الان

رَهُ استمهله
َ
نْظ

َ
ه واسْت خرَّ

َ
، والمقابلة، والتفكر، والاعتبار ، ويأتي بمعنى الرأفة، والرحمة3أ

 .4وهو المراد في عرف المتكلمين

 النظر في الاصطلاح

قال الرازي: أما النظر فهو ترتيب تصديقات في الذهن ليتوصل بها إلى تصديقات 

 .5أخر

المراد من التصديق: إسناد الذهن أمرا إلى أمر بالنفي أو بالثبات إسنادا جازما، أو 

 ظاهرا

يقات التي هي الوسائل، إن كانت مطابقة لمتعلقاتها، فهو النظر ثم تلك التصد

 الصحيح وإلا فهو النظر الفاسد.

وقال الآمدي: النظر عبارة عن التصرف بالعقل في الأمور السابقة بالعلم والظن 

المناسبة للمطلوب بتأليف خاص قصدا لتحصيل ما ليس حاصلا في العقل، وهو عام 

                                           

   1/52،  مختصر التحرير 1/9الحكام في أصول الأحكام للآمدي    1

 (1/196، نفائس الأصول في شرح المحصول )1/106المحصول، لفخر الدين الرازي،  2

(، مختار الصحاح ص: 830/ 2دار العلم للملايين ) -الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية  3

688. 

 (10/ 1للآمدي ) الحكام في أصول الأحكام 4

 .1/105المحصول، لفخر الدين الرازي،  5



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  19 

 

لتصديق، والقاطع والظني، وقال القاض ي أبو بكر في حده: " للنظر المتضمن للتصور وا

 1هو الفكر الذي يَطلبُ به مَنْ قام به علما أو ظنا.

والتنظير تفعيل من النظر وهو أصل صحيح ترجع فروعه إلى معنى واحد هو تأمل 

ويشمل كل الفنون والعلوم  الش يء ومعاينته، ثم يستعار ويتسع فيه لمعان أخرى.

 الأدب والقانون والعلام والسياسة والاجتماع والطب وغيرها.كالفلسفة و 

هو عملية البداع التي تحصل في مرحلة الاكتشاف وتسبق الوصول  التنظير

 للنظرية كنتيجة لما سبق من تنظير.

 : التنظير الفقهي

يحتمل هذا التركيب أن يكون المعنى جعل الفقه في نظائر، وهو لون من ألوان الفقه 

نظائر الفقهية المتشابهة في موضع واحد، ومنه فن الأشباه والنظائر المعروف، كما بجمع ال

 يحتمل النسبة إلى النظرية أو جعل الأمر في نظرية أو في موضع تأمل ونظر.

والنظري هو ما يتوقف حصوله على نظر واستدلال، يقابله الضروري وهو ما 

 تذعن له النفوس ولا يحتاج في حصوله إلى دليل. 

 والنظري من العلوم والمعارف هو ما يقابل التطبيقي منها.

 أصل كلمة نظرية: 

 اختلفوا هل هي مصدر صناعي مولد أم مشتق من النطر؟

: هي مصدر صناعي مولد، من النظرية المستعملة عند فلاسفة الرأي الأول  

  ) (theoryومناطقة اليونان بإطلاق النظري على كل ما يحتاج لنظر وتأمل، وأصلها كلمة 

(  وهي تدل على معنى الرسالة أو   theoremالنجليزية المشتقة من الكلمة اليونانية )

الأطروحة، أي طرح واكتشاف أمر لم يكن من قبل، أو مخالف لما طرح من قبل، وعليه 

 يكون المعنى مخالفا لما هو معروف عنها اليوم.

في اللغة كما سبق منها الرؤية  : إنها مشتقة من )نظر( ولها عدة معانالرأي الثاني

 البصرية، الانتظار: ومنه إنظار المعسر )فنظرة إلى ميسرة(.

                                           

 (10/ 1الحكام في أصول الأحكام للآمدي ) 1



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  20 

 

: عرفت النظرية في الاصطلاح العام بتعريفات متقاربة النظرية في الاصطلاح العام

 منها:

  2، أو )قضية تثبت ببرهان(1إنها )مجموعة الآراء التي تفسر بها بعض الوقائع(

يربط عدة قوانين بعضها ببعض ويردها إلى مبدأ واحد يمكن  وقيل هي)فرض علمي

 .3أن نستنبط منه حتما أحكاما وقواعد(

 :النظريات الفقهية

 :4تنوعت مناهج العلماء في استعمال مصطلح النظريات الفقهية نميز منها ثلاثة

ا ه: إطلاق اسم النظريات الفقهية على جمع المسائل المتشابهة أو التي يجمع بينالأول 

 أي نوع من الاشتراك في أي جانب، بحيث يستخرج من ذلك أحكام عامة

: إطلاق النظريات الفقهية على الأحكام الكلية التي تشمل فروعا وجزئيات الثاني

 كثيرة. طريقة من يسوي بين النظريات والقواعد الفقهية

 ة. ي: إطلاق النظريات الفقهية على الدراسة الفقهية للموضوعات الحقوقالثالث

ويمكن لعملية التنظير أن تشمل كل هذه المناهج والنماذج وزيادة مسائل ومواضيع 

 أخرى، تتضمن التصوير والتعليل والتدليل والمقارنة والنقد والتحليل والتنزيل...

 تعريف النظريات الفقهية:

أما استعمال مصطلح النظريات الفقهية لدى أغلب من كتب فيها فهو المنهج 

 الثالث.

 د وردت لها عدة تعريفات منها:وق

تلك الدساتير والمفاهيم الكبرى التي تؤلف كل منها على حدة نظاما حقوقيا « 

  »5موضوعيا، وذلك كفكرة الملكية وأسبابها، وفكرة العقد ونتائجه  

                                           

 144القواعد الفقهية ليعقوب الباحسين ص  1

 .2/477المعجم الفلسفي، جميل صليبا  2

 .  203المعجم الفلسفي، جماعة من العلماء، بيروت، ص  3

 ، 16، النظريات الفقهية للشتري ص9صالتنظير الفقهي لجمال الدين عطية  4

 . 1/235المدخل الفقهي العام، مصطفى الزرقا،  5



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  21 

 

عبارة عن تصور يقوم بالذهن سواء استنبط بالتسلسل الفكري المنطقي أو  « 

   »1الفرعية الجزئية استمد من استقراء الأحكام 

موضوعات فقهية أو موضوع يشتمل على مسائل فقهية أو قضايا فقهية،  «

حقيقته أركان وشروط وأحكام، تقوم بين كل منها صلة فقهية تجمعها وحدة موضوعية 

 2 »تحكم هذه العناصر جميعا 

المفهوم العام الذي يؤلف نظاما حقوقيا موضوعيا تنطوي تحته جزئيات موزعة «

ي أبواب الفقه المختلفة كنظرية الحق، نظرية الملكية والعقد والضمان والأهلية ف

 .»3والضرورة 

 : أهداف التأليف في النظريات الفقهية

إنما ألف الفقهاء المعاصرون في النظريات الفقهية مع أنها غير معهودة عند المتقدمين، 

داف يعة لتحقيق جملة من الأهوظهور النظريات واشتهارها في بيئة مختلفة عن علوم الشر 

 : 4الموضوعية النبيلة ومنها

الرغبة في إظهار تفوق الشريعة وتميزها في تلكم الدراسات التي ظهرت عند أهل  .1

 القانون 

 الحرص على تعدبل القوانين الوضعية بما يتوافق مع مبادئ الشريعة وأحكامها .2

هارها في ثوب متميز الرغبة في إعادة صياغة الفقه السلامي صياغة جديدة وإظ .3

 ولائق لدى القارئ 

تسهيل عملية مراجعة الفقه السلامي من قبل القانونيين والاستفادة منه وتيسير  .4

 الوصول لأحكامه من غير طريق كتب الفروع المستعصية على الكثير.

                                           

 9التنظير الفقهي لجمال عطية ص 1

 .63القواعد الفقهية، علي الندوي ص ص  2

 .4/7الفقه السلامي وأدلته، للدكتور وهبة الزحيلي  3

 .26النظريات الفقهية للشتري  4



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  22 

 

ضعف الملكة الفقهية لدى كثير من الجهات المعنية بتطبيق الأحكام الفقهية  .5

ض الفقهاء يسدون هذا الخلل وتقوية الضعف بالكتابة في النظريات كالقضاة ما جعل بع

 الفقهية

التمهيد لتعميم تطبيق الأحكام الشرعية في البلدان السلامية على كل مجالات  .6

  الحياة

هذه الأهداف وغيرها من شأنها تبديد مخاوف وتحفظات بعض المعاصرين في قبول جعل 

الموسومة بالعصمة المستمدة من الوحي في شكل الفقه السلامي ذي الخلفية الشرعية 

 نظريات ذات خلفية فكرية بشرية يعتريها القصور والعجز الذي يتسن به النسان. .

 :استمداد حركة التنظير الفقهي

لا تقتصر حركة التنظير الفقهي على جهود الفقهاء التي ظهرت في الفروع الفقهية 

قهية المختلفة، كما لا تقتصر على جهود علماء المتناثرة في الموسوعات والمدونات الف

الأصول في مواضيع أصول الفقه المعروفة، ولكن تتعداها لاستثمار فنون ومعارف أخرى 

تبلورت فيها عملية التنظير لتكون رافدا من روافدها أو وجها من وجوهها تمدها وتدعمها 

 لتشكيل منظومة التنظير المتكاملة، ومن تلكم الفنون:

 ختلاف الفقهاء )الحلاف العالي والخلاف النازل(.علم ا .1

 القواعد الفقهية بمختلف أنواعها ومراتبها. .2

 الفروق والجموع الفقهية. .3

 الأشباه والنظائر. .4

التخريج بأنواعه )تخريج الفروع على الأصول، والأصول على الأصول،  .5

 والفروع على الفروع(

 مقاصد الشريعة السلامية . .6

 :ير الفقهيمظان البحث عن التنظ

إن البحث عن التنظير الفقهي لا يقتصر على كتب الفروع الفقهية فحسب، بل 

نلتمسه أيضا ضمن مدونات أصول الفقه في كل مباحثه، ومصنفات علم الكلام، وكتب 



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  23 

 

السياسة الشرعية والأحكام السلطانية، ومصنفات القضاء والحسبة، والقواعد 

هادية العملية الجماعية المعاصرة عبر المجامع الفقهية، بالضافة إلى التجارب الاجت

 الفقهية والهيئات والمجالس العلمية المختلفة. 

 آفاق التنظير الفقهي )الإطار المفاهيمي للتنظير الفقهي(:

التنظير الفقهي عملية شرعية ترتبط بالتطبيق العملي للشريعة السلامية أصولا 

ه إلا في إطاره الشرعي المتكامل وبيئت أو يثمروفروعا، فلا يفهم هذا التنظير ولا يتطور 

الصحيحة، ومن القصور النظر إليه بشكل جزئي منفصل عن بقية أجزاء الشريعة 

المتكاملة، أو عن الواقع الفعلي الذي يعيشه النسان المكلف على الأرض وفق ظروف 

 وأحوال لا يمكن أن ينفصل عنها أو يحيى حياة عادية بدونها.

منه في عملية التنظير أيضا توظيف جميع الفنون والمعارف والفادة منها ومما لا بد 

في فهم الظواهر والنوازل والقضايا والمستجدات فهما صحيحا واقتراح حلول عملية 

 واقعية ومناسبة وفق منظور تشريعي متكامل.

 ىالتأكيد على حاجة كثير من المواضيع والمسائل المتداولة في المدونات الفقهية إل

إعادة النظر فيها من عدة جوانب منها )التحيين( أو إعادة ترتيب المواضيع والمسائل في 

الكتب )تقديما وتأخيرا حسب الأولوية الراهنة( أو تأجيل دراسة بعضها لعدم تحقق 

مقتضاها والفائدة العملية منها، أو إلغاؤها عند فوات الحاجة إليها وانتفاء الجدوى من 

 دراستها.

 :لمعرفة المتعلقة بالتنظيردوائر ا

 يمكن تصور الدوائر المعرفية وترتيبها على النحو الآتية:

الأساس العقدي: وهو الأساس الحاكم والمهيمن على ما بعده حتى  -1

يوصف بالشرعية، وهو يمثل ربانية الشريعة وارتباطها بالخالق المشرع، كما 

(، ، السلام، الحسانيمثل الترابط بين مكونات الشريعة الأساسية )اليمان

فالأساس العقدي هو أصل جميع الأحكام الشرعية، ولا يمكن أن يتسم أي 

 حكم بالشرعية ما لم يتفق مع هذا الأصل العقدي ويتفرع عنه.



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  24 

 

الأساس الأخلاقي: ويمثل منظومة القيم الأخلاقية الشرعية العامة  -2

، حمة، الاستقامةالتي تستمد توجهها وأحكامها منها ومن تلكم الأخلاق:) الر 

الصدق، والعدل، والعفة، والفطرة، والسماحة والوفاء والصبر والشكر...(. 

فإذا جافت الأحكام الصادرة أساس الأخلاق فإنها تفقد أهم أوصاف الشريعة 

 وتبتعد بالتالي عن الشريعة ومقاصدها.  

النظرية العامة للشريعة: وهي أعلى وأوسع من النظريات التي تنتظم  -3

 يع خاصة أو أبوابا محدودة. مواض

 القواعد والنظريات المشتركة. -4

 الاجتهاد العملي التنزيلي الجماعي. -5

 الأحكام الفقهية الفرعية والفتاوى المؤصلة. -6

 نموذج الارتباط الوظيفي بين دوائر المعرفة من القرآن الكريم:

ڃ  ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ   ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  چ 

ڑ  ڑ      ک  ک    ڍ   ڌ  ڌ  ڎ   ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژ

ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳ      ڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  

 .10-1الرحمن:  چڱ    ں   

 يمكن استنباط مجموعة لطائف وإشارات تشريعية من خلال هذه الآيات العشر:

 الرحمن: الأساس اليماني )ربانية المصدر والتوجيه(

 تعليم القرآن: بيان مصدر التشريع )الوحي(

 النسان هو أساس التكليف والتكريم في الكون.خلق النسان: 

علمه البيان: قدرة النسان على التعلم والتواصل ليكون أهلا للاستخلاف وحمل 

 أمانة التكليف في الأرض

(: معرفة بعض أسرار الكون المسخر للإنسان وجعله الشمس والقمر بحسبان)

 فضاء للنظر والتأمل والاكتشاف )المجال المعرفي(.



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  25 

 

الكائنات للخالق: تذكير النسان بضرورة انسجامه مع الكون المخلوق سجود 

 العابد لخالقه.)الأساس الفطري(.

 الميزان: عنوان العدل، وهو أهم مقاصد التشريع ومقاصد الخلق والتكوين.

.....(: عودة للتذكير بموضع حياة النسان الذي يعيش فيه والأرض وضعها للأنام

  ئېچع والنظم والعلاقات ليكون أهلا للمحاسبة والجزاء. ويعمل ويقيم فيه الشرائ

البقرة:  چی  ئج  ئح    ئم  ئى  ئي  بج  بح   بخ  بم     یئى  ئى  ئى  ی     ی

281. 

 :مميزات التنظير الفقهي المأمول 

 الانتقال من التركيز على الفقه الفردي الشخص ي إلى فقه الجماعة والأمة. -

اتها الحقيقية وتجديد ما يستحق ارتباط الفقه بواقع الأمة ومعالجة حاجي -

 التجديد منها.

تحديد مواطن الثبات والقطع، ومواطن التغيير والظن من الفقه في إعادة  -

الترتيب وتركيز الاهتمام، إذ أن الأحكام الفقهية ليست كلها على وزان واحد بالنظر إلى 

الاستنباط، بأصلها ومرتبته ودرجته الاستدلالية، فالمستفاد بالنص ليس كالمستفاد 

 والمستفاد من النقل ليس كالمستفاد من الرأي أو العادة، والتعبدي ليس كالمصلحي....

استبعاد بعض المواضيع التقليدية المرتبطة بزمان ومكان التأليف واستبدالها  -

بالمواضيع الواقعية الحية التي تعيشها الأمة وتحتاجها، فليس من الفقه أن تأخذ بعض 

رة مساحة واسعة من التأليف والاهتمام وتستهلك أوقاتا نفيسة وهي غير المواضيع المندث

موجودة أصلا في واقع الناس كأحكام الرق والتدبير وأمهات الأولاد...في حين تغيب مواضيع 

 ذات صلة بحياة الأمة مثل السياسة الشرعية ومسائل الولاية والحكم والقضاء  

لفقه عنصر الجدة والحيوية توظيف مبادئ العلوم المساعدة لعطاء ا -

والواقعية كالاقتصاد والاجتماع والحصاء والطب والحياء والقانون والعلاقات الدولية، 

 لتأسيس النظريات الشرعية وتفعيل دورها الفقهي في خدمة الأمة.



 فقهيمدخل للتنظير ال
 

 

  26 

 

 اعتبار البعد النساني والتسخير الكوني للإنسان في عملية التنظير الفقهي. -

 لهادي إلى سواء السبيل.والله أعلى وأعلم وا

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  27 

 

 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"

the concept of theory and theorization in Islamic terminology “its 

foundations and methodologies between rooting and renewal” 

 Souici leila    1سويس ي ليلى
                                                                                                              msila.dz-leila.souici@univ، جامعة محمد بوضياف المسيلة )الجزائر( 1

 : ملخص

يعة م الشر إن مصطلح النظرية أو التنظير بصفة عامة يمثل أداة مركزية في فه

السلامية واستنباط أحكامها بطريقة منهجية تراعي النصوص والمقاصد الشرعية، 

فالنظرية تقوم على بناء إطار فكري جامع يضم مبادئ أو أحكاما شرعية تنتمي إلى موضوع 

واحد تتسم بالترابط والانسجام، كما يقوم التنظير الشرعي على أصول مستمدة من 

ة ز بالاجتهاد الفقهي ومراعاة مقاصد الشريعة، ويهدف  القرآن الكريم والسن  ة، ويعز  النبوي 

إلى صياغة منظومات عامة تحكم الفهم الشرعي وتضمن اتساق الاجتهاد مع القيم 

 والمبادئ السلامية.

فالنظرية الشرعية تمثل ثمرة هذا التنظير؛ حيث تجسد رؤية شاملة لموضوع 

تجمع بين الأصالة الشرعية وضرورات الواقع، محدد كالعقود أو الأحوال الشخصية، و 

وبهذا يشكل التنظير والنظرية إطارا مرنا يجمع بين الالتزام بالأصول الشرعية والانفتاح 

على متطلبات الزمان والمكان، مما يضمن فاعلية الشريعة السلامية وصلاحيتها 

 المستدامة. 

 .التجديد ،مقاصد الشريعة ،الفقه السلامي ،التنظير، النظريةكلمات مفتاحية: 

 

                                                                                                                        Abstract: 

                 The term theory or theorizing in general represents a central tool in 

understanding Islamic law and deriving its rulings in a systematic manner 

that takes into account the texts and legal objectives. The theory is based on 



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  28 

 

building a comprehensive intellectual framework that includes principles or 

legal rulings that belong to one subject characterized by interconnectedness 

and harmony. Sharia theorizing is also based on derived principles. From the 

Holy Qur’an and the Sunnah of the Prophet, and is strengthened by 

jurisprudential diligence and taking into account the objectives of Sharia, It 

aims to formulate general systems that govern legal understanding and 

ensure consistency of diligence with Islamic values and principles.  

              The legal theory represents the fruit of this theorizing. It embodies a 

comprehensive vision of a specific topic, such as contracts or personal status, 

and combines legal authenticity with the necessities of reality. Thus, 

theorizing and theory form a flexible framework that combines commitment 

to legal principles and openness to the requirements of time and place, which 

ensures the effectiveness of Islamic law and its sustainable validity.  

Keywords: theory; theorization; Islamic jurisprudence; objectives of sharia; 

renewal. 

________________ 

 msila.dz-leila.souici@univيميل: ، الإ  سويس ي ليلىالمؤلف المرسل: 
 : مقدمة.1

إن الاحتكاك الذي شهده العالم السلامي مع العالم الغربي المستعمر وما تركه هذا 

الأخير من استعمار ثقافي وحضاري وسياس ي، أدى إلى تكاثف جهود العلماء والفقهاء 

الاستعمارية التي كانت تدعو لبعاد السلام عن  المسلمين للرد على هذه المخططات

مجالات الحياة، وفي إطار هذا الصراع اتجه المسلمون إلى تأليف العديد من المؤلفات 

والمقالات التي تهدف إلى إبراز محاسن السلام؛ ومن بين هذه المؤلفات التأليف على نسق 

ة بعت في معظم الكتب القديمالنظريات، حيث عدل الفقهاء عن طريقة التأليف التي ات

لع على نصوص الفقهاء من أول عهود التأليف في علم 
 
من جمع المسائل الفرعية،  فالمط



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  29 

 

الفقه وفروعه منتصف القرن الثاني الهجري يجد أن السمة العامة والظاهرة للفقه 

السلامي هي البحث في الجزئيات، فالفقهاء القدامى عرضوا إنتاجهم الفقهي على شكل 

سائل جزئية، ثم حاولوا جمع هذه الجزئيات على صورة قواعد كلية أو أغلبية تسهيلا م

للضبط، أما الكتابة على صورة النظريات، فهو أمر لم يعرف في مؤلفاتهم قديما، إنما كانوا 

يتتبعون أحكام المسائل والجزئيات والفروع مع ملاحظة ما يقتضيه المبدأ العام الذي 

وع، إلى أن ظهرت محاولات لتصنيف الفقه وفق قواعد شاملة تقارب يهيمن على تلك الفر 

مفهوم النظرية، دون استخدام المصطلح بشكل بصريح في البداية، وقد نجحت معظم 

المؤلفات في هذا الأمر بحيث أصبحت إضافات حقيقية في تطوير أدوات التنظير الفقهي 

 وضبط مفاهيمه.

 ي كالآتي:التي يتبناها وهشكالات الرئيسية الإ وعليه ينطلق هذا البحث بطرح بعض 

كيف يمكن ضبط مفهوم النظرية والتنظير الفقهي وتوظيفهما في خدمة الاجتهاد  -

 الشرعي بما يواكب التحديات المعاصرة؟

غوية والاصطلاحية لمفهومي النظرية والتنظير؟ -
 
 ما هي المعاني الل

 ي؟ما هي أصول النظرية في اصطلاح الفقه السلام -

 وللإجابة عن هذه الشكالات قمنا بتقسيم البحث إلى ثلاثة محاور:      

غوي للنظرية والتنظيرالمحاور الأول: 
 
 التعريف الل

 التعريف الاصطلاحي للنظرية والتنظيرالمحاور الثاني: 

 أصول النظرية في اصطلاح الفقه السلاميالمحاور الثالث: 

لغوي للنظرية والتنظير .2
ّ
  التعريف ال

غة يأتي على ثلاثة معان: 
 
 النظرية والتنظير أصل مشتق من النظر؛ وهو في الل



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  30 

 

: "النون ابن فارس، قال ( 1)إما يأتي لحاسة البصار؛ وهو تأمل الش يء بالعين• 

، (2)والظاء والراء أصل صحيح يرجع فروعه إلى معنى واحد وهو: تأمل الش يء ومعاينته"

عين؛ تقول نظرت إلى كذا وكذا من نظر العين ونظر وجاء في لسان العرب؛ النظر: حس  ال

القلب، وإذا قلت نظرت إليه لم يكن إلا بالعين، وهذا ورد في القرآن الكريم في أكثر من 

جومموضع كما في قوله تعالى:
ّ
﴿ [، وقوله تعالى: 88]الصافات﴾  ﴿ فنظر نظرة في الن

 [.50]البقرة  ﴾تنظرون  وأغرقنا آل فرعون وأنتم

النظر كذلك بمعنى التدبر؛ وهو التأمل والتفكر فإذا قلت نظرت في الأمر  ويأتي• 

روا في ملكوت ، ومنه قوله تعالى:(3)احتمل أن يكون تفكرا فيه وتدبرا بالقلب
ّ
﴿أولم يتفك

 .(4)[، والنظر هنا هو النظر بالقلب عبرة وفكرا185]الأعراف  ﴾ السماوات والأرض

والبصيرة لدراك الش يء ورؤيته، وقد يراد به : "النظر تقليب البصر الراغبقال 

ة... واستعمال  التأمل والفحص، وقد يراد به المعرفة الحاصلة بعد الفحص وهو الروي 

 .(5)النظر في البصر أكثر عند العامة، وفي البصيرة أكثر عند الخاصة"

                                           

الصحاح تاج اللغة، تحق: عطار أحمد، بيروت، دار العلم انظر: الفرابي أبو النصر،   1

 .830/ ص2م، ج1987ه/ 1407، 04للملايين، ط

الرازي ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحق: عبد السلام محمد، دار الفكر، د.ط،   2

 . 444/ ص5م، ج1979ه/ 1399

، 215/ ص5جه، 1414، 03انظر: ابن منظور محمد، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ط 3

217  . 

أبو محمد بن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحق: عبد السلام محمد،  4

 .483/ ص 2ه، ج1422، 01بيروت، دار الكتب العلمية، ط

الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تحق: صفوان الداودي، ،دمشق، دار القلم،  5

 .813ه، ص1412، 01ط



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  31 

 

فقون ﴿يوم يقول المنا؛ كما في قوله تعالى: (1) كذلك يأتي النظر بمعنى الانتظار• 

﴿وإن [، وقوله تعالى: 13]الحديد والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم﴾ 

 .[280]البقرة   كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة﴾

غة تدور حول هذه النظرية" وبناء على ما تقدم يمكن القول بأن كلمة "
 
في الل

الذي يخدم هذا البحث هو ما  المعاني؛ إما نظر العين، أو نظر القلب، أو الانتظار، والمعنى

اشتق من نظر القلب وهو التأمل والتفكر والتدبر، وهو استعمال صحيح ورد في كلام 

 العرب وورد في القرآن الكريم في مواضع كثيرة.

  التعريف الاصطلاحي للنظرية والتنظير  .3

يطلق مصطلح النظرية ويراد به عدة معان استعملت في مجالات وعلوم مختلفة؛ 

لفلسفة، والسياسة، والاقتصاد، والقانون ... ومن أهم التعريفات التي برزت في هذه كا

 المجالات والعلوم نذكر ما يلي:

"النظرية قضية تثبت بالبرهان، وهي تركيب عقلي، مؤلف من  التعريف الأول: -

سقة، تهدف إلى ربط النتائج بالمبادئ"
 
، وهذا التعريف يرتبط بمجال ( 2)تصورات مت

سفة، وهو المجال الذي أنشأ فيه مصطلح النظرية، وأخذ أبعاده المختلفة منه، وهو الفل

 يعبر عن معنى النظرية بوجه عام.

"النظرية عبارة عن إطار فكري يفسر مجموعة من الفروض  التعريف الثاني: -

، ويصدق هذا التعريف على مختلف الظواهر (3)العلمية ويضعها في نسق علمي مترابط"

                                           

 .830/ ص2ي أبو النصر، الصحاح تاج اللغة، المرجع السابق، جالفراب  1

 .477/ ص2م، ج1982جميل صليبا، المعجم الفلسفي، بيروت، دار الكتاب، د.ط،  2

زكي أحمد، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، بيروت، مكتبة لبنان، د.ط، )د. ت.   3

 .424النشر(، ص



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  32 

 

عية والاقتصادية التي تعتمد على جهد عقلي تركيبي، ينطلق من نظرة كلية وصولا الاجتما

 .(1)إلى الحقائق الجزئية مع الحرص على تنظيم الأجزاء في نطاق موحد

"النظرية تفكير علمي ينزع إلى اكتشاف العقلية القانونية في ظل التعريف الثالث:  -

 .(2)تأريخيته"

النظريات القانونية التي تساهم في العداد  ويصدق هذا التعريف على مختلف

العلمي للقانون، بإبراز المسائل التي تسود مادة ما، والفئات التي تنظمها، والمبادئ التي 

 .(3)تسوس التطبيق

  . أصول النظرية في اصطلاح الفقه الإسلامي4

 ير من، فقد ذكر الكثلتعريف النظرية في اصطلاح الفقه الإسلاميأما بالنسبة 

الفقهاء المعاصرين، بأن هذا المصطلح لم يذكر في كتب الفقهاء القدامى، لسبب بسيط 

عون لها من الأحكام ما يقتضيه  وهو أنهم كانوا يتناولون كل واقعة على حدة بالبحث، يشر 

العدل استنباطا من النص إن ورد فيها، أو دلالة اجتهاد بالرأي من قواعد التشريع أو 

 .(4) ين في اعتبارهم ما يحتف بها من ظروف ملابسة في كل عصرمعقول النصوص، آخذ

فالفقهاء القدامى عرضوا إنتاجهم الفقهي على شكل مسائل جزئية، ثم حاولوا 

جمع هذه الجزئيات على صورة قواعد كلية أو أغلبية تسهيلا للضبط، أما الكتابة على 

ا يتتبعون أحكام المسائل صورة النظريات، فهو أمر لم يعرف في مؤلفاتهم، إنما كانو 

                                           

. زينب 424لاجتماعية، المرجع السابق، صانظر: زكي أحمد، معجم مصطلحات العلوم ا  1

 .12صالح، الاقتصاد الوضعي والاقتصاد السلامي، د.ط،  )د. ت. النشر(، ص

جرار كورنو، معجم المصطلحات القانونية، ترجمة: منصور قاض ي، بيروت، المؤسسة   2

 .1727/ ص 2م، ج1998ه/ 1418، 01الجامعية للنشر، ط

 .1727/ ص2لحات القانونية، المرجع نفسه، جانظر: جرار كورنو، معجم المصط 3

ه/ 1416، 04انظر: الدريني فتحي، النظريات الفقهية، منشورات جامعة دمشق، ط  4

 .139م، ص1996



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  33 

 

، (1)والجزئيات والفروع مع ملاحظة ما يقتضيه المبدأ العام الذي يهيمن على تلك الفروع 

 وهذا ما جرى عليه الفقه زمنا طويلا.

لكن القول بأن السمة العامة للفقه البحث في الجزئيات لا يعني أن الفقه السلامي 

ريات بالمعنى وليس باللفظ، بمعنى أنه هناك لم يعرف النظريات، وإنما عرف الفقه النظ

ما أطلقوا عليها 
 
ها أصحابها نظريات وإن أبحاث شاملة حول موضوعات محددة لكن لم يسم 

أسماء أخرى، فيُفهم من هذا أن وجود التدوين الجزئي والتأليف في الفروع الفقهية لا يعني 

ة، فنجد في التراث السلامي أن الفقهاء أهملوا الأبحاث الشاملة والدراسات المتكامل

والتراث الفقهي أمثلة للنظريات الفقهية وإن لم تكن بهذا الاسم، فبعد التأليف في الفروع 

الفقهية ظهر التقعيد الفقهي بالقواعد الفقهية ووضع الضوابط الكلية، وظهرت كذلك 

تناول يصاحب أبي حنيفة؛ وهذا  لأبي يوسف "الخراج"مؤلفات على سبيل المثال: كتاب 

اسم لأبي عبيد الق "الأموال"ميزانية الدولة في مواردها المالية ومصارفها، وكذلك كتاب 

م، 
ّ

؛ الذي يمثل السياسة الشرعية ونظام "الأحكام السلطانية" للماورديوكتاب بن سلا

"تحرير الكلام في مسائل الالتزام" للحاطاب الدولة في الخلافة والوزارة، وأيضا كتاب 

ن  أن عناية الفقهاء بالمسائل الجزئية لا يعني .. المالكي .ونحو ذلك من المؤلفات التي تبي 

   ية". "النظر إهمالهم للقواعد الكلية والمؤلفات الشاملة وإن لم يطلقوا عليها مصطلح 

هذا؛ ولقد حاول الفقهاء المعاصرون الاجتهاد في وضع تعريف لمصطلح النظرية في  

 يفات التي ساقوها للنظرية نذكر ما يلي:الفقه السلامي، ومن التعر 

يقول "نريد من النظريات الفقهية الأساسية هي تلك  تعريف مصطفى الزرقا: -

الدساتير والمفاهيم الكبرى التي يؤلف كل منها على حدة نظاما حقوقيا، منبثا في الفقه 

عناصر  مالسلامي، كانبثاث أقسام الجملة العصبية في نواحي الجسم النساني، وتحك

                                           

م، 1985ه/ 1405، 02انظر: الزحيلي وهبة، الفقه السلامي وأدلته، دمشق، دار الفكر، ط 1

 .07/ ص4ج 



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  34 

 

ذلك النظام في كل ما يتصل بموضوعه من شعب الأحكام، وذلك كفكرة الملكية وأسبابها، 

 .(1)وفكرة العقود وقواعده ونتائجه"

يقول: "هي مفهوم كلي قوامه أركان وشرائط وأحكام عامة،  تعريف فتحي الدريني: -

ل يشم يتصل بموضوع عام معين، بحيث يتكون من كل أولئك نظام تشريعي ملزم،

 .(2)بأحكامه كل ما يتحقق فيه مناط موضوعه"

يقول: "النظرية معناها المفهوم العام الذي يؤلف نظاما  تعريف وهبة الزحيلي: -

حقوقيا موضوعيا تنطوي تحته جزئيات موزعة في أبواب الفقه المختلفة، كنظرية الحق، 

 .(3)ونظرية الملكية، ونظرية العقد"

يقول يمكن تعريف النظرية الفقهية بأنها: "التصور  تعريف جمال الدين عطية: -

 .(4)الجامع للقواعد العامة الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية"

من خلال تتبع تعريفات الفقهاء المعاصرين لمصطلح النظرية، نلاحظ عدة 

 خصائص للنظرية الفقهية:

ها ا ببعضأن النظرية عبارة عن بناء محكم يتسع لعدة جزئيات وفروع، تربطه -

 البعض علاقة فقهية خاصة.

أن النظرية تتألف من جملة من الأحكام والقضايا التي تجمعها وحدة موضوعية،  -

 فتصبح هذه الأحكام بمجموعها دستورا ملزما.

ظرية النلا تختلف كثيرا عن  النظرية الفقهيةوما يمكن ملاحظته أيضا هو أن  -

تبع تسعى إلى كشف العقلية القانونية من خلال ت ، فالنظرية القانونيةبمفهومها القانوني

القضايا والمبادئ التي توصل إليها فقهاء القانون عبر حقبة من الزمن، فهي تتشكل من 

                                           

/ 1م، ج1998ه/ 1418، 01ق، دار القلم، طالزرقا مصطفى، المدخل الفقهي العام، دمش 1

 .329ص

 .140الدريني فتحي، النظريات الفقهية، المرجع السابق، ص 2

 .07/ ص4الزحيلي وهبة، الفقه السلامي وأدلته، المرجع السابق، ج 3

 .09م، ص 1987ه/ 1407، 01عطية جمال الدين، التنظير الفقهي، مكتبة الاسكندرية، ط 4



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  35 

 

أجزاء مترابطة ومنسجمة فيما بينها، تشكل بمجموعها بناء متماسكا وملزما يسعى إلى 

وله: "... الفقه هذا بق السنهوريتقديم حلول ترتبط بموضوع معين، وقد اختصر 

السلامي يعالج المسائل مسألة مسألة، ويضع حلولا عملية عادلة ينساب فيها تيار خفي 

د نظرية  من المنطق القانوني المتسق، وعلى الباحث أن يكشف عن هذا التيار، وأن يشي 

متماسكة يسودها منطق قانوني سليم من الحلول المتفرقة الموضوعة للمسائل المختلفة، 

 .(1)يبني بهذه الأحجار بناء راسخ الأركان" وهكذا

فيكاد يُجمع الباحثون على أنه سمة من  التنظير الفقهيأما بالنسبة لمصطلح 

فه البعض بأنه: "نشاط علمي يتضمن ضم  سمات الفقه في العصر الحالي، فعر 

موضوعات ومسائل فقهية قانونية تكون منها وحدة موضوعية في دراسة مستقلة"، أو هو: 

"عمل فقهي تركيبي واع ومتخصص، يتم في ضوئه اكتشاف النظرية على أساس مقاييس 

 ومعايير محددة".

في كتابه التنظير الفقهي: "وقد وصلت الصناعة  جمال الدين عطيةيقول الأستاذ 

الفقهية في اتجاه التنظير إلى حد ربط وترتيب الأحكام الشرعية في بناء فكري منطقي تتميز 

عن الاستثناءات... فالتنظير الفقهي يقوم على تحاش ي طريقة التأليف التي فيه القواعد 

اتبعت في معظم الكتب القديمة من جمع المسائل الفرعية، وذلك بتحديد النظرية التي 

تكمن وراء هذه المسائل، ببيان التعريفات والخصائص والشرائط والأركان والآثار وغير 

 . (2)لمسائل الفرعية كأمثلة تطبيقية لها"ذلك من الأمور العامة التي تأتي ا

وعليه يمكن القول أن النظرية عبارة عن تصور كلي أو مفهوم عام تندرج تحته 

أحكام وقضايا وفروع كثيرة منبثة في الفقه السلامي وتكون مترابطة فيما بينها وفق نسق 

ة مواضيع معين وانسجام تام تعالج موضوعا محددا، أما التنظير الفقهي فهو صياغ

الفقه العامة على شكل نظريات، وهو العملية التي تسبق تأليف النظرية وصياغتها في 

                                           

، )د. ت. 01رزاق، مصادر الحق، بيروت، دار إحياء التراث العربي، طالسنهوري عبد ال  1

 .64/ ص 6النشر(، ج 

 .186عطية جمال الدين، التنظير الفقهي، المرجع السابق، ص  2



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  36 

 

شكلها النهائي، ومصطلح النظرية والتنظير يستخدم للإسهام في فهم أسباب تعدد الأحكام 

الشرعية، وإظهار العلاقة الوثيقة بين الأحكام والمقاصد الشرعية والعلل المرتبطة بها في 

ن، مما يبرز الروابط بينها وبين أسرار التشريع.موضوع   فقهي معي 

 . خاتمة:5

 مفهوم النظرية والتنظير في الاصطلاح الشرعي"في ختام هذا البحث المتعلق بـ "

 خلصنا إلى عدة نتائج وتوصيات أهمها:

ي أو مفهوم عام تندرج تحته أحكام وقضايا • 
 
إن مصطلح النظرية هو عبارة عن تصور كل

ن وانسجام تام  تعالج موضوعا محددا. وفروع  مترابطة فيما بينها وفق نسق معي 

النظرية الفقهية تساعد على فهم الشريعة بصورة كلية، وتؤدي إلى إيجاد الملكات • 

الفقهية والقدرة على استنباط الأحكام الشرعية واستحضارها وتنزيلها على الواقع عند 

 الحاجة.

ران• 
 
إطارا منهجيا للفقيه المعاصر للتعامل مع المستجدات والنوازل  النظرية والتنظير يوف

 بطريقة متزنة تضمن الحفاظ على ثوابت الشريعة السلامية ومراعاة التغيرات المعاصرة.

ة والجزئية ويظهر •   ي في الشريعة يبرز مقاصد الشارع في وضع الأحكام الكلي 
 
النظر الكل

 راسات الجزئية. أسرارها العامة التي قد تغيب في الد

 وتتمثل توصيات هذا البحث فيما يلي:

ضرورة مراجعة التراث الفقهي لاستخراج النظريات الكامنة فيه وتقديمها بأسلوب • 

 يناسب العصر الحديث، مع الحفاظ على أصالتها الشرعية.

ط الضوء على أهمية • 
 
تعزيز الوعي بأهمية التنظير الفقهي؛ بعقد ندوات ومؤتمرات تسل

 لتنظير في معالجة القضايا المستجدة بما يحقق مقاصد الشريعة في ظل التغيرات العالمية.ا

إعداد مشاريع بحثية مشتركة بالتعاون بين المؤسسات الشرعية ومراكز البحث لتحقيق • 

 التكامل بين التأصيل الشرعي والمتطلبات الواقعية.

 . قائمة المراجع:6

لقانونية، ترجمة: منصور قاض ي، بيروت، المؤسسة جرار كورنو، معجم المصطلحات ا -

 ه.1418، 01الجامعية للنشر، ط



 مفهوم النظـرية والتنظيــر في الاصطلاح الشـرعي

 "أصوله ومناهجه بين التأصيل والتجديد"
 

 

  37 

 

 م.1982جميل صليبا، المعجم الفلسفي، بيروت، دار الكتاب، د.ط،  -

 م.1996ه/ 1416، 04الدريني فتحي، النظريات الفقهية، منشورات جامعة دمشق، ط -

لام محمد، دار الفكر، د.ط، الرازي ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحق: عبد الس -

 م.1979ه/ 1399

الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تحق: صفوان الداودي، دمشق، دار  -

 ه.1412، 01القلم، ط

 م.1985ه/ 1405، 02الزحيلي وهبة، الفقه السلامي وأدلته، دمشق، دار الفكر، ط -

 م.1998ه/ 1418، 01القلم، طالزرقا مصطفى، المدخل الفقهي العام، دمشق، دار  -

زكي أحمد، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، بيروت، مكتبة لبنان، د.ط، )د. ت.  -

 النشر(.

 زينب صالح، الاقتصاد الوضعي والاقتصاد السلامي، د.ط، )د. ت. النشر(. -

. ، )د. ت01السنهوري عبد الرزاق، مصادر الحق، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط -

 النشر(.

 م.1987ه/ 1407، 01عطية جمال الدين، التنظير الفقهي، مكتبة الاسكندرية، ط -

الفرابي أبو النصر، الصحاح تاج اللغة، تحق: عطار أحمد، بيروت، دار العلم للملايين،  -

 م.1987ه/ 1407، 04ط

حمد، م أبو محمد بن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحق: عبد السلام -

 ه.1422، 01بيروت، دار الكتب العلمية، ط

 ه.1414، 03ابن منظور محمد، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ط -



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  38 

 

 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي

The impact of the paths of objective consideration in renewing the 

jurisprudential theoryTitle in English 

 أ.د خيرة سريرحاج، 1د. بن هنية خضرة
2, PR; KHEIRA SERIR HADJ1DR;BENHHENIA KHADRA 

 oran1.-.khADRA@univ BENHHENIA، (جزائر)ال 1جامعة وهران  1
 oran1.-serirhadj.kheira@univ، (جزائر)ال 1جامعة وهران  2

  :ملخص

مثلة في مقامات الكشف عن تهدف هذه الدراسة إلى بيان أثر مسالك النظر المقاصدي م

المقصود في تجديد النظرية الفقهية من حيث تحديد الماهيات وضبط الغايات وتكثير 

رتقى من  جهات الاستدلال ونوط الجزئي بالكلي تتبعا وتحصيلا لأوجه المناسبات، بحيث يُّ

ع بين مالجزئيات إلى الكليات وصولا إلى نظريات حاكمة يرد إليها في الفهم والاستنباط تج

الحقائق والشرائط وأدلة الاحتجاج والقواعد والمسالك والتطبيقات، وقد اعتمد على 

المنهج التحليلي والمنهج الاستقرائي حيث القصد إلى تخليص القواطع من الأدلة و ضبط 

جهات البيان بما يزيل الاشتباه ويضيق الخلاف، ولما كانت مسالك النظر المقاصدي قد 

غت مبلغ القطع ثمراتها علم علما يدفع المنازعة أنها  الأقوم بتجديد تكثرت جهاتها وبل

   النظرية الفقهية قصدا ومنهجا واصطلاحا وتنزيلا.

مسالك الكشف عن المقصود. التنظير الفقهي. التجديد الفقهي. كلمات مفتاحية: 

 التجديد المقاصدي.

Abstract: 

This study aims to demonstrate the impact of the methods of purposive 

reasoning, represented by the stages of uncovering the intended meaning, on 

renewing jurisprudential theory in terms of defining essences, controlling 

goals, multiplying the aspects of reasoning, and linking the particular to the 

general, tracing and acquiring aspects of relevance. This progresses from 

particulars to generalities, arriving at governing theories for understanding 



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  39 

 

and deduction, combining facts, conditions, argumentative evidence, rules, 

methods, and applications. The study relies on the analytical and inductive 

approaches, with the aim of extracting conclusive evidence and defining 

aspects of explanation in a way that eliminates ambiguity and narrows 

disagreement. Since the methods of purposive reasoning have multiplied and 

their fruits have reached the level of certainty, it is known that they are the 

most appropriate for renewing jurisprudential theory in terms of intent, 

methodology, terminology, and application. 

 Keywords: Methods of uncovering the intended meaning; jurisprudential 

theorizing; jurisprudential renewal; purposive renewal. 

__________________________________________ 

 ان:المؤلف

 oran1.dz-serirhadj.kheira@univيميل: ، الإ أ.د خيرة سرير حاج . 1

  oran1-.khADRA@univ BENHHENIA.:يميلالإ  ، ية خضرةد. بن هن. 2

 

 مقدمة:  .1

مما تقرر أن النصوص متناهية والحوادث متجددة متنامية ، بل إنها لا تزال في   

 تسارع 

وتغاير ، لما يشهده العصر من تحولات حضارية وفكرية...تتطلب تجديدا في الفهم 

دا يسترشد بهدي الوحي فلا يحيف على و تجديدا في مناهج المحاكمة و الاحتكام ، تجدي

أصوله و لا يحيد عن قواعده ، ومن أبرز مضان التجديد صياغة الفقه السلامي في 

نظريات جامعة يرد إليها في الفهم والاستنباط ، حيث تخليص القواطع من الأدلة، وضبط 

نتخاب منه ا جهات البيان والاستدلال بما يحقق الفهم ويزيل الاشتباه، الأمر الذي يلزم

منهج في النظر يحصل به درك ذلك كله، فكان المنهج المقاصدي بمسالكه التي تكثرت أقوم 

قيلا وأهدى سبيلا، ومن هذه المنطلقات جاءت هذه المداخلة لمعالجة إشكالية التجديد في 

على المنهج  وقد اعتمد التنظير الفقهي ونوطها بمسالك النظر المقاصدي، بيانا واستثمارا،

mailto:serirhadj.kheira@univ-oran1.dz


 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  40 

 

التحليلي والمنهج الاستقرائي حيث القصد إلى تخليص القواطع من الأدلة و ضبط جهات 

البيان بما يحقق المقصود. وقد توزعت جهات النظر على قسمين، قسم نظري جمع البيان 

المفاهيمي لأجزاء الدراسة، وقسم تطبيقي تضمن بيان وجه الارتباط بين المسالك 

 .النظرية الفقهيةالمقاصدية، ومعالم التجديد في 

من أبرز ما ينبغي الوقوف على بيان ماهيته ابتداء  مسالك مدخل مفاهيمي:   .2

 التنظر المقاصدي، وتحرير معتى التجديد ، بله التنظير الفقهي وبيان ذلك في الآتي:

 :مسالك النظر المقاصدي 1.2

ـر فـي الـشـيء(، جـاء فيـحـمـل النظر فـي دلالـتـه مـعـنـى: )الـتـأمـل( و)الـتـدبـر( و)الـت
 
ـي ـفـك

ـر(: حِـسُّ الـعَـيْـن، وتـقـول: نـظـرت إلـى كـذا وكـذا مـن نـظـر »))لـسـان الـعـرب( قـولــه: 
َ
ـظ الـنَّ

ـمَّ ؛ ومـنـه قـولــه تـعـالـى: (1) «الـعـيـن ونـظـر الـقـلـب
ُ
رَ، ث ـدَّ

َ
 ق

َ
ـيْـف

َ
ـتِـلَ ك

ُ
ـق
َ
ر ف ـدَّ

َ
ـرَ وَق

َّ
ـك
َ
ــهُ ف

َّ
ـتِ  ﴿إِن

ُ
ـلَ ق

ـمَّ عَـبَـسَ وَبَـسَـرَ﴾
ُ
ـرَ. ث

َ
ـظ

َ
ـمَّ ن

ُ
رَ، ث ـدَّ

َ
 ق

َ
ـيْـف

َ
ر[، ومـعـنـى: ﴿22ـ  18]الـمـدثـر:  ك ـدَّ

َ
ـرَ وَق

َّ
ـك
َ
ــهُ ف

َّ
أي: ﴾ إِن

ى؛ وقـولــه: ﴿ ـرَوَّ
َ
ـرَ ت

َ
ـظ

َ
ـمَّ ن

ُ
يث ِ

ـرَو   .(2) ﴾ أي: أعـاد الـنـظـرة والـتَّ

 ـي دلالـتــه مـعـان، هـي: وعـلـيــه، فـ)الـنـظـر( يـحـمـل ف

ــة، ومـنـه قـولــه تـعـالـى: الـتـأمّـل بـالـعـيـن) ـ 1  (، ويـكـثــر اسـتـعـمـالــه عـنـد الـعـام 
ْ
 ﴿وَإِذ

﴾
َ
ـرُون

ُ
ـظ

ْ
ـن
َ
ـمْ ت

ُ
ـت
ْ
ن
َ
أ  وَ

َ
ـا آلَ فِـرْعَـوْن

َ
ـن
ْ
ـرَق

ْ
غ
َ
ـمْ وَأ

ُ
ـاك

َ
ـجَـيْـن

ْ
ن
َ
ـأ
َ
ـمُ الـبَـحْـرَ ف

ُ
ـا بِـك

َ
ـن
ْ
ـرَق

َ
[، أي: 50لـبـقـرة: ]ا ف

 تـرونــه بـأعـيـنـكـم وهـم يـغـرقـون.

ـرُوا فِ (، أي: الـعـقـل، ومـنــه قـولــه تـعـالـى: الـتـأمّـل والـتـدبّـر بـالـقـلـب) ـ 2
ُ
ـظ

ْ
ـمْ يَـن

َ
وَ ل

َ
ـي ﴿أ

 عَـ
ْ
ن
َ
ـيْءٍ وَأ

َ
ــقَ اُلله مِـنْ ش

َ
ـل
َ
رْضِ وَمَــا خ

َ
ـمَـاوَاتِ وَالأ ـوتِ الـسَّ

ُ
ـك
َ
ـرَبَ مَـل

َ
ـت
ْ
ـد اِق

َ
 ق

َ
ـون

ُ
 يَـك

ْ
ن
َ
سَـى أ

﴾
َ
ـون

ُ
مِـن

ْ
هُ يُـؤ

َ
يِّ حَـدِيـثٍ بَـعْـد

َ
ـبِـأ

َ
ـهُـمْ ف

ُ
جَـل

َ
 [.185]الأعـراف:  أ

 ومن جملة ما جاء في تعريفه عند المتقدمين

 ق  (: الـمـطـلـوب بــه مـعـرفــة الـحــالـنـظـر» )تـعـريـف المـام الـبـاقـلانـي، حـيـث يـقـول:  أ( ـ

والـبـاطـل، والـفـصـل بـيـنـهـمـا، ومـعـرفــة الـصـالـح، ومـا لا تـكـلـيـف عـلـى الـعـبـد فـي الـنـظـر فـيـه، 

                                           

هـ /  1417(، )6( انـظـر: ابـن مـنـظـور الفـريـقـي: لـسـان الـعـرب، دار صـادر ـ بـيـروت، )ط/1)

 (.14/191م(، )1997

 (.7/157ـمـصـدر نـفـسـه، )( ال2)



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  41 

 

ـلـه الـمـطـلـوب بــه عـلـم هـذه الأمـور، أو غـلـبــة الـظــن  لـبـعـضـهـمـا  فـهـو فـكـرة الـقـلـب ونـظـره وتـأم 

»(1). 

(: هـو الـتـفـكـيـر فـي حــال الـنـظـر» )أبـي الـخـطـاب الـكـلـوذانـي:  تـعـريـف المـام ب( ـ   

 .(2)«الـمـنـظـور فـيــه 

(: هـو الـفـكـر فـي حــال نـظـر الـقـلـب» )تـعـريـف المـام أبـي إسـحـاق الـشـيـرازي:  ج( ـ

 الـمـنـظـور فـيــه

 ة:عربي ويراد بها المعاني التاليفي اللسان ال د (-ص-تطلق مادة) قف   أما المقاصد: -

 الاستقامة والعدل، ومنه قوله تعالى:﴿  -أ 
َ
يِك

ْ
صِدْ فِي مَش

ْ
اق :  ﴾ سورة لقمان ، الآيةوَ

18 

وأقصد السهم،  أي نحوت نحوه، التوجه نحو الش يء، يقال:قصدت قصده، -ب

 أصاب وقتل مكانه.

تكسر، وقصد  الفل والكسر، يقال: انقصد السيف: أي انكسر، وتقصد: إذا -ج

 الرمح: إذا كسره.

د" ومواقعها في كلام العرب :  -ص-و جاء في لسان العرب لابن منظور : "أصل" ق      

الاعتزام والتوجه ، والنهود والنهوض نحو الش يء, على اعتدال كان أو جور ، هذا أصله في 

 . 1ل"الحقيقة وإن كان يخص في بعض المواضع بقصد الاستقامة دون المي

"المعاني الملحوظة في الأحكام الشرعية والمترتبة عليها  فت في الاصطلاح بأنها:وعر 

سواء أكانت تلك المعاني حكما جزئية أم مصالح كلية أم سمات إجمالية ، وهي تتجمع 

 .3ضمن هدف واحد هو تقرير عبودية الله ومصــلحة النسان في الدارين "

                                           

(، 2( الـبـاقـلانـي: الـتـقـريـب والرشـاد الـصـغـيـر، تـحـقـيـق: عـبـد الـحـمـيـد بـن عـلـي أبـو زنـيـد، )ط/1)

 (.1/210م(، مـؤسـسـة الـرسـالــة، بـيـروت ـ لـبـنـان، ) 1998هـ /  1415)

ـه ـ دراسـة وتـحـقـيـق، مـفـيـد مـحـمـد أبـو عـمـشـة، ( الـكـلـوذانـي: الـتـمـهـيـد فـي أصـول الـفـق2)

 (.1/58م(، مـؤسـسـة الـريـان، بـيـروت، ) 2000هـ /  1421(، )2)ط/

 .3634لسان العرب ، ابن منظور ، المجلد الخامس ، ص -1

الاجتهاد المقاصدي : حجيته ، ضوابطه ، مجالاته ،نور الدين بن المختار الخادمي .قطر ،  -3

 .35رة الأوقاف ،صوزا



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  42 

 

اصد الأحكام وأحكام المقاصد، : "عبارة حاوية تجمع مقأنها والحد الجامع

 1والأوصاف الكلية للتشريع"، وهي بواعث التشريع تفضلا منه سبحانه وتعالى

ثمار منهج في الفهم والاستنباط والاستوعليه يمكن تعريف  النظر المقاصدي بأنه: 

 يرد فيه إلى فقه المراد بالدليل المعتبر.

نها طرق لتحصيل المراد أما مسالك النظر المقاصدي: فحاصل القول فيها أ

 الشرعي وقتها اهل هذا الفن .

 التجديد:   2.2

 مفهوم التجديد لغة

(، أي: صار جديدا؛ وهو ما تؤكده العديد من تجدّد(: من أصل الفعل )التجديد)

( لغة: أن يصير الش يء جديدا، التجديد» )مصادر اللغة، فقد جاء في )لسان العرب( قوله: 

( أو  دَ(، نقول: جد  الش يءُ، أي: صار جديدا، وهو خلاف )القديم(؛ من الفعل )جَـدَّ )جَدَّ

ه(: إذا أحدثه  هُ( و)استجدَّ د فلانٌ الأمرَ( و)أجدَّ ـره جديدا؛ (2)و)جدَّ ه، أي: صيَّ ، واستجدَّ

يَانِ أبدا
َ
انِ الجديدان(: الليلُ والنهارُ، وذلك لأنهما لا يَبْل ـى(، و)الأجَدَّ

َ
(: نقيض )البِل  و)الجِدُّ

(3). 

يمكن القول ـ من خلال هذه المعاني اللغوية التي أوردتها ـ: أن )التجديد( في أصلـه 

صلِـة: ا تجتمع فيه ثلاث معانٍ متَّ را  في الذهن تصوُّ
َ
 اللغوي معناه أنْ يبعث

ا وقائما، وللناس به عهد. المعنى الأول: ل الأمْـرِ موجودا  أن الش يء المجدد قد كان في أوَّ

ى، وصار قديما. ـي:المعنى الثان
َ
 أن هذا الش يء أتت علب الأيام، فأصابه البِل

                                           

 18المام في مقاصد رب الانام، الأخضري، ص  - 1

(؛ 2/202م(، )1997هـ ـ 1417(، )6(انظر: ابن منظور، لسان العرب ، دار صادر، )ط/2)

 (.92القيومي أحمد بن علي المقري: المصباح المنير، المكتبة العلمية، بيروت، )د.ت(، )ص/

زبيري: تاج العروس في الجواهر القاموس بيروت، دار ، وانظر :مرتض ي ال92(نفس المرجع ص3)

 (.2/314م(، )1994الفكر، )

 



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  43 

 

ى  المعنى الثالث:
َ
عِيدَ إلى مثل الحالـة التي كان عليها قبل أن يَبْل

ُ
أن ذلك الش يء قد أ

قَ. 
َ
ل
ْ
 وَيَخ

ـه استخدم كلمة )
 
(، وليس لفظ جديدوإذا رجعنا إلى النص  القرآنـي نجد أن

ِ على ( بمعنى: البعث والحالتجديد)
ال  ياء والعادة، فلم يستعملـه بمعناه الأصلي، الدَّ

ث( و)الجَدِيدالقطع، وإنما استعمله بصيغة واحدةٍ غالبـةٍ تـدلُّ على معنى: )
َ
حْاد

ُ
د (، وقالم

ـة مرات بلفظ ) (، وذلك في السور القرآنية الآتية، وهي: جديدوردت  في القرآن الكريم ست 

[، ]السراء: 49[، ]السراء: 15[، ]ق: 7[، ]سبأ:  10لسجدة: [، ]ا19[، ]إبراهيم: 5]الرعد: 

98.] 

فْظ في مجالاتٍ مختلفة، تستوعب 
َّ
ا في السنة النبوية، فنجد استعمالا أوسعَ لل أم 

تقريبا معظم المعانـي الواردة في لسان العرب وفي القرآن الكريم، فنجدها تستعمل في مادة 

دَ )  جَدَّ
َّ
ـة على: )القطع( و)الصوم( و)الغنى( و)العظمة( و)الاجتهاد( ( كثيرا من مشتقاتها الدال

 و)عدم الهزل( و)الطريق الظاهر(.

لِقِ ( في مقابل )الجديدو)
َ
ى( أو نقيض )الخ

َ
 .(1)(...، الخ؛ البِل

ث( بمعنى )الجديدوتستعمل أيضا )
َ
حْاد

ُ
(، كما جاء في الأحاديث النبوية الم

 الشريفة، من ذلك مثلا: 

قُ في جوف أحدكم كما يخلق الثوب الخلق فاسألوا  إٍنَّ » حديث: 
َ
ل
ْ
 ليَخ

َ
الِإيمَان

مْ 
ُ
ك
َ
دُوا إِيمَان جَدِّ

َ
وْبُ، ف

َّ
قُ الث

َ
ل
ْ
مَا يَخ

َ
 .(2)«  الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم ك

                                           

( انظر: سعيد شبار ،الاجتهاد والتجديد في الفكر السلامي المعاصر، المعهد العالمي للفكر 1)

 (.173م(، )ص/2007(، )1السلامي، )ط/

( 1/45بي في التلخيص )( أخرجه الحاكم في: المستدرك على الصحيحين ـ مع تعليقات الذه2)

( برقم: 1/276(؛ والسيوطي في: الفتح الكبير في ضم  الزيادة إلى الجامع الصغير )5برقم: )

(؛ 1311( برقم: )1/262(؛ والمتقي الهندي في: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال )2999)

مجمع الزوائد ومنبع  (؛ والهيثمي في387( برقم: )1/114والديلمي في: الفردوس بمأثور الخطاب )

( برقم: 1/247(؛ وصححـه الألباني في: الجامع الصغير وزيادته )158( برقم: )1/212الفوائد )

 (.1585( برقم: )4/113(؛ وسلسلة الأحاديث الصحيحة )2470)



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  44 

 

ـا إليه ما التجديدإن  )
ا
( في الاصطلاح الشرعي هو التجديد اللغوي عَيْنُـهُ، مضاف

عت عبارات تقتضيه طبيعة الضافة إلى  ٍ ومعنى جديدٍ، ولذلك تنوَّ
الشرع من مدلولٍ خاص 

 العلماء في تعريفـه وتعددت صيغهم، لكنها لـم تخرج عن المعانـي الآتية.

ـة والأمر بمقتضاهما»   ـ 1 نَّ دَرَسَ من العمل بالكتاب والسُّ
ْ
 ، وهو ما ذكره«إحياء ما ان

 .(1) المناوي في كتابه: )فيض القدير(

ـة والأمر بمقتضاهما، وإماتة ما ظهر إحيا»  ـ 2 نَّ ء ما اندرس  من العمل بالكتاب والسُّ

؛ وهو ما أورده العظيم آبادي في كتابـه: )عون المعبود في شرح سنن « من البدع والمحدثات 

 .(2)أبـي داوود

)التجديد( في حقيقته: هو تنقية » بينما يعرفـه أبو الأعلى المودودي بقولـه:  ـ 3

ا على قدر  السلام من كل  جزءٍ من أجزاء الجاهلية، ثمَّ العمل على إحياءه خالصا مَـحْضا

 .(3)« المكان 

ا الكاتب عمر عبيد حسنة فيقول:  4 ليس المراد بالاجتهاد والتجديد اللغاء » ـ وأمَّ

ـا يَهْدِي الم هْما
َ
ما المراد: هو الفهم الجديد القويم للنص، ف

 
لم سوالتبديل وتجاوز النص وإن

 من هَدْي الوحي 
ا
 نابعة

ا
ه، معالجة

ُ
 .(4) «لمعالجة مشكلاته وقضايا واقعـه في كل  عصرٍ يعيش

ا سبق ذكره  ـأن  ) ضح  ـمم   ورد حديث التجديد التجديدوبهذا يتَّ
ْ
( مصطلح شرعي، إذ

ه
 
 في السنة المطهرة عن أبي هريرة ـ رض ي الله عنه ـ عن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ أن

                                           

( المناوي محمد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار الكتب العلمية 1)

 (. 1/14م(، )1994) (،1بيروت، لبنان، )ط/

(، 3( العظيم آبادي، عون المعبود شرح سنن إلى داود، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، )ط/2)

 (.11/391م(، )1979)

 (.25م(، )ص/1968(، )3(المودودي، موجز تجديد الدين، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، )ط/3)

ت ـ ة، المكتب السلامي، بيرو (حسنه عمر عبيد، الاجتهاد والتجديد سبيل الوراثة الحضاري4)

 (.20م(، )ص/1988(، )1لبنان، )ط/



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  45 

 

ـهَـا» قال: 
َ
ـهَـا دِين

َ
دُ ل ـةٍ مَنْ يُـجَدِّ

َ
ـةِ سَن

َ
لِّ مَائ

ُ
سِ ك

ْ
ى رَأ

َ
ـةِ عَل مَّ

ُ
 لِـهَذِهِ الأ

ُ
 يَبْعَث

َ
؛ فهذا (1)«  إِنَّ الله

ها:  الحديث يحمل مجموعة من الأفكار، أهمُّ

أن  )تجديد الدين( هو في حقيقته تجديدٌ وإحياءٌ وإصلاحٌ لعلاقة المسلمين  ـ 1

التفاعل مع أصولـه، والاهتداء بـهَـدْيِـهِ، لتحقيق العِمَارَة الحضارية، وتجديد حال بالدين، و 

اتِـهِ.
َ
 المسلمين، ولا يعني إطلاقا تبديلا في الدين أو الشرع ذ

 زمن التجديد على رأس كل مائـة سنـةأن  الشارة الواردة في الحديث عن ) ـ 2
ْ
ـق ( ـ وِف

ما 
 
هي دلالة على حقيقة استمرارية عملية التجديد وتقارب ما اعتبره بعض الباحثين ـ إن

 زمانه، بحيث يصبح عملية تواصل وتوريث.

ـق اجتهاد العلماء  ـ 3
ْ
دِ على رأس كل مائـة سنـة( ـ يكون وِف ِ

جَد 
ُ
أن  تحديد مصطلح )الم

دِ في توصيفـه؛ فقد يقصد بـ) جَدِّ
ُ
رْدُ، على رأي البعض؛ وقد يُقْصَدُ بــه الجمالم

َ
عة التي ا( الف

تحمل لواء التجديد في هذا العصر أو ذاك، على رأي آخرين؛ وهو ما يميل إليه المام ابن 

 العلم في كل عصر.
ُ
ـة
َ
 كثير، حيث يذكر أنهم حَـمَل

 التنظير الفقهي:   3.2

من أبر تعريفات النظريات الفقهية ما ساقه  الدكتور مصطفى الزرقا حين قال 

 الأساسية: تلك الدساتير والمفاهيم الكبرى التي يؤلف كل منها "نريد من النظريات الفقهية

على حدة نظاما حقوقيا موضوعيا منبثا في الفقه السلامي كانبثاث أقسام الجملة 

العصبية في نواحي الجسم النساني، وتحكم عناصر ذلك النظام في كل ما يتصل 

وفكرة العقد وقواعده بموضوعه من شعب الأحكام، وذلك كفكرة الملكية وأسبابها، 

ونتائجه...إلى غير ذلك من النظريات الكبرى التي يقوم على أساسها صرح الفقه بكامله، 

 .(2)ويصادف النسان أثر سلطانها في حلول جميع المسائل والحوادث الفقهية"

                                           

(؛ 42915( برقم: )2/512(أخرجه أبو داود في سننـه ـ كتاب الملاحم ـ باب يذكر في قرن المائة )1)

(؛ والألبانـي في: السلسلة الأحاديث 6527( برقم: )6/324والطبراني في: المعجم الوسيط )

 (.599( برقم: )2/148الصحيحة )

 

 (.1/329، )م1998-هـ1418(المدخل الفقهي العام، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى/2)



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  46 

 

هذا هو تصور الشيخ مصطفى الزرقا للنظرية الفقهية، الذي حافظ فيه على 

صطلاح العام من حيث أنها مفهوم كلي يجمع في نظام وانسجام خصائص النظرية في الا 

جزئيات عديدة، والذي لم يرد به رسم تعريف للنظرية الفقهية بقدر ما أراد توضيح المراد 

، لذلك لم يأت تعريفه على المنوال 
ا
 حديثا

ا
بالنظرية في الفقه السلامي باعتباره مصطلحا

 الباحسين: "يعد تص يقول الدكتور يعقوب الذي تصاغ به التعاريف، وفي هذا الصدد
ا
ورا

 للمراد بالنظرية عند رجال القانون، وإن كان على خلاف ما تقتضيه الأصول 
ا
 ودقيقا

ا
سليما

المنطقية للتعريفات، وفيه اتساع ما يشمل الموضوعات الأصولية والموضوعات الجزئية 

 .(1)الصغيرة الداخلة في إطار ما هو أوسع منها"

تعريفات المعاصرين للنظرية الفقهية. ولم يخرج معظمها عن تصور ثم توالت 

 الشيخ مصطفى الزرقا للنظرية الفقهية بين مهذب ومضيف.

وممن هذبه الدكتور وهبة الزحيلي بقوله: "النظرية معناها المفهوم العام الذي 

 يؤلف نظاما حقوقيا موضوعيا تنطوي تحته جزئيات موزعة في أبواب الفقه المختلفة

 .(2)كنظرية العقد..."

وعلى شاكلته جاء تعريف بدران أبو العينين، حيث عرف النظريات بقوله: "هي 

 في ثنايا الفقه، والتي 
ا
 منبثا

ا
 موضوعيا

ا
المفاهيم الكبرى التي تؤلف كل منها على حدة نظاما

تحكم عناصره في كل ما يتصل بموضوعه من شعب الأحكام، فهي بهذا المعنى يقوم على 

سها الفقه السلامي بكامله، مثل نظرية الملكية وأسبابها، ونظرية العقد وقواعده أسا

 .(3) ونتائجه، والضمان وأسبابه وأنواعه"

وجاء الدكتور فتحي الدريني ليضيف خاصيتين جديدتين للنظرية الفقهية. فقال 

م معين، افي تعريفها إنها: "مفهوم كلي قوامه أركان وشروط وأحكام عامة يتصل بموضوع ع

                                           

  .146( القواعد الفقهية، ص 1)

-هـ1418، الطبعة الرابعة/( الزحيلي وهبة، الفقه السلامي وأدلته، دار الفكر، بيروت2)

 (.4/2837، )م1997

(بدران أبو العينين، الشريعة السلامية تاريخها ونظرية الملكية والعقود، مؤسسة شباب 3)

 .281، صم1990الجامعة السكندرية، مصر، دط/



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  47 

 

بحيث يتكون من كل أولئك نظام تشريعي ملزم، يشمل بأحكامه كل ما يتحقق فيه مناط 

 .(1)موضوعه"

 فعرفها بقوله" 
ا
 وشروطا

ا
وحذا حذوه علي أحمد الندوي بجعله للنظرية أركانا

موضوعات فقهية أو موضوع يشمل مسائل فقهية أو قضايا فقهية حقيقتها أركان وشروط 

كل منها صلة فقهية تجمعها وحدة موضوعية تحكم هذه العناصر  وأحكام تقوم بين

وعرفها جمال الدين عطية بقوله: "التصور المجرد الجامع للقواعد العامة .( 2) جميعا"

.وهو بتعريفه هذا يشير إلى أن منهج اكتشاف وبناء (3) الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية "

اء القواعد والفروع الفقهية ذات الوحدة النظريات الفقهية يقوم على جمع أو استقر 

الموضوعية.، فنظرية الثبات مثلا تتألف من عدة عناصر منها: حقيقة الثبات، 

والشهادة، والقرار، والقرائن، والخبرة، وعلم القاض ي، والكتابة، واليمين، والقسامة، 

 .(4) واللعان، وغيرها، يجمع جميع هذه العناصر خيط واحد هو إثبات الحكم

وبالنظر إلى ما ذكر في الاصطلاح العام، فإن أهم ما تتميز به النظرية الفقهية هو 

التنسيق والانسجام بين عناصرها. وعليه يمكن تعريفها بـ"النسق المفهومي الجامع لقواعد 

 وأحكام مسائل شرعية عملية ذات موضوع واحد".

 : يمكن أن نعرف التنظير الفقهي بأنه: التنظير الفقهي

                                           

 .140(فتحي الدريني، النظريات الفقهية، ص1)

( الندوي، القواعد الفقهية، مفهومها، نشأتها، تطورها، دراسة مؤلفاتها، أدلتها، مهمتها، 2)

 -هـ1420سوريا، الطبعة الخامسة/  -،  قدم له مصطفى الزرقا، دار القلم، دمشقتطبيقاتها

 .63، ص م2000

( جمال الدين عطية، نحو تفعيل مقاصد الشريعة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 3)

 .204، صد ط  دمشق،

، فقه الجنائي، دار الشروق، بيروت، القاهرة( انظر: بهنس ي أحمد فتحي، نظرية الثبات في ال4)

 .م1989-هـ1409



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  48 

 

منهج علمي في دراسة الفقه السلامي يهدف إلى بناء القواعد الفقهية وتأصيل  -

المسائل الفقهية المختلفة بطريقة منهجية منظمة، وذلك من خلال استقراء الأحكام 

 .الجزئية وربطها بأصولها الكلية

التنظير الفقهي هو عملية استنباط القواعد والمبادئ العامة من النصوص  -

لأحكام الفقهية المتفرقة، بهدف بناء نظرية متكاملة ومنظمة تفسر هذه الشرعية وا

الأحكام وتربطها ببعضها البعض. بمعنى آخر، هو محاولة ليجاد إطار نظري يجمع شتات 

 لها
ا
 ومنطقيا

ا
 شاملا

ا
 الفروع الفقهية ويقدم تفسيرا

 معالم تجديد التنظير الفقهي وعلاقته بمسالك النظر المقاصدي:  .3

نتخب في بيان معالم التجديد توظيفا لمسالك النظر المقاصدي ما له تعلق ا 

بتجديد المنهج وتحديد المصطلحات حيث يتعذر في هذا المقام استغراق الشواهد والصور. 

 وقبل ذلك لا بد من الوقوف على أهم مسالك تحصيل المراد فيما وقته أهل هذا الفن:

المقاصدي في الفهم والمحاكمة يتوقف على إعمال المجتهد للمنهج وبيان ذلك أن 

دركه لمسالك الكشف ،حيث يقيم النظر عند المعاني المصلحية استقراء و تدبرا ، وقد 

اعتنى أعلام هذا الفن ببيان وسائل التحصيل، و حاز في ذلك قصب السبق المام 

 :(1)وقد توزعت مسالكه على النحو الآتي  الشاطبي ،

 البتدائي التصريحي مجرد الأمر و النهي -1

 اعتبار علل الأمر و النهي -2

 المقاصد الأصلية و المقاصد التابعة -3

 سكوت الشارع -4

ثم اقتفى آثاره في هذا النهج العلامة الطاهر بن عاشور لكن بمنظوره الخاص و 

 : (2)جعلها ثلاث طرق 

 .أدلة القرآن الواضحة-1-

                                           

 .156، ص1الشاطبي، الموافقات، ج  (1)

 . 19-17الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة،ص  (2)



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  49 

 

ستقراء أدلة أحكام اشتركت في علة الاستقراء بنوعيه: استقراء الأحكام، ا -2-

 .واحدة

 السنة المتواترة. -3-

وقد استـثمر الأخضري طريقة الشيخين فكانت المقامات عنده خمسة: اللسان 

ع النظر يتوز العربي، وعوائد العرب، ومقام التعليل، ومقام المعاشرين ومقام التعبد. حيث 

ي تداء بالرد إلى اللسان العربي والمعانحال طلب المراد الشرعي بين جهات القصد الظاهر اب

المرد بالاستعانة بالمقامات الكاشفة ، و الباطنة التفاتا إلى العلل و المعاني جمعا و ترجيحا 

بها اللسان العربي مترجما عن المقصود و لو من حيث القصد الظاهر ابتداء ،وعوائد 

 جهة للتخصيص و البيان العرب زمن التنزيل إذ ثبت الرعي تفضلا و امتنانا و تقررت

،ومقام  المعاشرين  إقامة عند المعاني التي أثمرتها الصحبة و الملازمة للتشريع حقيقة أو 

حكما، والتعليل حيث يولي النظر وجهه شطر العلل مستقرئا  ومتتبعا ،منتقلا من 

التوصيف الجزئي إلى التوصيف الكلي ، فإن توقف حيث لا معاني تعقل أذعن ذليلا 

 .(1)ادا وذاك مقام التعبدمنق

وبالضافة إلى هذه المسالك؛ نجد مسالك أخرى، يمكن تسميتها بالمسالك 

  :(2)الضافية، من حيث إضافتها لما سبق، جمعها نظم الفائق في علم المقاصد

 أسباب النزول وعاء معتبر              لمعقد  القراء  تنصب   الخيم    

 حمول             وعن الأصول حديث عميم عمممدني مكي كلاهما الم       

 النسخ حائز لرتب التقصيد             للسان أثر له  المتابع   رحم      

 تجديد المنهج. : 1.3

( في الاصطلاح اللغوي: الطريق الواضح والسلوك المبين، والسبيل المنهجيقصد بـ)

ا المستقيم؛ و)المنهج( كـ)المنهاج(، يقال: )استنهج الط هْجا
َ
 .(3)ريق(: أي: صار ن

                                           

ينظر تفصيل القول في باب المقامات : الأخضر الأخضري ،مآخذ القاصد إلى إمامة   ( 1)

 387،ص 2016، 1قاصد ، الجزائر دار الكفاية ،طالم

 . 19-17،ص17الأخضري، نظم الفائق، ص  (2)

 (.2/383( انظر:ابن منظور، لسان العرب ـ مادة )نهج(، )3)



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  50 

 

ثم استعير )المنهاج( للطريق في الدين، كما استعيرت الشريعة لها، حيث جاء في 

 :  وَمِنْهَاجًا﴾كتاب الله تعالى قوله عز وجل 
ً
مْ شِرْعَة

ُ
ك
ْ
ا مِن

َ
ن
ْ
لٍّ جَعَل

ُ
 .(1) ﴿لِك

دْرِ اكتمال المقصد وبيانـه يكون 
َ
لمنهاج ا فالمنهاج هو الطريق الموصل للمقصد، وبِق

تُـه بما   بالفطنة لِـمَـا يمكن تسمِيَّ
َّ

المؤدي إليه كذلك؛ والمنهج ودراستـه لا يمكن أن يكتمل إلا

 عليه، ولعل أهم ما تضيفه مسالك النظر 
َّ

قبل المنهج، أي: الأساس الذي لا يقوم المنهج إلا

ات الفهم مليالمقاصدي لمنهج التنظير الفقهي جملة من  قواعد النظر يحصل بها ترقية ع

 والاستنباط والاستثمار وذلك من خلال:

و المراد بها النظر القائم على الجمع بين الجزئيات و  النظر الكلي لموارد التشريع:

قول ي ردها إلى الكليات ، مع تخصيص العمومات و تقييد المطلقات و تبيين المجملات ،

خين إنما هو على أن تؤخذ الشريعة "... إن مأخذ الأدلة عند الأئمة الراس المام الشاطبي

كالصورة الواحدة بحسب ما ثبت من كلياتها وجزئياتها المترتبة عليها، وعامها المرتب على 

نها، إلى ما سوى ذلك من  خاصها، ومطلقها المحمول على مقيدها، ومجملها المفسر ببي 

مَ 
ُ
ظ

َ
ت به حين مناحيها، فإن حصل للناظر من جملتها حكم من الأحكام فذلك الذي ن

بطت.... فشأن الراسخين تصور الشريعة صورة واحدة يخدم بعضها بعضا كأعضاء 
ْ
استُن

 .2النسان إذا صورت صورة متحدة"

و مثال إعمال المعاني في الترجيح بين الدلالات ما ذكره المام في باب الأمر و النهي 

ة بين ة الاقتضاء والتفرقفالأوامر و النواهي من جهة اللفظ على تساو في دلال حيث يقول:"

ما هو منها أمر وجوب أو ندب وما هو نهي تحريم أو كراهة، لا تعلم من النصوص وإن علم 

منها بعض فالأكثر منها غير معلوم، وما حصل لنا الفرق بينها إلا باتباع المعاني و النظر إلى 

غة و إلا لزم في الصي المصالح و في أي مرتبة تقع بالاستقراء المعنوي ولم نستنج فيه لمجرد

  3الأمر أن لا يكون في الشريعة إلا على قسم واحد لا على أقسام متعددة. والنهي كذلك"

                                           

 48(المائدة: 1)

، 1و إسحاق إبراهيم بن موس ى الشاطبي، الاعتصام:  بيروت، المكتبة العصرية، طأب - 2

 .182م.، ص2005 -هـ1426

 417،ص 3الموافقات ، مصدر سابق ،ج -3



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  51 

 

: وبيان ذلك أن الأدلة ظنية بانفرادها قطعية باجتماعها التمالؤ والتواطؤ فلسفة-

فكلما تكثرت أنحاء النظر حصل القطع بتحصيل المراد ، وهو المقصد من التنظير 

ال يتوزع النظر ححيث يد والملاحظ من خلال تكثير جهات الاستدلال لمقاصدي والتقع

طلب المراد الشرعي بين جهات القصد الظاهر ابتداء بالرد إلى اللسان العربي والمعاني 

عوائد بالاستعانة بالمقامات الكاشفة ،و الباطنة التفاتا إلى العلل و المعاني جمعا و ترجيحا 

ومقام  المعاشرين  إقامة عند المعاني التي أثمرتها الصحبة و الملازمة العرب زمن التنزيل ، 

للتشريع حقيقة أو حكما، والتعليل حيث يولي النظر وجهه شطر العلل مستقرئا  ومتتبعا 

،منتقلا من التوصيف الجزئي إلى الاستدلال الكلي ، فإن توقف حيث لا معاني تعقل أذعن 

 . أنها أقوم بتحصيل القواطع وتضييق هوة الخلاف .1ذليلا منقادا وذاك مقام التعبد 

وف إلى التشوتقوم هذه الترقية على منهج الاستصعاد حيث ترقية مناهج السلف: 

أعلى مراتب القطع في تحصيل المراد الشرعي، وذلك من خلال الانتقال  من الأدلة القريبة 

ا أهل هذا سالك الترقية التي وقتهإلى الأدلة البعيدة وصولا إلى النظريات الكلية الحاكمة بم

الفن، وقوام ذلك منهج القدر المشترك، المنهج الذي سار عليه المحدثون والفقهاء في 

يها ضرورية أو قريبة منها، يذعن إل" أدلة واستثمره المنهج المقاصدي للوصول إلى2تبويباتهم 

ه عليه وينقطع بين الجميع الحجاج، كابر، ويهتدي بها المشب 
ُ
جدل ما ويرتفع عن أهل ال الم

 3هم فيه من لجاج"

 تحديد المصطلحاات والمفاهيم: 2.3

إن  تحديد المفاهيم والمصطلحات هو المقدمة الضرورية في عملية تجديد قواعد 

ها، 
 
؛ فالبحث في المفاهيم والمصطلحات (4)الاستدلال في الفقه، بل هي مفاتيح العلوم كل

نِـهِ منْ دَوْرٍ محوري  في بنية أي   يُـعَـدُّ من أولى أولويات عملية
َ

لا ِ
 
التجديد ، وذلك لِـمَـا يُمَث

                                           

 .417-387الأخضري ، مآخذ القاصد، مرجع سابق ،ص   -1

 231ينظر الأخضري، معاقد الجيد ، ص - 2

 6، ص2_ الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة، ج 3

 



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  52 

 

ِ علمٍ، فالمفهوم جزء أساس ي  من المنهج، وهو كذلك أداة لهذا 
نموذج معرفـي وتأسيس أي 

 المنهج .

ل اللبنة الأولى ومتن كل  علم، بل هو مدار كل  
 
فكلٌّ من )المصطلح( و)المفهوم( يمث

ا  »بــه ينتهي، فهو في مجال من المجالات كما يقول المام الشاطبي: علم، بــه يبدأ، و  إم 

مٍ سيكون 
ْ
ا لِعِل سا ِ

ومن أبرز ما يحصله النظر متى تعدد جهات «. واصفا لعلمٍ كائنٍ، أو مؤس 

إقامته عند المعاني متدبرا الحد الجامع المانع بطريق القدر المشترك حيث تتمالؤ المعاني 

ت الشرعية، والمقتضيات العرفية، لصياغة المفاهيم الجزئية والكلية اللغوية والمعهودا

على نحو يزيل الاشتباه وترتفع به أسباب الخصومات العلمية، حيث ذكر الاعتبار وتحرير 

مضانه في موارد التشريع وما أثمرته الملازمة الحقيقية أو الحكمية لها من معان، يُتشوف 

لأقسام وتخليص القواعد وضبط جهات الاستدلال إليها في تحديد الماهيات وضبط ا

 والاستثمار.

 خاتمة: .4

 يمكن أن نجمل النتائج المحاصل عليها فيما يلي

 . مسالك النظر المقاصدي: طرق لتحصيل المراد الشرعي وقتها أهل هذا الفن -

التنظير الفقهي هو عملية استنباط القواعد والمبادئ العامة من النصوص -

حكام الفقهية المتفرقة، بهدف بناء نظرية متكاملة ومنظمة تفسر هذه الشرعية والأ 

الأحكام وتربطها ببعضها البعض. بمعنى آخر، هو محاولة ليجاد إطار نظري يجمع شتات 

 لها
ا
 ومنطقيا

ا
 شاملا

ا
 الفروع الفقهية ويقدم تفسيرا

اهيمية فيقصد بتجديد التنظير الفقهي ترقية مناهج التقعيد وبناء الأنساق الم -

على نحو تراعي فيه المناسبات بين الجزئيات والكليات، حيث الانتقال من الجزئي إلى الكلي 

بطريق الاستصعاد، مع تخليص القدر المشترك تشوفا إلى القواطع من حيث جهات الفهم 

 والبيان والاستثمار.

تظهر علاقة مسالك النظر المقاصدي بتجديد التنظير الفقهي من خلال معالم 

 رئيسة نذكر منها:



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  53 

 

جملة من  قواعد النظر يحصل بها ترقية  توظيف_تجديد المنهج وذلك من خلال: 

عمليات الفهم والاستنباط والاستثمار، أهمها فلسفة التمالؤ والتواطؤ حيث تكثير جهات 

 الاستدلال.

شوف التوتقوم هذه الترقية على منهج الاستصعاد حيث ترقية مناهج السلف:  -

 مراتب القطع في تحصيل المراد الشرعيإلى أعلى 

بطريق القدر المشترك حيث تتمالؤ المعاني اللغوية والمعهودات _تحديد المصطلح: 

الشرعية، والمقتضيات العرفية، لصياغة المفاهيم الجزئية والكلية على نحو يزيل الاشتباه 

 وترتفع به أسباب الخصومات العلمية

 

 . قائمة المراجع:5

 م2016، 1خضري، مآخذ القاصد إلى إمامة المقاصد، دار الكفاية، ط: _ الأخضر الأ 

 _الأخضر الأخضري، معاقد الجيد، دار المقاصد العالمية

(، 2الـبـاقـلانـي: الـتـقـريـب والرشـاد الـصـغـيـر، تـحـقـيـق: عـبـد الـحـمـيـد بـن عـلـي أبـو زنـيـد، )ط/ -

 ـالــة، بـيـروت ـ لـبـنـانم(، مـؤسـسـة الـرس 1998هـ /  1415)

بدران أبو العينين، الشريعة السلامية تاريخها ونظرية الملكية والعقود، مؤسسة شباب -

 .281، صم1990الجامعة السكندرية، مصر، دط/

بهنس ي أحمد فتحي، نظرية الثبات في الفقه الجنائي، دار الشروق، بيروت، القاهرة، -

 .م1989-هـ1409

 للطباعة والنشر والتوزيع،جمال الدين عطية، نحو تفعيل مقاصد الشريعة، دار الفكر -

 .204، صد ط  دمشق،

حسنه عمر عبيد، الاجتهاد والتجديد سبيل الوراثة الحضارية، المكتب السلامي، بيروت -

 م(،1988(، )1ـ لبنان، )ط/

الاجتهاد والتجديد في الفكر السلامي المعاصر، المعهد العالمي للفكر  ،سعيد شبار-

 م(،2007(، )1السلامي، )ط/



 أثر مسالك النظر المقاصدي في تجديد التنظير الفقهي
 

 

  54 

 

علي أحمد الندوي، القواعد الفقهية، مفهومها، نشأتها، تطورها، دراسة مؤلفاتها، أدلتها، -

 ، م2000 -هـ1420سوريا، الطبعة الخامسة/  -مهمتها، تطبيقاتها،، دار القلم، دمشق

(، 3العظيم آبادي، عون المعبود شرح سنن إلى داود، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، )ط/-

 م(، 1979)

الـكـلـوذانـي: الـتـمـهـيـد فـي أصـول الـفـقـه ـ دراسـة وتـحـقـيـق، مـفـيـد مـحـمـد أبـو عـمـشـة، -

 م(، مـؤسـسـة الـريـان، بـيـروت. 2000هـ /  1421(، )2)ط/

 م1984محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر،  -

-هـ1418دخل الفقهي العام، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى/مصطفى الزوقا، الم -

 .م1998

 م(، 1997هـ /  1417(، )6ابـن مـنـظـور الفـريـقـي: لـسـان الـعـرب، دار صـادر ـ بـيـروت، )ط/-  

-هـ1418بة، الفقه السلامي وأدلته، دار الفكر، بيروت، الطبعة الرابعة/الزحيلي وه-

 (.4/2837، )م1997

المناوي محمد عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار الكتب العلمية -

 (. 1/14م(، )1994(، )1لبنان، )ط/ بيروت،

محمد الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، تح: محمد الحبيب بن الخوجة، -

 .2004وزارة الأوقاف والشؤون السلامية، 

 م(1968(، )3ـ لبنان، )ط/المودودي، موجز تجديد الدين، دار الفكر، بيروت 

المقاصدي : حجيته ، ضوابطه ، مجالاته ،.قطر نور الدين بن المختار الخادمي، الاجتهاد -

.35، وزارة الأوقاف ،ص



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  55 

 

 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي

The Concept of "Theory" in Islamic Jurisprudence: A Linguistic and 

Terminological Analysis 

 Dr. Hadda Saadi د. حدة سعدي     
 bouira.dz-h.saadi@univ، )الجزائر(البويرة  -جامعة آكلي موحند أولحاج  1

             Bekhedda kasmia soumia     الباحثة: بخدة قاسمية سمية

 :ملخص

يتناول هذا البحث بالدراسة والتحليل مفهوم "النظرية الفقهية" من منظور تأصيلي، 

ا بين دلالتها ا للغوية الاصطلاحية وتطورها التاريخي في الفكر السلامي. يستعرض مقارنا

البحث الجدل القائم بين الفقهاء المعاصرين حول مشروعية استخدام المصطلح، في ضوء 

 .نشأته وتأثره بالفكر القانوني الغربي

يخلص البحث إلى أن "النظرية الفقهية" ليست مجرد مصطلح وافد، بل هي أداة منهجية 

ة لتطوير البحث الفقهي وتعميق فهم مقاصد الشريعة. ويؤكد البحث على التمايز ضروري

الدقيق بين النظرية الفقهية والقاعدة الفقهية، مع اعتماد تعريف الدكتور جبر الألفي 

بوصفه الأدق والأشمل، حيث يرى أنها: "دراسة شاملة في إطار كلي لموضوع فقهي معين، 

مها أركان وشرائط وأحكام جزئية، مستمدة من قواعد الفقه تتسم بالتجريد والعموم، قوا

 ."وفروعه، ومقاصده المبثوثة في كتب المذاهب تجمعها وحدة موضوعية متجانسة

نظرية فقهية، فقه، أصول الفقه، قواعد فقهية، مقاصد الشريعة، كلمات مفتاحية: 

  .منهجية البحث الفقهي، التأصيل الفقهي

 .JEL: K19 ،K49، Z12 ،P51 تصنيفات

Abstract: 

This research examines the concept of "jurisprudential theory" (al-

nazariyya al-fiqhiyya) from a foundational (ta'sili) perspective, comparing its 

linguistic and terminological significance with its historical development 

within Islamic thought. The study analyzes the ongoing debate among 

mailto:h.saadi@univ-bouira.dz


 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  56 

 

contemporary jurists regarding the legitimacy of using the term, considering 

its origins and influence by Western legal thought. 

The research concludes that "jurisprudential theory" is not merely an 

imported term, but rather a necessary methodological tool for the 

advancement of jurisprudential research and for a deeper understanding of 

the objectives of Sharia (maqasid al-shari'a). The study emphasizes the precise 

distinction between jurisprudential theory and legal maxims (qawa'id 

fiqhiyya), adopting Dr. Jabr al-Alfi's definition as the most accurate and 

comprehensive: "A comprehensive study within a holistic framework of a 

specific jurisprudential topic, characterized by abstraction and generality, 

based on pillars, conditions, and partial rulings, derived from the rules of fiqh, 

its branches, and its objectives dispersed in the books of the schools of 

thought, brought together by a homogeneous objective unity." 

Keywords: Jurisprudential Theory, Fiqh, Usul al-Fiqh, Legal Maxims, 

Maqasid al-Shari'a, Jurisprudential Research Methodology, Ta'sil Fiqhi. 

JEL Classification Codes: K19, K49, Z12, P51. 

_____________________ 

 .bouira.dz-saadi@univhيميل: ، الإ حدة سعديالمؤلف الأوّل المرسل: 

mailto:h.saadi@univ-bouira.dz


 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  57 

 

 . مقدمة: 1

رعية 
 
فإن  من أشرف العلوم بعد القرآن والتفسير، هو علم الفقه علم الأحكام الش

ين والدنيا، ولقد بذل العلماء جهودا ضخمة  ه علم الحلال والحرام وإقامة الد 
 
العملية، لأن

حابة مرورا بعصر الأئ ميذهم مة ثم تلا في بناء صرح فقهي أصولي مقاصدي منذ عصر الص 

من  عوا الفروع في عملية اجتهادية ممتدة عبر قرون من الز  لوا الأصول وفر  الذين أص 

أليف وظهرت مقاربات  عت أساليب التصنيف والت  دت خلالها الرؤى و المناهج وتنو  تعد 

جديدة في تناول الموضوعات الفقهية الأصولية ضمن سياجها المقاصدي وفق تغير 

 بحيث كان لكل  عصر نصيبه من الضافة لهذا الصرح العظيم. الأحوال والزمان

سبة للفقه، 
 
هور، كأصول الفقه بالن

 
رة في الظ

 
وبما أن  قواعد العلوم تكون دوما متأخ

سبة لعلوم الحديث إلخ فإن  القواعد 
 
غة، ومصطلح الحديث بالن

 
سبة لل

 
غة بالن

 
وقواعد الل

رة عن الفقه والمقاصد
 
نظير الفقهي  الفقهية كانت متأخ عن أصول الفقه، فما بالك بالت 

ه من المصطلحات الحديثة المعاصرة، وكأي  ش يء جديد فإن  العلماء وقفوا منه موقفين 
 
فإن

اني موقف المرحب بضرورة تبنيه لتجديد لغة 
 
ل موقف المنكر لجدواه والث متباينين: الأو 

ه لكل  
 
 عصر مستجداته وضروراته الفقه من أجل مواكبة متطلبات العصر الحالي لأن

وفي هذه المداخلة سنتناول مفهوم التنظير الفقهي وذلك بالجابة عن الأسئلة 

 التالية:

ظرية لغة واصطلاحا؟ وهل هذه المصطلح فعلا من المصطلحات  ما تعريف الن 

رعية؟ 
 
حة في العلوم الش

 
الحديثة لم يعرفها التراث الفقهي قديما؟ هل النظرية حاجة مل

د تقليد لما هو موجود في العلوم النسانية والاجتماعية؟ بمعنى هل يمكن تناول أم هو  مجر 

ريعة السلامية في نظريات؟ 
 
 موضوعات الش

 .هذا، وأسأل الله التوفيق والسداد

 

ظرية الفقهية لغة واصطلاحا:2
ّ
 . الفرع الأوّل مفهوم الن



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  58 

 

ظرية لغة:1.2
ّ
 . أوّلا: تعريف الن

يء  كلمة نظرية مشتق من ا
 

لاثية ) نظر( بمعنى بصر، أي  معاينة الش 
 
لكلمة الث

ستعار لمعان أخرى أوسع وأكثر قال 1بالعين
ُ
، وأبصره وأدركه بالقدرة البصرية، ومجازا ت

ون و الظاء والراء أصل صحيح يرجع فروعه إلى معنى واحد، وهو تأمل  ابن فارس: ) الن 

يْ ومعاينته، ثم  يستعار ويتسع فيه ...(
 

ر بمعنى نظر القلبفتاتي  2الش  دب  ل والت  أم  : أي  الت 

ن، وبمعنى  مع  ظيروالت 
ّ
أي  المثيل وبمعنى أعان كقولنا نظر لليتيم أي  رثى له وأعانه   الن

 وغيرها من الاستعمالات.

ولقد استعمل القرآن كلمة نظر بكل  هذه المعاني الحقيقية و المجازية ففي  قوله 

( ]القيامة/ تعالى :) وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ 
ٌ
اظِرَة

َ
هَا ن ِ

ىٰ رَب 
َ
 * إِل

ٌ
اضِرَة ىٰ ٢٣ـ٢٢نَّ

َ
رْ إِل

ُ
[ وقوله تعالى ) ... وَانظ

ا ۚ ...( ]  حْما
َ
سُوهَا ل

ْ
ك
َ
مَّ ن

ُ
نشِزُهَا ث

ُ
 ن

َ
يْف

َ
امِ ك

َ
عِظ

ْ
ى ال

َ
رْ إِل

ُ
اسِۖ  وَانظ لنَّ ِ

 
 ل

ا
كَ آيَة

َ
حِمَارِكَ وَلِنَجْعَل

إِ ٢٥٩البقرة/ 
َ
زَعَ يَدَهُ ف

َ
اظِرِينَ...( ] الأعراف/[، وقوله :) وَن ا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّ

َ
[  فهي بمعنى ١٠٨ذ

تْ...( ] الغاشية/
َ
لِق

ُ
 خ

َ
يْف

َ
بِلِ ك ِ

ْ
ى ال

َ
رُونَ إِل

ُ
 يَنظ

َ
لا

َ
ف
َ
[  فهي ١٧نظر العين،  وفي قوله تعالى : ) أ

رْضِ ۚ
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ ا فِي السَّ

َ
رُوا مَاذ

ُ
لِ انظ

ُ
نِي ا بمعنى الاعتبار، وفي قوله تعالى: ) ق

ْ
غ
ُ
يَاتُ وَمَا ت

ْ
لآ

 يُؤْمِنُونَ...( ]يونس/
َّ

وْمٍ لا
َ
رُ عَن ق

ُ
ذ ل في الواقع واستقراء جزئياته ١٠١وَالنُّ [ بمعنى التأم 

ية.
 
 للوصل إلى حقائق كل

سبة لكلمة نظرية فليس لها دلالة في المعاجم 
 
ا بالن سبة لكلمة نظر أم 

 
هذا بالن

 القديمة 

رن كان في نهاية الق فإن  بداية ورود هذه الكلمةيثة: أمّا في المعاجم العربية الحاد

غتين الفرنسية والنجليزية، 
 
اسع عشر بسبب تعريب بعض الألفاظ المعجمية من الل الت 

                                           

م، مادة ) نظر( ٢٠١٤،  ١الفيروز أبادي، القاموس المحيط ، دار الغد الجديد، القاهرة، ط -1

  .  ١٥٤٦ص 

غة، دار الفكر، بيروت/لبنان،  - 2
 
م، باب النون ١٩٧١أحمد بن فارس، معجم مقاييس الل

 .١٤٤/ ٥والظاء وما يثلثهما، 



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  59 

 

ل ظهور لها في ل أو  لواضعه المعلم بطرس البستاني )  )محيط المحايط( معجم فسُج 

ث النظري، في الهندسة١٨٨٣-م١٨١٩
 
قضية محتاجة إلى برهان  م(، فقال: ) النظرية مؤن

تها(  .  1لثبات صح 

وظلت بهذا المعنى الدلالي مع بعض الضافات المستوحاة من تقسيم العلوم إلى 

غوية ١٩٦٠نظري و ضروري إلى غاية 
 
ظرية " إلى المعاجم الل م : حيث دخلت كلمة " الن 

فها بقوله: ) )النظري( المعجم الوسيطبمفهومها الحديث في ) ري يقال أمر نظ( الذي عر 

وسائل بحثه الفكر والتخيل و)علوم نظرية(: قل  أن تعتمد على التجارب العملية ووسائلها 

و)النظرية( قضية تثبت ببرهان  و )في الفلسفة( طائفة من الآراء تفسر بها بعض الوقائع 

العلمية أو الفنية و )نظرية المعرفة( البحث في المشكلات القائمة على العلاقة بين 

خص والموضوع أو بين العارف والمعروف وفي وسائل المعرفة فطرية أو مكتسبة(ا
 

 2لش

عريف الذي تبناه مؤلفو المعجم الوسيط سنة  ر 1960لقد كشف الت  م، عن تطو 

قافة العربية 
 
ل من القرن العشرين، وما بلغته الث صف الأو  كبير في الفكر العربي نهاية الن 

لاقح مع الثق رجمة الحديثة بعد الت 
 
ر العلماء المسلمون بعملية الت

 
افة الأوربية  فكما تأث

الكبيرة في العصر العباس ي فانتج ثورة علمية في مجالات مختلفة كذلك عملية ترجمة 

العلوم الأوربية الحديثة أنتج عدد كبير من المؤلفات الفكرية والعلمية الموضوعة أو 

تي سائل الفكرية والمعرفية والمنهجية، الالمترجمة، أغنى الثقافة العربية بطائفة من الم

                                           

ظرية في الفقه السلامي: دراسة معجمية ت -1 اريخية وفلسفية مقارنة، جمال الدين سؤال الن 

 .   ٦ناسك، ص

https://maarifa-center.com/  . 

غة العربية بالقاهرة، ط - 2
 
م،  ١٩٧٢، ٢المعجم الوسيط، مجموعة من المؤلفين، مجمع الل

٢/٩٣٢. 

https://maarifa-center.com/


 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  60 

 

 من موضوعات تلك الثقافة، التي أرادت أنْ تقوم بعملية تأصيل الأفكار 
ا
أصبحت جزءا

 . 1والنظريات الجديدة ببعث التراث الفكري والعلمي للعرب

داول الثقافي العربي والسلامي المدلول الذي  فظ بعد ذلك في الت 
 
ثم  تجاوز مدلول الل

ظرية كيان فكري ذو درجة عالية من السبك والتدليل، أثبت ه المعجم الوسيط ليفيد بأن  لن 

غايتها استخلاص مفاهيم وتصورات وقيم عامة بموجبها نستطيع توجيه دراسة من 

راسات وتطويرها
 2الد 

نة تلبست  دة ولا مهج 
 
ظرية عربية الاشتقاق غير مول إلى هنا نخلص أن  لفظ الن 

ل إلى  بدلالات أعمق من
 
رة بمدلولها الاصطلاحي الذي تسل

 
غوي الأصلي، متأث

 
وضعها الل

القواميس العربية الحديثة المتثاقف مع الفكر الفلسفي الغربي، الذي تعامل مبكرا مع 

ر العلوم  غوي اللاتيني إلى مفهوم أوسع تبعا لتطو 
 
ره من الوضع الل هذا المصطلح وطو 

 الطبيعية والنسانية.

ظرية اصطلاحا:. ثانيا: تع3
ّ
 ريف الن

ظرية في المعجم الفلسفي:1.3
ّ
 . تعريف الن

لغويةانتقل مصطلح 
ّ
ظرية بعد وروده في المعاجم ال

ّ
لا الن ثم   إلى علم الفلسفة أو 

ة، ففي المعاجم  رعي 
 
إلى العلوم الأخرى القانونية والاقتصادية والسياسية ثم  الش

 الفلسفية

تكوين تصور كلي محكم تجاه قضية كلية،  بقوله هي :) عرّفها جميل صليبا -١

تجمع جزيئات وظواهر كثيرة يثول الدكتور جميل صليبا: ) وإذا أطلقت على ما يقابل 

                                           

 /https://elaph.comعودة،  مدونة إيلاف  ريادة اللبنايين في التعريف بالنظرية، ناعم   -1

 ٨سؤال النظرية ، مرجع سابق ص -  2



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  61 

 

الحقائق العلمية الجزئية، دلت على تركيب عقلي واسع يهدف إلى تفسير عدد كبير من 

 . 1الظواهر ويقبله أكثر العلماء من جهة ما هو فرضية قريبة من الحقيقة(

ها: ) جملة تصرفات مؤلفة تأليفا عقليا، تهدف إلى ربط  وعرّفها مراد وهبه -٢ بأن 

  2النتائج بالمقدمات(

في العصر الحالي بحيث ينصرف الذهن إليه مباشرة  الذي أصبح شائعاوهو المعنى 

 عند إطلاق لفظ نظرية

قاف
 
ظرية محاولة صاحب معجم ) مصطلحات الث  ةولعل  أحدث تعريف فلسفي للن 

عريفات الفلسفية  والمجتمع( ليجاد تعريف علمي جامع يستفيد من كل  ما سبق من الت 

ظرية هي مخطط أو نسق من الأفكار أو الأحكام التي تراعي كتوضيح أو  ظرية فقال:) الن  للن 

خها الملاحظة أو  دها أو ترس 
 
تفسير لمجموعة من الوقائع او الظواهر أي  هي فرضية تؤك

ق
ُ
جريب، وت ترح أو تقبل كتفسير لوقائع معروفة، وبيان لما يُعتبر قوانيين عامة أو مبادئ الت 

    3أو أسباب ش يء ما معروف أو ملاحظ(

ظرية في العلوم الإنسانيّة:2.2
ّ
 . تعريف الن

ها تفكير علمي يرصد الظاهرة  ظرية على أن  وفي العلوم النسانية استعملت الن 

ت بين مكوناتها، ويحلل وظائفها، ومن ثم يعطي الاجتماعية ويكشف عن مختلف العلاقا

                                           

 .     ٤٧٨/ ٢م،١٩٨٢المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني،  -  1

 .٦٩٩م، ص٢٠٠٧المجم الفلسفي، مراد وهبه، دار قباء الحديثة، القاهرة،  - 2

قافة والمجمتع، طوني بينيت ولوغارنس مفاتيح اصطلاحية جديدة :معجم مصطلحات ا - 3
 
لث

مة العربية للترجمة، ط
 
م،  ٢٠١٠، بيروت/لبنان، ١غروسبيرغ، ترجمة سعيد الغانمي، المنظ

 . ٦٩٢ص



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  62 

 

التفسيرات المناسبة لمختلف الظواهر، بل ربما استطاع فيما بعد توقع مآلات معينة بناء 

     1على مقدماتها القائمة(

ظرية في اصطلاح الفقهاء:3.3
ّ
 . تعريف الن

ظرية كمصط    ه لم تعرف الن 
 
ح لفي الاصطلاح الفقهي، كما أوضحنا سابقا أن

 حديثا لذلك نجد موقف المعاصرين منها متباين: 
 
 بالمدلول العصري إلا

رعية مثل  الفريق الأوّل: وهم المانعون 
 
من استعمال المصطلح في العلوم الش

الدكتور بخيت المطيعي والدكتور عمر الأشقر، حيث منع هؤلاء  إطلاق لفظ النظرية على 

ها مصطلح  ذلك بأن 
ا

رعية معللا
 
شأة، ولسنا محتاجين إليه لوجود  العلوم الش

 
غربي الن

مصطلح القواعد والأصول وغيرها، وفيهما غناء، بل ووجدنا في التاريخ الفقهي مؤلفات 

ظرية على سبيل المثال لا الحصر : كتاب الخراج لأبي يوسف، وتبصرة  عامة على نسق الن 

لكي، والأحكام الحكام في أصول الأقضية ومناهج الحكام، وكتاب لابن فرحون الما

ا يغني عن استعمال  م وغيرها  مم  مة لابن القي 
 
السلطانية للماوردي، وكتاب أحكام أهل الذ

رعية.
 
 مصطلح جديد في العلوم الش

اني:
ّ
رعية: وهم  الفريق الث

 
وهم المجيزون استعمال المصطلح في في العلوم الش

بوا العلماء والباحثون المعاصرون الذين جمعوا في دراساتهم بين  الفقه والقانون وبوَّ

مط الجديد وأفردوا مؤلفاتهم على غراره، يقول الدكتور  المباحث الفقهية على هذا الن 

السنهوري: ) إن الفقه السلامي في مراجعه القديمة لا يوجد فيه نظرية عامة للعقد، بل 

ظرية ال ا، وعلى الباحث أن يستخلص الن  ا عقدا   2ة(عامهو يستعرض العقود المسماة عقدا

                                           

م، ٢٠١٥نظرية الاستقرار في الفقه السلامي، وسيلة خليفي، دار ابن حزم، بيروت/ لبنان ، -1

  . ٣٠ص

 نظرية العقد السنهوري  -  2



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  63 

 

فكتبوا في النظريات الفقهية بشكل عام " كالنظريات الفقهية" للدكتور فتحي 

الدريني، أو في بعض النظريات "كنظرية العقد" للشيخ محمد أبو زهرة، و"نظرية الحق" 

للشيخ محمد سلام مدكور، ونظرية الملكية لبدران أبو العينين بدران، ونظرية الالتزام 

 غيرهم.للشيخ مصطفى الزرقا و 

ظرية
ّ
ما دخلوا في موضوعاتهم مباشرة دون ولم يُحدّد هؤلاء مفهوما للن

 
، وإن

حدد ما يريدونه على أساس أن  هذه من الأمور معلومة والتي لا تحتاج إلى بيان
ُ
 .مقدمات ت

ظريات 
ّ
راسة ثمّ تطورت الكتابة في الن

صا وابتعدت عن الد  فأصبحت أكثر تخص 

ا عديدة،الأ  القانونية واعتمدوا على ذلك و  حكام الكلية التي تشمل جزئيات فقهية وفروعا

المسائل المتشابهة أو التي بينهما اشتراك في أي جانب بحيث يُستخرج من ذلك أحكام  بجمع

 عامة.

وكأن المقصود التركيز على وحدة الموضوع أو استحداث موضوعات جديدة، من  

نهج أقرب إلى أسلوب التأليف في القواعد أجل بيان الأحكام الفقهية المتعلقة بها، وهو م

 1الفقهية وتطبيقاتها

يقول الدكتور وهبة الزحيلي : " و من المعروف أن فقهاءنا لم يقروا أحكام المسائل 

الفقهية على أساس النظريات العامة و بيان المسائل المتفرعة عنها على وفق المنهاج 

المسائل والجزئيات و الفروع مع ملاحظة ما  القانوني الحديث،  وإنما كانوا يتتبعون أحكام

تقتضيه النظرية أو المبدأ العام الذي يهيمن على تلك الفروع ، و لكن بملاحظة أحكام 

 الفروع يمكن إدراك النظرية و أصولها "

حو التالي:
ّ
ظرية على الن

ّ
 وعرّف هؤلاء الن

                                           

1 التاليف في النظريات الفقهية، د إسماعيل عبد عباس، موقع الألوكة    مناهج  -  

https://www.alukah.net/sharia/0/ . 

https://www.alukah.net/sharia/0/


 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  64 

 

وي تحته هي: "نظام عام لموضوع فقهي خاص، تنط محمد عثمان شبير.د عند  -

مسائل وفروع فقهية عديدة تتعلق بتعريف الموضوع وبيان مقوماته من أركان وشروط 

 وموانع وضوابط وبيان آثاره وتحديد أسبابه ونهايته"

بأنها: "مجموعة أصول وقواعد وأحكام فقهية ذات صلة  د. هيثم الروميوعرفها   -

لٌ في موضوعها من موضوعية وعلاقات متعددة من شأنها تفسير عامة ما هو داخ

 الجزئيات"

: هي مجموعة من القواعد و الضوابط الفقهية و في تعريف معجم لغة الفقهاء

المتجانسة و التي تؤلف بينها بناء متكاملا يحكم الفروع الفقهية المنتمية إليها و المنتشرة في 

 عديد من الأبواب الفقهية.

ابقة، نجد أن   قيق في التعاريف الس  ظر الد  ها على الرغم من وجود قواسم وبالن 

ظرية، إذ تتعلق بالأركان والشروط والضوابط  مشتركة تقترب في دلالتها إلى محتوى الن 

فق على توصيف دقيق   أن أغلبها لم تتَّ
 
والآثار، وأنها تتصف بالعُموم والشمول والكلية إلا

ظرية، فمن أوصافهم: نظام عام أو شامل، مجموعة قواعد وأح كام، مفاهيم للمراد بالن 

 .أو قاعدة كبرى، أو موضوعات فقهية

في هذا النوع من الدراسات الفقهية، بهذا  حداثة التأليفهو  و ولعلّ السبب   

الأسلوب، لذا نجد التعاريف المتأخرة ابتعدت عن هذه التوصيفات التي وردت في باكورة 

ظرية الفقهية. عريف بالن   الت 

ظرية4.3
ّ
عاريف الحاديثة للن

ّ
 :. الت

 أذكر منها:



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  65 

 

هي: "دراسة متكاملة للقواعد الكلية والأحكام الفرعية تعريف د. إسماعيل عباس 

  1التي تتعلق بعموم موضوعٍ من بيان مفهومه وأركانه وشروطه وموانعه وآثاره وتطبيقاته(

شاملة في إطار كلي لموضوع فقهي معين، تتسم  )دراسةتعريف د.جبر الألفي: 

جريد والعموم، ق وامها أركان وشرائط وأحكام جزئية، مستمدة من قواعد الفقه بالت 

 2وفروعه، ومقاصده المبثوثة في كتب المذاهب تجمعها وحدة موضوعية متجانسة(

عريف المختار  وهو الت 

عريف:
ّ
 شرح الت

: نوع من التأليف المتكامل الذي يحيط بموضوع دراسة شاملة في إطار كلي

 الدراسة من جميع جوانبه.

ظرية في موضوع محدد تناولته الكتب ع فقهيلموضو   : يجب حصر محل الن 

 الفقهيه صراحة أو ضمنا أو إشارة إليه، أو كان من الممكن الوصول إليه بأدوات الاجتهاد.

جريد والعموم: 
ّ
حتى تكون قابلة لتطبيقات غير متناهية، أقرب إلى تتسم بالت

 تحقيق العدل.

وهي الصورة العامة لأي نظرية تبدأ  قوامها أركان وشرائط وأحكام جزئية:

 بالتعريف ثم الشروط والأركان والضوابط ....إلخ

هذا و مستمدة من قواعد الفقه وفروعه ومقاصده المبثوثة في كتب المذاهب: 

شريع وعلل الأحكام 
 
يستلزم علما واسعا وتحكما في مظان الأحكام وملكة تهديه إلى حكم الت

كليف.  ومقاصد الت 

 ة موضوعية متجانسة:تجمعها وحد

                                           

1 تعريف النظرية الفقهية، د. إسماعيل عبد عباس/ موقع الألوكة:  - 

https://www.alukah.net/sharia/ 

 .٧م، ص٢٠١٥لفقهي، محمد جبر الألفي، المعهد العالي للقضاء، الرياض، التنظير ا -  2



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  66 

 

ها تجريد لموضوع فقهي محدد متكامل العناصر.  لأن 

ظرية الفقهية والقواعد الفقهية:
ّ
 الفرق بين الن

: )هي موضوعات فقهية أو موضوع يشتمل على مسائل فقهية أو النظرية الفقهية

 قضايا فقهية، حقيقتها: أركان وشروط وأحكام، تقوم بين كل منها صلة فقهية، تجمعها 

ا".  وحدة موضوعية تحكم هذه العناصر جميعا

ا في ذاتها، وهذا الحكم ينتقل إلى  - ا فقهيًّ في حين أن القاعدة الفقهية تتضمن حكما

ا في كل  ا فقهيًّ  قاعدة )اليقين لا يزول بالشك(، تضمنت حكما
ا

الفروع المندرجة تحتها، فمثلا

ا فمسألة اجتمع فيها يقين وشك، أما النظرية الفقهية، فإن ا فقهيًّ  ي ذاتها. ها لا تتضمن حكما

 بالضافة إلى أن  القاعدة الفقهية لا تشتمل على أركان وشروط. -

ظرية أوسع من القاعدة الفقهية باعتبار ما يندرج تحتها من الأصول   - أما الن 

أركان وشروط ونحوها وليس هذا  من المقومات الأساسية للموضوع منوالضوابط، وتتض

القاعدة الفقهية مثلا قاعدة ) العبرة في العقود بالمعاني( ضابط في نظرية من خصوصيات 

 العقد  

أن  النظرية بناء عام لقضايا ذات مفهوم واسع مشترك في حين أن   خلاصة القول:

 القاعدة هي ضابط أو معيار كلي، في ناحية مخصوصة من نواحي النظرية العامة.  

ظريات الفقهي4
ّ
 ة:. ثالثا: أنواع الن

 :تنقسم النظريات باعتبار باعتبار درسها الموضوعي إلى  -١

أ: نظريات تأصيلية مستقاة من علم أصول الفقه نحو: نظرية العرف، والباحة والمصلحة 

 .والمآلات، ومنها نظريات مقاصدية ونظريات لغوية نحو السياق

 الملكية..والدعوى و  ب: نظريات فقهية: تشتغل على جمع الفروع وترتيبها نحو: نظرية الحق

 :وتنقسم باعتبار المنشأ إلى - ٢

أ: نظريات قانونية تم بحث أحكامها في التشريع السلامي مثل نظرية الالتزام، والعقد 

 .والتعسف والظروف الطارئة وغيرها



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  67 

 

ب: نظريات فقهية صرفة: معهودة في مدونات الفقهاء وتناولوها بالبحث والنظر 

 ا والولاية والغرر.نحو نظرية الضمان والرب

 :وتنقسم باعتبار العموم والخصوص إلى -3

أ: نظريات عامة: وهي التي تتناول موضوعا فقهيا منتشرا في أبواب مختلفة من 

 .أبواب الفقه أو حتى أصوله، كنظرية الحق ونظرية السياسة

ب:النظرية الخاصة: تتناول موضوعا خاصا من موضوعات الفقه مثل نظرية 

 1سامة وخيار الشرط.الغصب والق

 . الخاتمة:5

ختاما أقول تعود كلمة نظرية إلى الفعل )نظر( بمعنى النظر البصري حقيقة، 

ومجازا تتعدى إلى استعمالات مختلفة، وإن كنا لا نجد لكلمة نظرية دلالة في المعاجم 

نة تلبست دة ولا مهج 
 
ها عربية الاشتقاق غير مول  أننا خلصنا إلى أن 

 
دلالات ب القديمة، إلا

ل إلى القواميس 
 
رة بمدلولها الاصطلاحي الذي تسل

 
غوي الأصلي، متأث

 
أعمق من وضعها الل

العربية الحديثة المتثاقف مع الفكر الفلسفي الغربي، الذي تعامل مبكرا مع هذا المصطلح 

ر العلوم الطبيعية  غوي اللاتيني إلى مفهوم أوسع تبعا لتطو 
 
ره من الوضع الل وطو 

في الاصطلاح الفقهي، كما أوضحنا نجد موقف المعاصرين منها متباين: بين و ية.والنسان

رعية، وهو الجمهور من الفقهاء المعاصرين، 
 
مرحب بالمصطلح الغربي وتبنيه في العلوم الش

وبين منكر لهذا الوافد مكتف بمصطلحاتنا الأصيلة من قواعد فقهية وأصول الفقه 

 ومقاصد وغيرها.  

ظر الد   ظرية الفقهية نجد وبالن  عريف بالن  قيق في التعاريف التي وردت في باكورة الت 

ظرية بمفهومها  ها على الرغم من وجود قواسم مشتركة تقترب في دلالتها إلى محتوى الن  أن 

                                           

التعريف بالنظريات الفقهية واهمية دراستها، قبلي بن هني، مجلة الدراسات الفقهية  - 1

 . ٤٨م، ص٢٠١٥، ديسمبر ١، العدد١والقضائية، المجلد 



 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  68 

 

الغربي، إذ تتعلق بالأركان والشروط والضوابط والآثار، وأنها تتصف بالعُموم والشمول 

لتأليف في هذا النوع من الدراسات الفقهية، بهذا الأسلوب، و السبب هو حداثة ا والكلية

 لذا نجد التعاريف المتأخرة ابتعدت عن هذه التوصيفات 

 أهم وأحدث تعريف: 

تعريف د.جبر الألفي: )دراسة شاملة في إطار كلي لموضوع فقهي معين، تتسم 

جريد والعموم، قوامها أركان وشرائط وأحكام جزئية، مستمدة من ق واعد الفقه بالت 

 وفروعه، ومقاصده المبثوثة في كتب المذاهب تجمعها وحدة موضوعية متجانسة(

هذا وفي الختام أسأل الله أني وفقت لتوضيح مفهوم النظرية لغة واصطلاحا، 

 والحمد لله أولا وآخرا.

 . فهرس المصادر  و المراجع:6

: تعريف النظرية الفقهية، د. إسماعيل عبد عباس/ موقع الألوكة .1

https://www.alukah.net/sharia/. 

م، ٢٠١٥التنظير الفقهي، محمد جبر الألفي، المعهد العالي للقضاء، الرياض،  .2

.التعريف بالنظريات الفقهية واهمية دراستها، قبلي بن هني، مجلة ٧ص

 م .٢٠١٥، ديسمبر ١د، العد١الدراسات الفقهية والقضائية، المجلد 

ريادة اللبنايين في التعريف بالنظرية، ناعم عودة،  مدونة إيلاف  .3

https://elaph.com/. 

ظرية في الفقه السلامي: دراسة معجمية تاريخية وفلسفية مقارنة،  .4 سؤال الن 

 جمال الدين ناسك.

 م.٢٠١٤،  ١الغد الجديد، القاهرة، ط القاموس المحيط، الفيروز أبادي، دار .5

غة العربية بالقاهرة، ط .6
 
، ٢المعجم الوسيط، مجموعة من المؤلفين، مجمع الل

 م.١٩٧٢

 م.١٩٧١معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس، دار الفكر، بيروت/لبنان،  .7

https://www.alukah.net/sharia/
https://elaph.com/


 تعريف النظرية في اللغة والاصطلاح الفقهي
 

 

  69 

 

قافة والمجمتع، طوني بينيت ولوغارنس طمفاتيح اصطلاحية جديدة :معجم مص
 
لحات الث

مة العربية للترجمة، طغروسبي
 
 م.٢٠١٠، بيروت/لبنان، ١رغ، ترجمة سعيد الغانمي، المنظ

مناهج التاليف في النظريات الفقهية، د إسماعيل عبد عباس، موقع الألوكة     .1

https://www.alukah.net/sharia/0/ . 

سلامي، وسيلة خليفي، دار ابن حزم، بيروت/ لبنان نظرية الاستقرار في الفقه ال  .2

 م.٢٠١٥،

 

https://www.alukah.net/sharia/0/


 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  70 

 

 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية

The jurisprudential adaptation of medical developments and its impact 

on achieving the objectives of Islamic law 

 nadir ghettas mohammed  1 محمد نذير غطاس

  nadirghettas@gmail.com، الميل:( ماليزياUMطالب دكتوراه جامعة ملايا )

 :ملخص

ية التكييف الفقهي للمستجدات الطب تشتمل هذه الورقة البحثية المعنونة بـ: "

احث، فكان الأول عبارة عن مدخل وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية" على ثلاثة مب

ضمنت فيه مفهوم التكييف الفقهي وعلاقته بالألفاظ المشابهة له، كالنظائر الفقهية 

والقواعد الفقهية وغيرهما، وأما المبحث الثاني فاشتمل على المسالك التي يسلكها 

 ثالفقهي في تكييفه للنوازل عموما والمستجدات الطبية خصوصا، وكان المبحث الثال

جزء تطبيقي أوضحنا فيه كيفية إعمال الفقهاء تلكم المسالك في بعض المستجدات 

 الطبية المعاصرة.

تهدف هذه الورقة البحثية إلى بيان التكييف الفقهي مفهوما وتمييزه عن 

 المصطلحات المشابهة له ومداركه عند الفقهاء وإعمالهم له في الواقع المعاصر.

قة البحثية إلى أن الفقهي لا يمكن له أن يستغني وأشارت الدراسة في هذه الور 

عن التكييف الفقهي وأنه سبيل للوصول إلى الأحكام الشرعية، وذلك ما يثبت أهميته 

 في النوازل المعاصرة على وجه الخصوص.

خلصنا في نهاية الورقة البحثية إلى جملة من النتائج تتجلى في أن التكييف 

ير الفقهي، وأن التكييف الفقهي له جملة من المالك قد الفقهي له علاقة وطيدة بالتنظ

أوردها الفقهاء القدامى، وأعملوا التكييف الفقهي في جميع المسائل التي عرضت لهم 

والتي لم يرد فيها نص صريح، وإن كانوا لم يشيروا إليه صراحة في أبحاثهم إلا أنهم 

 .ضمنوه تطبيقاي في النوازل 

 الفقهي  . -التنظير  –التكييف  –الطبية  –زل النوا الكلمات المفتاحية:

Abstract: 

mailto:nadirghettas@gmail.com


 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  71 

 

This research paper, entitled "The Jurisprudential Approach to 

Medical Developments and Its Impact on Achieving the Objectives of 

Islamic Law," comprises three sections. The first is an introduction, 

introducing the concept of jurisprudential appropriation and its relationship 

to similar terms, such as jurisprudential analogues, jurisprudential rules, and 

others. The second section covers the approaches taken by jurists in their 

appropriation of emerging issues in general and medical developments in 

particular. The third section is a practical part, explaining how jurists apply 

these approaches to some contemporary medical developments. 

This research paper aims to clarify the concept of jurisprudential 

appropriation, distinguish it from similar terms, and examine jurists' 

understanding of it and their application of it in contemporary practice. 

The study in this research paper indicates that jurists cannot dispense 

with jurisprudential appropriation and that it is a means of arriving at legal 

rulings, which proves its importance in contemporary emerging issues in 

particular. At the end of this research paper, we concluded with a set of 

findings, which demonstrate that jurisprudential adaptation has a close 

relationship with jurisprudential theory. Jurisprudential adaptation has a 

number of principles, which were mentioned by ancient jurists. They 

applied jurisprudential adaptation to all issues presented to them that did 

not contain explicit texts. Although they did not explicitly refer to it in their 

research, they included its application in new cases.  

Keywords: New cases - Medical - Adaptation - Theory - 

Jurisprudential. 

_______________________________________ 

 nadirghettas@gmail.comيميل: الإ  محمد نذير غطاسالمؤلف المرسل: .  1

mailto:nadirghettas@gmail.com


 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  72 

 

 :المقدمة

 

تمتاز جل النوازل والمستجدات المعاصرة بالتعقيد والتشابك، فيصعب في جلها النظر فيها 

ول واستفراغ الوسع للوص وفي عللها وأحكامها، ولذا وجب على الفقهاء إمعان النظر فيها

إلى حكمها، ولكي يتمكن الفقيه من الوصول إلى الصواب والحقيقة في النازلة وجب عليه 

 أن يكيفها فقهيا، للوصول إلى الحكم الشرعي فيها ومن ثم إلى نظريات فقهية تقوم عليها.

جدات تللتكييف الفقهي دور كبير في جعل الفقه والباحث أكثر اطلاعا على أحكام المس 

والنوازل، بحيث يصير متمرسا في فهم الفقه وأصوله، ويبين من خلاله أن الشريعة 

صالحة لكل زمان ومكان، وأنها تستوعب جميع ما يطرأ عليها من حوادث ومستجدات، 

 فالتكييف الفقهي هو المقدمة الأساسية للاجتهاد التطبيقي.

 

  إشكالية البحث:

وضوع والمجال، فكل نازلة تلحق بتخصص معين تختلف النوازل والمستجدات حسب الم

سواء كانت فقهية أو اجتماعية، في مجال العبادات أو المعاملات أو الأحوال الشخصية، 

الفقيه فأو السياسة الشرعية، ومن تلكم النوازل والمستجدات أيضا: "النوازل الطبية"، 

على  د الفقهية، مارا بذلكيسعى إلى الوصول فيها إلى حكم شرعي بإعمال النظائر والقواع

 .فكيف يكيف الفقهاء المسائل المستجدة الطبية المعاصرة؟التكييف الفقهي، 

 

سننطلق في ورقتنا هذه بطرح جملة من التساؤلات للإجابة عن هذه أسئلة البحث: 

 الشكالية، وهي:

 ه؟لما مفهوم التكييف الفقهي، وما هي علاقته بالتنظير الفقهي والألفاظ المشابهة 

 ما هي المسالك التي يسلكها الفقيه إثر تكييفه للمستجدات الطبية؟

 ما هو أثر التكييف الفقهي في تحقيق مقاصد الشريعة؟ 

 .؟الطبية كيف يسقط الفقيه التكيفات الفقهية على النوازل 

 

 مناهج البحث: 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  73 

 

 اعتمدت في الجابة عن هذه الأسئلة على جملة من المناهج تتمثل فيما يلي:

 نهج الاستقرائي: ويتجلى في تتبع النصوص والأدلة والتعاريف وجمعها من مصادرها.الم

المنهج التحليلي: ويتجلى في تحليل وتمحيص التعريفات وتحليلها وبيان شرحها واستخراج 

 مقاصد الفقهاء منها.

كذا في و المنهج المقارن: ويتجلى في تتبع أقوال لفقهاء في المسائل الفقهية والمقارنة بينها، 

 المقارنة بين تعاريف الفقهاء والقانونيين في تعريف التكييف.

 المنهج الوصفي: وقد اعتمدناه في بيان مسالك التكييف الفقهي وخطواته...

 

 خطة البحث:

يتضمن كل منها هذه الورقة إلى ثلاثة مباحث  نامن أجل الجابة عن التساؤلات قسم

 :مطلبين اثنين كما يلي

 المقدمة

 .مفهوم التكييف الفقهي ث الأول:المبح

 المطلب الأول: تعريف التكيف الفقهي لغة واصطلاحا.

 .الألفاظ المشابهة لهالتنظير الفقهي و المطلب الثاني: علاقة التكييف الفقهي ب

 آلية التكييف الفقهي. المبحث الثاني:

 المطلب الأول: خطوات التكييف الفقهي.

 فقهي.المطلب الثاني: مسالك التكييف ال

 أثر التكييف الفقهي في تحقيق المقاصد المطلب الثالث:

 .التطبيقات الفقهية للتكييف الفقهي لبعض النوازل الطبية المبحث الثالث:

( 19د )كوفيالتكييف الفقهي للحجر والعزل الصحي في فيروس كورونا المطلب الأول: 

 .المستجد

 .المطلب الثاني: التكييف الفقهي للفحص قبل الزواج

 الخاتمة 

 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  74 

 

 المبحث الأول: مفهوم التكييف الفقهي.

إن ضبط المصطلحات من الأشياء التي اهتمت بها الشريعة عموما والفقه خصوصا، وقد 

ر العلماء لذلك فألفوا في ذلك كتبا وشروحا، ويتجلى ذلك عند المتقدمين وعند 
َّ
نظ

تقدمين أو كان مستجدا من المتأخرين، فما كان من الألفاظ مبهما أو غير مألوف عند الم

حوادث العصر، فقد اهتم به المعاصرون فور ظهوره، وسارعوا إلى إزالة اللبس والغموض 

فيه، وذلك يعد من المرونة والاستجابة للمسائل المستجدة، ومن ذلك مصطلحات هذه 

 المادة كالتأصيل والتكييف الفقهيين، وفيما يلي نبين تعريف كل منهما: 

 

 تعريف التكييف الفقهي:: المطلب الأول 

: التكييف من الكيف، أي القطع، وهو اسم استفهام يستفهم بها عن 1في اللغة  (1

حال الش يء ووصفته، كقولنا: كيف زيد؟ ويراد بها السؤال عن صحته وسقمه، 

"  :وعسره ويسره، وقد يأتي التكييف بمعنى التعجب، وذلك وارد في قوله 

 [.28قرة:]سورة الب"  كيف تكفرون بالله

يقال " كيف الأديم قطعه، والكيفة القطعة منه"، وكيفية الش يء حالته وصفته، وهي 

مصدر صناعي من لفظ كيف، زيد عليها ياء النسبة وتاء للنقل من السمية إلى المصدرية، 

 والتكييف لفظة مولدة لم تسمع في كلام العرب.

 في الاصطلاح: (2

                                           

لأنصاري، لسان العرب، ينظر: ابن منظور، أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي جمال الدين ا 1

. ابن فارس أبو الحسين أحمد بن 313، ص9ج 3م( ط1994ه/1414، 3)دار صادر: بيروت ط

. 150، ص5م( ج1979ه/ 1399فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة )دار الفكر: دمشق ط 

. 546، ص2الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقري، المصباح المنير )دار الفكر: دمشق( ج

، 8روز أبادي، مجد الدين أبو طاهر، القاموس المحيط )مؤسسة الرسالة: بيروت، طالفي

. الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد، المعجم الوسيط )دار 852م( ص2005ه/1446

 .843، ص2م( ج1995ه/1415، 1الحرمين: القاهرة، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  75 

 

امى يجد بأنها لم تتطرق إلى مصطلح التكييف إن الباحث الناظر في كتب الفقهاء القد

الفقهي كتعريف خاص أو ضبط للمصطلح، ولكن المدقق يجد بأنه متوفر في كتبهم 

كعملية اجتهادية، وأنه قديم قد الاجتهاد في الفقه، ولذلك نجد المعاصرين قد اجتهدوا في 

 ضبطه في كتبهم ومقالاتهم.

تختلف من علم إلى علم، فالتكييف عند علماء إلا أن استعمال مصطلح التكييف ودلالته 

العقيدة غير التكييف عند الفقهاء، وغير التكييف عند القانونيين ومن تلكم التعاريف 

 ما يلي:

 

ي يشيع هذا المصطلح في كتب العقيدة ف التكييف عند علماء العقيدة وعلم الكلام:أولا: 

على كيفية أي ش يء مما  الله باب الأسماء والصفات، ويرون بأنه اعتقاد أن صفات 

 تتخيله أو تدركه العقول أو تحده، والمقصود بذلك نفي علم الخلق بهذه الكيفية.

]سورة  " ن على العرش استوى الرحم" : فقال: قال المام مالك لما سئل عن قوله 

 .1[. الاستواء معلوم، والكيف مجهول واليمان به واجب، والسؤال عنه بدعة5طه:

: "وندين الله عز وجل بأن يقلب القلوب -رحمه الله-قول أبي الحسن الأشعري  ومن ذلك

بين أصبعين من أصابعه، وأنه سبحانه يضع السماوات على أصبع والأراضين على أصبع 

 .2من غير تكييف" كما جاءت الرواية عن رسول الله 

  

 التكييف عند علماء القانون:ثانيا: 

                                           
بد الرحمان بن الصابوني، أبي عثمان إسماعيل، عقيدة السلف وأصحاب الحديث، شرح ع 1

. ينظر: عبد 22م( ص2022 -ه1443سنة:  1عثمان القاض ي )دار ابن الجوزي: الدمام، ط

الرزاق البدر، الأثر المشهور عن المام مالك في صفة الاستواء )دراسة تحليلة، مجلة الجامعة 

 (.111السلامية، العدد 
ه( 1416، 3لبيان: دمشق، طأبي الحسن الأشعري، البانة عن أصول الديانة )مكتبة دار ا  2

 .48ص



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  76 

 

 القاهرة: "التكييف هو طبيعة المسألة التي تعريف مجمع اللغة العربية ب

تتنازعها القوانين لوضعها في نطاق طائفة من المسائل القانونية التي خصها 

 .1المشرع بقاعدة إسناد إلى قانون معين"

  تعريف اتحاد المجامع اللغوية العلمية العربية: "هو إعطاء العقد وصفه

 . 2ه إلى ترتيبها"القانوني بالنظر إلى الآثار التي يقصد أطراف

  تعريف بعض علماء القانون المدني: " تحديد طبيعة موضوع النزاع وإعطائه

 .3الوصف القانوني الملائم لسناده إلى قانون معين"

يلاحظ أن تعريفات القانونيين تقصر التكييف القانوني على قضايا القانون المدني أو 

ونيين غير جامعة لمعنى التكييف في قضايا النزاع الدولي، وبذلك تكون تعاريف القان

 حقيقته المطلقة، فالتكييف أكثر شمولا للتخصصات والدراسات.

 

 التكييف عند الباحثين والفقهاء المعاصرين:ثالثا: 

  تعريف الدكتور محمد عثمان شبير: "التكييف الفقهي هو تحديد حقيقة

 أوصافالواقعة المستجدة للحاقها بأصل فقهي خصه الفقه السلامي ب

فقهية بقصد إعطاء تلك الأوصاف للواقعة المستجدة عند التحقق من 

 .4المجانسة والمشابهة بين الأصل والواقعة المستجدة في الحقيقة"

                                           
، 1مسفر القحطاني، منهج استنباط أحكام النوازل الفقهية المعاصرة )دار الأندلس: جدة، ط 1

 .349ه( ص1424
مصطلحات قانونية اتحاد المجامع اللغوية العلمية العربية، مطبوعات المجمع العلمي العراقي،  2

 .32ص 
ولي الخاص العربي في تنازل القوانين ) جامعة الدول جابر جاد، عبد الرحمان، القانون الد  3

 .195، ص3م( ج1962ه/1381العربية: القاهرة، د.ط، 
شبير، محمد عثمان، التكييف الفقهي للوقائع المستجدة وتطبيقاته الفقهية )دار القلم:   4

 .30( ص2014ه/1435، 2دمشق، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  77 

 

  تعريف صاحبي معجم لغة الفقهاء: "التكييف الفقهي للمسألة تحريرها وبيان

 .1انتمائها إلى أصل معين معتبر"

 صنيف المسألة تحت ما يناسبها من النظر عرفه محمد بن حسين الجيزاني:" ت

 .2الفقهي، أو يقال: هو رد المسألة إلى أصل من الأصول الشرعية" 

مما نلحظ أن كل التعريفات تشتمل في الهدف والغاية وهو إلحاق المسألة المستجدة 

والنازلة بمسألة منصوص عنها، وكما يتفقون في إجراءات التكييف بأن كون بالتحديد 

للمسائل، ولكنهم يختلفون في مدلول التكييف عندهم واستناده، فعند علماء  والتصور 

القانون يستد إلى القواعد القانونية، وعند الفقهاء يستند إلى النصوص الشرعية من 

 الكتاب والسنة والأدلة الأخرى كالقياس والاستصحاب وغير ذلك.

ا بما لتكييف الفقهي، اكتفينولقد أورد بعض الباحثين والفقهاء غير هذه التعريفات ل 

تقدم منها إلا أنه يمكن القول بأن جميعها متفقة في الدلالة والمقصود وهو: "تحديد 

 وتأصيل المسألة النازلة وتصويرها وردها لأصل فقهي معين".

 

 :بالتنظير الفقهي وبعض الألفاظ المشابهةالمطلب الثاني: علاقة التكييف الفقهي 

تقدمة للتكييف الفقهي نلحظ أن هناك بعض أوجه التشابه من خلال التعريفات الم

 والفرق بينه وبين بعض المصطلحات الأصولية والفقهية، ومن ذلك:

 

 

 

 

 

                                           
، 2، )دار النفائس: الأردن، طمحمد رواس قلعجي وحامد صادق قنيبي، معجم لغة الفقهاء 1

 .143م( ص1988ه/1408
ام، )دار ابن الجوزي: الدم -دراسة تأصيلية تطبيقية-الجيزاني، محمد بن حسين، فقه النوازل  2

 م(.2006ه/1427، 2ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  78 

 

 :ينالفقهي بالتنظير والتقعيد: علاقته أولا

النظائر الفقهية: هي: " الفروع الفقهية التي يشبه بعضها بعضا في الصورة والشكل  (1

 .1درك خاص بها ميزها عن غيرها"لكنها تختلف في الحكم لم

وعرفها وهبة الزحيلي بأنها:" المفهوم العام الذي يؤلف نظاما حقوقيا موضوعيا تنطوي 

تحته جزئيات موزعة في أبواب الفقه المختلفة، كنظرية الحق ونظرية الملكية، ونظرية 

 2العقد ونظرية الأهلية، ونظرية الضمان ..."

أن التنظير الفقهي عبارة عن نشاط علمي يتضمن ضم بناء على ذلك يمكننا القول ب

موضوعات ومسائل فقهي خاضعة لأركان وشروط وأسباب متماثلة تصلها ببعضها 

 البعض علاقة فقهية أو قانونية تكون منها وحدة موضوعية في دراسة مستقلة.

 . 3"هي قضية كلية تنطبق على جميع جزئياتها أو أغلبها" القواعد الفقهية: (2

ا التعريف يمكن التمييز بين القاعدة الفقهية والتقعيد الفقهي بأن التقعيد الفقهي من هذ

عمل علمي فقهي ينتهي بالفقيه إلى صياغة الفقه في قواعد وكليات تضبط فروعه 

 وجزئياته، فالقاعدة حكم كلي والتقعيد هو إيجادها واستنباطها من مصادرها.

 

 تختلف النظرية عن : فقهيةالفرق بين النظرية الفقهي والقاعدة ال

القاعدة الفقهية في أن النظرية بناء عام لقضايا ذات مفهوم واسع مشترك، 

أما القاعدة فهي ضابط أو معيار كلي في ناحية مخصوصة من نواحي 

 ، فالنظرية أعم وأوسع من القاعدة.4النظرية العامة

 بناء على تحديد المصطلحات يمكن القول بأن:

                                           
السوطي، جلال الدين الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية )دار الكتب العلمية:  1

 .93م( ص2015ه/ 1436، 3بيروت، ط
 .7، ص4م( ج1985ه/1405، 2وهبة الزحيلي، الفقه السلامي وأدلته )دار الفكر: دمشق، ط 2
ه/ 1411، 1السبكي، تاج الدين أبو نصر، الأشباه والنظائر )دار الكتب العلمية: بيروت، ط 3

 11م( ص 1991
 .7، ص4وهبة الزحيلي، الفقه السلامي وأدلته ج 4



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  79 

 

قوم على تحديد طبيعة النازلة وإلحاقها بأصل فقهي مناسب لها، فهو التكييف الفقهي ي

يستلزم وجود مشابهة وتماثل بين النازلة والأصل، فقد يثبت أنهما نظيرتين، وأنهما 

تشتملان قواعد فقهية واحدة، فيكفي في بعض القضايا المستجدة التنظير فقط، 

 التنظير.وبعضها الآخر لا بد فيها من التكييف المشتمل على 

 

الفقهية هي الفروع محل البحث والاجتهاد، والأصول  والنظائر الأشباه فخلاصة القول:

  تكييف.فرع عن ال والتقعيد فالتنظيرالتي ترد عليها، والتكييف الفقهي يقوم عليها، 

 

  علاقته بالتخريج الفقهي: :ثانيا

 ئمة من خلال فروعهمتعريف التخريج الفقهي: "العلم الذي يكشف عن أصول وقواعد الأ 

 .1الفقهية وتعليلاتهم للأحكام"

يتجلى التخريج في معناه العام على أنه إبراز الحكم وإظهاره ببيان مخرجه ومصدره 

ومخرجه، وهو يشمل خمسة أنواع: تخريج الأصول من الأصول، وتخريج الأصول من 

 تخريج الفروع منالفروع، وتخريج الفروع من الأصول، وتخريج الفروع على الأصول، و 

 .2الفروع

الملاحظ من خلال ما سبق أن التخريج الفقهي يكون باجتهاد فقهاء المذهب في تخريج أحكام 

المسائل غير المنصوص عليها في المذهب على أصول المذهب وقواعده، أو على أصول أئمة 

لأدلة االمذاهب، أما التكييف فقد يكون أصله منصوص عليه في القرآن أو في السنة أو 

 الأصلية والتبعية.

 وقد اختلف الباحثين في تحديد العلاقة بينهما، ولا ينفكان عن أحد أمرين: 

  أن التكييف الفقهي إما أن يكون الخطوة الأولى والمرحلة الأساسية للتخريج

 الفقهي.

                                           
عبد الوهاب، التخريج عند الفقهاء والأصوليين، )مكتبة الرشد: الباحسين، يعقوب بن   1

 .19ه( ص1414الرياض، 
 وما بعدها. 13ينظر: الباحسين يعقوب، التخريج عند الفقهاء والأصوليين، ص 2



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  80 

 

  ،أن العلاقة بينهما علاقة عموم وخصوص، فالتكييف أعم من التخريج

 التكييف.والتخريج هو أحد مسالك 

 

 القياس:  علاقتهثالثا: 

اختلفت عبارات الأصوليين في تعريف القياس لقد  تعريف القياس:ننطلق في ذلك ب

 باختلاف اعتباره كما يلي:

  باعتباره فعل للمجتهد: عرفه القاض ي الباقلاني بقوله: "حمل معلوم على

كم أو بات حمعلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر جامع بينهما من إث

 .1صفة لهما أو نفيهما عنهما"

 "2باعتباره دليل مستقل: "مساواة فرع لأصل في علة حكمه. 

من خلال تعريف كل منهما نثبت أن كليهما يقوم على إلحاق فرع بأصل في الحكم للتشابه 

 :3بينهما، إلا أنهما يختلفان فيما يلي

لتكييف القرآن أو السنة، أما في ا يشترط في القياس أن يكون الأصل فيه منصوصا عليه في

 الفقهي فلا يشترط ذلك فيه.

حقيقة القياس تختلف عن حقيقة التكييف، فالقياس إلحاق حكم بحكم لاشتراكهما في 

 العلة، أما التكييف الفقهي هو تحديد لطبيعة النازلة لأجل إلحاقها بالأصل.

                                           
. الجويني، عبد الملك 186، ص3الآمدي، الحكام في أصول الأحكام )المكتب السلامي: بيروت( ج 1

 . 5ص 2م( ج1997ه/ 1418ان في أصول الفقه )دار الكتب العلمية: بيروت، إمام الحرمين، البره
البابرتى، محمد بن محمود، الردود والنقود في شرح مختصر ابن الحاجب )مكتبة الرشد:   2

 .204، ص2م( ج2005ه/ 1426الرياض، 
)مجلة  يينظر: الهمذاني، بلال أحمد علي حسين، العلاقة بين القياس الشرعي والتكييف الفقه 3

م(. شرير، عصام صبحي 2020ه/ 1442، 21، عدد 7القلم للعلوم النسانية والتطبيقية، م

ه/ 1418صالح تحقيق المناط وأثره في اختلاف الأحكام الفقهية )الجامعة السلامية: غزة، 

 .50م( ص 1998



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  81 

 

القياس  ي، فعمل المجتهد فيعمل المجتهد في القياس يختلف عن عمله في التكييف الفقه

ينصب على جميع أركان القياس، أما في التكييف الفقهي يتركز في دراسة الفروع والنوازل 

 وتصورها تصورا صحيحا ودقيقا.

من خلال ما سبق يتبين أنه بين القياس والتكييف الفقهي عموم وخصوص، وذلك من 

 وجهين:

وهي: تخريج العلة من الأصل، والتحقق القياس أعم من التكييف، فللقياس ثلاث مراحل 

من وجود العلة في الفرع، ثم إلحاق الفرع بالأصل في الحكم، والتكييف يتمثل في المرحلة 

 الثانية منه.

وإذا نظرنا إلى مفهوم المناط نجد التكييف أعم من القياس، فالمناط هو معنى كلي، قد 

 .التقاطع بين كليهما يكون في العلة فقطيكون قاعدة كلية أو لفظا عاما أو مطلقا أو علة، و 

 

 المبحث الثاني: آليات التكييف الفقهي للمستجدات الطبية:

 

 خطوات التكييف الفقهي:  المطلب الأول:

يتدرج الفقيه في دراسته ، و 1الواقعة المستجدة: "هي الحادثة التي تحتاج إلى حكم شرعي"

 :2ما يلي فيها ويخطوا المستجدة للنازلة الطبية

يعتبر التكييف شرط للحكم على المسألة المستجدة، ويكون تحديد طبيعة النازلة:  (1

ذلك بعد تصور المسألة النازلة تصورا صحيحا، ففي حال طرح الفقيه جملة من 

التكييفات للمسألة فإنه يقلبها ليتبين وجهها، ثم يحكم عليها، وتقوم هذه الخطوة 

 :3على ثلاث ضوابط

                                           
 .30شبير، محمد عثمان، التكييف الفقهي، ص 1
. شرير، التكييف الفقهي، في 25، 24الفقهي، صينظر: شبير، محمد عثمان، التكييف   2

 .5السياسة الشرعية، ص
. عبيد، الضوابط الأصولية 1331، 1330ينظر: الموس ى، التكييف الفقهي للنازلة، ص   3

 .69،70. شبير، محمد عثمان، التكييف الفقهي، ص224-217للتكييف الفقهي، ص



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  82 

 

 من نص شرعي أو إجماع. خلو النازلة المعروضة 

 .الفهم الدقيق لحقيقة النازلة المعروضة 

 .مراعاة تغير الأحكام بتغير الزمان 

استعانة الفقيه بالأطباء من أهل الاختصاص وذوي الخبرة: قد يجسر على الفقيه  (2

اللمام بالنازلة الطبية، ويصعب عليه تصورها تصورا صحيحا، فلا يمكنه حينئذ 

لشرعي والتكييف الفقيه الصحيح، فيسترشد بأهل الوصول إلى الحكم ا

الاختصاص من الأطباء خاصة إذا لم يكن ملما بعلوم الطب والفقه معا، فالنوازل 

الطبية مما يزاوج في استنباط حكمها كل من الأطباء والفقهاء، ولا يمكن لأحدهما 

 الاستغناء عن الآخر فيها.

ع ازلة: عل الفقيه أن يستفرغ الوسالبحث عن الأصل الشرعي الذي تكيف عليه الن (3

في البحث عن الأصل الشرعي المعتبر الذي تكيف عليه النازلة، فالأصل هو محل 

 الحكم الشرعي.

المطابقة والمجانسة بين النازلة المعروضة والأصل الشرعي المعتبر: قد تتشابه  (4

حكم لمناط ا-النازلة المعروضة والأصل الشرعي المعتبر في تحقيق المناط، أي 

وذلك من أجل إلحاق النازلة بالأصل في الحكم الشرعي، وعلى الفقهي  - الشرعي

أن يتقص ى البحث ويمعن النظر مليا في ذلك، لأن الخطأ في هذه الخطوة يؤدي به 

إلى الخطأ في تقدير المسألة تقديرا صحيحا وبالتالي يحكم عليها حكما غير الحكم 

 الصحيح المرجو من التكييف الفقهي. 

 

 المطلب الثاني: مسالك التكييف الفقهي في المستجدات الطبية:

نقصد بمسالك التكييف الفقهي تلكم الأصول التي يستند عليها الفقيه ويبني عليها 

 أحكامه الشرعية في النوازل، وهي:

 

لة يتخذ الفقيه النص أصاأولا: التكييف استنادا على نص شرعي من القرآن أو السنة: 

، سواء من القرآن أو السنة فيعرض عليه النازلة، لأن النصوص تشتمل على في بناء حكمه

الوقائع إما صراحة أو دلالة أو معنى، قال الشاطبي رحمه الله: "إن الشريعة لم تنص على 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  83 

 

حكم كل جزئية على حدثها، وإنما أتت بأمور كلية وعبارات مطلقة تتناول أعدادا لا 

 .1تنحصر"

 

  ا على قاعدة فقهية عامة:: التكييف استنادثانيا

ينحو الفقيه في الغالب هذا المنحى، ويسعى إلى تكييف الواقعة على قاعدة كلية في حال 

غياب النصوص من القرآن والسنة، أو في كونه معضدا للتكييف بقاعدة إضافة إلى 

النصوص وغير ذلك، حيث يقوم بتحقيق المناط في ذلك، أي التحقق من وجود ما يربط 

لموضوع، فإذا كانت النازلة مندرجة ضمن قاعدة فقهية أو أصولية فإنها تأخذ حكم بين ا

  2جزئياتها لما بينهما من الشبه.

 

 ثا: التكييف الفقهي استنادا للإجماع:ثال

الجماع هو اتفاق المجتهدين من أمة محمد في عصر من العصور على حكم شرعي بعد 

النوازل إذا تأكد له وجوه التشابه بين المسألة ، فيمكن للفقيه أن يلحق  3وفاة النبي 

 النازلة وبين ما أجمع عليه علماء الأمة.

 التكييف الفقهي استنادا إلى الأدلة التبيعة الأخرى: رابعا:

نعني بذلك تكييف الفقيه للمسألة النازلة استنادا إلى القياس أو المصلحة أو سد الذرائع 

في المصالح، أي جلب المصلحة ودفع المفسدة، ولا أو الاستحسان، وأكثر ما يكون ذلك 

يخفى على الفقيه ما أقره الشارع الحكيم من المصالح التي لا تنفك تخرج عن المصالح 

 4الثلاثة، إما المصالح المعتبرة، أو المصالح المرسلة، أو المصالح الملغاة.

 

                                           
 92، ص4فة: بيروت( جالشاطبي، إبراهيم بن موس ى، الموافقات )دار المعر  1
 .32ينظر أيضا: شبير، محمد عثمان، التكييف الفقهي للوقائع المستجدة، ص 2
م( 1996ه/1417، 5زيدان، عبد الكريم، الوجيز في أصول الفقه )مؤسسة الرسالة: بيروت، ط 3

 .179ص 
 .ه(1408، 1ينظر: الزرقا، مصطفى، الاستصلاح والمصلحة المرسلة )دار القلم: بيروت، ط 4



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  84 

 

 :: التكييف الفقهي استنادا إلى عبارة الفقيه )النص الفقهي(خامسا

يعد هذا المسلك مما يستند إليه الفقيه في بيان النازلة وخاصة بعد تدرجه في المسالك 

الأخرى، فإذا خلت المسألة في تشابهها من النصوص الأصلية أو الأدلة التبعية، فيلجأ 

الفقيه إلى النص الفقهي، أي عبارات الفقهاء من الصحابة أو التابعين أو الأئمة الأربعة أو 

دهم من الفقهاء الربانيين والراسخين في العلم، ونص الفقيه هو الحكم الذي من جاء بع

دل عليه بلفظ صريح أو فهمه أصحابه بدلالة الاقتضاء أو التنبيه أو اليماء، أو مما يُعرف 

من كتبه أو غير ذلك، فيجعل الفقيه الفرع الفقهي الثابت بأصل شرعي منصوص أو 

 1معقول أصلا يقاس عليه.

 

 أثر التكييف الفقهي في تحقيق المقاصد ب الثالث:المطل

لا ريب عند الجميع أن الشريعة جاءت لتحقيق مصالح العباد، ويعضد ذلك قول العز 

" من مارس الشريعة وفهم مقاصد الكتاب والسنة علم أن –رحمه الله -ابن عبد السلام 

أو للأمرين، وأن  جميع ما أمر به لجلب مصلحة أو مصالح، أو لدرء مفسدة أو مفاسد،

جميع ما نهي عنه إنما نهي عنه لدفع مفسدة أو مفاسد أو جلب مصلحة أو مصالح أو 

 .2للأمرين، والشريعة طافحة بذلك"

والناظر في مقاصد الطب يجد بأنها تشمل وتحقق المقاصد الخمسة، من حفظ الدين 

ها خلال اصد وتحقيقوالنفس والمال والنسل والعقل، ولذلك يسعى الفقيه إلى إثبات المق

تكييفه للمسائل الطبية المستجدة، وذلك من خلال معرفة مقاصد الشريعة والتمكن من 

الاستنباط بناء على فهمه الدقيق لها، ولا يخفى دور المقاصد في استنباط الأحكام 

والوصول إليها، إذ أن الفقيه إذا رأى بأن النازلة لم يشرع الشارع لها حكما في نص صريح 

غير ذلك حول استنباط المقاصد من تلكم النازلة، إذ أنها لا تخلو بأن تجلب منفعة أو أو 

                                           
. أبو القاسم، محمد، أثر القواعد 32ينظر: شبير، التكييف الفقهي، مرجع سابق، ص  1

م( 2015ه/ 1436، 31المقاصدية في التكييف الفقهي )مجلة البحوث والدراسات الشرعية، ع

 .49ص
 . 223ه( ص1416، 1العز ابن عبد السلام، قواعد الأحكام )دار الكتب العلمية: بيروت، ط 2



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  85 

 

تدفع ضررا، ولذلك كان للقواعد المقاصدية مكانة عظيمة في الاجتهاد الفقهي، إذ أنها 

 :1تحقق ما يلي

  ،القواعد المقاصدية تثري المجتهد فتضع له المعالم والصور التي يضعها الشارع

 المتوصل إليه متوافقا مع الغايات التي تكشف عنها المقاصد. فيكون الحكم

  القواعد المقاصدية تجسد الضوابط للمبادئ والمقررات الفقهية العامة، كمبدأ

 رفع الحرج...

  تكشف القواعد المقاصدية عن النسق الذي تسير عليه الأحكام الشرعية من

 حيث ارتباط الجزئيات بالكليات.

 دأ نفي العبثية في التشريع السلامي.تؤكد هذه القواعد مب 

  تضبط هذه القواعد الاجتهاد بالرأي من حيث إمداد المجتهد بقواعد تحدد له

 معالم فهم النصوص.

 .تضبط هذه القواعد علم المقاصد فيكون محدد المعالم 

  تسهم القواعد المقاصدية في نفي التعارض والتناقض بين الأحكام المستنبطة

 صد وإعمالها.وفق إجراء المقا

 .2وقد أشرنا إلى أهم القواعد، وهناك قواعد أخرى يمكن الاستزادة منها

 

 المبحث الثالث: التطبيقات الفقهية للتكييف الفقهي لبعض النوازل الطبية

لقد عرض للمجتمعات السلامية الكثير من القضايا الطبية المعاصرة التي احتيج فيها إلى 

ص إلى حكم شرعي فيها يقض ي بالجواز والباحة أو بالتحريم إعمال التكييف الفقهي للخلو 

والكراهة، ومن تلكم المستجدات قضايا التلقيح الاصطناعي والاستنساخ البشري ونقل 

                                           
القاسم محمد أبو شامة، أثر القواعد المقاصدية في التكييف الفقهي )مجلة البحوث ينظر: أبو  1

 وما بعدها. 53ه( ص1436، صفر 31والدراسات الشرعية، العدد 
، 2عبد الرحمان الكيلاني، قواعد المقاصد عند المام الشاطبي )دار الفكر: دمشق، ط  2

 .66-62م( ص2005ه/ 1426

 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  86 

 

وزراعة الأعضاء والقتل الرحيم وإجهاض الجنين المشوه، وغير ذلك مما طرأ على هذه الأمة 

ل إليه العلم الحديث في المجتمعات من القضايا الناجمة عن التطور والتقدم الذي وص

، وفي المطلبين القادمين نتطرق إلى التكييف الفقهي في مسألتين معاصرتين كما المعاصرة

 يلي:

 

 (19وفيد )كالتكييف الفقهي للحجر والعزل الصحي في فيروس كورونا المطلب الأول: 

 المستجد.

في حيرة في كيفية تفادي  ( فقد بات الناس19جراء ما مض ى من انتشار فيروس )كوفيد 

الصابة به، وكذا كان دأب العلماء والفقهاء السعي في تخفيف العدوى به وعدم انتشاره 

في المجتمعات، لذا عمد الفقهاء إلى الرجوع إلى الكتاب والسنة فاستخرجوا منها ما يشابه 

 المسألة قصد تكييفها فقهيا والوصول إلى حكم شرعي.

النازلة أن يعمدوا إلى حكم الحجر والعزل الصحي، وهو من  رأى الفقهاء بعد تكييف

المصطلحات المعاصرة، ونعني به الجراء الوقائي الذي تفرضه الجهات المختصة بالبقاء في 

 المنازل أو في معزل عن الناس خشية الصابة بالمرض، أو نقل العدوى من المريض إلى غيره.

ا ورد من أحاديث وقعت في حادثة كهذه، استدل الفقهاء على قضية الحجر الصحي بم

، وكذا في طاعون عمواس الذي حدث في كإصابة بعض الناس بالجذام في زمن النبي 

، ، وما اتبعه الصحابة أنذاك من أقوال رسول الله زمن خلافة عمر ابن الخطاب 

 ومن تلكم الأحاديث ما يلي:

 بلغه ، أنه خر ما رواه البخاري من فعل عمر ابن الخطاب 
َ
ج إلى الشام، فلما جاء بسَرْغ

قال: إذا  ، أن رسول الله أن الوباء وقع بالشام فأخبره عبد الرحمان ابن عوف 

سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارا منه، فرجع 

 
َ
 . 1عمر من سَرْغ

                                           
محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، كتاب الحيل، باب ما يكره من البخاري، أبو عبد الله  1

، 9، طبعة جامع الكتب السلامية، المجلد 6572الاحتيال في الفرار من الطاعون، الحديث رقم 

 . 22ص



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  87 

 

ف رجل مجذوم فأرسل إليه النبي حديث عمر بن الشريد عن أبيه قال: "كان في وفد ثقي

"1: إنا قد بايعناك فارجع . 

مر بامرأة مجذومة وهي تطوف  ما أخرجه المام مالك في الموطأ أن عمر ابن الخطاب 

بالبيت، فقال لها: يا أمة الله، لا تؤذي الناس، لو جلست ببيتك، فجلست، فمر بها رجل 

جي، فقالت: ما كنت لأطيعه حيا وأعصيه بعد ذلك وقال لها: إن الذي نهاك قد مات فاخر 

 .2ميتا

دلت الأحاديث على أنه يجب على المريض المصاب بمرض معدي أن يعتزل الناس، ويكيف 

 أو غيره من الأمراض المعدية. 19ذلك على المصاب بمرض كوفيد 

ما يلحظ في تكييف الفقهاء لمسألة الحجر الصحي أنها تقوم على نوع التكييف الفقهي على 

نص شرعي من الكتاب أو السنة أو الجماع وقد أشرنا إلى هذه النوع مسبقا، والأحاديث 

السالفة الذكر في المسألة تعتبر تطبيقا وقائيا وفعليا للحجر الصحي، فبموجبه يمنع 

الأشخاص من دخول مناطق الأوبئة أو الخروج من المناطق التي حل بها الوباء سواء أصيب 

 المرض ى من الاختلاط بالأصحاء أيضا. سكانها أو لا، ويمنع

وبناء على ذلك تكييف هذه النازلة فقد عمد الفقهاء على إصدار الفتاوى بضرورة الحجر 

، ولا يجوز الخروج منه إلا لعذر يقبل عقلا وشرعا، فإذا 19الصحي جراء فيروس كوفيد 

لفم وعدم كتكميم اخرج اتخذ التدابير اللازمة لكيلا يحمل المرض ولا يصيب غيره بالمرض 

المصافحة والتباعد الجسدي وغير ذلك، وأما إذا كان خروجه فرارا من الوباء فقد حرموا 

ذلك، وقد شبهوا ذلك بالفرار من الزحف الذي يعد من كبائر الذنوب التي نهى رسول الله 

 .عنها 

 

                                           
مسلم، أبو الحسين ابن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، الجامع الصحيح، كتاب   1

ه، 1334، )دار الطباعة العامرة: تركيا، 2231لحديث رقم السلام، باب اجتناب المجذوم، ا

 .37، ص7المجلد 
المام مالك بن أنس، الموطأ، رواية يحيى بن يحيى الليثي، كتاب الحج، باب جامع الحج )مكتبة  2

 .950م( رقم 2004، 1الصفا، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  88 

 

 التكييف الفقهي للفحص قبل الزواج. المطلب الثاني:

الزواج من المسائل المستجدة التي لم يتطرق إليها القرآن تعتبر مسألة الفحص قبل 

والسنة بالدليل الصريح، لكون هذه المسألة من المسائل المعاصرة الناجمة عن تطور العلم 

وتقدمه في مجال الطب، فقد استطاع الطب المعاصر في الآونة الأخيرة أن يسهم في 

م البيولوجيا، وعلم الوراثة، مما المحافظة على النسل من خلال التطور الحديث في عل

أدى إلى زيادة الاهتمام بالأمراض الوراثية ودفعها قدر المكان، خاصة مع زيادة نسبة 

 الأطفال المصابين بأمراض وراثية في الآونة الأخيرة.

وتتجلى أهمية الفحص في اكتشاف المرض الوراثي بشكل مبكر قبل حدوث الزواج، 

إيجاد الحل والسيطرة على المرض، أو بدفع الضرر قبل فيتدخل الطب بالسراع في 

حدوثه، أو الوقاية من المرض قبل حدوثه، أو إرشاد الزوجين وتوجيههما إلى ما منع تناقل 

 المرض أو تفشيه ...

اختلف العلماء في هذه المسألة بين مؤيد ومانع، وسبب اختلافهم يتجلى في تكييف المسألة 

 فقهيا كما يلي:

 

يرون أن الفحص قبل الزواج لا يتعارض مع الشريعة السلامية  قائلين بالجواز:أولا: ال

وغيرهم، وقد   2، والدكتور محمد عثمان شبير1ومقاصدها، ومنهم الدكتور علي البار

 اختلفوا في إلزامية ذلك من عدمها فقط.

الله  ل اعتمدوا في تكييفهم للمسألة على قاعدة " الضرر يزال"، المستنبطة من حديث رسو 

  "وقالو بأن القدام على الزواج دون فحص قد يؤدي إلى حدوث 3"لا ضرر ولا ضرار ،

                                           
 .35م( ص1991البار، محمد علي، الجنين المشوه والأمراض الوراثية )دار القلم: دمشق،  1
ه( 1416، 6شبير، محمد عثمان، موقف السلام من الأمراض الوراثية )مجلة الحكمة، العدد  2

 .210ص
رواه ابن ماجة والدارقطني ومالك في الموطأ، ينظر: ابن دقيق العيد، تقي الدين، شرح الأربعين  3

 . 106م( ص2003ه/ 1424، 6النووية )مؤسسة الريان، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  89 

 

أضرار وذلك بظهور الأمراض الوراثية أو إلى فسخ الزواج في نهاية المطاف جراء تلك 

 الأمراض.

فوجب دفع ذلك الضرر وتوقيه من بادئ   1وطبقا لقاعدة: "الضرر يدفع قدر المكان"

 دفعه كليا أو بقدر المكان.الأمر، إما ب

كما اعتمد القائلون بجواز ذلك مع اللزام في تكييف المسألة على قاعدة: "تصرف المام 

ووجه الدلالة في ذلك: أن هذه القضية من المصالح التي  2على الرعية منوط بالمصلحة"

موافقا  د وأن يكون يناط القرار فيها بالمام، وأن فعل المام فيما يتعلق بالأمور العامة لاب

 للشرع.

يرى أصحاب هذا الرأي أنه لا حاجة إلى الفحص قبل الزواج،  ثانيا: القائلين بالمنع:

 واستدلوا على ذلك بما يلي:

: " أنا عند ظن أن الفحص قبل الزواج يتنافى مع حسن الظن بالله، وقد جاء في قوله 

 . 3عبدي بي..."

المساس بكرامة النسان والنيل من حقوقه  قد يؤدي إجراء الفحص قبل الزواج إلى

 وحرياته، وقد يؤدي ذلك إلى امتناع الزواج من الطرف الآخر. 

 

 خلاصة القول: 

لقد كيف الفقهاء هذه المسألة فقهيا على قاعدة كلية عامة، وهو النوع الثاني  (1

 المشار إليه سابقا.

عن بعض ما  أميل إلى أنه لا بأس في أن يكون الفحص ظاهريا يشمل الكشف (2

يرشد به الزوجين في حياتهما، مثل كشف اختبار دم عامل الريزوس السلبي 

                                           
م( 1989ه/ 1409، 2محمد، شرح القواعد الفقهية )دار القلم: دمشق، طينظر: الزرقا، أحمد  1

 .207، ص30القاعدة 
 .233ينظر: السيوطي، الأشباه والنظائر، ص 2
البخاري، صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى: ويحذركم الله نفسه، الحديث رقم:  3

7405. 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  90 

 

واليجابي لدى الزوجين، فإذا كان الزوجين يحملان زمرة دموية مختلفة تحوي 

( -o( والزوجة حاملة للزمرة)+oعامل الريزوس، كأن يكون الزوج حامل لزمرة )

ى ذلك إلى ضرورة حقنها بعد ففي هذه الحالة تخضع الزوجة بعد الكشف عل

الولادة أو الجهاض أو قبلها بحقنة الغلوبيلين المناعي للعامل الريسوس ي لمنع 

 الجهاض التلقائي في الحمل الموالي.

إذا ظهر في الفحص أمراضا لا تؤدي إلى أمراض وراثية بالغة، أو حوادث  (3

يبقي  وأن مستقبلية سلبية واضحة فلا داعي للتصريح بها من قبل الطبيب،

 الأمور على أصلها ويحسن الظن بالله في ذلك. 

 

 خاتمة

بعد التطرق إلى ما مض ى من المباحث نصل في خاتمة هذا المبحث إلى جملة من النتائج 

 والتوصيات المتمثلة فيما يلي:

 أولا: النتائج

معنى التكييف يختلف عند كل من القانونيين والفقهاء وعلماء الاعتقاد، والاشتراك  (1

 عند الجميع في ذات المصطلح لا يعني اشتراكهم في دلالته ومعناه.

 التكييف الفقهي للنازلة هو التصور الكامل للواقعة وتحرير الأصل الذي تنتمي إليه. (2

قد يتبادر في الوهلة الأولى إلى أن التكييف هو ذاته بعض الألفاظ المشابهة له، كأن  (3

و القياس أو هو التخريج الفقهي وما إلى يقول البعض بأن التكييف هو التنظير أو ه

ذلك، ولكنه في حقيقة الأمر يتمايز عنهم فلكل منهم حقيقة ومفهوم يختلف عن 

 الآخر، إلا أن له علاقة وطيدة بما سبق.

ة هي الفروع الفقهي ، إذ أن النظائرع عن التكييفو فر  والتقعيد الفقهيين التنظيريعد  (4

 تي ترد عليها، والتكييف الفقهي يقوم عليها.محل البحث والاجتهاد، والأصول ال

للتكييف الفقهي مسالك يعتمدها الفقيه في بيان الحكم الشرعي، قد يعتمد عليها  (5

 كليا وقد يكتفي ببعضها.

للتكييف الفقهي خطوات أربع لا ينبغي للفقيه الاستغناء عنها، فإذا كان منه ذلك  (6

 ية. قصر اجتهاده ووقع في سوء تقدير الأحكام الشرع



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  91 

 

يجب على الفقي أن يتوصل بعد تمحيصه في المسائل أن يتوصل إلى النتائج التي  (7

 تتوافق مع مقاصد الشريعة، وإلا عد اجتهاده زللا وتكييفه خاطئا.

تتعدد النوازل الطبية وتظهر مستجداته كلما تقدم الطب وتطور مما يستدعي ذلك  (8

 كييفها فقهيا.تدخل الفقهاء لبيان الأحكام الشرعية للتطبيقات بت

 ثانيا: التوصيات:

إنشاء مجالس علمية ومخابر تقوم على التوأمة بين الأطباء والفقهاء في دراسة النوازل  (1

 الطبية.

تشجيع الطلبة والباحثين على الغوص في ميادين المزاوجة بين علوم الشريعة والعلوم  (2

 الأخرى كالطب والبيولوجيا وغيرهما.

سة النوازل وتكييفاتها الفقهية سواء في المؤتمرات أو تسليط الضوء على كيفية مدار  (3

 الملتقيات.

 

 قائمة المصادر والمراجع

، 6ابن دقيق العيد، تقي الدين، شرح الأربعين النووية )مؤسسة الريان، ط (1

  .م( 2003ه/ 1424

ابن فارس أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة )دار  (2

 .م(1979 ه/1399الفكر: دمشق ط 

ابن منظور، أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي جمال الدين الأنصاري، لسان  (3

 .م(1994ه/1414، 3العرب، )دار صادر: بيروت ط

، أثر القواعد المقاصدية في التكييف الفقهي )مجلة أبو شامة أبو القاسم، محمد (4

 .م( 2015ه/ 1436، 31البحوث والدراسات الشرعية، ع

، 3البانة عن أصول الديانة )مكتبة دار البيان: دمشق، ط أبي الحسن الأشعري، (5

 .ه( 1416

 .الآمدي، الحكام في أصول الأحكام )المكتب السلامي: بيروت(  (6

البابرتى، محمد بن محمود، الردود والنقود في شرح مختصر ابن الحاجب  (7

 .م( 2005ه/ 1426)مكتبة الرشد: الرياض، 



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  92 

 

لتخريج عند الفقهاء والأصوليين، )مكتبة الباحسين، يعقوب بن عبد الوهاب، ا (8

 .ه( 1414الرشد: الرياض، 

 .م(1991البار، محمد علي، الجنين المشوه والأمراض الوراثية )دار القلم: دمشق،  (9

البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، طبعة جامع الكتب  (10

  .السلامية

الخاص العربي في تنازل القوانين جابر جاد، عبد الرحمان، القانون الدولي  (11

 .م( 1962ه/1381) جامعة الدول العربية: القاهرة، د.ط، 

الجويني، عبد الملك إمام الحرمين، البرهان في أصول الفقه )دار الكتب العلمية:  (12

  .م( 1997ه/ 1418بيروت، 

بن )دار ا -دراسة تأصيلية تطبيقية-الجيزاني، محمد بن حسين، فقه النوازل  (13

 .م(2006ه/1427، 2ي: الدمام، طالجوز 

ه/ 1409، 2الزرقا، أحمد محمد، شرح القواعد الفقهية )دار القلم: دمشق، ط (14

 .م( 1989

، 1الزرقا، مصطفى، الاستصلاح والمصلحة المرسلة )دار القلم: بيروت، ط (15

 ه(.1408

، 5زيدان، عبد الكريم، الوجيز في أصول الفقه )مؤسسة الرسالة: بيروت، ط (16

 .م( 1996ه/1417

السبكي، تاج الدين أبو نصر، الأشباه والنظائر )دار الكتب العلمية: بيروت،  (17

 .م( 1991ه/ 1411، 1ط

ه/ 1403، 1، )دار الكتب العلمية: بيروت، طالسيوطي، الأشباه والنظائر (18

 م(.1983

وطي، جلال الدين الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية )دار يالس (19

 .م( 2015ه/ 1436، 3روت، طالكتب العلمية: بي

 .الشاطبي، إبراهيم بن موس ى، الموافقات )دار المعرفة: بيروت(  (20

التكييف الفقهي للوقائع المستجدة وتطبيقاته الفقهية شبير، محمد عثمان،  (21

 .( 2014ه/1435، 2)دار القلم: دمشق، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  93 

 

شبير، محمد عثمان، موقف السلام من الأمراض الوراثية )مجلة الحكمة،  (22

 .ه(1416، 6دد الع

شرير، عصام صبحي صالح تحقيق المناط وأثره في اختلاف الأحكام الفقهية  (23

 .م( 1998ه/ 1418)الجامعة السلامية: غزة، 

الصابوني، أبي عثمان إسماعيل، عقيدة السلف وأصحاب الحديث، شرح عبد  (24

 -ه1443سنة:  1الرحمان بن عثمان القاض ي )دار ابن الجوزي: الدمام، ط

 .م(2022

الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد، المعجم الوسيط )دار الحرمين:  (25

 .م( 1995ه/1415، 1القاهرة، ط

عبد الرحمان الكيلاني، قواعد المقاصد عند المام الشاطبي )دار الفكر: دمشق،  (26

 م( .2005ه/ 1426، 2ط

 عبد الرزاق البدر، الأثر المشهور عن المام مالك في صفة الاستواء )دراسة (27

 (.111تحليلة، مجلة الجامعة السلامية، العدد 

قانوني وال الضوابط الأصولية للتكييف الفقهي ضياء حسين الزوبعي، عبيد، (28

 (.2015، 11)مجلة العلوم السلامية، الجامعة العراقية، العدد 

، 1العز ابن عبد السلام، قواعد الأحكام )دار الكتب العلمية: بيروت، ط (29

 .ه(1416

دي، مجد الدين أبو طاهر، القاموس المحيط )مؤسسة الرسالة: الفيروز أبا (30

 .م( 2005ه/1446، 8بيروت، ط

  .الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقري، المصباح المنير )دار الفكر: دمشق( (31

 .م(2004، 1مالك بن أنس، الموطأ، رواية يحيى بن يحيى الليثي )مكتبة الصفا، ط (32

بي، معجم لغة الفقهاء، )دار النفائس: محمد رواس قلعجي وحامد صادق قني (33

 .م( 1988ه/1408، 2الأردن، ط

مسفر القحطاني، منهج استنباط أحكام النوازل الفقهية المعاصرة )دار الأندلس:  (34

 .ه(1424، 1جدة، ط



 التكييف الفقهي للمستجدات الطبية وأثره في تحقيق المقاصد الشرعية
 

 

  94 

 

مسلم، أبو الحسين ابن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، الجامع  (35

 (.ه1334)دار الطباعة العامرة: تركيا، الصحيح، 

مصطلحات قانونية اتحاد المجامع اللغوية العلمية العربية، مطبوعات المجمع  (36

 .العلمي العراقي

اصرة وتطبيقاته المع التكييف الفقهي للنازلةعبد الله بن إبراهيم، الموس ى،  (37

) بحث مقدم لمئتمر الرياض، مركز التميز للبحث في القضايا المعاصرة 

  م(.2010ه/1431

أحمد علي حسين، العلاقة بين القياس الشرعي والتكييف الهمذاني، بلال  (38

ه/ 1442، 21، عدد 7الفقهي )مجلة القلم للعلوم النسانية والتطبيقية، م

 م(. 2020

، 2وهبة الزحيلي، الفقه السلامي وأدلته )دار الفكر: دمشق، ط (39

 .م( 1985ه/1405

 

 

 

 

 

 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  95 

 

 اذج وأمثلة "التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نم
1Full name of the first author،2Full name of the second author   

 khelil.yamen    1د. يامن خليل
                                                                                                    msila.dz-khelil.yamen@univجامعة محمد بوضياف المسيلة )المسيلة(،  1

)التنظير  تهدف هذه المداخلة إلى تسليط الضوء على أهم مصطلحات الملتقى: ملخص

وبيان علاقتهما بمصطلح التكييف الفقهي الذي يعد من  الفقهي والمقاصدي( والمراد بهما،

وأن  أهم مراحل النظر في النازلة الفقهية التي يبحث حكمها المجتهد والفقيه المعاصر،

ير الفقهي والمقاصدي منهج علمي مؤصل يسلكه الفقيه المعاصر يقف من خلاله التنظ

 على علل ومآخذ الأحكام ليكون نظره عند التكييف وتوصيف النوازل مسددا.. 

 .التنظير الفقهي /المقاصد /النوازل الفقهية /التكييف الفقهيكلمات مفتاحية: 

Abstract:This intervention aims to shed light on the most important terms of 

the forum (jurisprudential and objective theorizing) and what is meant by 

them، and to explain their relationship to the term jurisprudential adaptation، 

which is one of the most important stages of consideration of the 

jurisprudential issue whose ruling is being investigated by the jurist and the 

contemporary jurist، and that jurisprudential and objective theorizing is an 

established scientific approach followed by the contemporary jurist. Through 

it، he finds out the causes and drawbacks of rulings، so that his consideration 

is clear when adjusting and describing calamities. 

Keywords: Théorisation jurisprudentielle/objectifs/incidents jurisprudentiels 

/adaptation jurisprudentielle. 

_____________________ 

 msila.dz-khelil.yamen@univيميل: ن خليل ، ال د. يامالمؤلف المرسل: 

 . مقدمة: 1



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  96 

 

 
ا
الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيدا

 ، وأشهد أنَّ محمدا عبده 
ا
 به وتوحيدا

ا
، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إقرارا

 صحبه وسلم تسليما مزيدا ، وبعد:ورسوله صلى الله عليه وعلى آله و 

فبادئ ذي بدءٍ أتوجه بالشكر الجزيل والثناء الجميل للأساتذة الفضلاء والباحثين 

النجباء القائمين على إنجاح هذا الملتقى العامر بكلية العلوم النسانية والعلوم السلامية 

اد انونية والاقتصجامعة وهران، وبالتنسيق مع مخبر الدراسات والبحوث السلامية والق

السلامي جامعة المسيلة، إذ أتاحوا لنا هذه الفرصة للمشاركة في هذا الملتقى، تحقيقا 

لاجتماع الأفكار وتناقح الأنظار لبحث مسائل وقضايا حقيقة بالبحث والمدارسة 

 والتحقيق، فجزاهم الله خيرا وبارك فيهم وفي جهودهم.

يجدهم قد اضطلعوا بما وجب عليهم من نصرة إنَّ الناظر في صنيع الأئمة والفقهاء 

 الشريعة وتذليل علومها وتسهيلها، حرصا على الفهم السديد والتطبيق الرشيد لأحكامها.

 وفي كل ذلك يحرصون على التأصيل والبناء المحكم لكل ما يكتبون وله يؤلفون.

ن ليل وهو فوكان مما انتشر وذاع وشاع في الأزمنة المتأخرة الكتابة في فن جميل وج

 النظريات الفقهية والتأصيل له وربطه بعلوم الشريعة.

وقد ذكر جمع من الفضلاء أنَّ أسباب التأليف في هذا النوع من العلم كثيرة يمكن إجمالها 

 في الآتي:

الرغبة في إظهار تفوق الشريعة السلامية على الدراسات القانونية، وأنه إذا  -

د في الشريعة علم نقص هذه الدراسات قورنت تلك الدراسات بما هو موجو 

 القانونية وكمال الشريعة الغراء.

 تواكب واقع الناس  -
ا
الرغبة في إعادة صياغة الفقه السلامي صياغة جديدة

 وتعالجه.

وهو الأهم، ضعف الملكة الفقهية عند كثير من حملة الشريعة وطلابه، فحدا  -



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  97 

 

 .(1) من التأليف والتعليمهذا السبب بالعلماء إلى إظهار هذا اللون الجديد 

ثم صار التأليف في النظريات الفقهية مندرجا في مسلك أعم وأكثر تأصيلا 

وتدقيقا وغير مقتصر على النظريات الفقهية، وهو ما يسمى بالتنظير الفقهي 

 والمقاصدي.

 فما هو التنظير الفقهي المقاصدي؟، وما علاقته بمصطلح التكييف الفقهي.

 شكالية سأقسم هذه المداخلة إلى نقاط كالآتي:وعلى أساس هذه ال 

 المقصود بالتنظير الفقهي والمقاصدي. -

 معنى التكييف الفقهي. -

علاقة التكييف الفقهي بالتنظير الفقهي والمقاصدي، وأثره في تناول النوازل  -

 الفقهية.

 الأخطاء المنهجية المؤثرة في عملية التكييف الفقهي، نماذج وتطبيقات. -

 من أهم النتائج والتوصيات.خاتمة، وتتض -

 

 المراد بالتنظير الفقهي والمقاصدي: .2

 هذا المصطلح مركب من ثلاثة ألفاظ مهمة، وهي التنظير، والفقهي والمقاصدي.

 
ا
والتنظير في اللغة مأخوذ من النظر، ويأتي لمعان عديدة يجمعها الاعتبار والتدبر مليا

 .(2)والتفكير  والاستقراء وتتبع الجزئيات

                                           

النظريات الفقهية للزحيلي  ،1/253م للزرقا المدخل الفقهي العا ( ينظر في هذه الأسباب:1)

،النظريات الفقهية د سعد بن ناصر الشثري ص 208،تاريخ الفقه السلامي للأشقر ص 7ص 

26-27. 

،المعجم 2/612المصباح المنير ،459( ينظر لهذه المعاني: قاموس القرآن للدامغاني ص 2)

 .1961،المعجم الوسيط ص2/473الفلسفي جميل صليبا 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  98 

 

وإذا أضيف إلى علم أو موضوع صار يُعبر  أما في الاصطلاح فالتنظير مشتقٌّ من النظرية،

 .(1)عن تصور منهجي متناسقٍ يضم مجموعة من القضايا المرتبة في نظام معين

وعليه فالتنظير مصطلح يدل على الرؤية المنهجية المتناسقة التي تهدف إلى تفسير عدد من 

صاغ أحكام الفقه الجزئية  فإذا تمت نسبتها الظواهر،
ُ
إلى الفقه صار المقصود أنْ ت

وفروعه المتفرقة ومسائله المنثورة في أبوابها المختلفة في صورة نظريات كلية عامةٍ تصبح 

وتتشعب جزئياتها المتعددة وتطبيقاتها  هي الأصول الجامعة التي تنبثق منها فروعها،

 .(2)المتنوعة"

أن يُقال عنه بأنه: عبارة عن نشاط علمي يتضمن ضم وعليه فالتنظير الفقهي يمكن 

 .(3)موضوعات كمسائل فقهية تكون منها وحدة موضوعية في دراسة مستقلة"

فهو على هذا يُعد صناعة فقهية فيها نوع من الجدة والتحاش ي لطريقة الكتابة الفقهية 

ع في ي المرجتكون مبنية على التأصيل أي جعل نصوص الكتاب والسنة ه عند المتقدمين،

وكذا الاستقراء من أجل جمع الشروط والأركان والأسباب المتماثلة  جمع المسائل والنظائر،

 ونحو ذلك.

 على تأليف وجمع النظريات الفقهية
ا
 يُعتبر سابقا

ا
 .(4)وهو أيضا

فهو تقعيد قواعد وتأصيل أصول وبناء أسس  وقل مثل ذلك في التنظير المقاصدي:

بحيث تراعى عند عملية التفريع وتقرير  يها من الجزء إلى الكل،مقاصدية كلية ينتقل ف

 (.5الأحكام)

                                           

 .477المعجم الفلسفي وهبة مراد ص ( 1)

،البعد التنزيلي 31( ينظر: الفقه السلامي بين الأصالة والتجديد للقرضاوي رحمه الله ص 2)

 .27-26رسالة دكتوراه بلخير عثمان ص  في التنظير الأصولي عند الشاطبي،

 .22( التنظير الفقهي د محمد جبر الألفي ص 3)

 ،منهج البحث في الفقه السلامي أبو176تنظير الفقهي ص جمال الدين عطية ،ال ( انظر:4)

 .16سليمان ص 

 شهاب الدين. محمد حسين أبو 19( انظر: التنظير المقاصدي عند ابن عاشور ص 5)



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  99 

 

ولا شك أنَّ هذا المسلك يظهر أثره جليا في عملية الاجتهاد لاسيما عند النظر في معالجة 

لا تتم إلا بـالنظر في  ومن المعلوم أنَّ عملية الاجتهاد والاستدلال عملية تكاملية، النوازل،

.جميع ما يحصل 
ا
 الحكم، سواءٌ كان نصا أو مصلحة أو مقصدا

 في عملية بناء 
ا
وبهذا يظهر أنَّ التنظير الفقهي المقاصدي منهج علمي ينبغي أن يكون حاضرا

 وكذا في عملية الاجتهاد والنظر في النوازل المستجدة. النظريات،

 معنى التكييف الفقهي: .3

 الش يءَ يُكيفه
َ
  تكييفا بمعنى قطعه، ولم ترد بمعنى أصل هذه الكلمة في اللغة من كاف

َ
ف يَّ

َ
ك

دٌ، وقد  
َّ
 في المسموع، وهي بهذا المعنى مصدر صناعيٌّ مُوَل

ا
  معينة

ا
الش يء أي جعل له كيفية

 .(1)أقر مجمع اللغة بالقاهرة استعماله بهذا المعنى

بل هو مرحلة مفصلية من أهم مراحل  إنَّ هذا المصطلح شديد التعلق بفقه النوازل،

يهال  إعطاء وهو ،( 2)الفقهي بالتوصيف الباحثين بعضُ  نظر في النازلة الفقهية، ويسم 

ر التي للمعاني الموافق الشرعي، أصلها إلى وإرجاعها الفقهي، وصفها النازلة  الشارع، عنها عبَّ

 .(3)الفقهاء معهود في الفقهية اللغة باستعمال وذلك الفن، علماءُ  وارتضاها

 .(4)للقضية المستجدة في الواقع العملي هامنضبطة بشروطها وأركان اء صورةوقيل إنه: إعط

 . (5)"التصور الكامل للواقعة وتحرير الأصل الذي تنتمي إليه : " هو فالتكييف وعليه

                                           

 .837والمعجم الوسيط ص  5/3968لسان العرب ( يراجع:1)

 .7المزيني، ص( دراسة تطبيقية شرعية للتعامل مع مسائل النوازل والمستجدات، د. خالد 2)

. يراجع أيضا: الفتوى بين الانضباط والتسيب، د. يوسف القرضاوي، 7( المصدر نفسه، ص3)

. و: مدخل إلى فقه النوازل، 72م، ص1988-ه1408، 1مصر، ط-دار الصحوة للنشر، القاهرة

. و: منهج استنباط أحكام النوازل الفقهية 26. و: ملزمة فقه النوازل، ص57حميش، ص د.

 .57. و: أصول النوازل، الجيزاني، ص354رة، القحطاني، صالمعاص

 .11( التكييف الفقهي للأعمال المصرفية للشيخ محمد المختار السلامي ص 4)

م لمجلة العدل  ( انظر:5) م مقد 
 
الاجتهاد في النوازل، د. محمد بن حسين الجيزاني، بحث محك

زل الفقهية المعاصرة، د. مسفر . و: منهج استنباط أحكام النوا16،ص19السعودية، العدد

 .17،و له أيضا التكييف الفقهي للأعمال المصرفية ص 355إلى 350القحطاني، ص  



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  100 

 

انية مرحلة والث الأولى مرحلة التصور، وذلك أنَّ النظر في أي نازلة فقهية يمر بثلاثة مراحل:

   مرحلة التنزيل أو التطبيق. ة:والثالث التكييف أو التوصيف،

ن ولا:  الله رحمه القيم ابن المام يقول 
 
 والحكم الفتوى  من الحاكم ولا المفتي يَتمك

 ما يقةحق علم واستنباط فيه، والفقه الواقع فهم: أحدهما: الفهم من بنوعين إلا بالحق

ا به يحيط حتى والعلامات والأمارات بالقرائن وقع  في الواجب فهم: انيالث والنوع. علما

  حكم فهم وهو الواقع،
َّ

 الواقع، هذا في رسوله لسان على أو كتابه في به حكم الذي اللّ

ق ثم  أو نأجري يُعدَم لم ذلك في وسعه واستفرغ جهده، بذلَ  فمن الآخر، على أحدهما يطب 

ا،   حكم معرفة إلى فيه والتفقه الواقع بمعرفة يتوصل مَنْ  فالعالم أجرا
َّ

 .    (1) ولهرسو  اللّ

ٍ  أمرٍ : أمرين تحصيل على متوقف النازلة وتكييف 
 أمرٍ و  النازلة، بخصوص يتعلق خاص 

 .عام

 . ازلةالن للمسألة التام والتصور  الصحيح الفهمُ  للناظر يَحصل أن فهو الأول  الأمر أما

 هذاو  وقواعدها، الشريعة بأحكام التامة المعرفة الناظر لدى يكون  أن هو الثاني والأمر

  استجمع لمن يتأتى إنما
َ
 جماعال  مواقع ومعرفة بالنصوص الحاطة من الاجتهاد، شروط

 لىع القدرة لديه تكون  بحيث الاستنباط وطرق  الألفاظ بدلالات والعلم والخلاف،

ها من الأحكام استنباط ِ
 .)2(مظان 

  الفقيه إنَّ  وحيث
ٌ
 ومسائله هالفق أبواب استحضر قد وجزئياتها، الشريعة بكليات محيط

 لىإ النازلة هذه يرد أن  - وفهمها تصورها بعد - أمكنه جديدة نازلة له عرضت متى فإنه

 التوصيف أو بالتكييف عليه يُصطلحُ  ما وهذا ،(3)الفقهي ببابها يُلحِقها وأن الشرعي، أصلها

 .للمسألة الفقهي

روط معتبرة فيه ش وحتى يكون التكييف الفقهي للنازلة صحيحا معتدا به لا بد أن تتوافر

 يمكن إجمالها في الآتي: نص عليها أهل العلم،

 على نظرٍ صحيح معتبر لأصول الشرع، .1
ا
هي الأدلة و  أن يكون التكييف الفقهي مبنيا

                                           

 .165/ص1( إعلام الموقعين، ج1)

 .57( أصول النوازل، ص2)

 .58( أصول النوازل ص3) 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  101 

 

الشرعية من نصوص الكتاب والسنة والقواعد والضوابط الفقهية والتخريج 

حق جتهد أن يلوإذا تعددت الأصول أمكن الم الفقهي ومقاصد الشريعة وكلياتها،

 
ا
 .(1)النازلة بالأصول الأكثر شبها والأقرب إليها حكما

اد بالملكة والمر  تحصيل الملكة الفقهية في استحضار المسائل وإلحاقها بالأصول: .2

هنا كيفية للنفس بها يتمكن من معرفة جميع المسائل، ويستحضر بها ما كان 

ليه فإنَّ استحضار المسائل ، وع(2)معلوما مخزونا منها ويستحصل ما كان مجهولا"

الفقهية المتنوعة في شتى الأبواب وإلحاقها بالأصول المعتبرة لا يجيده إلا الحذاق 

وفي هذا السياق يقرر هذا المعنى  من الفقهاء الذين تحصلت لهم هذه الملكة،

 و  وضع الصور للمسائل ليس بأمر هينٍ في نفسه، الغزالي رحمه الله بقوله:
َ
ف ِ

 
ل
ُ
لو ك

الصور وتصوير كل ما يمكن من التفريعات والحوادث في كل واقعة عجز  وضعَ 

، عنه،
ا
 .(3)وإنما ذلك شأن المجتهدين" ولم تخطر بقلبه تلك الصور أصلا

يكتفي  والمراد هنا ألا أن يتفق التكييف الفقهي مع المقصد الشرعي لذلك الحكم: .3

دون  أو العقود المعتبرةالفقيه بإلحاق النازلة بأقرب صورةٍ لها في أبواب الفقه 

ولهذا عُدَّ من  النظر إلى تحقق المقصود الشرعي من هذه المسائل المستجدة،

المزالق عند تكييف النازلة أن يقرر الفقيه الحكم بالجواز دون النظر إلى ما يترتب 

وعكس ذلك أن يفتي بالتحريم بغض النظر عما يترتب  عليه من ضرر أو مفاسد،

يمثل  ويمكن أن تضييع المصالح على الناس والمنافع المؤكدة،على هذا القول من 

                                           

( ينظر تفصيلها في: بحث د ماهر ذيب ضوابط النظر في النوازل ومدارك الحكم عليها ص 1)

 .64-61أصول النوازل د الجيزاني ص  من مجلة الشريعة والقانون جامعة المارات،40-45

 . (43( انظر: أبجد العلوم )ص: 2)

ط لبنان.وينظر بحث د ماهر  181( نقله عنه السيوطي في الرد على من أخلد إلى الأرض ص 3)

يعة والقانون من مجلة الشر 236ذيب ضوابط النظر في النوازل ومدارك الحكم عليها ص 

  جامعة المارات.



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  102 

 

 .(1)لذلك بحكم سياقة المرأة للسيارة وما شابه ذلك من مسائل

علاقة التكييف الفقهي بالتنظير الفقهي والمقاصدي، وأثره في تناول النوازل  1.3

 الفقهية:

ازلة، وهو ا ء لمدخل الصحيح لاستجلاإنَّ التكييف الفقهي هو طريق الوصول إلى حكم النَّ

الشرعية المستقرة المعهودة من نصوص    رعي فيها، وذلك بإلحاقها بالأصول الحكم الش

أم كان ذلك عن − لظهوره−الشريعة أو قواعدها الكلية العامة، سواء أكان ذلك مباشرة 

 .(2)طريق اليماء، أو المفهوم أو الشارة، أو القياس ونحوها

يف الفقهي للنازلة بمسلك التنظير الفقهي والمقاصدي علاقة وعلى هذا فعلاقة التكي

،
ا
من جهة أنَّ التكييف إنما هو رجوع بالمسألة والنازلة إلى أصولها المناسبة لها،  وطيدة جدا

ير وهذا في الحقيقة يعد أحد أوجه التنظ فالتكييف هو تأصيل للمسألة وبناء صحيح لها،

 ال الشريعة.الذي يسلكه العلماء والباحثون في مج

بُ فيه أيضا مدى توافق هذه المسألة عند الحكم عليها مع مقاصد الشريعة هل هي 
َ
ويُراق

 ملائمة لها أو منافرة .

ظير وهو أنَّ التن وثمة ملحظ آخر في معرفة العلاقة بين مصطلحي التنظير والتكييف،

وهذا  ،المتقدمين أي البحث عن نظير المسألة المعاصرة لدى مأخوذ من النظير وهو الشبيه

لا شك أحد الأوجه التي يعتمدها الفقيه عند تكييف النازلة بأن يبحث عن أصل مماثل 

لها في كلام الفقهاء المتقدمين، وعليه فالتنظير داخل في عملية التكييف على حد تفسيره 

 .(3)بهذا المعنى

رك، وهو تفالتنظير والتكييف والتعليل والتقصيد كلمات متقاربة يجمعها قاسم مش

ابتناؤها على منهج علمي مؤسس يعتمد على التدقيق والتحقيق والرجوع إلى القواعد 

                                           

 .237شاويش ص  ضوابط النظر في النوازل ومدارك الحكم عليها ماهر ذيب أبو ( انظر:1)

، د جميل بن حبيب 25الأخطاء المنهجية في دراسة القضايا الفقهية المستجدة ص ( انظر:2)

 سعودية.كة العربية الاللويحق مركز التميز البحثي لفقه القضايا المعاصرة جامعة المام الممل

، ورقة بحث مؤتمر 18منهج الفتوى في القضايا الفقهية المعاصرة د فهد اليحي ص  ( انظر:3)

 الفتوى واستشراف المستقبل. 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  103 

 

والأصول المتخصصة قصد الوصول إلى رؤية واضحة وحكم منضبط للمسألة أو الباب 

 الذي يراد بحثه.

 الأخطاء المنهجية المؤثرة في عملية التكييف الفقهي، نماذج وتطبيقات: 2.3

ييف الفقهي للنازلة الفقهية تعد صورة من صور الاجتهاد، ولها معالم إنَّ عملية التك

دَ، ومتى ما حاد عنها كان عرضة  ِ
قَ وسُد  ِ

 
وضوابط خاصة متى راعاها المجتهد أو الفقيه وُف

 للخلل والزلل.

وقد ذكر العلماء جملة من المزالق والأخطاء المنهجية التي ينبغي تلافيها عند القيام بعملية 

 ف الفقهي، ومن ذلك: التكيي

o :الخطأ في مسالك إلحاق الواقعة بأصل معتبر 

 
ا
 تاما

ا
من المعلوم أن َّ التكييف الفقهي يقض ي بإلحاق الواقعة بعد تصورها تصورا

 بما يناسبها من الأصول الشرعية المستقرة فتأخذ حكمها.

ة وإجماع الأمة، وذلك بدلالة الع  في نصوص الكتاب والسن 
ا
وم أو مفهو يبحث أولا

 المفهوم أو اليماء أو القياس ونحوها.

ازلة تحت بعض القواعد الفقهية والأصول  ثم ينظر ثانيا في اندراج هذه النَّ

وازل المتقدمة  ازلة بما يُشابهها من النَّ  في إلحاق هذه النَّ
ا
الشرعية، ويجتهد ثالثا

 لتقاس عليها وتأخذ حكمها.

الرابعة، وهي الاجتهاد في استنباط حكم  فإن لم يصل إلى حكمها صار إلى المرحلة

 .(1)مناسب لها بطريق الاستصلاح أوسد الذرائع أو غيرها

ومن الأخطاء المخلة بهذه المنهجية وترتيبها: ما ذهب إليه بعضهم من إعمال قواعد 

ص بخصوصها، كمن يذهب إلى حل الفوائد الربوي  ةعامة في صور قد ورد فيها النَّ

 لقاعدةرفعا للحرج، أو إعم
ا
صوص في حرمة  الا الضرورة بزعمه، مع صراحة الن 

 .(2)الربا

                                           

 .1/50( انظر: فقه النوازل د محمد الجيزاني 1)

( الأخطاء المنهجية في دراسة القضايا الفقهية المستجدة د جميل بن حبيب اللويحق ص 2)

27-28. 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  104 

 

صوص، كبعض  : البناء على المصلحة حتى مع معارضتها للن 
ا
ومن هذا الباب أيضا

الفتاوى التي أباحت بيع الخمر من أجل مصلحة الترويج السياحي لبعض البلاد، 

ت الفطر في رمضان لكي لا تتعطل الأعمال، أو س
َّ
حَل

َ
وغت الاختلاط المنظم أو أ

ساء في مرافق المجتمع تهذيبا للأخلاق، وتخفيفا من الميل 
 
بين الرجال والنِ

 .(1)الجنس ي

o  تؤدي إلى الغلط والخلل في 
ا
التسرع في تكييف وإصدار الحكم: إذ العجلة غالبا

الحكم، ولهذا كان الأصل في العجلة الذمُّ إلا ما تعلق بالآخرة، يقول صلى الله عليه 

خِرَةِ وس
ْ

 فِي عَمَلِ الآ
َّ

يْءٍ إِلا
َ

ِ ش 
ل 
ُ
 فِي ك

ُ
دَة

َ
ؤ  .(2)«لم:" التُّ

 حال السلف في الفتيا:
ا
ف من  ويقول ابن القيم رحمه الله واصفا

َ
ل وكان السَّ

تْوَى، ويود كل واحد منهم أن يكفيه 
َ
سرُّعَ في الف

َّ
الصحابة والتابعين يكرهون الت

نت ع لَ اجتهادَهُ في معرفة حكمها من الكتاب إياها غيرُه؛ فإذا رأى أنها قد تعيَّ
َ
ليه بَذ

... وقال سحنون: إني لأحفظ مسائل  والسنة، أو قول الخلفاء الراشدين ثم أفتى

منها ما فيه ثمانية أقوال من ثمانية أئمة من العلماء، فكيف ينبغي أن أعْجَلَ 

لام على حبس الجواب؟
ُ
لِمَ أ

َ
 .(3)بالجواب قبل الخبر، ف

o ق النازلة بما يشبهها مع وجود الفوارق بينهما:التكلف بإلحا 

وذلك بإلحاق الناظر أو الباحث  للمسألة الجديدة بما يشبهها من مسائل الفقه 

المقررة مع وجود الفرق الظاهر بينهما، وقد يقع ذلك لأسباب  متعددة، من بينها 

 للفتوى في هذه النازلة حتى يُذكر ويُشهر،
ا
 محاولته أن يكون سباقا

                                           

وازل د مسفر القحطاني ص 1) ، الأخطاء المنهجية في 297( انظر: منهج استنباط أحكام النَّ

 .28دراسة القضايا الفقهية المستجدة د جميل بن حبيب اللويحق ص 

وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم 4810برقم  (255/ 4( رواه أبوداود في سننه )2)

1794 . 

: الأخطاء المنهجية في 65-2/62عن رب العالمين ت مشهور )( إعلام الموقعين 3)
ا
( وينظر أيضا

 .1006-1005د جميل بن حبيب اللويحق ص -مركز التميز البحثي–دراسة النوازل الفقهية 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  105 

 

إلحاق أي واقعة مستجدة بأصل فقهي في الحكم يتطلب من الفقيه إجراء  إنَّ 

مجانسة ومطابقة بينهما في العناصر الأساسية من أركان وشروط وعلاقات بين 

أطراف الواقعة، فلا يُلحقها بالأصل في الحكم لمجرد وجود شبه ظاهري بينهما، 

 .(1)بل لا بد أن ينظر إلى أوجه الشبه الحقيقية

أشهر ما يمكن أن يُمثل به في هذا السياق ما قام به أحد أساتذة جامعات ومن 

العلوم السلامية عندنا بالجزائر أثناء فترة الابتلاء بوباء كورونا وتم غلق 

المساجد، حيث أفتى بجواز الاقتداء بالمذياع والتلفزيون أثناء البث المباشر صلاة 

لمكان، وحاول التمحل والتكلف على الجمعة والجماعة ولو مع اختلاف الزمان وا

الاستدلال لذلك ببعض النقول في مذهب مالك رحمه الله، مع وجود فوارق كثيرة 

،وقد صدرت (2)جدا لا يمكن معها هذا اللحاق ولا حتى تصوره من جهة الواقع

 .(3)فتاوى كثيرة جماعية وفردية عن أهل العلم ببطلان هذا اللحاق

o أو ما يسمى بالتعضية، والتعضية التجزئة والتفرقة: تجريد النازلة وتجزئتها ، 

وذلك بتقسيم النازلة إلى أجزائها التي تتركب منها، وتكييف كل واحدة على حدة 

دون اعتبار للقدر الحاصل من الاجتماع والتركيب لهذه المسألة، فيحدث ذلك 

 في التكييف وصعوبة إدراج النازلة تحت أصل واضح، لأنه ثمة
ا
وازل ن اضطرابا

 عن ثلاثة 
ٌ
معقدة ومركبة من عدة عقود، فيأتي بعضهم ويقول: بيع المرابحة عبارة

عقودٍ، عقد وكالة وعقد مواعدة بالشراء وعقد بيع بالتقسيط، وهي كلها عقود 

، ويرى فريقٌ آخر أنَّ الظروف التي 
ا
 وبالتالي يحكم بصحة المرابحة مطلقا

ٌ
صحيحة

                                           

 .93( التكييف الفقهي د محمد عثمان شبير ص 1)

 2020لامية سنة ( وهو د عبد القادر جدي الأستاذ بجامعة الأمير عبد القادر للعلوم الس2)

 وفتواه مبثوثة في الشبكة.

( انظر فتوى مجمع الفقه السلامي التابع لرابطة العالم السلامي بخصوص ذلك: 3)

https://iifa-aifi.org/ar/44182.html. 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  106 

 

الأخذ به وانتشاره تفيد أنه طريقة من طرق  أحاطت به والدوافع التي أدت إلى

 .(1)التحايل على الربا وصورة من صوره

 إلا أنه في هذا المقام ينبغي أن يُفرق بين أمرين مشتبهين وهما، باب الحيـــــــل المحرمـــــــــة 

والذرائع الممنوعة التي يتوسل بها إلى إباحة المحرم وتسويغه، باب الحيل المشروعة 

ارج الشرعية والبدائل المناسبة لأحوال الناس وحاجاتهم، فعلى الفقيه أن ينتبه والمخ

 .(2)لهذه الأمرين عند تكييفه للنازلة لئلا يضل أو يزل 

o :عدم فهم مصطلحات الفقهاء واستعمال الألفاظ المجملة 

من الضروري عند الحكم على نازلةٍ من النوازل النظر في حقائق الأمور وعدم الاغترار 

 .(3)الأسماء، إذ الأحكام الشرعية تتعلق بالحقائق والمعاني لا بالألفاظ والمبانيب

ويضاف إلى ذلك أنَّ ثمة مصطلحاتٍ متفق عليها بين الفقهاء، وأخرى هي محل خلافٍ 

 لدى كل مذهب
ا
وكل فقيهٍ، لأنه  بينهم، فينبغي للناظر في النازلة أن يحيط بها علما

 ويصدر فيها الأحكام.سيُخر جُ على قوله النازلة 

كما أنَّ التلاعب بالألفاظ والمصطلحات الشرعية يؤدي إلى تغيير كثير من الحقائق في نظر 

الناس، ومن الأمثلة على ذلك أنك لو نظرت في جميع البنوك الموجودة في العالم السلامي، 

ا اسم الربا يهالبنوك السلامية منها وغير السلامية لن تجد تحت خدماتها معاملة يطلق عل

بصراحة، وإنما يسمونها عمولة أو تكاليف أو ش يءٌ من هذا القبيل، وهذا في الحقيقة لا 

 يدل على أنَّ جميع المعاملات في هذه البنوك سليمة ليست مخالفة لأحكام الشريعة.

ومن ذلك مسألة العمليات الاستشهادية المتيقنة الهلاك، بعضهم يُسميها عملية 

هم يسميها عملية انتحارية، ولكل اسمٍ دلالته والحكم المناسب له، فلا استشهادية وبعض

                                           

التكييف الفقهي للنازلة الفقهية وتطبيقاته المعاصرة د عبد الله بن إبراهيم الموس ى  ( انظر:1)

 .47-46ص 

 .28-27ظر: الاجتهاد في النوازل بحث محكم للدكتور محمد بن حسين الجيزاني ص ( ين2)

، الأشباه والنظائر 9/202، المجموع للنووي 1/387( انظر لهذه القاعدة: قواعد الحصني 3)

، ووردت في  45، مجامع الحقائق للخادمي ص 2/18، الأشباه لابن الملقن  1/174للسبكي 

 بلفظ: "العبرة بالقصد، لا باللفظ".  2/27الشرح الصغير للدردير 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  107 

 

يصح إطلاق الاسم الأول بإطلاق ولا الثاني بإطلاق، بل لا بد من النظر في الضوابط 

الشرعية التي تضبطها والتي ومن ذلك مسألة العمليات الاستشهادية المتيقنة الهلاك، 

م يسميها عملية انتحارية، ولكل اسمٍ دلالته بعضهم يُسميها عملية استشهادية وبعضه

والحكم المناسب له، فلا يصح إطلاق الاسم الأول بإطلاق ولا الثاني بإطلاق، بل لا بد من 

النظر في الضوابط الشرعية التي تضبطها والتي تتحقق بها المصلحة الشرعية دون مفاسد 

ابن  ي خلل أثناء التكييف، يقول تربو عليها، والحاصل أنَّ المصطلحات المجملة قد توقع ف

ا
َ
مَا إِذ  سِيَّ

َ
شِيبَةِ، وَلا

َ ْ
عَانِي الم

َ ْ
ةِ وَالم

َ
جْمَل

ُ ْ
اظِ الم

َ
ف
ْ
ل
َ ْ
لِ بَنِي آدَمَ مِنَ الأ

َ
صلُ ضَلا

َ
أ
َ
 القيم رحمه الله: ف

بٌ؟ عَصُّ
َ
ى وَت لِكَ هَوا

َ
ى ذ

َ
 إِل

َ
ضَاف

ْ
ا ان

َ
 إِذ

َ
يْف

َ
ك
َ
، ف

ا
ا سَقِيمَة هَانا

ْ
ذ
َ
تْ أ

َ
 .(1)صَادَف

o لناس إلى التيسير والتخفيف أو التشديد دون مراعاة مقاصد الشريعة الميل با

 وقواعدها:

فينحو كثير من المفتين في الفتاوى التي يُصدورنها إلى منهج التيسير المطلق غير 

المنضبط الذي يؤدي بالمكلف إلى الانسلاخ من قواعد الشريعة، بدعوى ترغيب 

حقيقة هدمٌ لها، ومن أمثلة ذلك الفتاء الناس في القبال على الشريعة، وهو في ال

 وإطلاق القول 
ا
بجواز الجهاض للزانيات العاهرات وتحليل الفوائد البنكية مطلقا

 .(2)بحل المسابقات والجوائز التسويقية رغم دخولها في باب المغالبات والميسر

 تنحو بالناس منحى التشديد والعنات وإدخال الحرج على 
ٌ
دون  الناسوقابل هؤلاء طائفة

النظر في مقصد التيسير بضوابطه الشرعية، بدعوى أنه الأحوط للناس، ومن ذلك تحريم 

طفل الأنابيب بإطلاق، والمنع من زراعة الأعضاء وقصر وقت رمي الجمرات على النهار دون 

 .(3)الليل

                                           

(،وينظر: التكييف الفقهي 134( مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة )ص: 1)

  .49-48للنازلة د عبد الله بن إبراهيم الموس ى ص 

وما  31أد محمد سعد اليوبي ص  ( ينظر ضوابط تيسير الفتوى والرد على المتساهلين فيها2)

 هم للغاية.بعدها فهو م

–التكييف الفقهي للنازلة د عبد الله بن إبراهيم الموس ى  ( ينظر لهذا التقرير في المسألة:3)

مركز –،الأخطاء المنهجية في دراسة النوازل الفقهية -1354-1353مركز التميز البحثي ص 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  108 

 

 ويمكن إجمال ملامح منهج المتساهلين والمتشددين فيما يأتي:

 منهج المتساهلين -أولا:

 الفراط في العمل بالمصلحة ولو عارضت النصوص. -

تتبع الرخص والانتقال من مذهب إلى مذهب دون النظر فيما سطره العلماء  -

 من ضوابط في جواز الترخص.

 تتبع الحيل الفقهية الباطلة. -

 ملامح منهج المتشددين -ثانيا:

 التعصب لمذهب أو لرأي أو لقول عالمٍ من العلماء. -

 نصوص دون مراعاة فقهها أو مقاصد الشريعة.التمسك بظواهر ال -

 .(1)الغلو في سد الذرائع والمبالغة في الأخذ بالاحتياط -

o  المبالغة في إعمال المقاصد عند التكييف إلى حد يبلغ تعطيل الأدلة الخاصة

 وإهمالها.

وازل من واجبات الفقيه ومن دواعي إصابته  ظر لأحكام النَّ إنَّ مراعاة المقاصد عند النَّ

ن   الشريعة مبنية عليها، يقول المام الجويني رحمه الله: ومن لم يتفطن لوقوع 
َ
للحق، لأ

واهي فليس على بصيرة من وضع الشريعة"  .(2)المقاصد في الأوامر والنَّ

جباء،  وهكذا كان سلفنا الصالح رض ي الله عنهم ومن بعدهم من علماء الشريعة النُّ

فريط ولا إفراط، يقول ابن القيم رحمه الله: وقد كان يلتفتون إليها ويراعونها من غير ت

                                           

،الاجتهاد في النوازل د محمد 1028-1027د جميل بن حبيب اللويحق ص -التميز البحثي

 وما بعدها.283،منهج استنباط أحكام النوازل الفقهية د مسفر القحطاني ص 29جيزاني ص ال

بن  جامعة المام محمد-مراحل النظر في النازلة الفقهية إعداد مركز التميز البحثي ينظر:  (1)

 .13-12سعود السلامية ص 

 .1/295( البرهان في أصول الفقه2)



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  109 

 

الصحابة أفهم الأمة لمراد نبيها وأتبع له، وإنما كانوا يدندنون حول معرفة مراده 

 .(1)ومقصوده"

 ،
ا
 وتطبيقا

ا
إلا أنَّ الناظر في واقع المتصدرين والمهتمين بتفعيل علم المقاصد وإعماله اجتهادا

 يرى أنهم على صنفين اثنين:

وا الكفاية التي يصلح   -
ُ
 قد بلغوا الغاية المطلوبة من علوم الشريعة وَحصل

ٌ
صنف

جتهاد، فأهل هذا الصنف قد حصل لهم الري من علوم الشريعة على حد تعبير 
َ

بها الا

الشاطبي يرحمه الله، أصولا وفروعها، منقولا ومعقولا، غير مخلدين إلى التقليد والتعصب 

 
ا
 لما يَرُومه الشارع  للمذهب، فكان نظرهم مسددا

ا
ونتائج إعمالهم لمقاصد الشريعة ملائما

 الحكيم.

 تشبهوا بِالعلماء وليسوا في حقيقة الأمر منهم في ش يء، فأخذوا من العلم  -
ٌ
وصنف

اسمه ولم يحققوا رَسْمه، ومع ذلك خاضوا غمار مقاصد الشريعة، دون ضوابط منهجية 

 
ا
 خطيرا

ا
شكل منزلقا

ُ
ينتهي بصاحبه إلى التحلل من أحكام  وثوابت شرعية، يمكن أن ت

رُدوهُ واشتَط َسالكوهُ، وليس هو بسبيل مهيَع لمن أراده
َ
ر وا

ُ
 الشريعة، وهذا المسلك كث

ومن بين من مثل الصنف الثاني قوم أغرقوا في إعمال المقاصد والبناء عليها في الحكم على 

وازل حتى يبلغ ذلك حد تعطيل الأدلة الخاصة وإهمالها.  النَّ

 لصواب، والأصل هو استحضار الأدلةوهذا المسلك يؤدي إلى الانحراف بالمفتي عن جادة ا

كليات الشريعة في ميزان واحد، يقول المام النظار الشاطبي يرحمه الله: فمن  لجزئية معا

الواجب اعتبار تلك الجزئيات بهذه الكليات عند إجراء الأدلة الخاصة من الكتاب والسنة 

قياس؛ إذ محال أن تكون الجزئيات مستغنية عن كلياتها، فمن أخذ بنص والجماع وال

مثلا في جزئي معرضا عن كليه؛ فقد أخطأ، وكما أن من أخذ بالجزئي معرضا عن كليه؛ 

 .(2)فهو مخطئ"

 

                                           

 . ط مشهور.2/387( إعلام الموقعين1)

 ( ط مشهور.174/ 3( الموافقات )2)



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  110 

 

ولهذا كان من الخطأ لدى بعض المشتغلين بإعمال المقاصد في المستجدات المعاصرة عند 

المقاصد على نوازل معينة، وفي مقابل ذلك يتم إهدار نص مرحلة التكييف إسقاط بعض 

شرعي محكم واضح الدلالة، مع أن المقطوع به أن التعارض لا يقع على وجه الحقيقة بين 

المقصد الثابت شرعا وبين الدليل الجزئي الثابت سندا ودلالة، وكل ما يظن من ذلك إِنما 

 .(1)هو عائد إلى ظن المجتهد نفسه

يقات حول هذا المزلق تصب في مربع ادعاء المصلحة وتقديمها على النص وأكثر التطب

الجزئي الصحيح المحكم، وهذا يعني عندهم وفق النظرية المقاصدية إلغاء تفعيل 

بهَقهُ صاحب المقالة 
َ
النصوص لصالح المقاصد التي تراعي المصلحة في زعمهم، وهذا ما ط

ية المرأة للإم
َ
امة العظمى وغيرها، وفرعوا على هذا التأصيل السابقة المتعلقة بقضية ول

 .(2)تخطئة الفقهاء الذين يربطون تطبيق الشريعة بتطبيق أحكامها

ومن الأمثلة على ذلك ما يقرره بعض الأدعياء من جواز ولاية المرأة للإمامة العظمى 

 يوالقضاء ونحو ذلك، استنادا إلى دعوى المصلحة، وأنَّ هذا النص الجزئي لا يصلح دل
ا
لا

للمنع مع كونه ظنيا، يقول بعضهم: ولقد استند المجيزون إمامة المرأة الولاية العظمى إلى 

فلح أي: "لن ي-أنَّ عمومات السلام تؤكد المساواة بين الذكر والأنثى، وأن الحديث المذكور 

لا يمثل أساسا صالحا لتخصيص عموم المساواة، ذلك أن  -قوم ولوا أمرهم امرأة" 

لمذكور ورد بخصوص حادثة معينة صورتها أنه لما ورد على النبي أن كسرى فارس الحديث ا

مات، وأن قومه ولوا ابنته مكانه؛ قال عليه السلام ذلك القول تعبيرا عن سخطه على 

قتلهم رسوله إليهم؛ فالحديث لا يتعدى التعليق على الواقعة المذكورة حتى يكون مرجعا 

صة وأن علماء الأصول لم يتفقوا على أن العبرة لعموم في مادة القانون الدستوري، خا

اللفظ لا  لخصوص السبب؛ فما كان لفظه عاما لا يعني أن حكمه عام أيضا، الأمر الذي 

                                           

ن حبيب د جميل ب-مركز التميز البحثي–( انظر: الأخطاء المنهجية في دراسة النوازل الفقهية 1)

 .1029-1028اللويحق ص 

 .121-122( انظر في هذا :جلاء الحداثة د محمد السعيدي و د محمد العمران ص . 2)



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  111 

 

يجعل الحديث لا ينهض حجة قاطعة، فضلا عن ظنيته من جهة السند لمنع المرأة من 

 (.1المامة العظمى")

 من مقاصد الشريعة، ومن ذلك دعوى بعضهم اعتبار الحرية ال
ا
شخصية مقصدا

 ويستدلون لها بظاهر قوله تعالى)لا ويدرجون ضمن ذلك الحرية الدينية أو حرية الاعتقاد،

ه "من بدل دين إكراه في الدين(،ولما نظروا في قوله صلى الله عليه وسلم الصحيح:

ر لى صو ،ادعوا فيه المخالفة لهذا المقصد فضعفوه رغم صحته، وحملوه ع( 2)فاقتلوه"

 .(3)نادرة يتعذر معها العمل بالحديث

إلى غير ذلك من الصور الدالة على عدم إحكام وفهم هذا العلم الجليل، وأنه ما وجد إلا 

ليخدم الشريعة لا ليهدمها، وأنه يسير مع الأدلة الشرعية جنبا إلى جنب ليسدد فهم 

 الناظر إليها لا ليفسدها.

لمقام المقتضب على وجه اليجاز والاختصار والشارة إلى هذا ما يسر الله تسطيره في هذا ا

 رؤوس مسائل هذه الجزئية، والله الموفق لكل خير وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

 خاتمة: .4

هذا ما يسر الله تسطيره في هذا المقام المقتضب على وجه اليجاز والاختصار والشارة 

 الموفق لكل خير وآخر دعوانا أن الحمد لله رب إلى رؤوس مسائل هذه الجزئية، والله

 العالمين.

 . قائمة المراجع:5

 ه.1438 -الطبعة الأولى-دار ابن الجوزي-أصول النوازل د محمد بن حسين الجيزاني -

                                           

 .129ه "الحريات العامة في الدولة السلامية" ص( الكلام لراشد الغنوش ي التونس ي في كتاب1)

 .2854برقم 3/1098( رواه البخاري في صحيحه 2)

جت ص د عامر به-مركز التميز البحثي–( انظر: الأخطاء المنهجية في دراسة النوازل الفقهية 3)

1388-1389. 



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  112 

 

أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تأليف/ الشيخ محمد الأمين الشنقيطي  -

بد الله أبو زيد، طبعة دار عالم الفوائد مكة ، إشراف/ الشيخ بكر بن عه(1393)ت

 ه.1426المكرمة، الطبعة الأولى 

،تعليق/الشيخ عبد ه(631)ت تأليف/علي بن محمد الآمدي الحكام في أصول الأحكام،-

 ه.1424الطبعة الأولى  طبعة دار الصميعي الرياض، الرزاق عفيفي رحمه الله،

ب أبو العباس شها-وتصرفات القاض ي والمامالحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام  -

اعتنى به: -هـ( 684الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي )المتوفى: 

-لبنان –دار البشائر السلامية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت -عبد الفتاح أبو غدة

 م. 1995 -هـ  1416الطبعة: الثانية، 

يب د جميل بن حب-مركز التميز البحثي–ية في دراسة النوازل الفقهية الأخطاء المنهج -

 -جامعة المام محمد بن سعود-مركز التميز البحثي لفقه القضايا المعاصرة -اللويحق 

 م.2010-ه1431-الرياض 

الأشباه والنظائر تأليف/ سراج الدين عمر بن علي بن أحمد الأنصاري المعروف بابن  -

تحقيق/ حمد بن عبد العزيز الخصيري، طبعة إدارة القرآن والعلوم ه( 804الملقن )ت 

 ه.1417السلامية كراتش ي باكستان، الطبعة الأولى 

تحقيق/ ه( 771الأشباه والنظائر تأليف/ عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي )ت  -

الأولى  ، طبعة دار الكتب العلمية، الطبعةأحمد عبد الموجود وعلي محمد معوضعادل 

 ه.1411

إعلام الموقعين عن رب العالمين، تأليف/ ابن قيم الجوزية، تحقيق/ طه عبد الرؤوف  -

 م.كما رجعت إلى طبعة الشيخ مشهور.1973سعد، طبعة دار الجيل بيروت، 

ه( 794البحر المحيط في أصول الفقه تأليف/ محمد بن بهادر بن عبد الله الزركش ي )ت  -

 م.1994 -هـ 1414لأولى، دار الكتبي الطبعة: ا

، طبعة ه(578بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، تأليف/ المام علاء الدين الكاساني )ت -

 ه.1402دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثانية 

البرهان في أصول الفقه، تأليف/ إمام الحرمين عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني  -

 ه.1399لعظيم الديب، طبعة دولة قطر، سنة الطبع ، تحقيق/ عبد اه(478)ت



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  113 

 

 رسالة دكتوراه بلخير عثمان. البعد التنزيلي في التنظير الأصولي عند الشاطبي، -

مركز التميز -د عبد الله بن إبراهيم الموس ى - التكييف الفقهي للنازلة وتطبيقاته المعاصرة -

 م.2010-ه1431-الرياض  -ن سعودجامعة المام محمد ب-البحثي لفقه القضايا المعاصرة

التكييف الفقهي للوقائع المستجدة وتطبيقاته الفقهية د محمد عثمان شبير، دار القلم  -

 م. 2014هـ /  1435،  2، دمشق ، ط 

 بحث منشور على الشابكة. التنظير الفقهي د محمد جبر الألفي، -

 د ت ن. التنظير الفقهي/ د جمال الدين عطية، -

أطروحة دكتوراه في كلية العلوم  محمد حسين، المقاصدي عند ابن عاشور،التنظير  -

 .م2005السلامية بالجزائر سنة 

 دار سلف للنشر والتوزيع الرياض جلاء الحداثة د محمد السعيدي و د محمد العمران، -

 ه.1439الطبعة الأولى 

بحث  خالد المزيني،دراسة تطبيقية شرعية للتعامل مع مسائل النوازل والمستجدات، د.  -

 ه24/05/1429مقدم لندوة فقه الاختلاف المنعقدة بالرياض في 

شرح الكوكب المنير في أصول الفقه تأليف/محمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحي  -

طبعة جامعة أم  تحقيق محمد الزحيلي ونزيه حماد،ه(972المعروف بابن النجار)ت

 ه.1424سنة الطبع  القرى،

تأليف/ أبي الربيع سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي  الروضة،شرح مختصر  -

 طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، ،تحقيق/عبد الله بن عبد المحسن التركي،ه(716)ت

 ه.1424الطبعة الرابعة 

دار لبنان  -وورقية عبد الرزاق -في ضوء الكليات المقاصدية  ضوابط الاجتهاد التنزيلي -

 دون تاريخ نشر.-للطباعة والنشر

مجلة الشريعة -د ماهر ذيب شاويش - ضوابط النظر في النوازل ومدارك الحكم عليها -

 م.2013سنة  55العدد -جامعة المارات العربية المتحدة-والقانون 

-ضوابط تيسير الفتوى والرد على المتساهلين فيهاد محمد سعد اليوبي دار ابن الجوزي -

 ه.1426السعودية الطبعة الأولى 

-الفتوى بين الانضباط والتسيب، د. يوسف القرضاوي، دار الصحوة للنشر، القاهرة -



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  114 

 

 م.1988-ه1408، 1مصر، ط

الطبعة الأولى  دار ابن الجوزي الرياض، فقه النوازل د محمد بن حسين الجيزاني، -

 ه.1426

الطبعة : الأولى -مؤسسة الرسالة-هـ(1429بكر بن عبد الله أبو زيد )المتوفى : -فقه النوازل  -

 م. 1996هـ ،  1416 -

مة تصدر عن منظ-مجلة مجمع الفقه السلامي التابع لمنظمة المؤتمر السلامي بجدة -

 مرقمة آليا بترقيم الشاملة.-المؤتمر الاسلامي بجدة

مجموع الفتاوى لشيخ السلام ابن تيمية ،طبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف  -

 ارة الشؤون السلامية والأوقاف بالمملكة العربية السعودية،الشريف تحت إشراف وز 

 ه.1416سنة الطبع 

 ملف وورد موجود في الشبكة.  -مدخل إلى فقه النوازل د عبد الحق حميش -

 الأردن.-دار النفائس - المدخل إلى فقه النوازل د عبد الناصر أبو البصل -

عة الطب طبعة دار القلم دمشق، ، قا/مصطفى أحمد الزر  تأليف المدخل الفقهي العام، -

 ه.1425الثانية 

جامعة المام محمد بن -مراحل النظر في النازلة الفقهية إعداد مركز التميز البحثي -

 م.2009-ه1430-سعود السلامية

محمد  حامد عبد القادر، أحمد الزيات، تأليف/إبراهيم مصطفى، المعجم الوسيط، -

 بعناية مجمع اللغة العربية. ،مصر طبعة دار الدعوة، النجار،

 كة المكرمة،م المكتبة المكية، سليمان، منهج البحث في الفقه السلامي/عبد الوهاب أبو -

 ه.1416الطبعة الأولى 

تأليف/أبي إسحاق إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي  الموافقات في أصول الشريعة، -

يق مشهور حسن سلمان ط ابن وتحق الشاطبي ،تحقيق وتعليق/الشيخ عبد الله دراز،

 ه.1417عفان 

ام مركز التميز البحثي التابع لجامعة الم-الموسوعة الميسرة في فقه القضايا المعاصرة  -

قسم فقه المعاملات والزينة والقسم -السعودية-محمد بن سعود السلامية بالرياض

 م.2014-ه1436الطبعة الأولى  -الطبي



 التكييف الفقهي، والأخطاء المنهجية المؤثرة فيه " نماذج وأمثلة "
 

 

  115 

 

ة الأولى الطبع دار كنوز اشبيليا الرياض، ناصر الشثري،النظريات الفقهية د سعد بن  -

 ه.1437

 ه.1414الطبعة الأولى  دار القلم دمشق، د محمد الزحيلي، النظريات الفقهية، -



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  116 

 

 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين

The term of jurisprudence theory  between supporters and opponents . 

 messaoud djemmadi  1المسعود جمادي      الاسم:

 جامعة محمد بوضياف/ المسيلة

messaoud.djemmadi@univ-msila.dz 

ص :
ّ
 ملخ

* إن  النظريات الفقهية هي الأحكام الشرعية للعناوين الحقوقية ـــ أو القانونية ــ التي 

 تجمع فروعا فقهية من أبواب شتى.

 الفقهية الشارة بوضوح للجانب الحقوقي، *والملاحظ من مختلف تعريفات النظرية

ه اصطلاح وافد، لكن يمكن استثماره لخدمة الفقه 
 
ا يدل على مصدريتها، وأن مم 

السلامي، فتؤول النظرية بمباحثها مع كونها كامنة في الفقه، إذ تستخرج منه 

 الكلية المبثوثة في الفروع الجزئية. باستقراء المعاني

]التنظير الفقهي[: القواعد  بالنظرية الفقهية *من الألفاظ ذات الصلة

 الفقهية]التقعيد الفقهي[، وتقنين الفقه]التقنين الفقهي[.

 ؛ كون القاعدة الفقهية*من أهم الفروق بين النظرية الفقهية والقاعدة الفقهية

وضوع  وتأليف في م حكما شرعيا كليا، بينما النظرية الفقهية دراسةوبحث وتجميع،

 .الفقه من موضوعات

تاز ؛ إن  التنظير الفقهي يممن أهم الفروق بين النظرية الفقهية وتقنين الفقه *

ق والاسترسال في الحاطة بجوانب الموضوع، فيحين التقنين الفقهي يختص  بالتعم 

 بالوجازة ودقة الطرح اللفظي.

*الواقع أن ]النظرية العامة[، ودراسة الفقه السلامي في نطاقها أمر مستحدث 

بين دراسة الفقه السلامي،  طريف، استخلصه العلماء المعاصرون الذين جمعوا

 ودراسة القانون الوضعي، خلال احتكاكهم وموازنتهم بين الفقه

بوا المباحث الفقهية على هذا النمط الجديد، وأفردوا المؤلفات على  والقانون، وبو 

 هذه الشاكلة.



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  117 

 

دين ومعار  ضين لمصطلح النظرية، واستدلالتهم ومن خلال كلام الفريقين من مؤي 

  نجدهم:

 ــــ متفقين على عدم وجود مصطلح النظرية في كلام الفقهاء السابقين.

ــــ  وكذلك لم يعتبر أحد منهم النظرية دليلا مستقلا، ولا تبعيا في استنباط الأحكام 

 الفقهية.

ل بوجودــــ وهم متفقون كذلك على محتواها ومدلولها، وأسس تكوينها، والم
 
وجه  تمث

رة في أكثر  اشتراك أو شبه في تفاصيل الأحكام المندرجة تحت باب واحد أو جزئية متكر 

ل في الكشف
 
يات، عن تلك الجزئ من باب، كلفظ العقد مثلا، وأن عمل الفقيه يتمث

وجوه الشبه المشتركة في الفروع المختلفة، وبعد ذلك يدرجها تحت ما سمي  لاحقا  أو

ن ذهب إلى جواز تلك التسمية، ومنعها البعض الآخر لما رأوا في القواعد نظرية عند م

لاتها من علم التخريج ونحوه غنية وكفاية.  الفقهية ومكم 

ــــ ومن ثمة يمكن اعتبار الخلاف بينهما خلافا لفظيا، وليس معنويا إذ النظرية مجرد 

يبه ا غربيا لا يعلمعنى، وكونه مصطلح مصطلح، ولا مشاحة في الاصطلاح إذا فهما

ا كونه مبتدعا محدثا  لكونه ليس مقصودا لذاته، بل هو مجرد اصطلاح شكلي، وأم 

حيث اللغة، لا من حيث الشرع، لأن  البدعة لا تدخل في الوسائل، وإنما  فهذا من

 تكون في الغايات.

ة كبيرة يـــ ـوالأولى والأجدر استعمال وتناول النظريات الفقهية بالدراسة لما لها من أهم

ة ومن أبرزها:  وفوائد جم 

نا نحتاج 
 
ـــ انتشار سن  القوانين بجميع البلدان في مختلف مناحي الحياة، ومن ثم فإن

أجل إظهار النظرة الشرعية  إلى الكتابة في النظريات الفقهية والحرص عليها من

ق بتلك المبادئ القانونية.
 
 السلامية، والدراسات الفقهية فيما يتعل

ور بعض الدراسات الاستشراقية المتصلة بعلوم الشريعة، حيث وجد ـ ظه

مستشرقون يدرسون الأحكام الشرعية، وكانت بعض هذه الدراسات الاستشراقية 

قة بالمقارنة بين الدراسات الحقوقية والقانونية والمؤلفات الفقهية.
 
 متعل

 مية، ووجودــ فرض تطبيق القوانين الغربية الوضعية في عدد من الدول السلا 

ا احتيج معه إلى إبراز النظرة  ضغوطات من أجل التزام العمل بمثل هذه القوانين، مم 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  118 

 

ى  الشرعية في المسائل التي اشتملت عليها تلك القوانين الوضعية من خلال ما يسم 

بالنظريات الفقهية، إذ النظريات الفقهية لا تعدو أن تكون سوى طريقة جديدة من 

 لا غير.حيث العرض الشكلي 

دين، المعارضين. كلمات مفتاحية:  مصطلح، النظرية، الفقهية، المؤي 

Summary: 

Fiqh theories are the Sharia rulings for legal—or juridical—terms that 

encompass fiqh branches from various fields. Observing the different 

definitions of fiqh theory reveals a clear reference to the legal aspect, 

indicating its source and suggesting that it is an imported term. However, it 

can be used to serve Islamic jurisprudence, as the theory and its topics are 

inherently present in fiqh and can be extracted through an inductive study 

of the universal meanings scattered within specific branches. 

Related terms to fiqh theory include fiqh theorization (al-tanẓīr al-fiqhī), 

fiqh principles (al-taqʿīd al-fiqhī), and fiqh codification (al-taqnīn al-fiqhī). 

One of the main differences between fiqh theory and fiqh principles is that 

fiqh principles represent a universal Sharia ruling, while fiqh theory involves 

study, research, and compilation on a particular fiqh topic. Similarly, one of 

the main differences between fiqh theory and fiqh codification is that fiqh 

theorization is characterized by depth and extensive exploration of the 

topic, whereas fiqh codification focuses on brevity and precision in verbal 

expression. 

In reality, the "general theory" and studying Islamic jurisprudence within 

its scope is a novel and unique development, introduced by contemporary 

scholars who combined the study of Islamic jurisprudence with that of 

positive law through their interaction and comparison between fiqh and 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  119 

 

law. They reorganized fiqh topics in this new style and authored works 

accordingly. 

From the views of both proponents and opponents of the term "theory" 

and their arguments, the following points are evident: 

 They agree that the term "theory" does not exist in the terminology 

of earlier jurists. 

 None of them considers the theory an independent or 

supplementary source for deriving Sharia rulings. 

 They also agree on its content, meaning, and foundational aspects, 

represented by the presence of a commonality or similarity in the details of 

the rulings under one category or a recurring component in more than one 

category, such as the term "contract." The jurist’s task is to uncover these 

components or the common aspects among various branches and then 

categorize them under what was later termed "theory" by those who 

permitted the term, while others opposed it, arguing that the fiqh principles 

and their complementary sciences, such as al-takhreej, are sufficient. 

 Thus, the disagreement between them can be considered linguistic 

rather than substantive, as "theory" is merely a term, and there is no 

objection to terminology if the meaning is understood. Its being a Western 

term does not diminish its value since it is not intended for itself but is 

merely a formal label. Moreover, its innovation is linguistic, not Sharia-

based, as innovation pertains to objectives, not means. 

It is preferable and more appropriate to study and engage with fiqh 

theories due to their significant importance and numerous benefits, the 

most prominent of which are: 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  120 

 

 The widespread enactment of laws across countries in various fields 

necessitates writing on fiqh theories and emphasizing them to highlight the 

Islamic Sharia perspective and fiqh studies concerning these legal principles. 

 The emergence of some Orientalist studies related to Sharia 

sciences, where Orientalists have studied Sharia rulings, with some of these 

studies focusing on comparing legal studies, laws, and fiqh writings. 

The imposition of Western positive laws in several Muslim countries and 

the pressure to adhere to these laws require showcasing the Sharia 

perspective on the issues covered by these positive laws through what is 

referred to as fiqh theories. Fiqh theories are merely a new method of formal 

presentation, nothing more. 

Keywords: term; jurisprudenc  ; theory; supporters; opponents. 

_____________________ 

 msila.dz-messaoud.djemmadi@univ  يميل:الإ  جمادي المسعود المرسل:. المؤلف 1

 المقدمة:

 أولا ـ التعريف بموضوع المداخلة وبيان أهميته:    

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وعلى آلـه وأصحابـه 

ا بع  ـد:أجمعين،  أم 

ر الفقه السلامي وفهمه، ومن  يعد التنظير الفقهي المعدود من لوازم تسهيل تصو 

أهم وأرحب مجالات المزاوجة بين أصالة النص الفقهي، ومجاراة الطرح الحديث للعلوم من 

 .(1)حيث الشكل أو المضمون عند المشتغلين به

                                           

ية، المجلة لوجالتنظير الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: الدكتور محمد صدام، مجلة أنثروبو  1

م 2023سبتمبر 23العربية للدراسات الأنثروبولوجية المعاصرة، العدد الثالث والعشرون، 

[70/71.] 

mailto:المسعود


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  121 

 

طاقها أمر مستحدث *والواقع أن ]النظرية العامة[، ودراسة الفقه السلامي في ن

طريف، استخلصه العلماء المعاصرون الذين جمعوا بين دراسة الفقه السلامي، ودراسة 

بوا المباحث الفقهية  القانون الوضعي، خلال احتكاكهم وموازنتهم بين الفقه والقانون، وبو 

 .(1) على هذا النمط الجديد، وأفردوا المؤلفات على هذه الشاكلة

العملية التجديدية عن التنظير الفقهي غالبا لأهميته من جهة،  *ونظرا لعدم انفكاك

وباعتباره من أمثل السبل لبعث الجدة في الأحكام الفقهية في الوقت الراهن، ومجارات 

العلوم النسانية والاجتماعية الأخرى التي أثبت التنظير فيها جدواه من حيث سهولة الطرح 

 .(2)من جهة أخرى 

ه في أحكام الشريعة، من المعلوم أن  المقصود *وقد غدت الحاجة عظ يمة إلى التفق 

بالفقه هو تطبيق أحكام الكتاب والسنة على حياة الناس، ومن ذلك ما اعتنى به بعض 

ى ]النظريات الفقهية[، وهي فن جديد من فنون العلم المتصلة  الفقهاء المعاصرين ما يسم 

ويعد بحق محاولة جادة من علماء الأمة من بعلم الفقه طرأ على الناس في زمننا الحاضر، 

اء، ومقارنة ما ورد إلى الناس من نظريات حقوقية بتلك  أجل إظهار أحكام الشريعة الغر 

ز، ويتضح حقيقة ما في  الأحكام الشرعية، ليظهر ما في الشريعة والفقه السلامي من التمي 

لشريعة، ما يغني بل يفوق تلك تلك النظريات، وليعرف كل أحد أن  عند هذه الأمة من علم ا

 .(3)القوانين

ويدرك الباحث أهمية هذه المقارنة بالنظر في كون عدد من دول المسلمين أرادت 

 هاستبدال ما لديها من تحكيم للقوانين الوضعية بأحكام الشريعة، أو على الأقل جعل الفق

س صبحت تعنى بتدريالقانون، كما أن  كليات الحقوق أ السلامي مصدرا أصيلا من مصادر

الشريعة السلامية مقارنة بالنظريات القانونية، ووجدت رغبة جادة عند العديد من 

 القانونيين لدرسة الفقه السلامي،

                                           

 [.54القواعد الفقهية وأثرها في الفقه السلامي: الدكتور علي الندوي] 1

 [.70التنظير الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: المصدر نفسه ] 2

  .[7/8سعد بن ناصر الشثري ] النظريات الفقهية: الدكتور  3

 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  122 

 

 ولكن رغبوا أن تكون دراستهم له على وفق الترتيب القانوني.

ار المتقدمين في التصنيف الفقهي رجاء تسهيل تناوله، 
 
*ولقد توالت جهود النظ

رون في تجديدها، وتطوير مباحثها على غرار فت
 
دت لذلك وجوه صياغته، ثم سعى المتأخ عد 

ى]النظريات الفقهية[.   التقعيد والتقنين الفقهي، ومنه التنظير الفقهي، أو ما يسم 

دة في شرايينه، لينبعث من  ه لتجديد الفقه وتطويره، وتحريك الدماء المتجد 
 
*وإن

دها، فلا بد من تجديد الدراسة، والبحث  جديد قائما بمهمته في نهضة الأمة ووحدتها وتفر 

ى بالنظريات الفقهية، وهو تتميما  الفقهي، ومن ذلك إيجاد أو إنشاء أو استخراج ما يسم 

لجهود العلماء السابقين، حيث كانوا متفاعلين مع ثقافات عصورهم، مستجيبين 

ا أسهم في ازدهار الحضارة السلامية، وقد أثروا الفقه بدراسات دقيقة  لقضاياها، مم 

 .(1)واسعة

ة، ] التنظير الفقهي[ من مكانة كبيرة، وهام ] النظريات الفقهية[، أو ونظرا لما لموضوع

ووقوع إشكال حول التسمية بهذا المصطلح من طرف بعض العلماء المعاصرين والباحثين 

دين والمعا ]مصطلح النظرية الفقهية بعنوان: جاءت هذه المداخلة المحدثين  رضين[بين المؤي 

ة التنظير الفقهي المقاصدي ـ نحو رؤية استشرافيمن أجل المشاركة بها في الملتقى الوطني]

 [لتنظير الفقه السلامي ــ

مه 
 
، وبالتنسيق مع 1مخبر الدراسات القرآنية والمقاصدية بجامعة وهرانوالذي ينظ

مع مخبر الدراسات والبحوث السلامية  ، بالاشتراك1قسم العلوم السلامية لجامعة وهران

والقانونية والاقتصاد السلامي بجامع المسيلة بالتنسيق مع قسم العلوم السلامية 

 الجامعة. 

ص الشكالية في التساؤلات الآتية:ثانيا ـ إشكالية المداخلة : 
 
 و تتلخ

                                           

تخريج الفروع على الأصول وعلاقته بالتنظير والتقعيد الفقهي ـ دراسة تأصيلية تطبيقية ــ:  1

الدكتور خليل إبراهيم طه، والدكتور صباح طه بشير، مجلة العلوم السلامية، الجامعة 

 [.397]2015العراقية، العدد العاشر، 

 

file:///C:/Users/ibrahim/AppData/Local/Temp/acrobat_sbx/PDFMakerCreatePDF/التعريف%20بمصطلح%20النظرية%20الفقهية:%20الدكتور%20بن%20عمر%20الكثيري،على%20الرابط:%20https:/www.alukah.net/sharia/0/170353/،%20تاريخ%20الدخول:%2027/12/2024،%20النظريات%20الفقهية:%20الدكتور%20سعد%20بن%20ناصر%20الشثري%20%5b17وما%20بعدها%5d
file:///C:/Users/ibrahim/AppData/Local/Temp/acrobat_sbx/PDFMakerCreatePDF/التعريف%20بمصطلح%20النظرية%20الفقهية:%20الدكتور%20بن%20عمر%20الكثيري،على%20الرابط:%20https:/www.alukah.net/sharia/0/170353/،%20تاريخ%20الدخول:%2027/12/2024،%20النظريات%20الفقهية:%20الدكتور%20سعد%20بن%20ناصر%20الشثري%20%5b17وما%20بعدها%5d


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  123 

 

اء مصحة إطلاق مصطلح ]النظرية الفقهية[ عند عل ما مدى*تساؤل رئيس مفاده: 

 الشريعة السلامية؟

صةوتساؤلات فرعية جزئية
 
لمفاصل المداخلة والمتمثلة فيما يأتي: ما حقيقة  : الملخ

با وصفيا؟، وما حقيقة النظرية الفقهية باعتبارها لقبا لهذا 
 
النظرية الفقهية باعتبارها مرك

عيد والتق النوع من النظريات ؟، وما العلاقة بين النظرية الفقهية والتقنين الفقهي،

الفقهي؟، فهل هي مصطلحات مترادفة؟ أم مختلفة؟ وإذا كانت مختلفة فما أوجه الاتفاق، 

وأوجه الاختلاف؟ ومتى، وكيف نشأ مصطلح النظرية الفقهية؟،وما مدى دقة وصحة إطلاق 

 هذا المصطلح عند الباحثين في العلوم الشرعية؟.

زئية الرئيسة، والتساؤلات الفرعية الج وللإجابة هذه الشكالية ثالثا ـ المنهج المتبع:

 اعتُمِد منهجان أساسيان:

يث ية من حوذلك من خلال التعريف بالنظرية الفقه ـ المنهج الوصفي البياني: 1

با وصفيا و 
 
من حيث كونها لقبا لهذا النوع من النظريات، وكذا المصطلحات كونها مرك

 والألفاظ ذات الصلة بمصطلح ]النظرية الفقهية[.

محاولة تحليل اتجاهات علماء وباحثي الشريعة السلامية،  ـ المنهج التحليلي: 2

وموقفهم من إطلاق مصطلح ]النظرية الفقهية[، ومناقشة أدلتهم، والمقارنة بينها 

واستخلاص زبدتها، وبيان راجحها من مرجوحها، وقويها من ضعيفها، وكذا العلاقة بين 

 والتقعيد الفقهي. النظرية الفقهية والتقنين الفقهي،

افع المداخلة:  و يرجع ذلك لأسباب ومنها: رابعا ـ دو

قة  1
 
ـ الرغبة الشخصية في البحث في المواضيع التي تتناول الموضوعات المتعل

بالمستجدات المعاصرة سواء من حيث المضامين أو من حيث المصطلحات، والوصول بها إلى 

قاصد الشريعة السلامية، ومراميها العامة، رأي وسط دون إفراط ولا تفريط يتوافق مع م

 وفي الوقت نفسه يلبي حاجات الناس المعاصرة.

ة [ النظرية الفقهية]ـ كون هذا الموضوع، وهو مصطلح  2 من المواضيع الهامة والمهم 

والتي برزت في الآونة الأخيرة، وربما كثر اللغط حولها بين مثبت ومقر  لها، وبين ناف، وراد لها، 

 أدلته ومستنداته المعتبرة. ولكل



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  124 

 

ن [ والخلاف في قبوله ورفضه مالنظرية الفقهية] ـكون هذا الموضوع، وهو مصطلح  3

المواضيع التي ينبغي دراستها، ومعرفة نوعية الخلاف فيها، هل هو خلاف معنوي تترتب عليه 

 آثار عملية، أم لفظي فيبقى مجرد اصطلاح؟ 

 ذلك فإن  هذه المداخلة تهدف إلى:وبناء على  خامسا ـ أهداف البحث:

با وصفيا. 1
 
 ـ بيان حقيقة النظرية الفقهية باعتبارها مرك

 ـ بيان حقيقة النظرية الفقهية باعتبارها لقبا لهذا النوع من النظريات. 2

لة في ـ بيان الألفاظ ذات الصلة بالنظرية الفقهية 3
 
تقنين  ]التنظير الفقهي[، والمتمث

 ]التقعيد الفقهي[. فقهي[، وتقعيد الفقه]التقنين ال الفقه

 وكيفية نشأة مصطلح النظرية الفقهية. ـ بيان زمان,  4

ـ بيان مدى دقة وصحة إطلاق مصطلح النظرية الفقهية عند الباحثين في العلوم  5

 الشرعية.

و ، هل ه[ ومعرفة نوعيتهالنظرية الفقهية]مصطلح ـ بيان حقيقة الخلاف في  6

 ب عليه آثار عملية، أم لفظي فيبقى مجرد اصطلاح.خلاف معنوي تترت

مة وخاتمة: سادسا ـ خطة البحث:  وقد حوت هذه المداخلة أربع نقاط رئيسة، ومقد 

مة: وفيها: التعريف بالموضوع وأهميته، وإشكاليته، والمنهج المتبع في بحث  *مقد 

 عناصره، ودوافع البحث فيه، وأهدافه، والخطة المرسومة في تناوله.

 أولا ـ حقيقة النظرية الفقهية 

 ]القاعدة الفقهية/تقنين الفقه[. ثانيا ـ الألفاظ ذات الصلة بالنظرية الفقهية،

 ثالثا ـ نشأة النظريات الفقهية

ديها ومعارضيها.  رابعا ـ مصطلح النظريات الفقهية بين مؤي 

 خاتمة: وفيها النتائج العامة وبعض التوصيات:

وبما أن  هذه الكلمة مركبة من  ]التنظير الفقهي[: فقهيةأولا ـ حقيقة النظرية ال

ب وصفي كلمتين
 
 []مرك

با وصفيا، ثم باعتباره لقبا لهذا النوع من النظريات.
 
فه باعتبارين: باعتباره مرك  فنعر 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  125 

 

با وصفيا:: (1) ـ حقيقة النظرية الفقهية 1
 
 باعتباره مرك

 أ ـ حقيقة النظرية لغة واصطلاحا:

 من النظر،  فالنظرية :(2)ة لغة* حقيقة النظري
ٌ
 مشتقة

ٌ
والنظر له في اللغة: كلمة

قه، وتعديه
 
: تأمل الش يء بالعين،استعمالات مختلفة بحسب متعل

ا
و بالعقل، أ ، فالنظر لغة

ا لرؤيته، ومن الثاني: ترتيب أمورٍ معلومةٍ  ، فمن الأول: تقليب العين في المرئي طلبا
ا
أو بهما معا

ومن الثالث: استقراء الوقائع والجزئيات،  ستعلام ما ليس بمعلوم،على وجهٍ يؤدي إلى ا

رُوا  بهدف الوصول إلى حقائق كلية عامة، ومنه قوله تعالى:﴿
ُ
ظ
ْ
مَّ ان

ُ
رْضِ ث

َ ْ
لْ سِيرُوا فِي الأ

ُ
ق

﴾
َ
بِين ِ

ّ
ذ
َ
ك
ُ ْ
 الم

ُ
 عَاقِبَة

َ
ان

َ
 ك

َ
يْف

َ
 .(3)ك

ل بالعوأقرب المعاني للمعنى الاصطلاحي للنظرية هو المعنى الثاني،  قل، وذلك فهي تأم 

 من وجهين:

                                           

 على الرابط: التعريف بمصطلح النظرية الفقهية: الدكتور بن عمر الكثيري،1

https://www.alukah.net/sharia/0/170353 :النظريات 2/12/2024/، تاريخ الدخول،

وما بعدها[، التنظير الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: المصدر 17الفقهية: المصدر السابق ]

نظير الفقهي: الدكتور جمال الدين عطية، تخريج الفروع على وما بعدها[، الت72السابق]

الأصول وعلاقته بالتنظير والتقعيد الفقهي ـ دراسة تأصيلية تطبيقية ــ: الدكتور خليل إبراهيم 

طه، والدكتور صباح طه بشير، مجلة العلوم السلامية، الجامعة العراقية، العدد العاشر، 

[، التعريف بالنظريات 11قهية: الدكتور عبد الله السعيدي ]، فقه النظرية والنظرية الف2015

الدكتور قبلي بن هني، مجلة الدراسات الفقهية والقضائية، جامعة  الفقهية وأهمية دراستها:

وما بعدها[، التنظير 39م]2015، ديسمبر 1، العدد1الشهيد حمه لخضر، الوادي،المجلد

  وما بعدها[.3في، الرياض ]لالفقهي: الدكتور محمد جبر الأ

[، معجم مقاييس 623] [، القاموس المحيط: الفيروزآبادي5/215لسان العرب: ابن منظور] 2

[، التعريف 2/931[، المعجم الوسيط: إبراهيم مصطفى وآخرون ]2/567] اللغة: ابن فارس

على الرابط:  بمصطلح النظرية الفقهية: الدكتور بن عمر الكثيري،

https://www.alukah.net/sharia/0/170353 :النظريات 27/12/2024/، تاريخ الدخول ،

  وما بعدها[.17الفقهية: المصدر السابق ]

 11الأنعام: 3



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  126 

 

من جهة الناظر؛ إذ هو يستنبط النظرية بالتسلسل المنطقي، أو باستقراء الأحكام ـــ 

 ولا محل للتأمل بالعين في ذلك. الجزئية، أو بكليهما،

ـــ من جهة موضوعها، فالنظرية الفقهية تختص بالبحث فيما أنتجه النظر الفقهي؛ 

ين، أو تتسع؛ لتسبر مجموع أقوال الفقهاء في مسألةٍ ما، وبه يستبين ـ لفقيهٍ، أو لمذهبٍ مع

دا كما يقول بعض 
 
كما يقول الدكتور عبد الله السعيدي ـ أن لفظ النظرية ليس مول

 .(1)الباحثين

وقد أطلق الأوائل مصطلح]النظري[ في مقابلة ]الضروري[، وقالوا: إن النظري ما 

ا الضروري: فهو: ما أذعنت له النفوس دون يحتاج في التصديق به إلى نظر و  استدلال، وأم 

ن هذا علم ضروري، لأنه لا فإ ] فواحد زائد واحد يساوي اثنين[ حاجة إلى نظر واستدلال،

]ستة عشر مضروبة في ستة عشر[ فهذا يحتاج إلى حساب واجتهاد  يحتاج إلى حساب، وأما

 .(2)في البحث، فهو علم نظري 

 ومن تعريفاتها: : (3) حا*حقيقة النظرية اصطلا 

 .(4)ـــــ "قضية تثبت ببرهان"

ر بها الوقائع العلمية أو الفنية"  .(5)ـــــ "طائفة من الآراء تفس 

فة تأليفا عقليا تهدف إلى ربط النتائج بالمقدمات"
 
رات مؤل  .(6)ــــ "جملة من التصو 

ر به*ويقول الدكتور يعقوب الباحسين:"يقصدون بها مجموعة الآراء ال ا تي تفس 

 .(7)بعض الوقائع"

                                           

 [.12فقه النظرية والنظرية الفقهية: الدكتور عبد الله السعيدي ]1

[، إرشاد 319[، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: التهانوي]310التعريفات: الجرجاني]2

 [.65كاني]الفحول: الشو 

وما بعدها[، التعريف بالنظريات 12السابق ]ر نظرية والنظرية الفقهية: المصدفقه ال  3

 [.40المصدر السابق] الفقهية وأهمية دراستها:

 [.2/970المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية] 4

 المعجم الوسيط: المصدر نفسه 5

 [.13فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق] 6

 [.144] القواعد الفقهية: الدكتور يعقوب الباحسين 7



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  127 

 

وهذه التعريفات في الغالب ترد إليها كل التعريفات، وهي تدور على مسألة إعمال 

 .(1)بالمقدمات الفكر والنظر للبرهان، والتفسير وربط النتائج

 ب ـ حقيقة الفقهية لغة واصطلاحا:

 مطلقا، وقيل نسبة إلى الفقه، وهو مصدر صناعي، وهو الفهم * حقيقة الفقهية لغة:

 .(2) الفهم العميق الذي يقتض ي بذلا للجهد

ه ـ بالفتح ـ إذا سبق غيره إلى  " قال ابن حجر:
َ
قُه ـ بالضم ـ إذا صار الفقه له سجية، وفق

َ
ف

 .(3)الفهم، وفقِه ـ بالكسر ـ إذا فهم"

عند السلف: هو العلم بأحكام الدين عموما حيث يشمل  حقيقة الفقه اصطلاحا: *

فه أبو حنيفة بقوله: العقيدة ، (4)"هو معرفة النفس ما لها وما عليها" والشريعة والسلوك، ولذا عر 

ى الفقه الأكبر، وأضافوا  ا عن  لهم التمايز بين العلوم والمصطلحات، خصوا علم التوحيد بمسم  فلم 

 للتعريف السابق عبارة]عملا[.

ا بعد عصر التدوين فقد اختص  الفقه بالشريعة، وانفص لت عنه العقيدة، وعلم أم 

السلوك، فصار مقتصرا على معرفة الأحكام من الحلال والحرام، أي: مجموع الأحكام التي نص  

 عليها الوحي، أو استنبطها الأئمة المجتهدون، أو خر جت على قواعدهم وأصولهم، فكان من حده:

 .(5) تفصيلية*العلم ـ المعرفة ـ بالأحكام الشرعية العملية المكتسبة من أدلتها ال

ف من حيث ما يثبت له من الأحكام الشرعية، أو و 
 
معلوم أن  الفقيه يبحث في فعل المكل

الوظائف العملية، من حيث التماسها من أدلتها، و الفقه هو المرجع في معرفة الحكم الشرعي فيما 

 .(6) يصدر عن النسان من أقوال وأفعال، وهو مرجع القاض ي في قضائه والمفتي في إفتائه

                                           

 [.12/13فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ] 1

 [.509مختار الصحاح: الرازي] - 2

 [.1/164] فتح الباري: ابن حجر العسقلاني - 3

 [.22] البحر المحيط: الزركش ي - 4

ور أحمد مختار عمر بمساعدة فريق عمل ، معجم اللغة العربية المعاصرة :الأستاذ الدكت - 5

 [.738] م ص2008م/ عالم الكتب/القاهرة/2008ه/1/1429ط

 [.1/29أصول الفقه السلامي: الدكتور وهبة الزحيلي ] - 6



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  128 

 

 باعتباره لقبا لهذا النوع من النظريات: :(1) ـ حقيقة النظرية الفقهية 2

ما اكتفوا 
 
فوا في النظريات الفقهية بتقديم تعريف لها، وإن

 
ه لم يهتم بعض من أل

 
إن

بعرضها باعتبارها معروفة، ولا تحتاج إلى تعريف في حين اجتهد عدد من أساتذة الفقه 

موا لمصطل دة تصل إلى اثني عشر المعاصرين، وقد  ح ]النظرية الفقهية[ تعريفات كثيرة ومتعد 

را، ومنها ما  تعريفا، أو يزيد؛ فمنها ما يعد النظرية مفهوما عاما، ومنها ما يعد النظرية تصو 

 .(2) يعدها قاعدة، ومنها ما يعدها هيكلا، ومنها ما يعدها موضوعا

ي عد من المصطلحات الحادثة الت] التنظير الفقهي[ ي وإن مصطلح النظرية الفقهية

أنتجها الاحتكاك بالفكر الغربي، غير أن  مفهومها عند جمهور المعاصرين لا يعدو سوى أن 

ر عنها بالدساتير والمفاهيم العامة،  ن، وإن  عب  يكون تجميع لجزئيات ونصوص موضوع معي 

 الفقهية بعدة تعريفات
َ
 الفُقهاءُ المعاصِرون النظرية

َ
ف  :ولذلك عَرَّ

                                           

وما بعدها[، المدخل الفقهي العام: مصطفى أحمد 17النظريات الفقهية: المصدر السابق ] 1

[، نظرية الضمان في الفقه 4/7ته: المصدر السابق ][، الفقه السلامي وأدل1/329الزرقا]

[، النظريات العامة للمعاملات: أحمد أبو 43السلامي العام: محمد فوزي فيض الله]

[، نظرية التقعيد الفقهي: 9[، التنظير الفقهي: الدكتور جمال الدين عطية]1/109سنة]

[، النظرية 73/74المصدر السابق ][، التنظير الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: 61محمد الروكي]

 الفقهية: الدكتور محمد الفقيه، شبكة الألوكة، على الرابط:

https://www.alukah.net/sharia :التنظير الفقهي: الدكتور 27/12/2024، تاريخ الدخول ،

جمال الدين عطية، تخريج الفروع على الأصول وعلاقته بالتنظير والتقعيد الفقهي ـ دراسة 

تأصيلية تطبيقية ــ: الدكتور خليل إبراهيم طه، والدكتور صباح طه بشير، مجلة العلوم 

، فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر 2015 السلامية، الجامعة العراقية، العدد العاشر،

 42وما بعدها[، التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق ] 51السابق ]

وما بعدها[، النظريات الفقهية نشأتها وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: وسام 

 3ات الفقهية: الدكتور مسعود فلوس ي]وما بعدها[، محاضرات في النظري 12] توفيق طافش

 وما بعدها[. 51 وما بعدها[، فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ]

[، فقه النظرية والنظرية الفقهية: 3محاضرات في النظريات الفقهية: المصدر السابق ]  2

 [.51المصدر السابق ]

https://www.alukah.net/sharia/0/27217/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  129 

 

عرفها الدكتور مصطفى الزرقا بقوله: "نريد من النظريات الفقهية الأساسية تلك  *

ا في 
ًّ
ا منبث ا موضوعيًّ ا حقوقيًّ الدساتير والمفاهيم الكبرى، التي يؤلف كلٌّ منها على حِدَة نظاما

م عناصر ذلك
ُّ
حك

َ
ة في نواحي الجسم النساني، وت  الفقه السلامي، كانبثاثِ الجملة العصبيَّ

ة وأسبابِها، وفكرة  عَبِ الأحكام، وذلك كفكرة الملكيَّ
ُ
النظام في كل ما يتصل بموضوعه من ش

يابة  ِ
ة وأنواعها، ومراحلها وعوارضها، وفكرة الن  العقد وقواعده ونتائجه، وفكرة الأهلِيَّ

ف، وفكرة التعليق والتقييد والضافة في 
ُّ
سامها، وفكرة البُطلان والفساد والتوق

ْ
وأق

رف القولي، وفكرة الضمان وأسبابه وأنواعه، وفكرة العرف وسلطانه على تحديد التص

الالتزامات، إلى غير ذلك من النظريات الكبرى، التي يقوم على أساسها صرحُ الفقه بكامله، 

ة   .(1)" ويصادف أثر سلطانها في حلول جميع المسائل والحوادث الفقهيَّ

ا وعرفها الدكتور وهبة الزحيلي بأنها * ا حقوقيًّ : "المفهوم العام الذي يؤلف نظاما

ات مُوزعة على أبوابِ الفقه المختلفة" ا تنطوي تحته جُزْئِيَّ   .(2)موضوعيًّ

دة، بقوله: رات المجر  ر عنها الدكتور جمال الدين عطية بالتصو  ر هي التص " *وعب  و 

د الجامع للقواعد العامة الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية"  .(3)المجر 

فها الدكتور يوسف القرضاوي بقوله:" أن تصاغ أحكام الفقه الجزئية وفروعه  *وعر 

قة، ومسائله المنثورة في أبوابها المختلفة من كتبه، في صورة نظريات كلية عامة تصبح  المتفر 

دة، وتطبيقاتها  ب جزئياتها المتعد  هي الأصول الجامعة التي تنبثق منها فروعها، وتتشع 

عة،  وذلك على نحو ما هو معروف في القوانين الأجنبية في مثل النظرية العامة المتنو 

 .(4)للالتزامات، ونظرية الأهلية ونظرية البطلان وغيرها"

ر بالغرب، وهما أساس 
 
وقد نص  فيه رحمه الله تعالى على عنصري الجمع والتأث

 التنظير الفقهي.

                                           

 [.1/329] المدخل الفقهي العام: مصطفى أحمد الزرقا 1

 [.4/2837الفقه السلامي وأدلته: المصدر السابق ] 2

 [.204نحو تفعيل مقاصد الشريعة: جمال الدين عطية] 3

 [.31الفقه السلامي بين الأصالة والتجديد: الدكتور يوسف القرضاوي] 4



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  130 

 

ها:" موضوعات فق فها الدكتور علي الندوي بأن  هية أو موضوع يشتمل على *وعر 

مسائل فقهية أو قضايا فقهية. حقيقتها: أركان وشروط أحكام، تقوم بين كل منها صلة 

فقهية، تجمعها وحدة موضوعية تخضع لأركان وشروط وأسباب متشابهة تقوم بين كل منها 

 .(1)صلة فقهية تحكم هذه العناصر جميعا"

وهما غاية ما يميز النظريات الفقهية  وفي هذا التعريف أشار إلى الأركان والشروط،

 عن القواعد الفقهية.

فها الأستاذ الروكي بقوله :"هي دراسة ينتهي فيها الفقيه إلى الجمع بين جملة من  *وعر 

ن بمجموعها فكرة واحدة متكاملة  الموضوعات والأحكام والبحوث الفقهية التي تكو 

 .(2)الأجزاء"

فت كذلك بكونها موضوع من موضوعات الفقه السلامي على نحو "تأليف في  : *وعر 

 . (3)مشاكل للقانون"

ا مُشتركة أو متقاربة في دلالتها على مفهوم النظرية، ومفهوم 
ا
فأنت تجد هنا ألفاظ

 عام، ومفاهيم كبرى، ومفهوم كلي، وبناء عام.

مول والكلية، وكونها مف
ُّ
شترك في وَصْفِ النظرية بالعُموم والش

َ
ا هفهذه التعريفات ت وما

  أو رُؤية شاملة، وليستْ مسائل جُزئية.

حتويه احتواءا مِن مَجموعه الكلي دونَ 
َ
فهي تتناول القضية مِن منظور عام شامل، وت

 من حيث توضيحُ البناء وضربُ المثال، مع ما 
َّ
الغوص في الجزئيات، ولا تلتفت للجزيئات إلا

ا مما ألف تحت اسم "النظرية" ه من أنَّ كثيرا
ُ
 عن مسائل مجموعة أطلق عليها اسم نلاحِظ

 "النظرية".

هْرسة مسائله، فلا تختلف عن الأطروحات 
َ
عيدتْ ف

ُ
ٍ أ

ك أمامَ كتابٍ فِقْهِي  نَّ
َ
وكأ

ختص ببابٍ مُعين، أو مسائل معينة، وتجمعها في باب واحد.
َ
 الجامعية، التي ت

                                           

 [.54القواعد الفقهية وأثرها في الفقه السلامي: الدكتور علي الندوي] 1

 [.54وأثرها في اختلاف الفقهاء: المصدر السابق ]نظرية التقعيد الفقهي  2

 [..87فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ] 3



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  131 

 

إذا نظر : (1) وكما يقول الدكتور سعد ناصر الشثري اختصارا، وتلخيصا للموضوع

النسان في الكتابات الحديثة في علم النظريات الفقهية، وجد أن  أصحابها يسيرون على 

 ثلاثة مناهج:

إطلاق اسم النظريات الفقهية على جمع من المسائل المتشابهة، أو التي بينها  الأول:

ف مؤلفات 
 
ن أل اشتراك في أي جانب، بحيث يستخرج من ذلك أحكام عامة، وكثير مم 

 النظريات الفقهية يريد هذا المنهج. باسم

إطلاق اسم النظريات الفقهية على الأحكام الكلية التي تشمل جزئيات  الثاني:

 فقهية وفروعا عديدة.

وهذان الطلاقان فيهما نظر، وذلك لأن  الطلاق الأول ليس مرادا لمن كتب في هذا 

ق الأهداف التي من أجلها أوجد علم النظريات  العلم ـــ النظريات الفقهية ــ أصالة، ولا يحق 

الفقهية، فإن  هذا العلم قد كتب فيه لتحقيق مقاصد خاصة، وليس المراد به استحداث 

قة بها.
 
 عناوين جديدة من أجل بيان الأحكام الفقهية المتعل

ا المنهج الثاني فهو عند التحقيق مطابق من حيث المعنى للقواعد الفقهية،  وأم 

 علم مستقل مغاير للنظريات الفقهية.والقواعد الفقهية 

إطلاق اسم النظريات الفقهية على الدراسة الفقهية للموضوعات  الثالث:

الحقوقية، وهذا المنهج هو المطابق لواقع التأليف العلمي في النظريات الفقهية، ولذلك 

ها:   .الدراسة الفقهية للموضوعات الحقوقيةيمكن تعريف النظريات الفقهية بأن 

ة موضوعات في الأنظمة والحقوق يراد معرفة الموقف الفقهي وبيا ن ذلك: إن  ثم 

 الشرعي منها، ولذلك جاء التأليف في هذا العلم.

 إن  النظريات الفقهية هي ويمكن التعبير عن هذا المفهوم بصيغة أخرى؛ فنقول:

 واب شتى.ة من أبالأحكام الشرعية للعناوين الحقوقية ــ ـأو القانونية التي تجمع فروعا فقهي

                                           

 [.17/18النظريات الفقهية: المصدر السابق ] 1



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  132 

 

ن، تتسم بالتجريد والعموم،  *أو هي: دراسة شاملة في إطار كلي لموضوع فقهي معي 

قوامها أركان وشرائط، وأحكام جزئية، مستمدة من قواعد الفقه، وفروعه ومقاصده، 

 .(1) المبثوثة في كتب المذاهب، تجمعها وحدة موضوعية متجانسة

: ويلاحظ من هذه التعاريف الشارة بوضوح  يقول ـــ الأستاذ قبلي بن هنيوكما 

ه اصطلاح وافد، لكن يمكن استثماره 
 
ا يدل على مصدريتها، وأن للجانب الحقوقي، مم 

لخدمة الفقه السلامي، فتؤول النظرية بمباحثها مع كونها كامنة في الفقه، إذ تستخرج 

 .(2)منه باستقراء المعاني الكلية المبثوثة في الفروع الجزئية

 :(3) تقنين الفقه[ ]القاعدة الفقهية/ نيا ـ ألفاظ ذات الصلةثا

 ]التقعيد الفقهي[: ـ القاعدة الفقهية 1

                                           

 وما بعدها[. 7في]لالتنظير الفقهي: الدكتور محمد جبر الأ 1

 [.44]التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق  2

وما بعدها[، التنظير 54نظرية التقعيد الفقهي وأثرها في اختلاف الفقهاء: المصدر السابق ] 3

ـــــين ـ مفهومه و 77الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: المصدر السابق ] وما بعدها[، التقنـــــــــــــــــــ

ن الفقه الثالث ]تقني ضوابطه الخاصة الموضوعية: الدكتور المسعود جمادي، الملتقى الوطني

مه  مخبر الدراسات السلامية والقانونية والاقتصاد 
 
السلامي ـ الواقع و المأمول ـ [ و الذي نظ

السلامي، قسم العلوم السلامية، كلية العلوم النسانية و الاجتماعية،  جامعة محمد 

عراقية، العدد بوضياف، المسيلة، صباح طه بشير، مجلة العلوم السلامية، الجامعة ال

وما بعدها[، التعريف 89، فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ]2015العاشر، 

وما، بعدها[، التنظير الفقهي: 46بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق ]

وما بعدها[، مدى حجية القواعد الفقهية في أحكام 20الدكتور محمد جبر الألفي، الرياض]

قة بنقل الأعضاء وزرعها[،  الملتقى الدولي الثاني ]تطبيقات ا
 
ة المتعل لقضايا الطبية المستجد 

مه مخبر 
 
قة بنقل الأعضاء و زرعها[ والذي ينظ

 
القواعد الفقهية على النوازل الطبية المتعل

 الدراسات السلامية والقانونية والاقتصاد السلامي، قسم العلوم السلامية، كلية العلوم

النسانية والاجتماعية، جامعة محمد بوضياف، المسيلة، النظريات الفقهية نشأتها وظهورها 

وما بعدها[، محاضرات في النظريات 2وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: المصدر السابق ]

 وما بعدها[.19وما بعدها[، النظريات الفقهية: المصدر السابق ]5الفقهية: المصدر السابق ]



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  133 

 

با وصفيا[: أ ـ حقيقة القاعدة الفقهية
ّ
 ]باعتبارها مرك

 * حقيقة القاعدة لغة واصطلاحا:

 وهي مشتقة من القعود وهو نقيض القيام، بمعنى الجلوس ـ حقيقة القاعدة لغة:

(1). 

 جمع قاعدة، ومن تعريفاتها: حقيقة القاعدة اصطلاحا: ـ

 .(2)"القاعدة هي قضية كلية منطبقة على جزئياتها" ما ذكره الجرجاني:

فالقاعدة في اصطلاحها العام سواء كانت قاعدة فقهية أو أصولية أو نحوية أو 

 جميع جزئياته.  ىقانونية، أو غير ذلك فإنها تتسم بصفة مميزة، وهي كونها أمرا كليا ينطبق عل

 نسبة إلى الفقه، وقد سبق التعريف به. حقيقة الفقهية لغة واصطلاحا:* 

]باعتبارها لقبا لهذا النوع من القاعدة[: هناك من  ب ـ حقيقة القاعدة الفقهية

 العلماء من اعتبرها كلية ومنهم من اعتبرها أغلبية، ومن تعريفاتها بناء على هذين المعيارين:

 .(3) عدة حكم كلي ينطبق على جزئياته ليتعر ف أحكامها منه""القاـــــ 

 .(4) ـــ "حكم أكثري لا كلي ينطبق على أكثر جزئياته لتعرف أحكامها منه"

وعلى كلٍ واختصارا فهما مختلفان من حيث العبارة متفقان من حيث المعنى، إذ 

كم ثنى منها قليل والحالذين قالوا إن القواعد الفقهية كلية، من حيث العموم لأن المست

للغالب، فيكون مآل قولهم إلى أنها أغلبية حقيقة وكلية مجازا، والذين اعتبروها من 

 البداية أغلبية نظريا لوجود المستثنيات فيها.

 الفرق بين القاعدة الفقهية والنظرية الفقهية:ج ـ 

 ومن ذلك: *أوجه التشابه:

ق بالفقه.
 
 *كلاهما متعل

 *كلاهما مركب وصفي.

                                           

 [.11/239ان العرب: المصدر السابق ]لس 1

 [.1/51غمز عيون البصائر: شهاب الدين الحموي] 2

 [.1/35شرح التلويح على التوضيح: سعد الدين التفتازاني]3

 غمز عيون البصائر: المصدر نفسه4



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  134 

 

 ومن ذلك: أوجه الاختلاف:*

*القاعدة الفقهية حكم شرعي كلي، بينما النظرية الفقهية دراسة وبحث وتجميع، 

 المقارنة بين النظرية والفقهية غلط من أصله،  ولذلك يرى 
الدكتور عبد الله السعيدي أن 

بين  ق إذ الفرض أن المقارنة لا تكون إلا بين المتماثلات، وليس ذلك كذلك ها هنا، فالفر 

قة حقيقتاهما، إذ القاعدة الفقهية حكم 
 
النظرية الفقهية والقاعدة الفقهية جوهري متعل

ا النظرية الفقهية،   .(1)الفقه من موضوعات فليست حكما لكنها تأليف في موضوعأغلبي، أم 

* القاعدة الفقهية تستند في تقعيدها إلى أحد المصادر الشرعية، بينما تستند 

 في تكوينها إلى دراسة الفقه السلامي ومصنفات الفقهاء. النظرية الفقهية

* القاعدة الفقهية دراسة قديمة تجمع الفروع الفقهية المشتركة في وصف ما، بينما 

 النظرية الفقهية أسلوب علمي جديد للبحث الفقهي.

*التقعيد الفقهي خاضع للاستنباط وطرقه، بينما النظريات الفقهية التي هي 

 وليست استنباطا فقهيا.دراسة محضة 

* القاعدة الفقهية لا تشتمل عموما على أركان وشروط، بخلاف النظرية الفقهية 

ماتها الأركان والشروط.  التي من مقو 

 ـ تقنين الفقه]التقنين الفقهي[: 2

با إضافيا[:أ ـ حقيقة تقنين الفقه: 
 
 ]باعتبارها مرك

 * حقيقة التقنين لغة واصطلاحا:

التقنين مشتقة من القانون، و القانون : *القانون/ لغة ن لغة:ـ حقيقة التقني

ها  ها دخيلة، و منهم من يرى أن  اختلف أهل اللغة في هذه الكلمة]القانون[؛ فمنهم من يرى أن 

ها عريبة أصيلة، و اختلف في أصلها،  بة، و لم يقل أحد أن  ها معر  دة، و منهم من يرى أن 
 
مول

ها رومية،  ها فمنهم من يرى أن  بت، و استخدمت منذو قيل فارسية وقيل يونانية إلا أن   عر 

 العصا المستقيمة حقيقة وتطلق مجازا على القاعدة و المبدأ والأصل. قرون وتعني

                                           

 [.89فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ] 1



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  135 

 

 :(1) له معنيان القانون /اصطلاحا:*

مجموعة القواعد الملزمة التي تحكم سلوك الأفراد وعلاقاتهم  المعنى العام:أ ـ 

 بالمجتمع.

قاعدة أو مجموعة من القواعد تضعها السلطة التشريعية  عنى الخاص:المب ـ 

ن.  لتنظيم أمر معي 

دة، فهناك؛ صناعة القضاء،  والقانون ليس صناعة واحدة، بل هو صناعات متعد 

 وصناعة التشريع، وصناعة الفقه، وصناعة التقنين.

ما تر  التقنين/ لغة:*
 
جمت عن و الذي يظهر أن  أغلب التعريفات الحديثة إن

رت بها، ففي المعاجم الأجنبية يدور معنى التقنين حول سن 
 
المعاجم الأجنبية، أو تأث

 ]مدونة القوانين[، ولذلك القوانين أو تدوينها أو وضعها أو جمعها، ويطلق عليه البعض

ن : وضع القوانين[ جاء في المعجم الوسيط:
 
 .(2) ]قن

المعنى  مختلفة في العبارة متفقة فيله تعريفات كثيرة  :*حقيقة التقنين اصطلاحا

 ومنها:

] هو جمع الأحكام التشريعية التي تحكم النظم التي  : *جاء في ]الموسوعة الميسرة[

تكون فرعا معينا من فروع القانون في متن واحد، مع ترتيبها و تبويبها في نصوص تجعلها 

 .(3) ميسرة التطبيق[

ه: جمع النصوص التشريعية ال*و 
 
ف بأن ن يشمل فرعا من عر  خاصة بموضع معي 

 فروع القانون، واكتفى البعض بإطلاق ]مدونة القانون[، أو ]تدوين القوانين[ على التقنين.

                                           

حو ]ن لدكتور محمد جبر الألفي، من أعمال ندوةمحاولات تقنين أحكام الفقه السلامي: ا  1

دة[ في جامعة المارات العربية المتحدة/  ـــ  08ثقافة شرعية و قانونية موح 

 [.92م، شبكة الألوكة ،]1994مارس 22ــ  20ه/1414شوال10

م، نشر مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق 4/2004المعجم الوسيط: إبراهيم أنيس، ط  2

 [.763الدولية،]

م، المكتبة 2010ه/1/1431الموسوعة العربية الميسرة: مجموعة من العلماء و الباحثين، ط  3

 [.2/1018العصرية، صيدا، بيروت، ]



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  136 

 

فه الدكتور محمد زكي عبد البر بقوله: ]عبارة عن جمع القواعد الخاصة  *و عر 

ناقض، وما فيها من تبفرع من فروع القانون ـ بعد تبويبها، و ترتيبها، وإزالة ما قد يكون بينها 

من غموض في مدونة واحدة، ثم إصدارها في شكل قانون تفرضه الدولة، عن طريق الهيئة 

ا إذا كان مصدر هذه القواعد التشريع،  التي تملك سلطة التشريع فيها، بصرف النظر عم 

 .(1) [ أو العرف، أو العادة، أو القضاء، أو غير ذلك من مصادر القانون 

 نسبة إلى الفقه، وقد سبق التعريف به.لغة واصطلاحا: حقيقة الفقه * 

 [: باعتباره لقبا لهذا النوع من التقنين ] ب ـ حقيقة تقنين الفقه

، [ ]تقنين الشريعة السلامية لقد استعمل بعض العلماء والباحثين مصطلح

 [، ومن ذلك: تقنين الفقه السلامي وبعضهم مصطلح]

يعني صياغة جديدة لفقه تليد،  تقنين الشريعة:و  ] *يقول محمد كمال الدين إمام:

ب أحدث ما وصل  ا الصياغة الجديدة فهي في الشكل، والأسلوب، فالواجب أن نتعق  أم 

ا الفقه التليد فهو رصيدنا  إليه فن التقنين من حيث التعبير، والترتيب، والتنسيق، أم 

لوا العقل الفقهي
 
 .(2)[ المذخور الذي أبدعته أجيال متعاقبة مث

ف الدكتور وهبة الزحيلي تقنين الفقه بقوله: ط ] *و يعر  ة صياغته في مواد مبس 

تيسيرا لرجوع القضاء إليه توحيدا لأحكام القضاة، وتسهيلا لأمر المتقاضين بمعرفة 

 .(3) [ الحكم الذي يُتقاض ى على أساسه

ل بعض الباحثين استخدام مصطلح ]تقنين الفقه[ على ]تقنين الشري ة[؛ عو يفض 

لكون الشريعة هي الوحي وتشمل أمورا اعتقادية وأمورا أخلاقية، وهي لا تخضع للتقنين، 

بينما الفقه يقصد به الأحكام العملية فقط، ومن الأحكام العملية قسم العبادات ولا 

                                           

تقنين الفقه السلامي ]المبدأ و المنهج و التطبيق[: الدكتور محمد زكي عبد البر، عُني بنشره  1

م، طبع على نفقة 1986ه/2/1407، طو طبعه خادم العلم عبد الله بن إبراهيم الأنصاري 

 [.21إدارة إحياء التراث السلامي بدولة قطر،]

قيس ي [: رافع ليث سعود جاسم ال ] تاريخه ـ فقهه ـ ضوابطه نظرات في تقنين الفقه السلامي  2

[54.] 

 [.1/27: المصدر السابق ] الفقه السلامي و أدلته  3



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  137 

 

يشملها التقنين هي أيضا، ولكن قسم المعاملات هي التي يدخلها التقنين، فالمقصود الفعلي 

هو تقنين أحد أقسام الفقه وهو القسم الخاص بفقه المعاملات، كما أن   من التقنين

 القانون الوضعي بجميع فروعه التقليدية يقابلها قسم المعاملات في الفقه السلامي.

لي في أن يجتمع الطابع اللزامي، والطار الشك *و ينبغي التنبيه في تعريف التقنين:

نة كي تعد تقنينا المدونات الصادرة عن جهات، أو أفراد ليست لهم صفة  ، كما أن  (1)المدو 

كرات اليضاحية، 
 
إلزامية لا تعد تقنينا رسميا، بل هي محاولة تقنينية، كما أن  المذ

ومدونات الأحكام القضائية الصادرة عن الدولة، أو مجموع فتاوى علماء هيئة رسمية لها 

ها لا تأخذ شالبت في قضايا كثيرة، وأحكامها لها صفة إلزامية  كل لا تعد تقنينا كذلك لأن 

 التقنين في ترتيبها، وتبويبها، وترقيمها.

 مجرد عملية فنية مهمتها صياغة [ تقنين الفقه السلامي *و قد يبدو للبعض أن  ]

الأحكام الشرعية في شكل نصوص، ومواد تعطى كل منها رقما، وترتب ضمن أبواب، 

انين الوضعية، لكن ثمة قضية أخرى تتجاوز حدود وفصول على غرار ما هو جار في القو 

ها أهم عنصر فيه، وهي  الصياغة، والتنظيم الشكلي للتقنين، ولا نكون مبالغين إذا قلنا أن 

كذلك مصدر غالب الشكالات التي تطرح بمناسبة تقنين الفقه السلامي، ألا وهي 

 .(2)القضايا التي تعرض عليهم [، أي إلزام القضاة برأي معين يحكمون بموجبه في اللزام ]

*ومن أفضل التعريفات المعاصرة لتقنين الفقه هو تعريف الدكتور شويش 

فه بقول:] صياغة الأحكام الفقهية ذات الموضوع الواحد التي لم يترك  المحاميد، حيث عر 

                                           

 [.35[: الدكتور محمد زكي عبد البر ] هج و التطبيقالمبدأ و المن تقنين الفقه السلامي ] 1

ن بها في تشريعات الحدود ـ وقت اكتضوابط تقنين الشريعة السلامية و   2
 
ال ممدى التزام المقن

: الدكتور عبد الباسط الهادي النعاس، محاضر بقسم الشريعة المسؤولية الجنائية نموذجا ـ

 ، على الرابط:17مجلة دراسات قانونية، العدد: السلامية كلية القانون، جامعة الفاتح، 

https://www.riyadhalelm.com/play.php?catsmktba=8920:9 ، تاريخ الزيارة  

 [. 10 / 9م. ]4/2021/

https://www.riyadhalelm.com/play.php?catsmktba=8920


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  138 

 

ز بينها بأرقام متسلسلة ومرتبة ترتيبا منط يا قتطبيقها لاختيار الناس، في عبارات آمرة يمي 

 .(1) [ بعيدا عن التكرار و التضارب

 ج ـ الفرق بين تقنين الفقه والنظرية الفقهية: 

 ومن ذلك: *أوجه التشابه:

ق بالفقه.
 
 *كلاهما متعل

 *كلاهما مركب.

 ومن ذلك: أوجه الاختلاف:*

ق والاسترسال في الحاطة بجوانب الموضوع، في  *إن  التنظير الفقهي يمتاز بالتعم 

 الفقهي يختص بالوجازة ودقة الطرح اللفظي. حين التقنين

 *إن  التنظير الفقهي اللزام يكون فيه ديانيا، بينما التقنين الفقهي ديانيا وقضائيا.

*التنظير الفقهي سابق في وجوده الذهني، والواقعي للتقنين الفقهي، ويعد ثمرة 

 التقعيد المسبوق بالتنظير الفقهي.

 :(2) يةثانيا ـ نشأة النظريات الفقه

                                           

ية تحليلية: الدكتور شويش هزاع مسيرة الفقه السلامي المعاصر و ملامحه دراسة وثائق  1

علي المحاميد، رسالة دكتوراه في الفقه و أصوله، إشراف الدكتور محمد نعيم ياسين، كلية 

 [.361،] م2000الدراسات العليا في الجامعة الأردنية/

 النظرية الفقهية: الدكتور محمد الفقيه، شبكة الألوكة، على الرابط:  2

https://www.alukah.net/sharia :التنظير الفقهي: المصدر 27/12/2024، تاريخ الدخول ،

ا[، التعريف بالنظريات وما بعده48السابق ، فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ]

وما بعدها[، النظرية الفقهية والنظام الفقهي: 45الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق ]

النظرية  (79) معتز الخطيب، وقائع الندوة الفقهية السنوية في سلطنة عمان، على الرابط:

، تاريخ الزيارة:  Mutaz Al-Khatib - Academia.edu  الفقهية والنظام الفقهي

وما بعدها[، النظريات الفقهية نشأتها 9السابق ] م، التنظير الفقهي: المصدر27/12/2024

وما بعدها[، محاضرات في 14وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: المصدر السابق ]

 وما بعدها[،6النظريات الفقهية: المصدر السابق ]

https://www.alukah.net/sharia/0/27217/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  139 

 

راث الفقهي،
ُّ
 الفقهية كمصطلح مُتداول في الت

ُ
عْرَف النظرية

ُ
وإن وجد  لم ت

راثية تحمل اسمَ نظرية مثل
ُ
 "نظرية العقد" لشيخ السلام المضمون، وما عرف من كتب ت

ا. ف الناشر من باب التسويق غالبا  ابن تيمية، فهي من تصرُّ

، التسمية للدكتور أحمد الريسونيوما نسب إلى الشاطبي من نظرية المقاصد، فإن  

 [، وإن كان للإمام الشاطبي ضمن كتابه نظرية المقاصد عند المام الشاطبي ] مؤلف كتاب

اه كتاب المقاصد.  الموافقات كتاب خاص سم 

وكذلك نجد المام القرافي المالكي في كتابيه ]الفروق[، و]الحكام في تمييز الفتاوى 

ه وضع الفروق مشتملا على القواعد الفقهية.عن الأحكام[ لم يسمها نظري
 
 ة، بل إن

وكذلك وضع كتابه الحكام مشتملا على مطالب تدور حول التمييز بين الفتيا 

وحكم القاض ي، وماله صلة بتلك الفروقات، وقد أوردها بطريقة الأسئلة التي بلغت 

 .(1)عشرين، ثم أعقبها بذكر الأجوبة

 
َّ
عْرَف وتتداول إلا

ُ
ها لم ت ا، والقانونية على   في هذا العصر،لكنَّ عصر النظريات عموما

 وجه الخصوص.

وقد تزامنتْ مع ظهور الاستشراق، واتهام أعداء الدين التشريع السلامي بالعجز 

بَه التي أثارها خصومُ الفقه السلامي من عدم 
ُّ
ي للش ِ

عن تلبية احتياجات العصر، والتصد 

درته على مُواكبة العصر، وأنَّ 
ُ
ضاياه صالحة لأزمانٍ مَضَت فقط، وأنَّ القانونَ الغربي ق

َ
ق

ما نقلها  حِطاط، وأنه في جوانبه المتميزة إنَّ
ْ
متفوقٌ عليه من وجوه كثيرة، وأنه نِتاج قرون الان

ه من المعاني  ِ
و 
ُ
ل
ُ
هم بخ وماني، وليست هذه الجوانبُ أصيلة في الفقه، كما اتُّ من القانون الرُّ

خاط
ُ
م التي ت

َ
فاع عنه، وإظهار والحِك ِ

ب العقول؛ مما اضطر نفر من المعتنين بالفقه للد 

ها استجابة لمطلب  أصالته، وتفرده وتميزه، ومن ذلك اهتمامهم بالنظرية الفقهية، ورأوا أنَّ

م  -على فرض خلوه منها  -العصر، وأنَّ الفقه 
َ
لا بد أن يكملَ مسيرته وتطوره؛ ليقدم للعال

ا لجهود العلماء السابقين؛ حيث كانوا مُتفاعلين مع ثقافات  أروعَ النظريات ويُعَدُّ  هذا تتْميما

                                           

بق االنظريات الفقهية نشأتها وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: المصدر الس  1

[14/15.] 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  140 

 

عصورهم، مستجيبين لقضاياها؛ مما أسْهَم في ازدهار الحضارة السلامية، وقد أثروا 

 الفقهَ بدراسات دقيقة واسعة.

رت ثلة من أساتذة الفقه السلامي، ورواده عن سواعدهم، وأرادوا إتمام  فشم 

س له ا السابقون، فأظهروا بشكل جلي وواضح جوانب الحيوية في الفقه مرحلة أس 

السلامي، وقدرته على الحكم على كل أمر وحدث، ولو وليد ساعته، وما يمتاز به من 

قواعد مضبوطة وأصول مطردة، محاولين إعادة صياغة التراث الفقهي القديم بشكل 

دة من وضع أصول يتلاءم مع حاجة العصر ليكملوا ما بدأه السابقون في ج وانب متعد 

الفقه التي يعتمد عليها الفقيه في استنباط الأحكام، مع بيان المصادر الأصلية من قرآن 

وسنة والتبعية من القياس وغيره، أو بيان الأحكام الشرعية التفصيلية الجزئية، أو 

ظائر، والنالقواعد الفقهية الكلية، وما يندرج تحتها من علم الفروق والألغاز والأشباه 

فنتج عن جهدهم المنبثق من دافع الغيرة والحرص ما عرف بالنظريات الفقهية، التي رأوا 

مه غير المسلمين من  ق على كل ما يقد  رات العصر، وقدرة على التفو  فيها استجابة لتطو 

 .(1)قوانين وأنظمة

مع، اولم يفت العلماء القدماء جمع المسائل وترتيب مباحثها وسياقها في مصنف ج

ر العام لضروريات أجزاء المسائل الفقهية المبحوثة والمستنتجة، ولكن لا  يعطي التصو 

يوجد في تراثنا الفقهي السلامي إلى عهد قريب صياغته في صورة نظريات، إلا في العهد 

المتأخر الذي شاع فيه التدوين القانوني لتنظيم حياة الناس ومعاملاتهم في تسيير 

 .(2)حيوية تحاكمهممدنيتهم، وتيسير 

روا أحكام المسائل  " يقول الدكتور وهبة الزحيلي: ومن المعروف أن  فقهاءنا لم يقر 

عة عنها، على وفق المنهاج  الفقهية على أساس النظريات العامة، وبيان المسائل المتفر 

ا مالقانوني الحديث، وإنما كانوا يتتبعون أحكام المسائل والجزئيات والفروع، مع ملاحظة 

                                           

النظريات الفقهية نشأتها وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: المصدر السابق   1

[14/15/16.] 

 [.45/46التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق ] 2



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  141 

 

تقتضيه النظرية، أو المبدأ العام الذي يهيمن على تلك الفروع، ولكن بملاحظة أحكام 

 .(1)الفروع يمكن إدراك النظرية وأصولها"

فلم تكن في العهد الأول الحاجة ملحة في نحو هذا النوع من التآليف، لكن في زمن 

وء العوائق ليفي في ضاختلطت فيه الحضارات، واحتيج إلى التجديد، في صور الاجتهاد التأ

التي أنتجتها ظاهرة الاستدمار، والحملات الصليبية والتغريبية، صار الوضع حرجا للبناء 

الفقهي، فصارت هذه الصياغة بمنهج عصري يواكب أسلوب التقنين، ومن ثم شاع 

 إطلاق هذا المصطلح في مدونات 

قتض ى قيام م المعاصرين التنظيرية والتطبيقية، وذيوعه في المتشرعين دليل

البواعث على هذا النحو من صياغة الفقه، فصار برهانا على صلاحية الفقه السلامي، 

دة استجلبت أنواعا من المقارنات عند أراب القانون في صعيد الجامعات  وأن  حيويته متجد 

والمؤتمرات التي تلاقحت فيها الفهوم، وتواصلت فيها الكفاءات، وتصويب كثير من 

رات ع لى السلام، بدراسة موضوعية، ووعي حضاري، أعطت اعترافا له وبجدارة، التصو 

 .(2)فاقتربت الأحكام التشريعية أكثر في تقويم أنظمة المؤسسات

 :(3)ثالثا ـ مصطلح النظريات الفقهية بين مؤيّديها ومعارضيها

ي تلقد أخذت التسمية لهذا العلم باسم النظريات الفقهية من الكتابات القانونية ال

يسمونها]نظريات قانونية نظامية[، ومن هنا فقد كتب الفقهاء المعاصرون في مقارنة هذه 

الدراسات القانونية بعلوم الشريعة وأسموها]النظريات الفقهية[،ولذلك اختلف العلماء 

                                           

 [.7/4الفقه السلامي وأدلته: المصدر السابق ] 1

 وما بعدها[.46دراستها: المصدر السابق ] التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية 2

 النظرية الفقهية: الدكتور محمد الفقيه، شبكة الألوكة، على الرابط:  3

https://www.alukah.net/sharia :النظريات الفقهية: 27/12/2024، تاريخ الدخول ،

[، 208وما بعدها[، تاريخ الفقه السلامي: الدكتور عمر سليمان الأشقر]27المصدر السابق ]

[، النظريات الفقهية نشأتها  وما بعدها  148 ]ن الفقهية: الدكتور يعقوب الباحسي القواعد

[، التنظير  وما بعدها 17 بالقواعد الفقهية: المصدر السابق ] وظهورها وتطبيقاتها مقارنة

 الفقهي: المصدر السابق.

https://www.alukah.net/sharia/0/27217/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9


 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  142 

 

د لهذا  المعاصرون في مدى دقة وصحة مصطلح النظرية الفقهية على قولين: بين مؤي 

 المصطلح ورافض له.

 ـ المؤيّدون لمصطلح]النظرية الفقهية[ وأدلتهم: 1

إنه قد لاقى استعمال مصطلح النظرية  أ ـ المؤيّدون لمصطلح]النظرية الفقهية[:

الفقهية قبولا واسعا في ميادين أهل العلم، ولا سيما الذين تصدوا للقضايا المعاصرة، ومن 

دين لها والقائلين بها؛ الشيخ مصطفى أحمد الزرقا ،وكذا (2)، والدكتور وهبة الزحيلي(1)المؤي 

فت كتب عديدة تحمل اسم 
 
من شاركوا في صياغة بعض النظريات والتأصيل لها، وقد أل

حيث ذهَب عددٌ منَ الفُقهاء والباحثين  النظرية، أو تتعر ض في جزء منها لفكرة النظرية

بول هذا المصطلح والتعامُل معه، وقد خرج خلال السنو 
َ
دٌ لا ات الماضية عدالمعاصِرين إلى ق

ها الكلام على النظرية، ومنها 
َ
يستهان به من الكتب التي تحمل اسم النظرية، أو تتضمن داخِل

على سبيل المثال: "نظرية العقد في الفقه السلامي"، للشيخ شوكت العدوي، و"الملكية 

يخ ا للشونظرية العقد"، للشيخ محمد أبي زهرة، و"نظرية العقد"، و"نظرية الحق"، كلاهم

محمد سلام مدكور، و"النظريات الفقهية"، ليوسف المرصفي، و"المدخل إلى الفقه 

م فيه عن نظريات: الملكية، والعقد، 
َّ
ل
َ
السلامي العام"، للشيخ مصطفى الزرقا، وقد تك

ة، و"نظرية التقْعيد الفقهي"، للدكتور  والعُرف، والمؤيدات الشرعية، ونظرية الالتِزام العامَّ

لروكي، و"نظرية الضمان في الفقه السلامي العام"؛ للدكتور محمد فوزي فيض محمد ا

ات،   في الأكاديمِيَّ
ا
ا ومُتداوَلا

ا
ساغ

َ
صطلحُ مُست

ُ
 في هذا، وقد أصبح الم

ٌ
 طويلة

ُ
الله، والقائمة

 والمجامع الفقهية، ولدى أكثر الفقهاء المعاصِرين.  

 ومن أدلتهم على ذلك: [: النظرية الفقهية ] أدلة المؤيّدين لمصطلحب ـ 

                                           

[، التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية  1/329 المدخل الفقهي العام: المصدر السابق ]1

 وما بعدها[، محاضرات في النظريات الفقهية: المصدر السابق 48دراستها: المصدر السابق ]

 [، هاوما بعد 11 ]

 [. 2837 / 4الفقه السلامي وأدلته: المصدر السابق ] 2



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  143 

 

ه مجرد اصطلاح، ولا  *إن  اسم النظرية ليس فيه حكم
 
شرعي، بل غاية ما فيه أن

، ولا يشتمل على حكم، فيقال]نظرية الحق[، ونحوها، ولا يصح أن (1)مشاحة في الاصطلاح

 يقال: إن هذا هو الحكم الشرعي.

 و قطعي، ومنها ما هو ظني، إذ* إن  النظريات التي هي في مقابلة الضروريات منها ما ه

: ظني وقطعي، وكل منهما يدخله النظر والاستدلال، فهناك ن المعلوم أن  الدراك ينقسم إلىم

 أمور نظرية لكنها قطعية لا تعرف إلا بعد الدليل، فإذا عرفت بدليلها قطع الناس بها.

زام، وذلك ه لا انه* إن  الكتابة في النظريات الفقهية دعوة للفقه السلامي، وتقريب ل

لأن  فيها بيانا للكتابات الفقهية، وتسهيلا لمراجعتها للقوانين، ومقارنة لها بما يوجد في 

ا فإن  الكتابات، ومن هن ان لأوجه الخطأ، والتقصير في هذهالكتابات القانونية، وفيها بي

قة با
 
الفقهية  لنظرياتالكتابة في هذا الجانب له ثمرات عديدة، ودراسة هذه المسائل المتعل

 فيه رد لهجمة جائرة، ويراد بها مسخ الأمة، وجعلها أمة تابعة لغيرها في الباطل.

دة، وإنما  ل نجد أن  الفقه ليس حصيلة النصوص الشرعية المجر  ه لدى التأم 
 
* إن

يجمع إلى ذلك اجتهادات العلماء في فهمها وتفسيرها، والقياس عليها، والبناء على مقاصدها، 

 ر مدخل.فللنظ

* إن  النظرية مجرد مصطلح، ولا مشاحة في الاصطلاح إذا فهم المعنى، وكونه 

ا كونه  مصطلحا غربيا لا يعيبه لكونه ليس مقصودا لذاته، بل هو مجرد اصطلاح شكلي، وأم 

مبتدعا محدثا فهذا من حيث اللغة، لا من حيث الشرع، لأن  البدعة لا تدخل في الوسائل، 

 غايات.وإنما تكون في ال

 ومن ذلك:: (2) *هناك أهمية كبيرة وفوائد جمّة لدراسة النظريات الفقهية

                                           

قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح دراسة أصولية تطبيقية: الدكتور محد الجيزاني، مجلة   1

 وما بعدها[.102ه]1430الأصول والنوازل، العدد الثاني، رجب 

[،  وما بعدها 40/ وما بعدها 37 / وما بعدها 25 النظريات الفقهية: المصدر السابق ]  2

[، محاضرات في  وما بعدها 48 التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها: المصدر السابق ]

[، فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر  وما بعدها 11 النظريات الفقهية: المصدر السابق ]

 [. وما بعدها 46 السابق ]



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  144 

 

ـــ ـتيسير البحث في الفقه على القانونيين، فإننا عندما نرغب في عرض الأحكام الفقهية 

المستمدة من النصوص على الباحثين في الدراسات القانونية، لابد لنا من مخاطبتهم 

ا يشق عليهم، وذلك يتطلب باصطلاحاتهم، فإن  الرجو  ع إلى كتب الفقه السلامي الأصيلة، مم 

تقريب الفقه إلى القانونيين بأن يصاغ على طريقتهم، وفي هذا يقول الدكتور عبد الرزاق 

هذه الشريعة لو وطئت أكنافها، وعبدت سبلها لكان لنا من هذا التراث الجليل  " السنهوري:

هذا وفي قضائنا، وفي تشريعنا، ثم لأشرفنا نطالع العالم ب ما ينفخ روح الاستقلال في فقهنا،

 .(1)النور الجديد فنض يء جانبا من جوانب الثقافة العالمية في القانون"

ــــ  تعزيز الثقة بالفقه السلامي، إذ قد وجدت هجمات كاذبة مغرضة من بعض 

ف هذه الكتابات بعض ضعاف  وس ممن النفالمستشرقين تجاه التشريع السلامي، وتلق 

ينتسب إلى هذا الدين، وأعادوا صياغتها بصياغات محلية ليوهموا الناس أن الدراسة 

قة لمصالح الناس، ومن ثم فعرض الفقه السلامي بهذه  القانونية هي الدراسة المحق 

 الصياغة الجديدة يحصل بها تعزيز للثقة بالدراسات الفقهية.

مية، والحكم والمقاصد التي اشتملت عليها، مما ــــ التنبيه على أسرار الشريعة السلا 

يكسب النسان معرفة بالقواعد العامة للشريعة السلامية، وبالمزايا التي احتوتها أحكامها 

 المختلفة.

اب يأتي بمسائل متشابهة في  ــــ  التعريف بالفرق بين المسائل، فإن  عددا من الكت 

قت بينها بناء على أسباب تقتض يالصورة، فيعطيها حكما واحدا، بينما نجد ا  لشريعة قد فر 

 التفريق بين هذه المسائل.

م أو 
 
ــــ  إثبات اتساق الشريعة السلامية وانتظامها وعدم تعارضها، فإنه ما من متكل

م أو يكتب إلا ويوجد في كلامه أو كتابته نوع تعارض وتناقض، بخلاف نصوص 
 
ف يتكل

 
مؤل

ِ   ، قال تعالى:﴿حي فإنها خالية من ذلك كلهالو 
َّ

يْرِ اللّ
َ
انَ مِنْ عِندِ غ

َ
وْ ك

َ
قُرْآنَ ۚ وَل

ْ
رُونَ ال  يَتَدَبَّ

َ
لا

َ
ف
َ
أ

ا ثِيرا
َ
ا ك

ا
ف

َ
تِلا

ْ
وَجَدُوا فِيهِ اخ

َ
 .(2)﴾  ل

                                           

 ]ه  ــــــــــــ و[.نظرية العقد: الدكتور عبد الرزاق السنهوري 1

 82النساء:  2



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  145 

 

ب  ـــ  تكوين الملكة الفقهية القادرة على استخراج الأحكام من أدلتها، فعندما يتدر 

ن لديه قدرة على النسان على تقويم الكتابات الحقوقية من خلا ل الأدلة الشرعية، يتكو 

 استخراج الأحكام من الأدلة.

ـــ سهولة الاتصالات وسرعتها بين العالمين السلامي والغربي في كل المجالات، ومن ثم 

مة للدراسات الحقوقية.  فإن هذا التواصل يجعلنا نحرص على إبراز الدراسات الفقهية المقو 

نا نحتاج ـــ انتشار سن  القوانين بج
 
ميع البلدان في مختلف مناحي الحياة، ومن ثم فإن

إلى الكتابة في النظريات الفقهية والحرص عليها من أجل إظهار النظرة الشرعية السلامية، 

ق بتلك المبادئ القانونية.
 
 والدراسات الفقهية فيما يتعل

عل دراسة ـــ تنامي الرغبات المطالبة بتحكيم الشريعة السلامية، وهذا ما يج

 النظريات الفقهية من الأمور المطلوبة.

ـــ النظرة الازدواجية في وسائل العلام، وما تبع ذلك من بيع للذمم قصد الثناء والمدح 

لكل ما هو غربي، والذم والقدح في كل ما يقابله، ومن ثم تظهر الحاجة الملحة إلى إبراز 

 مزايا النظرة السلامية فيها. الدراسات الفقهية في المسائل الحقوقية، مع بيان

ها إذا  ق الشريعة السلامية على تلك الدراسات القانونية، وأن  ـــ الرغبة في إظهار تفو 

قورنت تلك الدراسات القانونية بالدراسات الفقهية، علم نقص هذه الدراسات القانونية، 

ز الأشياء.ضدها تتوبالمقارنة بين الشيئين المتقاربين يعرف الفرق بينهما، وقد قيل وب  مي 

ـــ  محاولة علماء الشريعة تعديل القوانين الوضعية لتكون متوافقة مع الشرع، وذلك 

 بإبعاد المخالفات الشرعية التي اشتملت عليها تلك القوانين والأنظمة الوضعية.

ـــ الرغبة في إعادة صياغة الفقه السلامي صياغة جديدة، كما أشار إلى ذلك الشيخ 

 .(1)الزرقامصطفى 

ـــ رغبة علماء الشريعة في تسهيل مراجعة الفقه السلامي على القانونيين ليستفيدوا 

نه، فيكون هذا من إبراء الذمة من جانب، وليكون معينا  من العلم الذي اشتمل عليه وتضم 

 لهم على ترك مخالفة الأحكام الشرعية من جانب آخر.

                                           

 [.1/330المدخل الفقهي العام: المصدر السابق ] 1



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  146 

 

ي بداية القرن الرابع عشر الهجري، التاسع عشر ــ ـاحتلال عدد كبير من بلاد السلام ف

نت عدد من الدول الغربية من السيطرة على عدد من الدول السلامية، 
 
الميلادي، حيث تمك

 وأوجد ذلك احتكاكا واتصالا بين المسلمين وغيرهم، فاحتيج إلى مثل هذه الدراسات المقارنة.

م الشريعة، حيث وجد ــ  ظهور بعض الدراسات الاستشراقية المتصلة بعلو 

قة 
 
مستشرقون يدرسون الأحكام الشرعية، وكانت بعض هذه الدراسات الاستشراقية متعل

 بالمقارنة بين الدراسات الحقوقية والقانونية والمؤلفات الفقهية.

ــ فرض تطبيق القوانين الغربية الوضعية في عدد من الدول السلامية، ووجود 

ا احتيج معه إلى إبراز النظرة ضغوطات من أجل التزام العمل ب مثل هذه القوانين، مم 

ى  الشرعية في المسائل التي اشتملت عليها تلك القوانين الوضعية من خلال ما يسم 

 بالنظريات الفقهية.

بت تفاريعه، ورتبت مباحثه، وجمعت روابطه أحكاما  ـــ تسهيل فهم الموضوع الذي قر 

 وقواعد.

ه، إذ تجتمع لدى الباحث دقة المعاني الجامعة في أغوار  ــ تحصيل المقصود من التفق 

الفقه، واستثمارها في التفصيل، ونبذ التكرار، وكذلك إدراك أبعاد النوازل والمحدثات، 

 واستخراج وجوه الموازنات، لتستبين محاسن الشريعة، وإمكانية نفوذها في العالمين.

ن فيه وترتيبها على النحو الذي يكو  ـــ من شأن النظريات الفقهية تقريب المادة الفقهية

صاتهم.  فهم صحيح للأحكام الفقهية لدى الباحثين والدارسين بمختلف تخص 

 [ وأدلتهم: النظرية الفقهية ] ـ المعارضون لمصطلح 2

وقد انتقد بعض علماء الشريعة هذه  [: النظرية الفقهية ] أ ـ المعارضون لمصطلح

ضَهم لهذا االتسمية، و 
ْ
، ومن أبرزهم الدكتور عمر سليمان الأشقر حيث  لاصطلاحأبْدوا رَف

وهذه التسمية: النظريات الفقهية تحتاج إلى إعادة نظر، فالنظرية وليدة الفكر  " قال:

ل منصوص عليه، وليس نتاجا للفكر النساني،  النساني، والأحكام الشرعية كثير منها منز 

كل مجموعة متجانسة من الأحكام عقدوا ولذلك كان الفقهاء أدق عندما سموها أحكاما، و 

 .(1)" لها بابا، وبعض المعاصرين يميلون إلى تسمية هذه النظريات بنظم السلام وهذا أقرب

                                           

 [.208تاريخ الفقه السلامي: المصدر السابق ] 1



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  147 

 

ا ذكرنا نجد أن  :" ويقول الدكتور يعقوب الباحسين وبسبب خلو الفقه السلامي مم 

 . (1)" [ في الفقه نظرية الكثيرين من شيوخ العلم يميلون إلى رفض اصطلاح]

وإذا كانت صياغة الفقه السلامي على هيئة  :" عبد الله السعيدي ويقول الدكتور 

النظرية محاكاة لما عليه القانونيون، فلا خروج عن ربقة التقليد، بل هو خروج من ربقة إلى 

 .(2)" ربقة

 ومن أدلتهم على ذلك: [: النظرية الفقهية ] أدلة المعارضين لمصطلحب ـ 

النظريات يشعر بأنها آراء مجردة عن الوحي، أو افتراضات بشرية  ثبتت  ـ إن  اسم 1

صحتها بالتجربة، ويمكن تطويرها، بينما الأحكام الفقهية مستقاة من الكتاب والسنة، ومن 

د، وتوضيحه  أ ثم فتسمية الأحكام الشرعية باسم نظريات يبقى محل إشكال وترد 
َ
نَّ النظرية

ل ونظر إنساني  تأمُّ
ُ
ا الفقه فهو مُستمَد من نصوصِ الوَحْيَيْنِ، وتحريك  وليدة صِرْف، أمَّ

 التي ليستْ بنصوص بالأدلة 
ُ
يَت الأدلة ِ

صوص الشرعية؛ لذلك سُم  النظر فيه يدور حول النُّ

ة، وهي أخذت مكانَها كأدلة مِن كونها تابعة للنصوص، نش ئ ونعترف أ فكيف نأتي التبعِيَّ
ُ
و ن

ق بالفقه قائما 
َّ
ا يتعل  ا على النظر النساني البحت؟!علما

ه مجرد  إن  اسم النظرية ليس فيه حكم وردّ هذا الإشكال:*
 
شرعي، بل غاية ما فيه أن

، ولا يشتمل على حكم، فيقال]نظرية الحق[، ونحوها، (3 ) اصطلاح، ولا مشاحة في الاصطلاح

 الحكم الشرعي.  ولا يصح أن يقال: إن هذا هو

ور التي تفتقر إلى نظر واستدلال، وتكون محل اجتهاد، وهي ـ إن  النظريات هي الأم 2

 تقابل القطعيات، وكثير من المسائل الفقهية وقواعد الفقه قطعي.

لا يخلو هذا الكلام من نوع نظر وذلك: لأن  النظريات التي هي  إنه :وردّ هذا الإشكال*

م لمعلوم أن  الدراك ينقسن افي مقابلة الضروريات منها ما هو قطعي، ومنها ما هو ظني، إذ م

                                           

 [.148القواعد الفقهية: المصدر السابق ]  1

 [.50فقه النظرية والنظرية الفقهية: المصدر السابق ] 2

لية تطبيقية: الدكتور محد الجيزاني، مجلة قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح دراسة أصو   3

 وما بعدها[.102ه]1430الأصول والنوازل، العدد الثاني، رجب 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  148 

 

: ظني وقطعي، وكل منهما يدخله النظر والاستدلال، فهناك أمور نظرية لكنها قطعية لا إلى

 تعرف إلا بعد الدليل، فإذا عرفت بدليلها قطع الناس بها.

ـ إن  في هذه النظريات نوع انهزام؛ لأن  فيها تركا للفقه السلامي الواسع الذي كتبت  3

 لقرون عديدة، واستعاضة عنه بالنظر في المسائل بناء على الكتابات القانونية. فيه المؤلفات

إن  هذا التقرير خطأ، فالكتابة في النظريات الفقهية دعوة للفقه  وردّ هذا الإشكال:*

السلامي، وتقريب له لا انهزام، وذلك لأن  فيها بيانا للكتابات الفقهية، وتسهيلا لمراجعتها 

التقصير ان لأوجه الخطأ، و رنة لها بما يوجد في الكتابات القانونية، وفيها بيللقوانين، ومقا

الكتابات، ومن هنا فإن  الكتابة في هذا الجانب له ثمرات عديدة، ودراسة هذه  في هذه

قة بالنظريات الفقهية فيه رد لهجمة جائرة، ويراد بها مسخ الأمة، وجعلها أمة 
 
المسائل المتعل

 الباطل.تابعة لغيرها في 

ل وجهة نظره إلى  4
 
ـ إن  النظرية تقوم على أساس التنظير الفكري للإنسان، فهي تمث

ا الفقه فأساسه النص الشرعي، أو ما استند إليه.   الأمور، أم 

ل نجد أن  الفقه ليس حصيلة النصوص الشرعية  وردّ هذا الإشكال:* ه لدى التأم 
 
إن

دة، وإنما يجمع إلى ذلك اجتهادات العلماء في فهمها وتفسيرها، والقياس عليها، والبناء  المجر 

 على مقاصدها، فللنظر مدخل.

ـ كون النظرية من مصطلحات الفقه الغربي والوضعي، والفقه غني بمصادره،  5

نتها الأبواب والفصول  ز بموضوعاته ومسائله، وقد سبقت أحكامه وتفريعاته التي تضم  متمي 

ها من الأمور المحدثة المبتدعة، وتوضيحه؛ كل التشريعات والدساتير حادثة ون ك الوضع، وأن 

مصطلح النظرية تقليدا للقانون الغربي، بينما الفقه السلامي مُتميز في مصادره ومسائله، 

ة؟! وكل أنواع تشكلاته، نْ يصاغ بصياغة نظريَّ
َ
 وهل الفقهُ في حاجة لأ

حة في الاصطلاح إذا فهم إن  النظرية مجرد مصطلح، ولا مشا وردّ هذا الإشكال:*

المعنى، وكونه مصطلحا غربيا لا يعيبه لكونه ليس مقصودا لذاته، بل هو مجرد اصطلاح 

ا كونه مبتدعا محدثا فهذا من حيث اللغة، لا من حيث الشرع، لأن  البدعة لا  شكلي، وأم 

 تدخل في الوسائل، وإنما في الغايات.

دين ومعارضين لمصطلح النظريومن خلال كلام الفريقين  :الترجيح وسببه* ة  من مؤي 

 يجدهم:



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  149 

 

 * متفقين على عدم وجود مصطلح النظرية في كلام الفقهاء السابقين.

*  وكذلك لم يعتبر أحد منهم النظرية دليلا مستقلا، ولا تبعيا في استنباط الأحكام 

 الفقهية.

ل 
 
د وجه بوجو * وهم متفقون كذلك على محتواها ومدلولها، وأسس تكوينها، والمتمث

رة في أكثر من  اشتراك أو شبه في تفاصيل الأحكام المندرجة تحت باب واحد أو جزئية متكر 

ل في الكشف 
 
 عن تلك الجزئيات، أو وجوهباب، كلفظ العقد مثلا، وأن عمل الفقيه يتمث

الشبه المشتركة في الفروع المختلفة، وبعد ذلك يدرجها تحت ما سمي  لاحقا نظرية عند من 

   إلى جواز تلك التسمية،ذهب 

لاتها من علم التخريج ونحوه  ومنعها البعض الآخر لما رأوا في القواعد الفقهية ومكم 

 .(1) غنية وكفاية

* ومن ثمة يمكن اعتبار الخلاف بينهما خلافا لفظيا، وليس معنويا إذ النظرية مجرد 

كونه ربيا لا يعيبه لمصطلح، ولا مشاحة في الاصطلاح إذا فهم المعنى، وكونه مصطلحا غ

ا كونه مبتدعا محدثا فهذا من حيث  ليس مقصودا لذاته، بل هو مجرد اصطلاح شكلي، وأم 

 اللغة، لا من حيث الشرع، لأن  البدعة لا تدخل في الوسائل، وإنما تكون في الغايات.

ة ر * والأولى والأجدر استعمال وتناول النظريات الفقهية بالدراسة لما لها من أهمية كبي

ة ومن أبرزها:  وفوائد جم 

نا نحتاج 
 
ـــ انتشار سن  القوانين بجميع البلدان في مختلف مناحي الحياة، ومن ثم فإن

إلى الكتابة في النظريات الفقهية والحرص عليها من أجل إظهار النظرة الشرعية السلامية، 

ق بتلك المبادئ القانونية.
 
 والدراسات الفقهية فيما يتعل

الدراسات الاستشراقية المتصلة بعلوم الشريعة، حيث وجد  ـ ظهور بعض

قة 
 
مستشرقون يدرسون الأحكام الشرعية، وكانت بعض هذه الدراسات الاستشراقية متعل

 بالمقارنة بين الدراسات الحقوقية والقانونية والمؤلفات الفقهية.

                                           

النظريات الفقهية نشأتها وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: المصدر السابق   1

[19.] 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  150 

 

 ووجودــ فرض تطبيق القوانين الغربية الوضعية في عدد من الدول السلامية، 

ا احتيج معه إلى إبراز النظرة  ضغوطات من أجل التزام العمل بمثل هذه القوانين، مم 

ى  الشرعية في المسائل التي اشتملت عليها تلك القوانين الوضعية من خلال ما يسم 

 بالنظريات الفقهية.

ب ف
َ
وْل

َ
ق
ُ
ه يولا أظنُّ هناك ما يَمنع استعمال هذا المصطلح، طالما عرف الطار الذي ت

ا، ولا تؤدي إلى  ا شرعيًّ النظرية الفقهية، والألفاظ، والمصطلحات، التي لا تتضمن محظورا

 رفض،  ينظر ماذا يقصد بها؟ وماذا تتضمن؟ مَحظور،
ا
بِلَ، وإن كان باطلا

ُ
ا ق فإن كان حقًّ

ة، وانظر إلى  ا الاستِعمالُ السيئ، فقد يحصل حتى مع الألفاظ والمصطلحات الشرعِيَّ وأمَّ

ها ألفاظ اصطلح عليها العب ث الحاصل تحت اسم الاجتهاد، أو المصلحة، أو المقاصد، مع أنَّ

بلوها.
َ
 الفقهاءُ مِن قديم وق

ر والنظر، بين المنقول والمعقول، فجانب 
َ
ه يَجمع بين الأث ز بأنَّ ثم إنَّ الفِقْه يتمَيَّ

ل ة كانالمعقول فيه المنضبط بنصوص الشرع مَقبول، وكثيرٌ من المسائل الفقهي ت بنظرٍ وتأمُّ

ا يُلائِمها فيما  في نصوص الشرع ومقاصده، وفي المسائل الحادثة حتى يُخرج لها الفقيه حكما

ما أخطأ فينسب  يرى؛ ولذلك اجتهادُ المجتهد ينسب إليه لا للشرع، فيقال: هذا رأيُ فلان، فربَّ

ل وإعمال فكر، ول كخطؤه إليه لا للشرع، فالفقه فيه جانب نظر وتأمُّ
َ
ه يدور في فل  كنَّ

ظ على إطلاقِ هذه  حفُّ
َ
النصوص، حتى قيل: إنَّ الفقه مِن باب الظنون، وإن كان هناك ت

ات لها مساحة واسعة في الفقه، ولو أتى أحَدٌ بنظرية فقهيةٍ  ها تثبت أن الظنيَّ  أنَّ
َّ
المقولة، إلا

ا قبلت فيه.
َ
راثه، لم

ُ
ل صِرف بعيد عن مصادر الفقه وت  بعد تأمُّ

مَّ 
ُ
إنَّ الفُقهاء القُدامى قدِ اصْطلحوا على تسميات عديدة؛ كالفروق، والقواعد،  ث

والأشباه والنظائر، وغيرها، فلا مانعَ مِن إحداث مُصطلح، بشرط معرفة مضمونه، والطار 

 الذي يحكمه.

*فالنظريات الفقهية لا تعدو أن تكون سوى طريقة جديدة من حيث العرض الشكلي 

 لا غير.

 ة:*الخاتم

  النتائج العامة للبحث:ـ  أولا 

ا سبق ذكره وتناوله بصفة عامة إلى النتائج الآتية:  ونخلص مم 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  151 

 

* إن  النظريات الفقهية هي الأحكام الشرعية للعناوين الحقوقية ــ ـأو القانونية ـ ـالتي 

 تجمع فروعا فقهية من أبواب شتى.

ة بوضوح للجانب *والملاحظ من مختلف تعريفات النظرية الفقهية الشار 

ه اصطلاح وافد،
 
ا يدل على مصدريتها، وأن  الحقوقي، مم 

لكن يمكن استثماره لخدمة الفقه السلامي، فتؤول النظرية بمباحثها مع كونها كامنة 

 في الفقه، إذ تستخرج منه باستقراء المعاني الكلية المبثوثة في الفروع الجزئية.

 قهية: القواعد الف [ التنظير الفقهي ] ية*من الألفاظ ذات الصلة بالنظرية الفقه

 [. التقنين الفقهي ] [، وتقنين الفقه التقعيد الفقهي ]

 ؛ كون القاعدة الفقهية*من أهم الفروق بين النظرية الفقهية والقاعدة الفقهية

وع  من وتأليف في موض حكما شرعيا كليا، بينما النظرية الفقهية دراسة وبحث وتجميع،

 .هموضوعات الفق

تاز ؛ إن  التنظير الفقهي يممن أهم الفروق بين النظرية الفقهية وتقنين الفقه *

ق والاسترسال في الحاطة بجوانب الموضوع، في حين التقنين الفقهي يختص  بالتعم 

 بالوجازة ودقة الطرح اللفظي.

*الواقع أن ]النظرية العامة[، ودراسة الفقه السلامي في نطاقها أمر مستحدث 

، استخلصه العلماء المعاصرون الذين جمعوا بين دراسة الفقه السلامي، ودراسة طريف

بوا المباحث الفقهية  القانون الوضعي، خلال احتكاكهم وموازنتهم بين الفقه والقانون، وبو 

 على هذا النمط الجديد، وأفردوا المؤلفات على هذه الشاكلة.

دين ومعارضين لمصطلح النظرية، واستدلالتهم   *ومن خلال كلام الفريقين من مؤي 

 نجدهم:

 ــــ متفقين على عدم وجود مصطلح النظرية في كلام الفقهاء السابقين.

ــــ  وكذلك لم يعتبر أحد منهم النظرية دليلا مستقلا، ولا تبعيا في استنباط الأحكام 

 الفقهية.

 
 
وجه  ل بوجودــــ وهم متفقون كذلك على محتواها ومدلولها، وأسس تكوينها، والمتمث

 اشتراك أو شبه في تفاصيل الأحكام المندرجة



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  152 

 

رة في أكثر من باب، كلفظ العق د مثلا، وأن عمل تحت باب واحد أو جزئية متكر 

ل
 
 عن تلك الجزئيات، أو وجوه الشبه المشتركة في الفروع المختلفة،  الكشف في الفقيه يتمث

ذهب إلى جواز تلك التسمية، ومنعها وبعد ذلك يدرجها تحت ما سمي  لاحقا نظرية عند من 

لاتها من علم التخريج ونحوه غنية وكفاية.  البعض الآخر لما رأوا في القواعد الفقهية ومكم 

ــــ ومن ثمة يمكن اعتبار الخلاف بينهما خلافا لفظيا، وليس معنويا إذ النظرية مجرد 

ونه غربيا لا يعيبه لكمصطلح، ولا مشاحة في الاصطلاح إذا فهم المعنى، وكونه مصطلحا 

ا كونه مبتدعا محدثا فهذا من حيث  ليس مقصودا لذاته، بل هو مجرد اصطلاح شكلي، وأم 

 اللغة، لا من حيث الشرع، لأن  البدعة لا تدخل في الوسائل، وإنما تكون في الغايات.

بيرة ك ــــ والأولى والأجدر استعمال وتناول النظريات الفقهية بالدراسة لما لها من أهمية

ة ومن أبرزها:  وفوائد جم 

نا نحتاج 
 
ـــ انتشار سن  القوانين بجميع البلدان في مختلف مناحي الحياة، ومن ثم فإن

إلى الكتابة في النظريات الفقهية والحرص عليها من أجل إظهار النظرة الشرعية السلامية، 

ق بتلك المبادئ القانونية.
 
 والدراسات الفقهية فيما يتعل

بعض الدراسات الاستشراقية المتصلة بعلوم الشريعة، حيث وجد  ـ ظهور 

قة 
 
مستشرقون يدرسون الأحكام الشرعية، وكانت بعض هذه الدراسات الاستشراقية متعل

 بالمقارنة بين الدراسات الحقوقية والقانونية والمؤلفات الفقهية.

ية، ووجود ــ فرض تطبيق القوانين الغربية الوضعية في عدد من الدول السلام

ا احتيج معه إلى إبراز النظرة  ضغوطات من أجل التزام العمل بمثل هذه القوانين، مم 

ى  الشرعية في المسائل التي اشتملت عليها تلك القوانين الوضعية من خلال ما يسم 

بالنظريات الفقهية، إذ النظريات الفقهية لا تعدو أن تكون سوى طريقة جديدة من حيث 

 غير. العرض الشكلي لا

 وما يمكن اقتراحه بعد هذه الجولة البحثية ما يأتي: ثانيا ـ بعض التوصيات:

ر، سائل العلمية من ماست*محاولة تناول النظريات الفقهية، نظرية نظرية في الر 

قة مفيدة في سلسلة وماجستير ، ودكتوراه على مدار سنوات لتكون الدراسة دقيقة معم 

 [. سلسلة النظريات الفقهية ] كاقتراحمتعددة الحلقات، ولتكن تسميتها 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  153 

 

*تناول مختلف النظريات الفقهية في ملتقيات دولية ووطنية، وندوات داخلية، 

والخروج بتوصيات تفيد المجتمع من خلال إمكانية تطبيقها في واقع الناس، وذلك 

 بتقنينها، واللزام بتطبيقها.

ل نات فيما بينها، من خلال رسائ*دراسة النظريات الفقهية والقانونية وإجراء المقار 

 علمية وملتقيات دراسية في تخصص الفقه والأصول، والشريعة والقانون.

 *المصادر والمراجع:

*البعد التنزيلي في التنظير الأصولي عند المام الشاطبي: بلخير عثمان، رسالة ماجستير في 

نسانية والحضارة العلوم السلامية، إشراف الدكتور أحسن زقور، كلية العلوم ال

 م.2006م/2005السلامية، جامعة وهران، 

ان/3*تاريخ الفقه السلامي: الدكتور عمر سليمان الأشقر، ط  م، دار النفائس.1990/عم 

*تاريخ النظريات الفقهية في السلام ــ مقدمة في أصول الفقه السني ـ : الدكتور وائل حلاق، 

كتور فهد بن عبد الرحمان الحمودي، ترجمة الدكتور أحمد موصللي، مراجعة الد

 م، دار المدار السلامي.1/2007ط

*التخريج الأصولي والفقهي في المذهب المالكي بين التنظير والتطبيق: مسوس محمد، 

، 20، المجلد1والدكتور صافي حبيب، مجلة الحياء، كلية العلوم السلامية، جامعة باتنة

 م.2020، سبتمبر 26العدد 

وع على الأصول وعلاقته بالتنظير والتقعيد الفقهي ـ دراسة تأصيلية تطبيقية *تخريج الفر 

ــ: الدكتور خليل إبراهيم طه، والدكتور صباح طه بشير، مجلة العلوم السلامية، الجامعة 

 .2015العراقية، العدد العاشر، 

اسات ر الدكتور قبلي بن هني، مجلة الد *التعريف بالنظريات الفقهية وأهمية دراستها:

، ديسمبر 1، العدد1الفقهية والقضائية، جامعة الشهيد حمه لخضر، الوادي،المجلد

 م.2015

ه[ من خلال كتابه 397*التقعيد الأصولي والفقهي عند العلامة ابن القصار المالكي]ت

عيون الأدلة وأثره في مدونات المالكية: فاطيمة الزهراء قوجيلي، وبدر الدين عماري، مجلة 

 لية العلوم السلامية، جامعة الوادي، الجزائر.الشهاب، ك



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  154 

 

*التنظير الفقهي لضرر العدول عن الخطبة ــ دراسة مقادصدية في ضوء الشريعة 

والقانون الليبي: الدكتور رائف النعيم، مجلة معارف، جامعة آكلي محند أولحاج البويرة، 

 .6السنة الثالثة، العدد

لسوق المالية السلامية وعلاقة ذلك بمقاصد *التنظير الفقهي والتنظيم القانوني ل

م، دار ابن حزم، بيروت، 2011ه/1/1432الشريعة السلامية: الدكتور محمد الدعالي، ط

 لبنان.

*التنظير الفقهي ومشكلة المبنى والمعنى: الدكتور محمد صدام، مجلة أنثروبولوجية، 

سبتمبر 23الثالث والعشرون،  المجلة العربية للدراسات الأنثروبولوجية المعاصرة، العدد

 م.2023

 م.1987، مكتبة السكندرية، 1*التنظير الفقهي: الدكتور جمال الدين عطية، ط

م، شبكة الألوكة، 2015ه/1437في، الرياض، ل*التنظير الفقهي: الدكتور محمد جبر الأ

 قسم الكتب.

صد الشريعة *التنظير المقاصدي عند المام محمد الطاهر ابن عاشور في كتابه مقا

السلامية: محمد حسين، رسالة دكتوراه في العلوم السلامية، إشراف الدكتور عمار 

 م.2003م/2002ه/1424ه/1423ساس ي، جامعة الجزائر، 

*التنظير النحوي في الدرس الحديث وعلاقته بتيسير النحو ـ إبراهيم مطفى أنموذجا ــ : 

مة، يصدرها مخبر جمع الأستاذ لزرق بلعباس، مجلة التراث، مجلة دول
 
ية دورية محك

، مارس، 5دراسة وتحقيق مخطوطات المنطقة وغيرها، جامعة زيان عشور بالجلفة، العدد

 م.2013

*صديق المحكمة بين التنظير الفقهي والتأصيل القانوني: حيدر الكناني، مجلة البحوث في 

 م.2022، 4د، العد7العقود وقانون الأعمال، جامعة منتوري، قسنطينة، المجلد

[.، 31*الفقه السلامي بين الأصالة والتجديد: الدكتور يوسف القرضاوي]

 م، مكتبة وهبة.1999ه/2/1419ط

*فقه النظرية والنظرية الفقهية: الدكتور عبد الله السعيدي، كرس ي الأمير سلطان 

 ه.1435للدراسات السلامية المعاصرة، 



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  155 

 

تطبيقية: الدكتور محد الجيزاني، مجلة  *قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح دراسة أصولية

 ه.1430الأصول والنوازل، العدد الثاني، رجب 

م، دار 1991ه/2/1412*القواعد الفقهية وأثرها في الفقه السلامي: الدكتور علي الندوي، ط

 القلم، دمشق.

م، مكتبة الرد، 1998ه/1/1418*القواعد الفقهية: الدكتور يعقوب الباحسين، ط

 ربية السعودية.المملكة الع

*قول الصحابي بين التنظير الأصولي والتطبيق الفقهي عند الأئمة الأربعة: الدكتور خالد علي 

 إسماعيل، مجلة الدراسات العربية، كلية دار العلوم، جامعة المنيا.

، تخصص فقه 2*محاضرات في النظريات الفقهية: الدكتور مسعود فلوس ي، لطلبة ماستر 

 ه.1439ه/1438، 1م السلامية، جامعة باتنةوأصول، كلية العلو 

*مقاصدية التنظير الأصولي عند المام الشاطبي ــ مسائل المباح أنموذجا ـ : الدكتور محمد 

 قاسمي، المجلة الجزائرية للدراسات السلامية، العدد الخامس.

 م، المعهد العالمي2001ه/1/1422*نحو تفعيل مقاصد الشريعة: جمال الدين عطية، ط

 للفكر السلامي، دار الفكر، دمشق، سورية.

*النظريات الفقهية نشأتها وظهورها وتطبيقاتها مقارنة بالقواعد الفقهية: وسام توفيق 

 طافش، الألوكة.

م، دار كنوز 2016ه/1/1437*النظريات الفقهية: الدكتور سعد بن ناصر الشثري، ط

 إشبيليا، المملكة العربية السعودية.

ه 1417ه/1416/جامعة دمشق، 4قهية: الدكتور فتحي الدريني، ط*النظريات الف

 م.1997م/1996الموافق لـ: /

م، دار القلم، دمشق، 1993ه/1/1414*النظريات الفقهية: الدكتور محمد الزحيلي، ط

 دار الشامية، بيروت.

*نظرية التقعيد الفقهي وأثرها في اختلاف الفقهاء: محمد الروكي، ط/مطبعة النجاح 

 م.1994دة، الدر البيضاء/الجدي



 مصطلح النظرية الفقهية بين المؤيّدين والمعارضين
 

 

  156 

 

*النظرية الفقهية والنظام الفقهي: معتز الخطيب، وقائع الندوة الفقهية السنوية في 

  Khatib -Mutaz Al- النظرية الفقهية والنظام الفقهي  (79)، على الرابط:سلطنة عمان

Academia.edu ،  :م.27/12/2024تاريخ الزيارة  

 *النظرية الفقهية: الدكتور محمد الفقيه، شبكة الألوكة، على الرابط:

https://www.alukah.net/sharia 

*نظرية المقاصد عند موس ى بن ميمون ومرجعيتها في المنظومة الأصول الفقهية والفلسفية 

،  www.asjp.cerist.dz/en/article/17629بد الرحمان خلفة، على الرابط:السلامية: ع

 .م27/12/2024تاريخ الزيارة: 

 

 

 

https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.academia.edu/45626247/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%A7%D9%85_%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A
https://www.alukah.net/sharia/0/27217/%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%B8%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%81%D9%82%D9%87%D9%8A%D8%A9
http://www.asjp.cerist.dz/en/article/17629


 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

157 

 

 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر

Maqasid jurisprudential theorizing is a tool for achieving balance 

between texts and contemporary variables 

   1Siham amadiHحمادي سهام 
                                                                                                       msila.dz-siham.hamadi@univ، )الجزائر( جامعة محمد بوضياف المسيلة  1

 : ملخص

تهدف  هذه الدراسة إلى تسليط الضوء على التنظير الفقهي المقاصدي باعتباره منهجا 

يجمع بين الحفاظ على  النصوص الشرعية الثابتة والتكيف مع متغيرات العصر المتجددة 

 عة التي تهدف إلى جلب المصالح ودرء المفاسد.، إذ ينطلق من مقاصد الشري

يقوم التنظير الفقهي المقاصدي على الجمع بين الثوابت والمتغيرات من خلال مجموعة من 

الآليات تشمل التفسير المقاصدي للنصوص ،الاجتهاد المقاصدي، تفعيل القواعد 

وجعله  ل توجيه الفقهالفقهية، الموازنة بين المصالح والمفاسد  والنظر في الواقع من أج

أكثر مرونة واستجابة لتحديات العصر دون الخلال بمبادئ الشريعة السلامية ،مما 

 يثبت استمرارية هذه الأخيرة وصلاحيتها لكل زمان ومكان .

 :  التنظير ، الفقه ، المقاصد ، النصوص،  متغيرات العصر.الكلمات المفتاحية

Abstract  : 

This study aims to shed light on Maqasid jurisprudential theorizing as an 

approach that combines preserving established legal texts and adapting to the 

changing changes of the age, as it starts from the objectives of Sharia law, 

which aim to bring interests and ward off harms 

Maqasid jurisprudence theorizing is based on combining constants and 

variables through a set of mechanisms that include Maqasid interpretation of 

texts, intentional diligence, activating jurisprudential rules, balancing interests 

and harms, and considering reality, in order to guide jurisprudence and make 

it more flexible and responsive to the challenges of the era without prejudice 

mailto:siham.hamadi@univ-msila.dz


 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

158 

 

to the principles of Islamic law, which proves the continuity of the latter and 

its validity for all times and places. 

Keywords: theorizing, jurisprudence, objectives, texts, contemporary 

variables. 

______________________________ 

 . 1msila.dz-siham.hamadi@univيميل: الإ    ،حمادي سهام المؤلف المرسل: 

 .مقدمة: 1

وجعل لنا من مقاصد الشريعة هاديا ودليلا لفهم  ،الحمد لله الذي أكمل لنا الدين

بياء سلام على أشرف الأنالنصوص الشرعية وتطبيقها في مختلف العصور، والصلاة وال

لامه المبعوث رحمة للعالمين صلوات ربي وس -صلى الله عليه وسلم -والمرسلين، نبينا محمد

 عليه وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

تعتبر الشريعة السلامية نظاما تشريعيا متكاملا، يهدف إلى تنظيم حياة النسان 

حية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية وغيرها ، كما يهدف إلى في جميع جوانبها الرو 

تحقيق سعادته في الدنيا والآخرة عن طريق جلب المصلحة ودرء المفسدة، وهذا هو 

رر لرعاية مصلحة أو درء 
ُ
المقصد الأساس من التكاليف الشرعية، فما من حكم إلا وقد ق

وقائع والحوادث متجددة كانت مفسدة، ولما كانت نصوص الوحي ثابتة محصورة وال

الحاجة ماسة إلى مقاصد الشريعة فهي إحدى الركائز التي يستند إليها المجتهدون في معرفة 

أحكام المستجدات والنوازل الفقهية، مما يبرز مرونة الشريعة وصلاحيتها للتطبيق في كل 

 زمان ومكان ومواكبة حركة التطور والتغيير في كافة المجالات.

ن أبرز الأدوات التي تحقق التوازن بين النصوص الشرعية وثوابت الدين ولعل م 

من جهة، ومتغيرات العصر والتطورات الاجتماعية والاقتصادية من جهة أخرى هو 

التنظير الفقهي المقاصدي الذي يقوم على دمج مفاهيم التنظير والفقه والمقاصد لتحقيق 

 فقه إسلامي أكثر توافقا مع متغيرات العصر.

 

 

 

mailto:siham.hamadi@univ-msila.dz


 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

159 

 

   الإشكالية :

 المطروح فإن الشكاللما كانت نصوص الوحي متناهية وحوادث الزمان متجددة 

يتمحور حول: كيف يساهم التنظير الفقهي المقاصدي في تحقيق الموازنة بين النصوص 

 الشرعية الثابتة وبين حوادث العصر المتجددة ؟ 

 الهدف من الموضوع :

رؤية فقهية مرنة تواكب التطورات دون  نهدف من خلال هذه الدراسة تقديم

الخروج عن أصول الشريعة؛ إذ أن الفقه المقاصدي يعزز القدرة على الاجتهاد المنضبط، 

ويسهم في حل الشكالات المعاصرة بطريقة تحقق التوازن بين الثوابت والمتغيرات وبالتالي 

 صلاحية الشريعة للتطبيق في كل الأمكنة والأزمنة. 

لى الشكال المطروح سابقا سنتناول في هذه المداخلة مفهوم التنظير وللإجابة ع

الفقهي المقاصدي وأهميته، ثم نبحث دوره كأداة لتحقيق التوازن بين النصوص الشرعية 

 ومتغيرات العصر وذلك من خلال الخطة التالية :

 أولا ـــ تعريف التنظير الفقهي المقاصدي .

 ـــــ تعريف التنظير الفقهي 

 ـــــ تعريف المقاصد ــ

 ــــــ تعريف التنظير الفقهي المقاصدي .

ثانيا ــــ دور التنظير الفقهي المقاصدي في تحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات 

 العصر.

 ــــــ أهمية التنظير الفقهي المقاصدي في الموازنة بين النصوص ومتغيرات العصر .

قاصدي في تحقيق الموازنة بين النصوص ومتغيرات ــــــــــ  آليات التنظير الفقهي الم

 العصر .

 تعريف التنظير الفقهي المقاصدي . .2

وبالنظر إلى مصطلح  تكمن أهمية التعريفات في إزالة اللبس عن المصطلحات ،

التنظير الفقهي المقاصدي نجده مصطلحا مركبا يشمل عدة ألفاظ ) التنظير ، الفقه ، 

هذا المصطلح يتوجب علينا تجلية معاني هذه الألفاظ ثم  المقاصد( ،ولأجل تحديد معنى

 الجمع بينها.



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

160 

 

 تعريف التنظير الفقهي : 1. 2

إن التركيب الضافي لمصطلح التنظير الفقهي يوجب التعريف بلفظيه تيسيرا للفهم 

 وتقريبا للتصورات .

 : تعريف )التنظير( و)الفقه(  لغة 1.  1. 2

مأخوذ من مادة "نظر"، والنظر في اللغة يعني  التنظير: ــــــ  تعريف التنظير لغة  :

، و   1التأمل والتفكر والاعتبار. قال ابن منظور: "النظر: تأمل الش يء بالعين أو الفكر"

ران بفتحتين تأمل الش يء بالعين وقد نظر إلى الش يء، والنظر أيضا الانتظار 
َ
النظر والنظ

  2،يقال منهما نظره ينظره بالضم نظرا.

وتقول العرب نظرت لك  ل نظرت إلى كذا وكذا من نظر العين ونظر القلب ،ويقا

 . 3أي عطفت عليك بما عندي، ورجل نظور لا يغفل عن النظر إلى ما أهمه

ر والمفعول  ِ
 
وجاء في معجم اللغة العربية المعاصرة: نظر ينظر تنظيرا فهو منظ

ر نتائج بحثه وضعها في شكل نظرية ،
 
ر، نظ

َّ
 . 4يء بالش يء قابله بهنظر الش  منظ

  ـــــــــ تعريف الفقه  لغة :

من فقه يفقه فقها إذا فهم  ،5مشتق من "الفقه"، وهو العلم بالش يء والفهم له  الفقهي:

،وأفقهته بينت له ،والتفقه تعلم الفقه، وفقه الرجل يفقه فقها فهو فقيه ،ورجل فقيه 

معناه لا يعلم ولا يفهم ،قال وفقهت  أي عالم، ومن ذلك قولهم فلان ما يفقه  ولا ينقه

                                           

هـ ، 1414، 3، لسان العرب ، دار صادر بيروت ، طابن منظور أبو الفضل جمال الدين  1

 .      522، ص13ج

الجوهري إسماعيل بن حماد ، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ، ت: أحمد عطار ،دار  2

 .830،ص2،ج  4،1407العلم للملايين ، بيروت ، ط

مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي،  الفراهيدي الخليل بن أحمد ، معجم العين ، تحقيق: 3

 .155، ص8دار ومكتبة الهلال ، ج

 1429/2008، 1أحمد مختار عبد الحميد، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، ط 4

 .2232، ص3، ج

 .522،ص 13ابن منظور ،لسان العرب، مرجع سابق،ج 5



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

161 

 

، إذن الفقه في اللغة الفهم والمعرفة. 1الحديث أفقهه إذا فهمته، وفقيه العرب عالم العرب

 .2قال الجوهري: "الفقه هو العلم بالش يء والفهم له"

وجاء في لسان العرب:" وغلب إطلاق الفقه على علم الدين لسيادته وشرفه وفضله 

 3لعلم كما غلب النجم على الثريا."على سائر أنواع ا

  :تعريف التنظير الفقهي اصطلاحا  2. 1. 2

يعد التنظير الفقهي من المصطلحات الحديثة الناتجة عن الاحتكاك بالفكر الغربي 

 لذا فقد أورد له المعاصرون عدة تعريفات نذكر منها :

العامة  تعريف جمال الدين عطية:"التصور المجرد الجامع للقواعد الضابطة

 4الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية". 

فه الدكتور وهبة الزحيلي بأنه:" المفهوم العام الذي يؤلف نظاما حقوقيا  عر 

موضوعيا تنطوي تحته جزئيات موزعة في أبواب الفقه المختلفة كنظرية الحق ونظرية 

  5الملكية. "

 سائل فقهية تخضعوذكر علي الندوي  أن التنظير الفقهي هو: "ضم موضوعات وم

لأركان وشروط وأسباب مشابهة ،تقوم بين كل منها صلة فقهية تكون منها وحدة موضوعية 

  6تحكم هذه العناصر جميعا."

ف التنظير الفقهي بقوله :"هو أن تصاغ أحكام الفقه  أما الشيخ القرضاوي فقد عر 

صورة نظريات  من كتبه فيالجزئية وفروعه المتفرقة ومسائله المنثورة في أبوابها المختلفة 

كلية عامة، تصبح هي الأصول الجامعة التي تنبثق منها فروعها ،وتتشعب جزئياتها المتعددة 

                                           

،  1أبو منصور الأزهري ، تهذيب اللغة ، ت: محمد مرعب،دار إحياء التراث العربي،بيروت، ط 1

 .263،ص5،ج 2001،

 . 2243،ص6الصحاح ،مرجع سابق ، جالجوهري ، 2

 522، ص 13ابن منظور ، لسان العرب مرجع سابق ، ج   3

 . 9، ص 1987ه،1407، 1جمال الدين عطية ، التنظير الفقهي، الدوحة ،ط 4

 .7،ص4، ج 1984وهبة الزحيلي ، الفقه السلامي وأدلته ، دار الفكر ،دمشق،   5

ا في الفقه السلامي، جامعة أم القرى مكة، د ط، علي الندوي ، القواعد الفقهية وأثره  6

 .13ه ، ص1404



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

162 

 

وتطبيقاتها المتنوعة ،وذلك على نحو ما هو معروف في القوانين الأجنبية في مثل النظرية 

 1العامة للالتزامات ،ونظرية الأهلية، ونظرية البطلان وغيرها". 

هذه التعريفات يمكننا القول أن التنظير الفقهي هو منهجية في دراسة  من خلال

الفقه السلامي تهدف إلى استخلاص القواعد العامة والمبادئ الكلية التي تحكم الجزئيات 

 الفقهية المتفرقة، وربط الأحكام الفرعية بأصولها النظرية .

 تعريف المقاصد : 2. 2

الفعل قصد يقصد قصدا، والمقصد مصدر ميمي،  المقاصد في اللغة من ـــــ لغة :

 واسم المكان منه مقصِد وهو يُجمع على مقاصد. 

ولهذه الكلمة عدة معاني لغوية ذكرت في معاجم اللغة العربية، واستعملت في 

 القرآن ومنها:

بِيل" )النحل2استقامة الطريق - صْدُ السَّ
َ
ِ ق

َّ
ى اللّ

َ
 (.09، ومنه قوله تعالى: "وَعَل

 : والقصد العدل.3دل ، جاء في الصحاحالع -

الاعتزام والأم ، والاعتماد وطلب الش يء وإتيانه ،يقال: قصده وقصد له وقصد  -

ه، وقصدت قصده نحوت نحوه،وهو قصدك أي اتجاهك  .4إليه إذا أم 

انَ  ، 5القرب واليسر -
َ
وْ ك

َ
يقال: بيننا وبين الماء ليلة قاصدة، ومنه قوله تعالى: "ل

 
َ
ا ق ا" )التوبةعَرَضا اصِدا

َ
ا ق را

َ
ا وَسَف  (.42رِيبا

ف القدا ـــــ اصطلاحا: واكتفوا  مى مصطلح المقاصد بالتعريف الحديلم يعر 

بالحديث عن مضامينها ،وانبرى بعض المعاصرين لصياغة تعريفات تقرب لنا معنى 

 المقاصد نذكر منها : 

                                           

 ، مكتبة وهبة، القاهرة ،ه السلامي بين الأصالة والتجديد، الفقيوسف القرضاوي   1

 .13، ص2،1419ط

 , 353، ص3ابن منظور ، لسان العرب، مرجع سابق ، ج 2

 .524، ص2 ج،  الجوهري ، الصحاح ، مرجع سابق 3

 .524،  ص2 ،جالمرجع نفسه  4

، تحقيق مكتب تحقيق التراث في مؤسسة وب الفيروزآبادي، القاموس المحيطمحمد بن يعق 5

 .310هـ ، ص1426، 8 ط الرسالة، مؤسسة الرسالة، بيروت،



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

163 

 

ومقاصد  فعرفها محمد الطاهر بن عاشور وجعلها على قسمين )مقاصد عامة

 خاصة( : 

فالمقاصد العامة هي: "المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع أو 

 1معظمها، بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة."

أما المقاصد الخاصة فعرفها بقوله:"هي الكيفيات المقصودة للشارع لتحقيق 

 2ظ مصالحهم العامة في تصرفاتهم الخاصة."مقاصد الناس النافعة أو لحف

عرفها علال الفاس ي بأنها: "الغاية منها والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم 

 3من أحكامها."

عرفها أحمد الريسوني على أنها "هي الغايات التي وضعت الشريعة لأجل تحقيقها 

 4لمصلحة العباد."

ه: :"المقاصد هي البواعث على تشريع الأحكام تفضلا وعرفها الأخضر الأخضري بقول            

 5منه سبحانه وتعالى."

نلاحظ أن جل من تعرض إلى التعريف الاصطلاحي للمقاصد الشرعية قد استعمل 

لفظ المعنى أو الحكمة أو الغاية أو الهدف مع انتسابها إلى الشارع الحكيم،وأنها ترتبط 

ذه التعريفات نستطيع القول أن المقاصد هي : بجلب المصالح ودرء المفاسد، بناء على ه

هي المعاني والحكم والأهداف والغايات التي وضعها الشارع الحكيم في عموم تشريعه أو ما 

                                           

هـ 1421، 2محمد الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، دار النفائس، الأردن، ط  1

 .251، ص

 415المرجع نفسه ، ص  2

م 1993، 5علال الفاس ي ، مقاصد الشريعة السلامية ومكارمها ، دار الغرب السلامي ، ط  3

 . 7، ص 

، 5، المعهد العالمي للفكر السلامي ،طظرية المقاصد عند المام الشاطبي، نأحمد الريسوني 4

 .19م ، ص1995هـ ،1416

يعة السلاميةـ ،دار المختار الأخضر الأخضري ، ، المام في مقاصد رب الأنام ـ مقاصد الشر  5

 . 197، ص 1،2010للطباعة ، الجزائر ، ط



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

164 

 

يختص ببعض أبوابه أو في أحكامه الجزئية، لجلب مصلحة أو درء مفسدة للعباد في 

 المعاش والمعاد تفضلا منه سبحانه وتعالى . 

 ر الفقهي المقاصدي :تعريف التنظي 3. 2

ذكر الريسوني أن التنظير الفقهي المقاصدي هو "الطار الكلي الذي ينتظم ويجمع 

 
ا
 واحدا

ا
شتات الأحكام الفقهية، وينسق فيما بينها ويعطيها على ما بينها من تباعد وتنوع  بُعدا

" 
ا
 1.ومغزى واحدا

ا لنا وتعطينا قضاي وذكر في موضع آخر : "إذا كانت أحكام الشريعة وأدلتها تنتج

أصولية ونظريات تشريعية وقواعد فقهية، فإن نظرية المقاصد تنتظم كل هذه القضايا 

 يخدم بعضه بعضا 
ا
 واحدا

ا
والنظريات والقواعد، وترتبها في نظام معين يجعلها جسما

....ونقطة الانطلاق في هذا هي التسليم الجازم بكون الشريعة إنما وضعت لجلب مصالح 

  2ودرء مفاسدهم في الدنيا والآخرة ."العباد 

من خلال كلام الريسوني يتضح أن التنظير الفقهي المقاصدي يتمحور حول إعمال 

القواعد والمبادئ الكلية المستنبطة من مقاصد الشريعة في فهم النصوص الجزئية 

 على تحقيق مصالح العباد في
ا
 واستنباط الأحكام الشرعية، بحيث يكون المجموع قائما

 الدنيا والآخرة، ودفع المفاسد عنهم وفق ترتيب الأولويات.

ف التنظير الفقهي المقاصدي كذلك بأنه "بناء تصور فقهي كامل للقضايا  وعُر 

والنوازل استنادا إلى مقاصد الشريعة السلامية مع توظيفها في الاجتهادات الفقهية 

   3لضمان تحقيق المصالح ودرء المفاسد."

تعريفات يتضح أن التنظير الفقهي المقاصدي  منهجية علمية من خلال هذه ال

تعتمد على فهم النصوص الشرعية الجزئية في ضوء المقاصد العامة للشريعة السلامية 

                                           

 .29أحمد الريسوني، نظرية المقاصد عند المام الشاطبي، مرجع سابق ، ص  1

 . 30المرجع نفسه ، ص  2

محمد الروكي ، القواعد الفقهية من خلال كتاب الشراف على مسائل الخلاف  للقاض ي عبد  3

المالكي، دار البحوث للدراسات السلامية  وإحياء التراث، المارات العربية الوهاب البغدادي  

 .  193م ، ص2003هـ،1،1424المتحدة ، ط



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

165 

 

بما يحقق توازنا بين الأحكام الشرعية ومصالح النسان ، ذلك أنه من خلال فهم المقاصد 

ول التي تواكب العصر دون المساس بأصالكلية للشريعة يمكن استنباط الأحكام الشرعية 

الدين وثوابته ،وبناء عليه نستطيع القول أن التنظير الفقهي المقاصدي هو صياغة 

الأحكام الشرعية الجزئية في إطار يتسم بالتناسق والانسجام وفق مقاصد الشريعة 

د في اوفهم النصوص الشرعية في سياقها لتحقيق مصالح العب وغاياتها الكلية والجزئية،

 .العاجل والآجل

 دور التنظير الفقهي المقاصدي في تحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر . .3

التنظير الفقهي المقاصدي هو منهج فقهي يركز على تحقيق مقاصد الشريعة 

السلامية الكلية، وهي الأهداف العامة التي تسعى الشريعة إلى تحقيقها في حياة النسان 

إذ يعتمد هذا المنهج على فهم الأحكام الشرعية في ضوء مقاصدها مما يجعل  والمجتمع،

الفقه أكثر مرونة وقدرة على مواكبة التغيرات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ، 

وفيما يلي سنحاول توضيح الدور الذي يلعبه التنظير الفقهي المقاصدي في الموازنة بين 

بيان الأهمية التي يكتسيها هذا الأخير في التعامل مع النصوص ومتغيرات العصر من خلال 

النوازل والمستجدات، ثم بيان الآليات التي يعتمد عليها في الموازنة بين النصوص الثابتة 

 والحوادث المتجددة . 

أهمية التنظير الفقهي المقاصدي في الموازنة بين النصوص ومتغيرات   1. 3

  : العصر

ن بين تحقيق الانسجام والتواز قاصدي أهمية بالغة في كتس ي التنظير الفقهي المي

 النصوص الثابتة وحوادث الزمان المتجددة، ويمكن إجمال ذلك في النقاط الآتية :

 ربط الفقه بأهداف الشريعة الكلية :  1. 1.  3 

 يهدف إلى تحقيق مصالح العباد في الدنيا 
ا

ا متكاملا تعتبر الشريعة السلامية نظاما

وتتجلى هذه المصالح من خلال مقاصد الشريعة الكلية، ولا شك أن الفقه والآخرة، 

السلامي الذي يقوم على استنباط الأحكام العملية من أدلتها التفصيلية هو الأداة المرنة 

ن المسلمين من تطبيق أحكام الشريعة في مختلف الظروف والمستجدات ِ
 
مك

ُ
من هنا  ،التي ت

 الكلية كوسيلة محورية لضمان تحقيق التوازن بين الثوابت يأتي دور ربط الفقه بالمقاصد

الشرعية ومتغيرات العصر؛ إذ لا يقتصر الفقه السلامي على الأحكام الجزئية المستنبطة 



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

166 

 

ن فبدو  " من النصوص الشرعية بل يتعدى ذلك إلى مراعاة الأهداف الكبرى للشريعة،

حكم إلى انزلاقات كبيرة من شأنها أن إدراك لمقاصد الشريعة أو اعتبار لها يتعرض مآل ال

، لذلك اشترط الأصوليون فهم المقاصد في   1تحرف المكلف عما أراده الشارع الحكيم"

الاجتهاد ثم العمل بناء على هذا الفهم ، يقول المام الشاطبي: "إنما تحصل درجة الاجتهاد 

 ي التمكن منلمن اتصف بوصفين: أحدهما فهم مقاصد الشريعة على كمالها، والثان

     2الاستنباط بناء على فهمه فيها."

ويقول : "مقاصد الشريعة هي الجزء المهم في الاستنباط ...وهي فقه الدين  وعلم 

  3بنظام الشريعة ووقوف على أسس التشريع ".

وقد أشار العز بن عبد السلام إلى أهمية تتبع المقاصد في استنباط الأحكام 

الشرع في جلب المصالح ودرء المفاسد حصل له من مجموع  الشرعية: "من تتبع مقاصد

ذلك اعتقاد أو عرفان بأن هذه المصلحة لا يجوز إهمالها، وأن هذه المفسدة لا يجوز 

قربانها وان لم يكن فيها إجماع ولا نص ولا قياس خاص فإن فهم نفس الشرع يوجب 

  4ذلك."

ة الشريعة وصلاحيتها أصبح ضرورة ملحة تضمن استمراري إن الفقه المقاصدي

ن ، يقول ابمله الايجابي مع الشريعة والواقعلكل زمان ومكان وبه يضمن الفقيه تعا

عاشور:" فالفقيه بحاجة إلى معرفة مقاصد الشريعة في هذه الأنحاء كلها. أما في النحو 

                                           

، نظرات تجديدية في مقاصد الشريعة ، مجلة الحياء ، كلية العلوم السلامية فؤاد بن عبيد 1

 .234،ص2010، 14، الرقم التسلسلي للعدد 1،العدد 12، جامعة باتنة، مج

 م،1997هـ،11417ط،  ،أبو عبيدة آل سلمان تحقيق: ،أبو إسحاق الشاطبي، الموافقات 2

 . 41،42ص ،5ج

 .167،ص4المرجع نفسه ،ج 3

عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام ،قواعد الأحكام في مصالح الأنام ،مراجعة وتعليق طه  4

 .120،ص2م ،ج1991هـ، 1414عبد الرؤوف سعد مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة ،د ط ،



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

167 

 

الرابع فاحتياجه فيها ظاهر، وهو الكفيل بدوام أحكام الشريعة السلامية للعصور 

  1والتي تأتي إلى انقضاء الدنيا..." يال التي أتت بعد عصر الشارع ،والأج

إن التغيرات السريعة التي يشهدها العالم تتطلب نهجا مرنا يستطيع الفقه من 

قهي التنظير الف خلاله التكيف مع المستجدات والتحديات المعاصرة، وهنا تبرز أهمية

للنصوص الشرعية بما يتماش ى مع  المقاصدي كمنهج يهدف إلى فهم الأبعاد العميقة

مقاصد الشريعة؛ ذلك أن ربط الفقه بالمقاصد الكلية يساهم في تحقيق توازن دقيق بين 

النصوص الشرعية ومتطلبات العصر مما يجعل الشريعة السلامية قادرة على التفاعل 

 .بفعالية مع التغيرات المستمرة في المجتمعات النسانية

 قه الإسلامي :تجديد الف  2.  1.  3

 في تجديد الفقه السلامي، حيث 
ا
 محوريا

ا
يلعب التنظير الفقهي المقاصدي دورا

يسهم في توفير فهم أكثر عمقا وشمولية للشريعة السلامية من خلال التركيز على أهدافها 

 من الاقتصار على الأحكام الجزئية، مما يمكن الفقهاء من التعامل بفعالية مع 
ا
الكلية بدلا

 تتأثر باختلاف الأحوال -ومفاسد –حديات المعاصرة ،وذلك لأن هناك مصالح كثيرة الت

وتغير الظروف فتتغير أوضاعها ويتغير سلم أولوياتها ويتغير نفعها أو ضررها مما يستدعي 

نظرا جديدا وتقديرا مناسبا ووسائل مناسبة، وكل هذا يؤثر على الأحكام تأثيرا ينبغي أن 

دره بلا إفراط ولا تفريط ، وبهذا يغلق الباب على توهم عجز النصوص يُنظر فيه ويقدر بق

ن الفقهاء من تقديم أحكام 2أو اختلافها أو معارضتها للمصالح
 
، هذا الفهم الشمولي يُمك

 فقهية تتناسب والوقائع المستجدة .

الأهداف والغايات العليا مثل  الشريعة تسعى إلى تحقيق جملة من إن مقاصد 

ركيز ، ومن خلال التوالتيسير ورفع الحرج والحفاظ على المصلحة العامةالرحمة، العدالة، 

على هذه المبادئ  يمكن توفير إطار منهجي  يتمكن الفقهاء من خلاله من استنباط أحكام 

                                           

محمد الطاهر ميساوي ، دار  تحقيق: ، مقاصد الشريعة السلامية ،الطاهر بن عاشور   1

 . 184الأردن ،ص النفائس،

 265الريسوني ، نظرية المقاصد عند المام الشاطبي ، مرجع سابق  ، ص  2



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

168 

 

جديدة تتناسب مع متطلبات العصر، وتواكب التطورات والتغيرات الاجتماعية 

 .التوازن بين الثوابت الشرعية ومتغيرات العصروالاقتصادية وغيرها ... وبهذا يتحقق 

أشار الريسوني إلى أهمية المقاصد في تجديد الفقه السلامي بقوله:" إن وقد 

خذت 
ُ
خذت بظاهرها وحرفيتها فقط ضاق نطاقها وقل عطاؤها، وإذا أ

ُ
النصوص إذا أ

تصلاح، س، وينفسح باب الا لها ومقاصدها كانت معينا لا ينضب، فينفتح باب القياسبعل

  1وتجري الأحكام مجراها في تحقيق مقاصد الشارع بجلب المصالح ودرء المفاسد." 

 تحقيق مرونة الشريعة الإسلامية:  3. 1. 3

إن المرونة في التشريع السلامي تعني قدرة الأحكام الشرعية على التكيف مع تغير 

، لحة لكل زمان ومكانا صاالزمان والمكان والأحوال دون الخلال بثوابت الدين مما يجعله

تلك المرونة في التشريعات من أبرز خصائص الشريعة السلامية التي تستوعب كل  "

الأزمنة والأمكنة، فإن شريعة جاءت على أساس الخلود إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، 

حتما لن تتعرض لتفاصيل أحكام الجزئيات الواقعة في المستقبل مع كثرتها وتعددها 

 .  2" تجددها بتجدد العصر، لذا ناسب هذا الجمال خلود هذه الشريعةو 

ومن أبلغ ما يدل على مرونة الشريعة السلامية تغير الأحكام بتغير الزمان والمكان 

والعرف، لأن الشريعة في الأصل مبناها على مصالح العباد في معاشهم وآخرتهم، وفي ذلك 

فصل عظيم النفع جدا، وقع بسبب الجهل به غلط : "هذا -رحمه الله -يقول ابن القيم 

عظيم على الشريعة أوجب من الحرج والمشقة وتكليف ما لا سبيل إليه ما يعلم أن 

الشريعة الباهرة التي في أعلى رتب المصالح لا تأتي به، فإن الشريعة مبناها وأساسها على 

حمة كلها ، ومصالح كلها ، ور  الحِكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها ،

  3وحكمة كلها ..."

                                           

 .333المرجع نفسه ، ص  1

تاريخ  .https://al-sharq.comي، موقع الشرق ، إحسان الفقيه ، المرونة في التشريع السلام 2

 20:14الساعة  1/2/2025الدخول 

عليق: تقديم وت ابن القيم أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، إعلام الموقعين عن رب العالمين، 3

 .194، ص 1ه، ج1423،  1دار ابن الجوزي ، السعودية،ط مشهور آل سلمان،



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

169 

 

ولا شك أن من بين الركائز التي تعزز مرونة التشريع السلامي التنظير الفقهي 

المقاصدي الذي يوفر إطارا منهجيا وعلميا لفهم الأحكام الشرعية في ضوء مقاصدها 

وع بما يضمن الفر  العليا، مما يسهم في تحقيق التوازن بين الثبات في الأصول والتغير في

 .مواكبة المستجدات الزمانية والمكانية دون الخلال بالمبادئ الشرعية

 :معالجة المستجدات والقضايا المعاصرة  4.  1.  3

تعد مقاصد الشريعة جوهر التشريع السلامي وروحه؛ إذ تسعى إلى تحقيق 

ورات في مختلف المصالح ودرء المفاسد في جميع الأحوال والأزمان، ومع تسارع التط

المجالات تبرز الحاجة الملحة إلى استلهام المقاصد الشرعية، إذ تعد من أهم ما يسدد 

عملية الاجتهاد في البحث عن الأحكام ،فهي إحدى الركائز التي يستند إليها المجتهدون في 

معرفة أحكام المستجدات والنوازل ،وهي خير أداة لتوسيع مجال الاجتهاد القادر على 

نباط الحلول للوقائع المتجددة والمسائل النازلة وبيان الحكم الشرعي فيها ، است

فالمستجدات الفقهية كثيرة لا حصر لها الأمر الذي جعل علماء الشريعة يتصدون لها 

 لبيان حكمها الشرعي من خلال الأدلة التبعية، الاستحسان، الاستصلاح، الاستصحاب،

هداف ومعاني ومقاصد الشريعة وجعلها الميزان والمعيار سد الذرائع...  من خلال تحريهم لأ 

الأساس ي للحكم على هذه المستجدات ، فالفقه المقاصدي هو الفقه الحضاري العريق 

الذي يشمل جوانب المعرفة كلها ويمتد ليشمل كذلك آفاق الحياة بحيث يكون هذا 

الشرعي  يجعل دائرة النص الاجتهاد ضابطها المنهجي وإطارها المرجعي، فالاجتهاد المقاصدي

 1واسعة جدا بحيث تشمل كل ما يجد  من مسائل ومستجدات ونوازل.

يقول عبد القادر عودة :" والشريعة لم تأت لوقت دون وقت أو لعصر دون عصر، 

وإنما هي شريعة كل وقت وشريعة كل عصر وشريعة الزمن كله حتى يرث الله الأرض ومن 

لا يؤثر عليها مرور الزمن ولا يبلي جدتها ،ولا يقتض ي  عليها، وقد صيغت الشريعة بحيث

                                           

مجالاته، كتاب الأمة  جتهاد المقاصدي حجيته ،ضوابطه،نور الدين الخادمي ، الا  ينظر:  1

م، 1998هـ ،1419سلسلة دورية تصدر عن وزارة الأوقاف والشؤون السلامية ،قطر، 

. يوسف أحمد البدوي ، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية ، دار  21/22ص  1، ج18السنة

 . 117النفائس ، الأردن ، د ط ، د ت ، ص



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

170 

 

تغيير قواعدها العامة ونظرياتها الأساسية، فجاءت نصوصها من العموم والمرونة بحيث 

   1تحكم كل حالة جديدة ولو لم يكن في المكان توقعها."

 ابهفي كت - رحمه الله -الشيخ القرضاوي  بين الأمور الأساسية التي ذكرها ومن 

"شريعة السلام صالحة  للتطبيق في كل زمان ومكان" ، والتي تجعل الشريعة قادرة على 

معالجة المستجدات "هو إعادة النظر في تراثنا الفقهي العظيم بمختلف مدارسه ومذاهبه 

وأقواله المعتبرة في شتى الأعصار، لاختيار أرجح الأقوال فيه وأليقها بتحقيق مقاصد 

  2لح الأمة في عصرنا في ضوء ما جد من ظروف وأوضاع ."الشريعة وإقامة مصا

ا مرنا يتيح التعامل مع المستجدات والقضايا  إن التنظير المقاصدي يوفر إطارا

المعاصرة بحكمة وعدالة مما يجعله أداة فعالة لتحقيق التوازن بين ثبات النصوص 

 ومتغيرات العصر .

ق التوازن بين النصوص ومتغيرات تحقي ليات التنظير الفقهي المقاصدي فيآ 2. 3

 العصر: 

يعد التنظير الفقهي المقاصدي منهجا متكاملا يسعى إلى تحقيق التوازن بين ثبات 

وذلك من خلال آليات تربط بين الأحكام  النصوص الشرعية وحوادث العصر المتجددة ،

شريعة لالشرعية الجزئية والمقاصد الكلية للشريعة، هذه الآليات تساعد في تطبيق ا

بشكل مرن يتناسب مع التحديات المعاصرة دون المساس بأصولها الثابتة. وفيما يلي أبرز 

 :آليات التنظير الفقهي المقاصدي في تحقيق هذا التوازن 

 التفسير المقاصدي للنصوص :   1. 2. 3

يرتكز التفسير المقاصدي للنصوص الشرعية على استكشاف الغايات الكلية التي 

م لتحقيقها، بحيث لا يقتصر فهم النصوص على أبعادها اللفظية الظاهرة شرعت الأحكا

بل يتجاوز ذلك إلى استيعاب مقاصدها التشريعية، فهو يسعى أساسا لبيان الحكم 

                                           

التشريع الجنائي السلامي مقارنا بالقانون الوضعي، دار الكتاب العربي عبد القادر عودة ،  1

 .16،ص1، بيروت، د ط، د ت ، ج

للتطبيق في كل زمان ومكان، دار الصحوة ،  ف القرضاوي، شريعة السلام صالحةيوس  2

 .  82، ص1993،  2القاهرة ، ط



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

171 

 

نزل لأجلها القرآن وشرعت من أجلها الأحكام مع عدم إغفال 
ُ
والغايات والأهداف التي أ

  1معاني الألفاظ ودلالتها اللغوية.

لريسوني:" فالتفسير المقاصدي يحيل النظر والبحث في مقاصد النصوص يقول ا

والمصالح المتوخاة من أحكامها، ثم تفسيرها واستخراج معانيها ومقتضياتها وفق ما لاح من 

  2مقاصد ومصالح دون تكلف ولا تعسف ." 

إن التفسير المقاصدي للنصوص يعتبر أحد المنهجيات الحديثة التي تسهم في فهم 

شريعة السلامية بشكل أكثر شمولية ومرونة؛ ذلك أن العلم بمقاصد الشريعة ليس ال

مقصودا لذاته وإنما غايته استثمار المقاصد وتوظيفها في فهم النصوص الشرعية، 

واستنباط الحكم والأحكام بها ومنها، وهو ينصب أساسا على النصوص الظنية الدلالة 

   3ب.الناظر في النصوص بالمقاصد لفهم المعنى المناسالتي تحتمل أكثر من معنى إذ يستعين 

إن التفسير المقاصدي يُعنى أساسا بالبحث في مقاصد النصوص والمصالح المتوخاة 

منها، مع بيان وإظهار جملة حِكمها وأحكامها، انطلاقا من كون القرآن الكريم هو المصدر 

عاش ا تحقيق مصالح العباد في المالأول للأحكام الشرعية التي قصد الشارع بها ومن خلاله

ن الفقهاء من استنباط أحكام وتفسيرات تحقق المصلحة العامة 
 
والمعاد، هذا الفهم يُمك

جنب المفاسد وتتناسب مع المتغيرات الحديثة
ُ
ح ؛ ذلك أن مبنى الشريعة تحقيق مصالوت

عباد لمصالح ال كما قال المام الشاطبي: "وضع الشرائع إنما هوالعباد في العاجل والآجل 

 .  4في العاجل والآجل"

                                           

حياء، دراسات محكمة، وحدة ال  مومني الراض ي، التفسير المقاصدي قواعده وقضاياه ،  1

.تاريخ الدخول . https://arrabita.maالرابطة المحمدية للعلماء ،المملكة المغربية، موقع 

 .11:25الساعة :  30/1/2025

 .53، ص 2000، 1دمشق ، ط الريسوني ، الاجتهاد: النص ،الواقع ،المصلحة ، دار الفكر، 2

لراض ي، التفسير المقاصدي قواعده وقضاياه، مرجع سابق مومني ا3

،https://arrabita.ma   11:25الساعة :  30/1/2025.تاريخ الدخول. 

 . 6، ص  2الشاطبي ، الموافقات، مرجع سابق ، ج 4

https://arrabita.ma/
https://arrabita.ma/


 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

172 

 

إن التفسير المقاصدي للنصوص الشرعية يساهم بشكل كبير في تجديد الفقه 

السلامي وجعله أكثر قدرة على مواجهة التحديات المعاصرة مع الحفاظ على روح الشريعة 

 وأهدافها العليا .

 الاجتهاد المقاصدي :  2.2.  3

ز بكونها ذات بعدين متكاملين: بُعد ثابت متمثل في إن  الشريعة السلامية تتمي

النصوص القطعية الدلالة والثبوت، وبُعد متغير يتمثل في الأحكام الاجتهادية القابلة 

للتطوير وفق مقاصد التشريع، وهنا تبرز أهمية الاجتهاد المقاصدي الذي يدور حول 

 م وسبر أغوار معانيها،إعمال العقل في تبيين مقاصد الشرع في كل النصوص والأحكا

والكشف عن غاية الشارع من تشريعاته رعاية لمقاصد الشريعة في فقه النص وتنزيله التي 

تشكل الضابط المنهجي والعمق الثقافي والرؤية المستقبلية للأمة في المجال التشريعي 

  1والحضاري.

بارها في تيقول الريسوني : "الاجتهاد المقاصدي مؤسس على استحضار المقاصد واع

 2كل ما يقدره أو يفسره، ليس في مجال الشريعة وحدها بل في كل المجالات."

إن أهمية الاجتهاد المقاصدي تكمن في كونه يعبر عن كمال الشريعة السلامية وأنها 

جاءت لتحقيق مصالح المكلفين في العاجل والآجل، فضلا عن ذلك أن هذا النوع من 

هرية المحضة للنصوص الشرعية في المجال الفقهي، والتي الاجتهاد يحد من النظرة الظا

حولت الفقه السلامي إلى مجرد قوالب وقواعد نظرية بعيدة كل البعد عن الارتباط 

بالمقاصد والعلل والحكم التشريعية ،فالمقاصد للاجتهاد ليست فقط أداة لنضاجه 

ل تقلباتها الات الحياة بكوتقويمه، ولكنها أيضا وسيلة لتوسيعه وتمكينه من استيعاب مج

                                           

ابطه ،د ط ، د ت ، المفاصدي: مفهومه ، مجالاته ،ضو  عبد السلام ايت سعيد الاجتهاد، 1

 . 25ص

 .24، ص1999أحمد الريسوني ، الفكر المقاصدي قواعده وفوائده مطبعة النجاح   2



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

173 

 

ن الفقيه من فهم روح التشريع، 1وتشعباتها ونوازلها الجديدة والمستجدة
 
، ذلك أنه يُمك

 ويتيح له إمكانية التعامل مع المستجدات بروح الشريعة لا بجمود الألفاظ. 

يُعَد  الاجتهاد المقاصدي من أهم الأدوات المنهجية التي يعتمد عليها الفقيه في 

وازن بين النصوص ومتغيرات العصر، فالنصوص استن
ُ
باط الأحكام الشرعية بطريقة ت

الشرعية وإن كانت محدودة إلا أن وقائع الحياة غير محدودة، والفقه القائم على مراعاة 

المقاصد يساعد على ملء الفجوة بين النصوص والمستجدات  دون الخلال بالمنظومة 

اصر نجد أن  الاجتهاد المقاصدي أصبح ضرورة لا يمكن وبالنظر إلى الواقع المع، الشرعية

اسية و و السي تجاهلها خاصة مع التطورات المتسارعة في مختلف المجالات، الاقتصادية،

الاجتماعية وغيرها إذ يُعد  أداة فاعلة في التنظير الفقهي، فهو يُحقق التوازن بين النصوص 

ر آلية عملية 
 
للتعامل مع المستجدات بما يضمن بقاء الشرعية ومتطلبات العصر، ويوف

ا للتطورات دون أن يفقد ارتباطه بأصوله ومقاصده الكبرى   .الفقه السلامي مواكبا

 القواعد الفقهية الكلية:  تفعيل   3.2.3

القواعد الفقهية هي صيغ إجمالية عامة من قانون الشريعة السلامية ومن جوامع 

رجها الفقهاء في مدى متطاول من دلائل النصوص الكلم المعبر عن الفكر الفقهي، استخ

الشرعية وصاغوها بعبارات موجزة جزلة، وجرت مجرى الأمثال في شهرتها ودلالاتها في 

 عالم الفقه السلامي. 

 في ضبط الفقه السلامي عن طريق 
ا
 حيويا

ا
ولاشك أن القواعد الفقهية تلعب دورا

ا، ياع، وحتى تكون أسرع فهما وأيسر حفظتأصيل الفروع ونظمها لمنعها من التشتت والض

بقوله : "وأنت تعلم أن الفقه وإن جل إذا كان مفترقا  - رحمه الله -وإلى ذلك أشار القرافي 

تبددت حكمته وقلت طلاوته وبَعُدت عن النفوس طلبته ،وإذا رأيت الأحكام مُخرجة على 

                                           

الاجتهاد المقاصدي وأثره في أحكام النوازل الفقهية المالكية فتاوى  حميد رمضان الصغير، 1

لماء العلامة ابن عاشور نموذجا، مجلة المرقاة للدراسات والبحوث السلامية،  هيئة ع

 .165، ص2022ه،1443، العدد الثامن، 8فلسطين، السنة الخامسة، مجلد 



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

174 

 

 وأعجبت غاية العجاب قواعد الشرع مبنية على مآخذها نهضت الهمم حينئذ لاقتباسها

  1بتقمص لباسها."

إن القواعد الفقهية الكلية تعد  من أهم الأدوات المنهجية، وهي بمثابة المبادئ 

العامة التي تتيح للفقهاء والمجتهدين التعامل مع المستجدات المعاصرة في ضوء النصوص 

ا لاستنباط الأحكام الشرعية بما يحق ا عاما بات ق التوازن بين ثالشرعية، حيث توفر إطارا

له: إلى هذا المعنى بقو  - رحمه الله -النصوص ومتغيرات الواقع. وقد أشار المام السيوطي 

"...إذ بواسطتها يستطيع معرفة أحكام المسائل التي ليست بمسطورة، والحوادث والوقائع 

 2التي لا تنقض ي على مر الزمان."

ستوعب المتغيرات، وتظل القواعد فالشريعة السلامية تقوم على مبادئ راسخة ت 

 لضبط الاجتهاد الفقهي وتوجيهه نحو مقاصد التشريع دون الخلال 
ا
 فعالة

ا
الفقهية أداة

 بجوهر الأحكام الشرعية. 

 الموازنة بين المصالح والمفاسد: 4. 2. 3

م ، يقول شيخ السلا ناها تحقيق المصالح ودرء المفاسدإن الشريعة السلامية مب

"إن الشريعة السلامية جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد  ابن تيمية:

وهو أصل مقاصدي راسخ ينبثق من القاعدة الكلية: "درء المفاسد مقدم على ، 3وتقليلها"

جلب المصالح". من هذا المنطلق فإن الاجتهاد الفقهي المعاصر مطالب بإعمال أدوات 

وابط شرعية دقيقة تضمن الحفاظ على مقاصد الترجيح بين المصالح والمفاسد وفق ض

 ي وذلك بتفعيل فقه الموازنات. الشريعة وعدم الخروج عن إطارها الكل

                                           

القرافي شهاب الدين أحمد بن إدريس، الذخيرة ،ت: محمد حجي ،دار الغرب السلامي،   1

 .36، ص1،ج 1994

 .6، ص 1407، 1السيوطي جلال الدين ، الأشباه والنظائر ، دار الكتاب العربي ، ط 2

دين ، منهاج السنة النبوية ،تحقيق :محمد رشاد سالم، جامعة المام ابن تيمية تقي ال  3

 . 147، ص1م،  ج1986هـ،1،1406محمد بن سعود السلامية، السعودية ، ط



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

175 

 

إن الموازنة تعني  المفاضلة بين المصالح والمفاسد المتعارضة والمتزاحمة لتقديم أو 

ا الفقهاء ، وهي من أهم الآليات المنهجية التي اعتمده1تأخير الأولى بالتقديم أو التأخير

لتحقيق التوازن بين دلالة النصوص الشرعية ومتغيرات الزمان والمكان، وقد وضح العز 

بن عبد السلام قواعد الموازنة في قوله :" إذا اجتمعت مصالح ومفاسد فإن أمكن تحصيل 

اتَّ  المصالح ودرء المفاسد فعلنا ذلك امتثالا لأمر الله فيهما لقوله سبحانه :)
َ
ا قُوا الله مَ ف

عْتُم ( التغابن 
َ
، وإذا تعذر الدرء والتحصيل فإن كانت المفسدة أعظم من 16اسْتَط

مر 
َ
ك عَن الخ

َ
لوُن

َ
المصلحة درأنا المفسدة ولا نبالي بتفويت المصلحة. قال تعالى : )يَسأ

فْعهمَا ( البقرة  بر من نَّ
ْ
ك
َ
اس وإثمُهُما أ بير ومَنَافعُ للنَّ

َ
ل فيهمَا إثم ك

ُ
يْسر ق

َ
،وإذا كانت  219والم

  2المصلحة أعظم حصلنا المصلحة مع التزام المفسدة ."

إن وظيفة المجتهد تقوم على الموازنة والترجيح بين المصالح والمفاسد عند التزاحم  

أو التعارض ليقدم أعلى المصلحتين عند تعارض المصالح، أو أخف الضررين عند تعارض 

فسدة معا يجب أن يُنظر إلى الغالب منهما، المضار، وإذا كان الفعل يشتمل على مصلحة وم

رك هذا الفعل.
ُ
دمت وإن كانت المفسدة هي الغالبة ت

ُ
   3فإن غلبت المصلحة ق

نة مما يستوجب المواز  من هنا يتبين أن المصالح والمفاسد ليست على درجة واحدة

ذه الآلية فيكون من ثمار ه ،وفق الأولويات التي قررها الفقهاء في إطار المقاصد الشرعية

الاجتهاد والتفكير العميق في كيفية تطبيق النصوص الشرعية في الظروف المعاصرة ،هذا 

الاجتهاد الذي يُسهم في تطوير فقه إسلامي مرن وقابل للتكيف مع المتغيرات وذلك من 

خلال فهم السياق والأهداف الكبرى للشريعة دون الخلال بالثوابت الدينية ، من هنا تبرز 

                                           

، فقه الموازنات بين المصالح والمفاسد ،شبكة الألوكة ميثاق بشار محمود الذيابي  1

https://www.alukah.net  .  

 .  136، ص1العز بن عبد السلام، قواعد الأحكام ، مرجع سابق ، ج 2

، فقه الموازنات في الشريعة الاسلامية ، دار القلم ،دبي، ينظر: عبد المجيد السوسوة  3

على  19. حماد محمد ابراهيم ،سمات الاجتهاد المقاصدي ،ص13م ،ص2004ه،1425د"،

 . 22.00الساعة  31/1/2025تاريخ الدخول  https://ketabonline.comالموقع 

https://www.alukah.net/
https://ketabonline.com/


 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

176 

 

إلى اجتهاد جماعي مؤسس ي يوظف أدوات الموازنة بعمق ودقة لتحقيق التكيف  الحاجة

 .التشريعي المنضبط مع مستجدات العصر في ضوء هدي الشريعة ومقاصدها السامية

اقع :    5. 2.  3  فقه الو

المقصود بالواقع "ما تجري عليه حياة الناس في مجالاتها المختلفة من أنماط في 

عليه من عادات وتقاليد وأعراف وما يستجد فيها من نوازل  المعيشة، وما تستقر

  1وأحداث".

أما فقه الواقع فهو "دراسة الواقع المعيش دراسة دقيقة والفهم العميق لما تدور 

   2عليه حياة الناس وما يعترضها". 

يقول عمر عبيد حسنة:" النزول إلى الميدان وإبصار الواقع الذي عليه الناس،  

لاتهم ومعاناتهم واستطاعاتهم ، وما يعرض لهم وما هي النصوص التي تتنزل ومعرفة مشك

عليهم في واقعهم في مرحلة معينة، وما يؤجل من التكاليف لتوفير الاستطاعة إنما هو فقه 

  3الواقع وفهم الواقع إلى جانب فقه النص."

طبَّ 
ُ
يه الأحكام ق فإن فقه الواقع منهج يهدف إلى فهم السياق الزمني والمكاني الذي ت

الشرعية وذلك بمراعاة الظروف الاجتماعية والاقتصادية والثقافية التي يعيشها الناس، 

وتقديم أحكام شرعية تتناسب مع هذه الظروف، وهو من أهم الآليات المنهجية في التنظير 

حيث يمثل أداة لتحقيق التوازن بين النصوص الشرعية ومتغيرات  الفقهي المقاصدي،

فالشريعة السلامية جاءت بأحكام ثابتة ومقاصد مرنة تسمح بالتكيف مع العصر. 

 مستجدات الحياة دون الخلال بجوهر الدين.

                                           

عبد المجيد النجار، في فقه التدين فهما وتنزيلا، سلسلة كتاب الأمة ، وزارة الأوقاف والشؤون  1

 .111، ص 1ه، ج1410د ط، محرم السلامية، قطر،

مركز البحوث والدراسات  لة كتاب الأمة ،، سلسأحمد بوعود، فقه الواقع أصول وضوابط 2

 . 45، ص2000هـ، ماي 1421محرم  بوزارة الأوقاف والشؤون السلامية، قطر،

لامي لعبد المجيد لكتاب الاجتهاد الجماعي في التشريع الس عمر عبيد حسنة، تقديم  3

 .32ص  م، 1998هـ ،1،1418، قطر ،طوزارة الأوقاف والشؤون السلامية، السوسوة الشرفي



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

177 

 

ولتحقيق هذا التوازن لا بد من استيعاب طبيعة التحولات التي يشهدها الواقع، سواء في  

كام سقاط الأح، ثم إأو السياسية، أو العلمية وغيرها المجالات الاقتصادية أو الاجتماعية

 .الفقهية عليها وفق ضوابط الاجتهاد المقاصدي

فقه الواقع ليس مجرد معرفة سطحية بالمتغيرات بل هو فهم دقيق لطبيعة إن 

النوازل والمستجدات وتحليلها في ضوء العلل والمصالح التي بنيت عليها الأحكام الشرعية، 

ق ولا الحاكم من الفتوى والحكم بالح وهذا ما أكده ابن القيم حين قال: "ولا يتمكن المفتي

إلا بنوعين من الفهم: أحدهما فهم الواقع والفقه فيه، واستنباط علم حقيقة ما وقع 

ا ، والنوع الثاني: فهم الواجب في الواقع،  بالقرائن والأمارات والعلامات حتى يحيط به علما

 –لم صلى الله عليه وس –وهو فهم حكم الله الذي حكم به في كتابه أو على لسان رسوله 

في هذا الواقع، ثم يُطبق أحدهما على الآخر، فمن بذل جهده واستفرغ وسعه في ذلك لم 

، فإدراك الواقع يُعين الفقيه على التفريق بين الأحكام الثابتة التي  1يعدم أجرين أو أجرا."

لفقهي أو جمود الا تتغير  وبين الأحكام التي تتجدد بتغير الأعراف والمصالح، مما يمنع ال

 .الانحراف في فهم النصوص

ولضمان فاعلية فقه الواقع في التنظير الفقهي لا بد من اتباع منهجية علمية 

دقيقة تعتمد على تحليل الواقع من خلال الاستفادة من العلوم الحديثة، كالاقتصاد، 

املة ش، بحيث يكون الفقيه على دراية ، والسياسة، والتكنولوجيا، والطبوالاجتماع

بالمتغيرات المؤثرة في حياة الناس، كما ينبغي الاعتماد على الاجتهاد الجماعي من خلال 

المجامع الفقهية، والهيئات العلمية المتخصصة لضمان الحاطة بجميع الأبعاد الشرعية 

 .والواقعية للمسائل المستجدة

تي يعية الوهكذا، فإن فقه الواقع يشكل أداة مركزية في تحقيق المرونة التشر 

تحتاجها الأمة السلامية في ظل التحولات السريعة التي يشهدها العصر الحديث، فمن 

خلال الجمع بين النصوص والمقاصد وإدراك الواقع  يمكن للاجتهاد الفقهي أن يستمر في 

أداء دوره الفاعل في توجيه الحياة السلامية، دون تفريط في الثوابت أو انغلاق أمام 

 .تطور والتجديدمتطلبات ال

                                           

 . 189، ص1ابن القيم ، إعلام الموقعين ، مرجع سابق ، ج  1



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

178 

 

 خاتمة: .4

بعد استعراض مفهوم التنظير الفقهي المقاصدي ودوره في تحقيق التوازن بين 

 :النصوص الشرعية ومتغيرات العصر يمكن استخلاص مجموعة من النتائج المهمة، منها

  ا يساهم في استيعاب التطورات ا حيويا يُعد التنظير الفقهي المقاصدي منهجا

ظ على ثوابت الشريعة، إذ يعمل على فهم النصوص الشرعية المتلاحقة مع الحفا

 .في ضوء مقاصدها الكلية

  ن من تحقيق ِ
 
مك

ُ
يظهر من خلال الدراسة أن الفقه المقاصدي يمثل أداة متينة ت

الانسجام بين الأحكام الشرعية والتغيرات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، 

 .مرونة التطبيق بما يحافظ على جوهر الشريعة ويتيح لها

  تبني منهج فقهي مقاصدي يوازن بين التمسك بالنصوص وفهم دلالاتها  ضرورة

مع الاستفادة من اجتهادات السلف، ومراعاة لمستجدات  في سياقاتها المتجددة،

 .العصر ومتطلباته

  التنظير الفقهي المقاصدي يعتمد على آليات منهجية لتحقيق التوازن بين

ابتة ومتغيرات العصر؛ هذه الآليات تساعد في تطبيق النصوص الشرعية الث

الشريعة بشكل مرن يتناسب مع التحديات المعاصرة مع الحفاظ على أصولها 

 ومقاصدها الكلية مما يجعل الفقه أكثر واقعية ومرونة ومواكبة للمستجدات.

  ضرورة استحضار المقاصد في الاجتهاد الفقهي من أجل تقديم حلول شرعية

المستجدة، مثل القضايا الاقتصادية والطبية والبيئية وغيرها ، مع للقضايا 

 .الحفاظ على جوهر الشريعة ومراعاة حاجات الأمة

  تعتبر الحاجة اليوم ملحة إلى الاجتهاد المقاصدي كآلية تضمن الحكم على

 المستجدات بما يتوافق مع روح الشريعة ومقاصدها .



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

179 

 

 قاصدي، من خلال دراسات تحليلية ضرورة تعزيز البحث في مجال الفقه الم

معمقة، وتطوير مناهج تدريسية تجمع بين النصوص الشرعية ومتغيرات العصر، 

 .مما يسهم في تقديم اجتهاد فقهي متجدد وفاعل

ة لتجديد الفقه السلامي  ، يُعد التنظير الفقهي المقاصدي ضرورة ملح 
ا
ختاما

ومتغيرات العصر من خلال فهم بطريقة تحافظ على التوازن بين النصوص الشرعية 

 المقاصد الكلية للشريعة وتطبيقها في الاجتهاد.

 . قائمة المراجع : 5

  المام في مقاصد رب الأنام ـ مقاصد الشريعة السلاميةـ ،دار الأخضري الأخضر ،

 .2010، 1المختار للطباعة ، الجزائر ، ط

 ،إحياء التراث العربي، دار الأزهري أبو منصور ، تهذيب اللغة ، ت: محمد مرعب 

 . 1،2001بيروت ،ط

  ابن تيمية تقي الدين ، منهاج السنة النبوية ،تحقيق :محمد رشاد سالم، جامعة

 م . 1986هـ،1،1406المام محمد بن سعود السلامية، السعودية ، ط

 2، مقاصد الشريعة السلامية، دار النفائس، الأردن، طابن عاشور محمد الطاهر ،

 هـ.1421

 قواعد الأحكام في مصالح الأنام ،مراجعة  عبد السلام عز الدين عبد العزيز ، ابن

هـ، 1414وتعليق طه عبد الرؤوف سعد مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة ،د ط ،

 م.1991

 ،قديم ت ابن القيم أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، إعلام الموقعين عن رب العالمين

 ه1423،  1ن الجوزي ، السعودية،طدار اب وتعليق: مشهور آل سلمان،

 3ابن منظور أبو الفضل جمال الدين  ، لسان العرب ، دار صادر بيروت ، ط ،

 هـ     1414

 مفهومه ، مجالاته ،ضوابطه ،د ط ،  اصدي: قآيت سعيد عبد السلام ، الاجتهاد،  الم

 د ت.



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

180 

 

 لأردن ، د البدوي يوسف أحمد ، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية ، دار النفائس ، ا

 .ط ، د ت 

  فقه الواقع أصول وضوابط ، سلسلة كتاب الأمة ،مركز البحوث بوعود أحمد ،

 .2000هـ، ماي 1421محرم  والدراسات بوزارة الأوقاف والشؤون السلامية، قطر،

  الجوهري إسماعيل بن حماد ، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ، ت: أحمد عطار

 . 4،1407روت ، ط،دار العلم للملايين ، بي

  حسنة عمر عبيد ، تقديم  لكتاب الاجتهاد الجماعي في التشريع السلامي لعبد المجيد

 م.1998ه ـ،1،1418السوسوة الشرفي ، وزارة الأوقاف والشؤون السلامية ، قطر ،ط

  ، مجالاته، كتاب الأمة  الاجتهاد المقاصدي حجيته ،ضوابطه،الخادمي نور الدين

هـ 1419ر عن وزارة الأوقاف والشؤون السلامية ،قطر، سلسلة دورية تصد

 ، 18م، السنة1998،

   الروكي محمد ، القواعد الفقهية من خلال كتاب الشراف على مسائل الخلاف

للقاض ي عبد الوهاب البغدادي  المالكي، دار البحوث للدراسات السلامية  وإحياء 

 م ، 2003،هـ1،1424التراث، المارات العربية المتحدة ، ط

  ، 1دمشق ، ط ، دار الفكر، الاجتهاد: النص ،الواقع ،المصلحةالريسوني أحمد ،

2000 

   ،1999الريسوني أحمد ، الفكر المقاصدي قواعده وفوائده، مطبعة النجاح. 

  الريسوني أحمد ، نظرية المقاصد عند المام الشاطبي ، المعهد العالمي للفكر

 م 1995هـ ،1416، 5السلامي ،ط

  1984دمشق،  –الزحيلي وهبة ، الفقه السلامي وأدلته ، دار الفكر. 

  ،السوسوة عبد المجيد ، فقه الموازنات في الشريعة الاسلامية ، دار القلم ،دبي

 م2004ه،1425د"،

 1407، 1السيوطي جلال الدين ، الأشباه والنظائر ، دار الكتاب العربي ، ط. 

 أبو عبيدة آل سلمان ،ط،  ق:تحقي ،الشاطبي أبو إسحاق، الموافقات

 م1997هـ،11417



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

181 

 

 1ط معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، ،عبد الحميد أحمد مختار 

،1429/2008. 

 1987ه،1407، 1عطية جمال الدين ، التنظير الفقهي، الدوحة ،ط. 

  عودة عبد القادر ، التشريع الجنائي السلامي مقارنا بالقانون الوضعي، دار الكتاب

 لعربي ، بيروت، د ط، د ت ، ا

  5الفاس ي علال ، مقاصد الشريعة السلامية ومكارمها ، دار الغرب السلامي ، ط ،

 م 1993

 :مهدي المخزومي وإبراهيم  الفراهيدي الخليل بن أحمد ، معجم العين ، تحقيق

 السامرائي، دار ومكتبة الهلال 

 ي حقيق مكتب تحقيق التراث فالفيروزآبادي محمد بن يعقوب ، القاموس المحيط ، ت

 هـ .1426، 8مؤسسة الرسالة، مؤسسة الرسالة، بيروت،ط

  القرافي شهاب الدين أحمد بن إدريس ، الذخيرة ، ت محمد حجي ، دار الغرب

 . 1994السلامي ، 

  الفقه السلامي بين الأصالة والتجديد ، مكتبة وهبة، القاهرة يوسف  القرضاوي ،

 .1419، 2،ط

 وسف ، شريعة السلام صالحة  للتطبيق في كل زمان ومكان، دار القرضاوي ي

 ، 1993،  2الصحوة ، القاهرة ، ط

  النجار عبد المجيد ، في فقه التدين فهما وتنزيلا، سلسلة كتاب الأمة ، وزارة الأوقاف

  ه.1410د ط، محرم والشؤون السلامية، قطر،

 لسلامي جامعة أم القرى مكة، دط، الندوي علي ، القواعد الفقهية وأثرها في الفقه ا

 . ه 1404

اقع الالكترونية   ـــ المقالات والمو

  ابن عبيد فؤاد ، نظرات تجديدية في مقاصد الشريعة ، مجلة الحياء ، كلية العلوم

 2010، 14، الرقم التسلسلي للعدد 1،العدد 12السلامية ، جامعة باتنة، مج



 التنظير الفقهي المقاصدي أداة لتحقيق التوازن بين النصوص ومتغيرات العصر
 

 

182 

 

 ي وأثره في أحكام النوازل الفقهية المالكية الصغير حميد رمضان ،الاجتهاد المقاصد

فتاوى العلامة ابن عاشور نموذجا، مجلة المرقاة للدراسات والبحوث السلامية،  

 .2022ه،1443، العدد الثامن، 8هيئة علماء فلسطين، السنة الخامسة، مجلد 

  ، موقع الشرق.sharq.com-https://al. 

   موقع. https://arrabita.ma. 

 https://www.alukah.net 

 https://ketabonline.com..

https://al-sharq.com/
https://arrabita.ma/
https://www.alukah.net/
https://ketabonline.com/


 ف الاصوليبيان أثر المقاصد في تقليل الخلا 
 

 

183 

 

 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي

 طلق يفيد الوجوب أو الندب أنموذجا"" مسألة: هل الأمر الم

 msila.dz-larbi.madjidi@univ    1-جامعة محمد بوضياف المسيلة د. العربي مجيدي
  msila.dz-elkheyr.aissat@univ.  1 جامعة محمد بوضياف المسيلة د. الخير عيسات .

 :ملخص

يهدف هذا البحث إلى مدى معالجة القواعد الأصولية المختلف فيها بين الأصوليين  

بالمنهج المقاصدي  وفق طريقتي البرهان والاستقراء ؛ فعلى الأول إظهار طبيعة الخلاف في 

من مجموع الفروع  القاعدة  بتتبع شواهدها عند الأصوليين ، وعلى الثاني أن ننطلق

الفقهية التي ترجع إلى اصل القاعدة ببيان ثمرة الخلاف الفقهي الناتج عنها ودفع الخلاف 

 الحاصل فيها بالمنهج المقاصدي.

فإذا اعتبرنا بقاء جهة الأصل وهو مطلق الباحة تكون لجهة المصالح فقط لا 

ير الأمر المجرد عن المفاسد ؛كونه الذي ينظر إليه هنا الحفاظ على الضروري، فيص

القرينة إلى هذه الاحتمالات ناتج تعاقب المصالح والمفاسد على جهة المأمور، فالمصلحة في 

 الامتثال والمفسدة في عدمه كونه مأمورا به.

لنخلص إلى معالجة مسألة وجوب الشهاد على الطلاق وتردد الأمر المطلق بين 

ي الترجيح بين الأقوال على حسب البيئة الوجوب والندب ، وملاحظة المنهج المقاصدي ف

وأن  العلاقة وثيقة بين الارتباط التشريعي وترتتب حفظ الذمم وتغيرها عبر الأزمان.

بعادها الضرورية والحاجية 
ٔ
للواجبات، وبين جلب المقاصد المقصودة منها في ا

  .والتحسينية

 .لخلاف .الأمر المطلقالقاعدة الأصولية. المنهج المقاصدي. تقليل اكلمات مفتاحية: 

Abstract  : 

This research aims to examine the extent to which the disputed 

principles of jurisprudence (usul al-fiqh) among usuli scholars are addressed 

using the maqasid approach, based on two methods: demonstration and 

induction. The former requires demonstrating the nature of the disagreement 

over the principle by tracing its evidence among usuli scholars. The latter 

mailto:larbi.madjidi@univ-msila.dz
mailto:elkheyr.aissat@univ-msila.dz


 ف الاصوليبيان أثر المقاصد في تقليل الخلا 
 

 

184 

 

requires us to proceed from the set of jurisprudential branches that trace 

back to the principle's origin, clarifying the outcome of the resulting 

jurisprudential disagreement and resolving the resulting disagreement using 

the maqasid approach. 

If we consider the permanence of the principle, which is absolute 

permissibility, to be solely for the benefit, not the harm, since what is 

considered here is the preservation of the essential. Thus, the matter, devoid 

of context, becomes a result of these possibilities, resulting from the 

succession of benefits and harms on the part of the commanded. The benefit 

lies in compliance, while the harm lies in its failure to comply, since it is 

commanded. 

We conclude by addressing the issue of the obligation to have 

witnesses for divorce and the oscillation between the absolute command and 

its being obligatory and recommended. We note the maqasid approach in 

weighing opinions based on the context and the consequences of preserving 

responsibilities and their changes over time. We emphasize the close 

relationship between the legislative connection of obligations and the 

attainment of the intended objectives in their necessary, necessary, and 

improving dimensions. 

 Keywords: jurisprudential principle, objectives-based approach, 

reducing disagreement, absolute command. 

ـــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ  ـــــــ

 المؤلفان:  1

 msila.dz-larbi.madjidi@univ    -جامعة محمد بوضياف المسيلة د. العربي مجيدي
  msila.dz-elkheyr.aissat@univ.جامعة محمد بوضياف المسيلة د. الخير عيسات .

 

mailto:larbi.madjidi@univ-msila.dz
mailto:elkheyr.aissat@univ-msila.dz


 ف الاصوليبيان أثر المقاصد في تقليل الخلا 
 

 

185 

 

 

 تمهيد:

 
 
ِ العالمين حمدا قصد ما توافى به نعمه، وتدفع به نقمه، وتقل

به ما  لالحمد لله رب 

 
ا
اختلفت فيه فهوم عباده في منقوله ومعقوله وما لحقها من مقاصده وحِكمه، وصلاة

ن لنا مهيع الوحيين وعلى  د الأمين، الذي بي  لين والآخرين محم  د الأو  ا دائمين على سي  وسلاما

  .آله وصحبه من درؤوا الشبه عن الدين ومن تبعهم بإحسان إلى آمين

لى مجموع منهجي الفقه والأصول وما يخدمهما تجاه يبنى المنهج المقاصدي ع

ة وحجج لتقوية الرأي المراد الميل إليه 
 
منظومة التشريع ومعهوده، بما يحتويانه من أدل

 .  عند الفقهاء والأصوليين

ظر المقاصدي لمثل ما تقرر عند الأصوليين من  وهنا أحاول توضيح سعة الن 

ريب ولكيفية تضييق دائرة الخلاف الأصولي ما الخلافات الظاهرة، حيث أسعى إلى التق

أمكن في قاعدة هل الأمر  يقتض ي الوجوب أو الندب في بابه بالتكييف الأصولي والفقهي 

ظر المقاصدي.     بجامع الن 

ظر المقاصدي–وأعني به  ما يكون في مقدمتين ونتيجة؛ بمعنى جعل المقدمة  -الن 

لى لمعالجة القاعدة المختلف فيها  ق بالقواعد الأو 
 
بمنهج البرهان؛ وذلك بترجيح ما يتعل

ة مدعما بالمنهج المقاصدي، أما المقدمة الثانية فهي بطريقة الاستقراء؛ أعني به  الأصولي 

منهج الارتقاء من مجموع الجزئيات الفقهية للوصول إلى تقليل الخلاف ، وهو عكس ما 

قهي الخاضع لمخبر المقاصد للبرهان؛ حيث أحاول إثبات صواب القاعدة بالمنهج الف

كذلك، وبالتالي أصل بحول الله إلى النتائج المرجوة لتقليل الخلاف في نوع القواعد 

ر هذا؛  الأصولية المختلف فيها ظاهرا ولو من حيث التوجيه للقواعد وبيان ذلك . إذا تقر 

ر أهل الاجتهاد عند مدارك الأحكام إعمال المقاصد الشرعية وتقريرها ط بضواب فقد قدَّ

تنزيل تلك الأحكام على الوقائع ورعيا لها في المآلات، مع مسايرة أدب الخلاف وضوابطه 

 .وأصول النقد فيه



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

186 

 

يل ببيان أثر المقاصد في تقليمكن عرضه في هذه المداخلة والموسومة  فمن جملة ما

 الخلاف الاصولي " مسألة هل الأمر المطلق يفيد الوجوب أو الندب أنموذجا"

عندما يرتبط الناتج الفقهي بالقواعد الأصولية نحتاج إلى النظر  ية البحث:إشكال

في تلك القواعد الأصولية وتقليل الخلاف فيها,  فبالتلازم يقلل الخلاف في المسألة الفقهية  

ل مدى تأثير المنهج المقاصدي بتقلي ما يبحث فيه ويطرح علينا إشكالا وهو فهذا عين ما

 لأصولية؟الخلاف في القاعدة ا

 الفرضيات المناسبة: 

د عن القرينة وبيان الخلاف فيها ليسهل  : معالجة قاعدة الأمرالفرضية الأولى إذا جر 

 علينا ربطها بالقواعد المقاصدية التي لها علاقة وثيقة بها في تقليل الخلاف.

  الفرضية الثانية:

 لشهاد على الطلاقالنظر في ثمرة التي تنتج عن القاعدة الأصولية وهي مسألــة ا

 .ومناقشة الأدلة بالمنهج المقاصدي  لتقليل الخلاف في المسألة

 أهداف البحث:

وليين  بين الأص هذا البحث إلى مدى معالجة قاعدة الأمر المطلق المختلف فيها يهدف 

بالمنهج المقاصدي  وفق طريقتي البرهان والاستقراء ؛ فعلى الأول إظهار طبيعة الخلاف في 

دة  بتتبع شواهدها عند الأصوليين ، وعلى الثاني أن ننطلق من مجموع الفروع القاع

الفقهية التي ترجع إلى اصل القاعدة ببيان ثمرة الخلاف الفقهي الناتج عنها ودفع الخلاف 

 الحاصل فيها بالمنهج المقاصدي

 منهج البحث:

لمقارن من المنهج امع ما أحتاج إليه ،  سلكت في هذا البحث منهج التتبع والاستقراء 

 بين القواعد والأدلة.

 الأمر المطلق هل يفيد الوجوب إذا جرّد عن القرينة ؟ . العنوان الرئيس ي الأول:1

 مناقشة الخلاف في المسألة بالمنهج الأصولي أولا . :العنوان الفرعي الأول  2.2

ح هنا معالجة القاعدة بطريقة البرهان المقاصدي. كمقدمة أولى فيما يلي.  أوض 



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

187 

 

إن  الحديث عن تكييف الخلاف في القاعدة؛ قد يقرب من الجماع عند الأصوليون 

على أن  صيغة " افعل " إذا صاحبتها قرينة تدل على الندب، أو الباحة، أو قرينة للوجوب 

 أو التهديد أو غير ذلك؛ أن مقتضاها حينئذ ما دلت عليه القرينة.

نَ في مثل قوله تعالى ولكنهم اختلفوا فيما لو تجردت عن القرائن
ْ
غ
َ
ا بَل

َ
إِذ

َ
هُنَّ : ﴿ ف

َ
جَل

َ
 أ

مْ﴾
ُ
نك وَيْ عَدْلٍ مِّ

َ
هِدُوا ذ

ْ
ش

َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأ

ُ
ارِق

َ
وْ ف

َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أ

ُ
مْسِك

َ
أ
َ
[ 02] الطلاق: ف

 على مذاهب متعددة.

 صيغة الأمر إذا تجردت عن القرائن؛ فإنها تفيد الوجوب
ّ
 1مذهب القائلين بأن

 م.وأدلته

 أدلتــهم:

ةٍ قال تعالى:  الدليل الأوّل: إعتماد القصد الظاهري: -
َ
مِن

ْ
 مُؤ

َ
مِنٍ وَلا

ْ
ؤ
ُ
 لِم

َ
ان

َ
﴿ وَمَا ك

 
َ
ق
َ
هُ ف

َ
 وَرَسُول

َ مْرِهِمْ ۗ وَمَن يَعْصِ اللََّّ
َ
 مِنْ أ

ُ
خِيَرَة

ْ
هُمُ ال

َ
 ل
َ
ون

ُ
ن يَك

َ
مْرًا أ

َ
هُ أ

ُ
ُ وَرَسُول ى اللََّّ

َ
ض 

َ
ا ق

َ
دْ إِذ

 
ً
بِين  مُّ

ً
لا

َ
لا

َ
لَّ ض

َ
 [. 36]الاحزاب: ا﴾ض

د يفيد الوجوب بدلالة الالتزام  -1 وجه الدلالة بمقام التعليل في إثبات أن  الأمر المجر 

 المستفادة من القصد الظاهر.

قال السمعاني: " فقد نفى الله ثبوت الخيرة في أمره، وانتفاء الخيرة نص في التحتيم  

 .2واليجاب"

سان على أن  الأمر مقصود بالأصالة به الوجوب وجه الدلالة بمقامي التعليل والل -2

 : حيث قال:" فدلت هذه الآية على وجوب الأمر من وجهين: 3من وجهين ذكرهما الجصاص

                                           

 القول ذكرته في أسباب الخلاف المتعلقة بالمبحث الكلامي سابقا.  1

 .96، ص1السمعاني، قواطع الأدلة، ج  2

هـ، 305الجصاص: أحمد بن علي أبو بكر الرازي الحنفي  فاضل من أهل الري، ولد سنة   3

هت إِليه رئاسة الحنفية، وخوطب في أن يلي القضاء، فامتنع، صاحب وسكن بغداد، وانت

ه، وله 370التصانيف من مؤلفاته: أحكام القرآن، وأصول الفقه.، ت ذي الحجة ببغداد سنة 

. و ينظر: 441 -340، ص 16، ج11خمس وستون سنة. ينظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء، ط

 .84ص  1الجواهر المضية ج، 



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

188 

 

نفيه التخيير فيما أمر به، وقول من يقول بالندب والباحة؛ يثبت معهما  أحدهما:

 التخيير وذلك خلاف مقتض ى الآية. 

هُ وَمَ  ﴿قول الله تعالى:  ثانيهما:
َ
 وَرَسُول

َ [،فسمى تارك الأمر  36]الاحزاب: ﴾ ن يَعْصِ اللََّّ

، واسم العصيان لا يلحق إلا بترك الواجبات، ولا لفظ للأمر في لغة العرب غير 
ا
عاصيا

 .1فدل أنه للإيجاب حتى تقوم الدلالة على غيره" قولهم: افعل؛

ي ، بأن القضاء فاعترض عليه: بمقام اللسان نفسِه الاعتراض على هذا الدليل: -

مْرًا ﴾قوله 
َ
هُ أ

ُ
ُ وَرَسُول ى اللََّّ

َ
ض 

َ
ا ق

َ
،هو اللزام، واللزام هو الذي أفاد   36الاحزاب:   ﴿ إِذ

 .2الوجوب وليس مجرد الأمر

 : 3وتقرير الاعتراض من وجوه -

بي إثر أمر الن   نلحظ ذلك في سبب النزول: حيث أنها نزلت"بمقام عوائد العرب:  – 1

بي  4ج زيد بن حارثةفي تزويصلى الله عليه وسلم   لفظ القضاء.صلى الله عليه وسلم رض ي الله عنه " ولم يكن في صيغة الن 

م أن القضاء بمعنى اللزام، لأن  النوافل طاعات وهي من  بمقام اللسان: - 2 ِ
 
لا نسل

 قضاء الله ولم يلزمنا إياها.

ل على باب الفرض والوجوب والثاني  وفيه فرق بين معنى اللزام ودلالة الالتزام؛ فالأو 

وهذا الأخير يضعفه مقابله من الفرضيات اللزومية  من باب اللزوم الذهني الافتراض ي ،

 لذا نحتاج لمرجح خارجي.

ه على فرض التسليم أن  القضاء إلزام، فالقضاء دون مرتبة الأمر؛ لأن  الثاني له 
 
ثم  إن

ة  به فإن  الأمر من باب أولى لقو 
ا
ل، فإذا كان القضاء ملزما ترتبة المصالح الم صيغة دون الأو 

 على الأمر. 

                                           

 -هـ1414، 2الحنفي، الفصول في الأصول، الناشر: وزارة الأوقاف الكويتية، ط:الجصاص   1

 .284، ص 1م، ج1994

 .270المستصفى، ص الغزالي،   2

 .283، ص 1، الرازي لمحصول، ج229السمعاني، قواطع الأدلة، ص   3

 .870، ص 6أخرجه البخاري، ك التوحيد ،باب و"كان عرشه على الماء"، ج   4



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

189 

 

ةِ اسْجُدُوا قوله تعالى:  الدليل الثاني:
َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
مْ ثمّ ق

ُ
اك

َ
رْن مْ ثمّ صَوَّ

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق
َ
﴿ وَل

اجِدِينَ ) نَ السَّ ن مِّ
ُ
مْ يَك

َ
 إِبْلِيسَ ل

َّ
سَجَدُوا إِلا

َ
مَرْ 11لِِدَمَ ف

َ
 أ
ْ
 إِذ

َ
سْجُد

َ
 ت

َّ
لا
َ
 أ
َ
عَك

َ
الَ مَا مَن

َ
 ۖ ( ق

َ
ك

ُ
ت

هُ مِن طِينٍ )
َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
ارٍ وَخ

َّ
نِي مِن ن

َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
هُ خ

ْ
ن يْرٌ مِّ

َ
ا خ

َ
ن
َ
الَ أ

َ
 [. 12-11]الاعراف:  ( ﴾12ق

 في دلالة الآية على الوجوب ظاهرة من وجوه: اعتماد القصد الظاهري:

 مبادرة الملائكة إلى امتثال الأمر، حيث عقلوا من الطلاق الوجوب. -أ

لما خالف أمره، وامتنع عن السجود، وعاقبه بإهباطه من  توبيخ الله لبليس -ب

 الجنة، وذلك لا يكون إلا على ترك واجب.

 بنوع القصد الظاهر نفسه حال تعدد دلالته. الإعتراض على هذا الدليل: -

أورد السمعاني على هذا الدليل اعتراضا ثم  أجاب عنه بـــقوله:" فإن قيل: إنما كفر  

مر، لكن بالاستكبار وإنكار فضيلة آدم عليه السلام التي أكرمه الله إبليس لا بمخالفة الأ 

افِرِينَ )بها، والدليل عليه قوله تعالى: 
َ
ك
ْ
 مِنَ ال

َ
ان

َ
بَرَ وَك

ْ
ك
َ
بَىٰ وَاسْت

َ
 إِبْلِيسَ أ

َّ
]البقرة:  ( ﴾34﴿ إِلا

ه قال: 34
 
يْرٌ  ﴿      [. معناه: صار من الكافرين باستكباره، وأما إنكاره فضيلة آدم؛ لأن

َ
ا خ

َ
ن
َ
أ

هُ مِن طِينٍ )
َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
ارٍ وَخ

َّ
نِي مِن ن

َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
هُ خ

ْ
ن  [. 12]الاعراف: ( ﴾ 12مِّ

أنا لا ننكر استكباره وإنكاره لفضيلة آدم التي وضعها الله تعالى، لكن  الجواب:

هِ ﴾استدللنا بقوله:  مْرِ رَبِّ
َ
سَقَ عَنْ أ

َ
ف
َ
ر [، وسماه بالفسق لخروجه عن أم 50] الكهف: ﴿ ف

 ﴾ربه وقال أيضا ا: 
َ
ك

ُ
مَرْت

َ
 أ
ْ
 إِذ

َ
سْجُد

َ
 ت

َّ
لا
َ
 أ
َ
عَك

َ
[ ذمه ووبخه بمجرد 12] الأعراف: ﴿ قال مَا مَن

ترك الأمر؛ دل  أنه أفاد الوجوب، ولولا ذلك لم يستقم توبيخه وذمه، ونسبة ذلك إلى مجرد 

 . 1ترك الأمر"

ه على الأمرين جمي عا اعلى ترك ووضح الجصاص نفس مقصد الأمر حيث قال:" ذم 

الأمر وعلى الاستكبار، ولولا أن ترك الأمر بمجرده مذموم لما قرنه إلى الاستكبار فيما عنفه 

 . 2عليه

رض عليه:
ُ
ه: ربما صاحب الأمر قرينة تدل على الوجوب واعت

 
 . 3بأن

                                           

 .97، ص 1ي، قواطع الأدلة، جالسمعان  1

 .284، ص 1أصول الجصاص، ج  2

 .283، ص 1الرازي المحصول، ج  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

190 

 

ه احتمال لا دليل عليه، فلا يلتفت إليه إذ لو قبلنا كل  ويمكن أن يجاب عليه:
 
بأن

 ير دليل، لما بقي لنا من الشريعة ش يء.احتمال من غ

وْ قوله تعالى:  الدليل الثالث:
َ
 أ
ٌ
ة
َ
ن
ْ
صِيبَهُمْ فِت

ُ
ن ت

َ
مْرِهِ أ

َ
 عَنْ أ

َ
ون

ُ
الِف

َ
ذِينَ يُخ

َّ
رِ ال

َ
يَحْذ

ْ
ل
َ
﴿ ف

لِيمٌ )
َ
ابٌ أ

َ
 [. 63] النور: (﴾ 63يُصِيبَهُمْ عَذ

وم ، فدل على لز قال الجصاص أيضا: " معلوم أن الوعيد لا يلحق تارك الندب والمباح

 .1الأمر ووجوبه"

: " ...حذر الفتنة والعذاب الأليم في مخالفة الأمر، فلولا أنه مقتض 2قال ابن قدامة

 .3لحقه ذلك" للوجوب ما

﴾  قوله تعالى: الدليل الرابع:
َ
عُون

َ
 يَرْك

َ
عُوا لا

َ
هُمُ ارْك

َ
ا قِيلَ ل

َ
 [. 48]المرسلات: ﴿ وَإِذ

، والذم  ما 4امتثال الأمر، والواجب ما يذم بتركه" قال ابن قدامة " ذمهم على ترك  

ق بترتب المفاسد عليه وترك المصالح.
 
 تعل

مُ انفِرُوا فِي قوله تعالى:  الدليل الخامس:
ُ
ك
َ
ا قِيلَ ل

َ
مْ إِذ

ُ
ك
َ
وا مَا ل

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
﴿ يَا أ

رْضِ﴾
َ ْ
ى الأ

َ
مْ إِل

ُ
ت
ْ
ل
َ
اق

َّ
ِ اث

 [. 38]التوبة: سَبِيلِ اللََّّ

أبو الوليد الباجي: "عاتبهم وهددهم على ترك امتثال الأمر بالقول فدل ذلك على قال 

 " . 5أن الوجوب متعلق بالقول دون القرائن

                                           

 .285، ص 1أصول الجصاص، ج  1

ابن قدامه محمد بن مقدام بن نصر شيخ الاسلام ومصنف المغني إمام عالم بارع ،كانت    2

في أصول  ي والروضةله مصنفات أهمها المغني في شرح مختصر الخرافي في عشر مجلدات والكاف

، 7ه. ابن كثير، البداية والنهاية، ط620الفقه وغيرها من المصنفات ت يوم عيد الفطر سنة 

 .100 – 99م، ص 1988ه، 1408جزء، مكتبة المعارف، بيروت، 13

 .608، ص 2روضة الناظر، ج ،إبن قدامة  3

 .608، ص2م ن، ج  4

 .202، ص 1الباجي، إحكام الفصول، ج  5



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

191 

 

 لولا أن أشق على أمتي؛ لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة» صلى الله عليه وسلم: : قوله الدليل السادس

»1 . 

 . 2لوجب" قال أبو يعلى: " ومعلوم أن السواك مستحب، فدل على أنه لو أمر به 

قال القرافي: " تقييد اكتفاء الأمر لوجود المشقة والندب في السواك ثابت، فدل على 

 . 3أن الأمر لا يصدق على الندب، بل ما فيه مشقة وذلك إنما يتحقق في الوجوب"

إنما أفاد كل من الباجي وأبي يعلي والقرافي القصد الظاهري من العلامة المبنية على 

تكون دليلا على القصد الجامع المرجح؛ إذ الدليل مابني على القطع أو  الظن ولا ترقى أن

 غلبة الظن وعندهم مجرد علامة على الوجوب وليست دليلا.

ه أمر أصحابصلى الله عليه وسلم: » ما روى البراء بن عازب رض ي الله عنه: أن النبي  الدليل السابع:

 ل على عائشةبفسخ الحج إلى العمرة، فردوا عليه القول، فغضب، ثم  انطلق حتى دخ

وما لي لا أغضب وأنا آمر بالأمر » ، فقالت: من أغضبك؟ _أغضبه الله_ فقال: «غضبان 

ع   .4«فلا أتب 

 اعتراض وجوابه:

صلى الله عليه وسلم قال ابن قدامة: " فإن قيل: هذا في أمر اقترن به ما دل  على الوجوب _أي أنه 

 أن أمره أمره، ولولاغضب وفهم الأمر من غضبه_ قلنا: النبي إنما علل غضبه بتركهم اتباع 

 .5للوجوب لما غضب من تركه"

ن لا غبار عليه، فلو أنهم امتثلوا أمره؛ لما غضب، ولولا أن  أمره حتم  وهذا جواب بي 

 وإلزام؛ لما غضب. 

                                           

، ومسلم, ك الطهارة, ب 838البخاري, ك الجمعة, ب السواك يوم الجمعة ، رقم  أخرجه  1

 .كلاهما عن أبي هريرة رض ي الله عنه وأرضاه. 370السواك، رقم 

 .232، ص1ابو يعلى الفراء، العدة، ج  2

 .104القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص   3

، ص 2ر رض ي الله عنه : جأخرجه مسلم، ك الحج، ب وجوه الحرام، عن عطاء عن جاب  4

122. 

 .2002. مؤسسة الريان، ط 607، ص 2إبن قدامة، روضة الناظر، ج  5



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

192 

 

إجماع الصحابة _رض ي الله عنهم_ على أن الأمر يقتض ي الوجوب،  الدليل الثامن:

من جهة الجماع: أن الأمة في جميع الأعصار  قال أبو الوليد الباجي: " والدليل على ذلك

أقيموا مجمعة على الرجوع في وجوب العبادات وتحريم المحرمات إلى قوله تعالى:  ﴿ و

[. فثبت بذلك اتفاقهم على أن ظاهر الأمر على الوجوب  43]البقرة: الصلاة وآتوا الزكاة ﴾

"1. 

 . 2الصحابة الوجوب باحتمال اقتران النص بقرينة أفهمت واعترض على ذلك:  -

 وجوابه أن يقال:

أن مجرد الاحتمالات العقلية العادية عن دليل لا يعتد بها، لأننا لو قبلنا كل  -1

 احتمال بلا دليل، لبطلت الشريعة، وهذا ظاهر البطلان.

رض ي الله عنهم_ لنقلوها إلينا، إذ  _ لو كان هناك قرينة اعتمد عليها الصحابة -2

 .3نهم للشريعةخلاف ذلك؛ تضييع م

فالعرب تستجيز نسبة المخالف للأمر إلى  من حيث اللسان: الدليل التاسع:

العصيان، إحالة له إلى نفس المخالفة، يقول القائل منهم لغيره: "أمرتك فعصيتني" وهذا 

ش يء متداول بينهم، لا يمتنع أحد منهم عن إطلاقه عند مخالفة الأمر، قال حصين بن 

 لطويلمنذر الرقاش ي: من ا

 فعصيتني     فأصبحت مسلوب المارة نادما
ا
 حازما

ا
 4.5أمرتك أمرا

 سيق مخالفة للأمر. فجاء التعقيب بالعصيان متصلا بعد الفاء فدل  على ما

                                           

 .104القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص   1

 .95، ص 1السمعاني،  قواطع الأدلة، ج  2

ب في أصول الفقه المقارن ج  3
 
 1341ص1الدكتور النملة، المهذ

فما أنا بالباكي عليك صبابة ... وما أنا بالداعي لترجعَ   هذا البيت لحصين بن المنذر، وبعده:  4

ب بعد عزله من الولاية. ينظر "وفيات الأعيان"، ج
َّ
، 6سالما ... وقد قاله حصين ليزيدِ بن المهل

 .290ص 

 .57، ص 1السمعاني،  قواطع الأدلة، ج  5



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

193 

 

حتى لا يقال لأجل -لو قال السيد لعبده من وراء حجاب  الدليل العاشر: من العرف:

تحق الذم والتوبيخ فلو لم يقتض فلم يسقه اس لو قال: " اسقني ماء " -قرينة الوجه

 عند العقلاء لتركه للواجب الذي يلام عليه. 1الوجوب لما استحق الذم عليه

 صيغة افعل إذا تجردت عن القرائن فإنها تقتض ي الندب
ّ
 مذهب القائلين بأن

 حقيقة .

 أدلتهــم:

ا حجتهم: " وذهب من قال: إنه للندب إلى  الدليل الأوّل: مر أن الأ قال السمعاني مبينا

طلب الفعل، فلا يجوز أن يكون موجبه الباحة؛ لأن الباحة لا ترجح جهة الفعل فيها على 

ا للفعل إذا حمل على الباحة، فأما إذا حملناه على الندب  جهة الترك، فلا يكون الأمر طلبا

فقد رجح جهة الفعل على جهة الترك؛ لأننا جعلنا الفعل أولى من الترك، فتحقق طلب 

ل في الأمر، فظهرت حقيقته، وإذا تحقق الأمر في الندب فلا معنى لثبات صفة زائدة الفع

عليه، وهذا لأن صفة الوجوب لا دليل عليها؛ لأنه لما تحقق معنى الأمر في الندب لم يبق 

 . 2دليل على الوجوب"

وهذه الشبهة هي معتمد مذهبهم، وقد أجاب عليها جمع من أهل العلم كالسمعاني 

لها :وابن ق  دامة وغيرهم بأجوبة عديدة محصَّ

أن  هذا إنما يستقيم لو كان الواجب ندبا اوزيادة، وليس كذلك، لأنه يدخل في حد  -

 .3الندب جواز الترك، وليس بموجود في الوجوب

هو مقرر للندب؛ إذ الواجب مقصود  وبالمعنى المقاصدي نجد للواجب حدا غير ما -

ف،إلى إيقاعه بدليل الوعيد المت
 
 كوجوب الصلاة مثلا.  رتب على عدم إيقاعه من المكل

                                           

 .22ص1الشيرازي، اللمع في أصول الفقه ج 1

 . 194ص  السمعاني، قواطع الأدلة،  2

 . 192م س، ص   3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

194 

 

ة أو اقتضاؤه الفعل ، لكن مع عدم 1فالمندوب: وهو نظير الوجوب من حيث الكلي 

 الجزم. 

ه يحمل على الندب، وهو معارض باستدلالات كثيرة  -
 
أن  استدلالهم بالعقل على أن

 لعقل.من الوحي على أنه يحمل على الوجوب، والوحي مقدم على ا

منتهى دليلهم: الوقوف على حكم الندب عقلا احتى يرد دليل من السمع على النقل  -

 للوجوب، وقد بينا الأدلة على ذلك. 

قول: يصلى الله عليه وسلم بما جاء في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة قال سمعت رسول الله 

ذين من لك الما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم، فإنما ه»

 .2«قبلكم كثرة مسائلهم، واختلافهم على أنبيائهم

دب؛ لأن  ما  -  ه دليل للقائلين بالوجوب، لا للقائلين بالن 
 
وأجاب الشوكاني عن هذا: بأن

لا نستطيعه لا يجب علينا، وإنما يجب علينا ما نستطيعه، والمندوب لا حرج في تركه مع 

 .3الاستطاعة

 يطلق للوجوب من باب الحقيقة، فلا يصار للمجاز إلا بقرينة وأن  الأصل في الأمر  -

هي، فلو قال المخلوق لخالقه: " لا تعاملني بعدلك " لا يقال:  -  هذا معارض بالن 
وأن 

ه في مقام دعاء ورجاء، وإن كان أصل الصيغة يفيد 
 
ه هنا يفيد قصد إلزام الترك، لأن

 
إن

 عمال.إلزام الترك، لكن لوجود الصارف جاز الاست

بأن صيغة " افعل " إذا تجردت عن القرائن الفرع الثالث: مذهب: القائلين 

 تقتض ي الإباحة حقيقة وأدلتهم.

                                           

ه لو فرض تركه جملة لترتب الثم على تاركه"  1
 
 كون المندوب كالواجب من حيث الكلية: أن

كترك الأذان في المساجد، لأن في الأذان إظهار لشعائر السلام"، وكونه كالواجب من حيث 

، 1نظر الموافقات، جأن هناك قصدا إلى إيقاع الفعل وإن لم يكن الطلب إليه جازما. ي الطلب،

 .107-94ص

، ومسلم، 744، ص 6أخرجه البخاري، ك العتصام بالسنة، ب القتداء بسنة الرسول، ج  2

 . 4348، رقم صلى الله عليه وسلمك الفضائل، ب توقيره النبي 

 . 449، ص 1الشوكاني، إرشاد الفحول، ج  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

195 

 

، وتفيد أدلتهـــم: 
ا
استدلوا بأن لفظ ) افعل ( تفيد الوجوب حينا، وتفيد الندب حينا

 الباحة حينا اآخر.

مشتركة في جواز قال القرافي في معرض ذكر حججهم: " فالأقسام الثلاثة كلها 

القدام؛ فوجب القول به حتى يكون اللفظ حقيقة في الجميع، والأصل عدم اعتبار 

 .1الخصوصيات "

 والجواب عليه أن يقال:

أن تقريركم فيه نظر؛ لأن  الأمر استدعاء وطلب، والباحة ليس فيها استدعاء ولا  - 

 .2طلب

رد دليل أو قرينة تدل على الفرع الرابع: مذهب التوقف في صيغة ) افعل ( حتى ي

  المعنى المراد وأدلتهم.

 القائلين بالتوقف على قسمين:

من قال: إن  لفظ افعل مقول بالاشتراك اللفظي في هذه الأقسام، كلفظ العين  منهم -

 ) للذهب والباصرة والجاسوس ( .

                                           

 . 684القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص   1

الخلاف في هذه المسألة بين علماء الأصول وبين   :136، ص1ابن قدامة، روضة الناضر ج2  

عبد الله بن أحمد الكعبي من المعتزلة. فالجمهور يرون أن المباح غير مأمور به، لأن الأمر 

استدعاء وطلب والمباح ليس كذلك. بيانه أن الأمر يستلزم ترجيح إيجاد الفعل ولا ترجيح في 

ا تجوز"  جواب عن سؤال مقدر هو: كيف يكون غير مأمور به، المباح. وقوله: "وتسميته مأمورا

ا؟ فأجاب المصنف: أن هذا من قبيل الأمر المجازي لا الحقيقي. وذهب الكعبي  وهو يسمى مأمورا

ا: بأن المباح ترك الحرام، وترك الحرام واجب، فيكون المباح  إلى أن المباح مأمور به، محتجًّ

ا.   واجبا

اح يستلزم ترك الحرام ويحصل به، لا أن المباح هو ترك وأجاب المصنف على ذلك: بأن المب

الحرام بعينه، وإلا فترك الحرام كما يحصل بالمباح يحصل بالواجب والمندوب إلى آخر 

 التصورات التي ذكرها المصنف..



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

196 

 

 من قال: إن  لفظ ) افعل ( من حيث هو حقيقة في أحد المعاني السابقة، ومنهم -

) الوجوب والندب والباحة ( لكن لم يبين الشارع لنا أيَّ هذه المعاني هو الحقيقة، وتكافأت 

 الأدلة في نظرنا؛ فوجب التوقف. 

منهم من تردد في كونها لأحد المعاني الأربع )الوجوب، الندب،  ثمّ إن المتوقفين:

ل ،ومنهم وهم التهديد(. الباحة، م الأكثر، حصروا تردده ومنهم من حصرها في الثلاث الأو 

وتوقفهم في كونها للوجوب أو الندب، وهذا منحى جماهير الأشاعرة والماتريدية ونحن 

 :1نناقش الأدلة، وبالجواب عنها؛ يتم الجواب على أدلة المقتصدين

: أن  صيغة ) افعل ( ترد على عدة معان كالوجوب والندب والباحة الأوّل  الدليل

 لى أحد هذه الوجوه أولى من بعض.والتهديد، وليس حملها ع

 والجواب عنه أن يقال: 

لا نعلم أن  صيغة "افعل" إذا تجردت عن القرائن تحتمل غير الوجوب، لما أقمناه  -

ة، وما عورضت به ) الأدلة ( إنما كان ذلك لاحتمال السياق، ووجود قرينة صارفة.
 
 من أدل

ا ل على الترك؛ فيلزمهم أن يقولو ثم  إنكم قد سلمتم أن الأمر يقتض ي ترجيح الفع -

 .2بالندب، ويتوقفوا فيما زاد، كقول أصحاب الندب

 أن  ما قررتموه قدح لواضع اللغة، وإخلاء لفائدة الحكم الشرعي المجرد. -

 من أن يقول: 
ا
قال السرخس ي: " ومن يقول: بأن موجب مطلق الأمر الوقف، لا يجد بدا

؛ للا 
ا
هي التوقف أيضا حتمال، فيكون هذا قولا اباتحاد موجبها، وهو باطل، موجب مطلق الن 

 . 3وفيه إبطال حقائق الأشياء"

                                           

مِ   1
ْ
بُ في عِل

َّ
هَذ

ُ
تفصيل الأقوال بأدلتها، لعبد الكريم بن علي بن محمد النملة، في كتابه الم

صُولِ 
ُ
(، مكتبة الرشد  أ

ا
ة  تطبيقيَّ

ا
ة  نظريَّ

ا
ارَنِ، )تحريرٌ لمسائِلِه ودراستها دراسة

َ
ق
ُ ْ
 –الفِقْهِ الم

 .1349، ص3، ج5م، عدد الأجزاء:  1999 -هـ 1420: 1الرياض، ط

 559ص1ابن قدامة روضة الناضر ج 2  

 . 11، ص 1السرخس ي،  المحرر في أصول الفقه، ج  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

197 

 

 : 1ومنهم من ضم إلى ما مر  القولُ بالتفصيل: حكاه صاحب المراقي بقوله

 وافعل لدى الأكثر للوجــوب      وقيل للندب  أو المطلوب

دب.  وقيل للوجوب  أمر الرب            وأمر  من أرسله  للن 

 

 العنوان الفرعي الثاني: مناقشة الخلاف في المسألة بالمنهج المقاصدي .

 تحصيل القدر المشترك بين مدارك الأقوال في المسألة:

دت عن القرائن يكون للقدر المشترك بين  إن  القول باقتضاء صيغة افعل إذا جر 

ى من حيث ؛ بمعنى تكون للأعل-الوجوب أو الندب أو حتى الباحة -الأحكام الثلاثة 

الجنس، ويحصل مسمى الأمر وماهيته بتحصيل فرد من تلك الأفراد على مقتض ى مقصد 

الشارع من الأمر، وهذا أخذا بمبدأ الجمع عند التساوي حال فقد القرينة، إذ لا يتصور 

الأمر بلا قرينة فقد تكون ظاهرة في نفسها، أو تكون ضمنية يرجحها قصد الشارع حسب 

ة، فيترجح بها أحد أفراد جنس الأمر، وبهذا الحصر يضعف الأخذ بأن الأمر  معهوداته الكلي 

تصور ي للإباحة نظرا لكثرة الخلاف في إلحاقه بمسألة الحكم الشرعي التكليفي، كما لا

 القول بالتوقف لنفي العبث عن التشريع.

                                           

 . 176، ص 1ثر الورود، جمحمد الأمين الشنقيطي، ن  1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

198 

 

ن مكما أن  الملاحظ في قضية الأمر المجرد عن القرائن بعد السبر والعرض حاصلها  -

كما وضحنا؛ إذ لا يتصور أن يخلو الأمر من قرينة  1،2حيث البرهان قضية مانعة خلو

 كان الأمر 
 
أي -سواء كانت ظاهرة أو ضمنية يستنبطها المجتهد وفقا لمقصود الشارع وإلا

 عبثا وهذا محال من التشريع. -الشأن

لمقاصدي ى المنهج اإلى هنا لم أصل إلى المبتغى في محاولة تقليل الخلاف لذا أحتاج إل

لى.   في ذلك لكمال المقدمة الأو 

يوصلني هذا إلى قاعدة مقاصدية تعتبر وسيلة من وسائل تقليل الخلاف حال 

أن التنازع بين الحاصل من صيغة الأمر وهي:  -بالقدر المشترك -افتراض التساوي 

 الشارع.وهنا طبعا وفق قصد  ،3المتساويين يقتض ي التخيير بين التقديم والتأخير

فالتساوي واضح بين )الوجوب والندب والباحة على تقدير ( من ظاهر الأمر المطلق 

ها كان أوفق وأقرب لقصد الشارع. ِ
ح بينها والتخير في تقديم المجتهد لأي  ِ

 مما يحتاج إلى مرج 

                                           

ا   1 مانعة خلو: وهي القضية التي تمنع الخلو عن مقدمها وتاليها، ولا تمنع اجتماعهما : مقتبسا

سْكِ وَنافخِ الكيرِ؛ فحاملُ »من الحديث 
ْ
وءِ كحاملِ الم جَليسِ السَّ

ْ
الحِ وَال جَليسِ الصَّ

ْ
لُ ال

َ
إنما مث

ك، وأما أن تبتاع م ا أن يُحذي  سْكِ إمَّ
ْ
. وَنافخُ الكير إما أن الم

ا
ا طيبة جدَ منه ريحا

َ
نه، وإما أن ت

 
ا
ة
َ
بيث

َ
ا خ جدَ ريحا

َ
والحديث في الصحيحين، واللفظ لمسلم. يُنظر: صحيح «. يُحرقَ ثيابك، أو ت

، ؛ وصحيح مسلم، 1995ح: -741، ص 2البخاري، ك: البيوع، ب: في العطار وبيع المسك، ج

وءِ، جك: البر والصلة والآداب، ب: استحباب  اءِ الس 
َ
رن

ُ
بَةِ ق

َ
سَةِ الصالحين ومُجَان

َ
، ص 4مُجال

 .2628ح: -2026

الاستدراك الأصولي دراسة تأصيلية تطبيقية على المصنفات الأصولية من القرن الثالث إلى   2

كلية الشريعة والدراسات  -القرن الرابع عشر هجريا، رسالة: دكتوراه في أصول الفقه 

قرى، المملكة العربية السعودية، إعداد: إيمان بنت سالم قبوس السلامية، جامعة أم ال

 م. 2015 -هـ 1436،إشراف: أ. د محمود بن حامد عثمان، العام الجامعي: 

مجمع الفقه السلامي التابع لمنظمة المؤتمر السلامي. مجلة مجمع الفقه السلامي، وقد   3

جلدات، كما يلي، ومجموع المجلدات عددا، وكل عدد يتكون من مجموعة من الم 13صدرت في 

 .263، ص 2: أربعون مجلدا ...، ج 13للأعداد الـ



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

199 

 

وهذا ما يضطرني أيضا لعرض المنهج المقاصدي في تقليل الخلاف الأصولي وبالأخص 

 ذه على النحو التالي: في مسألتنا ه

 تحصيل قواعد المقاصد لتقليل الخلاف. 

دب أو للإباحة  يقول الشاطبي: "إن  محاولة التفريق بين ما هو من الأمر للوجوب أو للن 

ظر إلى المصالح و في أي مرتبة تقع،  لا يعلم من النصوص و إنما يؤخذ باتباع المعاني و الن 

يه لمجرد الصيغة، و إلا لزم في الأمر أن لا يكون في و بالاستقراء المعنوي ولم نستند ف

 . 1الشريعة إلا على قسم واحد لا على أقسام متعددة "

 قاعدة: إعمال ميزان المصالح لمعرفة نوع الاقتضاء من مدلول الأمر المطلق.

عند توظيف المجتهد لميزان الأخذ بالمصالح تتأتى لديه مراتب ذلك الاقتضاء من 

واهي في التأكيد ليست على رتبة واحدة  الأوامر، يقول  العز بن عبد السلام: " أن  الأوامر والن 

في الطلب الفعلي أو التركي، وإنما ذلك بحسب تفاوت المصالح الناشئة عن امتثال الأوامر 

و اجتناب النواهي و المفاسد الناشئة عن مخالفة ذلك،كلما عظمت المصلحة عظم الأمر، 

هي"و كلما عظمت المفسدة   .2كلما عظم الن 

وعلى التقدير يتصور انقسام الاقتضاء إلى أربعة أقسام، وهي الوجوب والندب 

 والكراهة والتحريم" . ونحن في مقتض ى الأمر الذي جرد عن القرائن.

لحق مطلق الأمر بالكليا
ُ
ا في مكانتهت الضرورية تتأكد عظمة المصالح و وعندما ن

امر في الشريعة لا تجري في التأكيد مجرى واحدا، و تصنيف مسمى ذلك الأمر؛ لأن  "الأو 

أنها لا تدخل تحت قصد واحد، فإن  الأوامر المتعلقة بالأمور الضرورية ليست كالأوامر 

المتعلقة بالأمور الحاجية ولا التحسينية، ولا الأمور المكملة للضروريات أنفسها، بل بينها 

ل طلب على وِزانٍ واحد كالطلب المتعلق بأصتفاوت معلوم، بل الأمور الضرورية ليست في ال

 ".3الدين، ليس في التأكيد كالنفس، ولا النفس كالعقل إلى سائر أصناف الضروريات

 قاعدة: سبر المتقابلات من الأوامر وفق قصد الِمـر. 

                                           

 .153، ص 3الشاطبي، الموافقات، ج  1

 .160العز بن عبد السلام، قواعد الأحكام، ص   2

 . 201، ص 3الشاطبي، الموافقات، ج  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

200 

 

واهي إلى قانون  فقد نجد أهل الاجتهاد عند التعارض يخضعون مراتب الأوامر والن 

 " .   1ح وغير الصريحالمتقابلات، الصري

ل وما طلب بالقصد  - قال الشاطبي: " وثالثه أيضا تمييزهم بين ما طلب بالقصد الأو 

الثاني, وبين التابع والمتبوع، وتنبيهه إلى قوة اعتبار المتبوع لأن   التابع مقصود بالقصد 

عتباره يعود على االثاني، ولذلك يلغى جانب التابع في جنب المتبوع فلا يعتبر التابع إذا كان 

 المتبوع بالخلال .

ف في الامتثال فقد عملوا على بحث علاقة القصدين،  -
 
واعتبارهم لقصد المكل

ك بها على وجه الخضوع  فجعلوا أعلى مراتب الطاعة في اتباع الأوامر الابتدائية والتمس 

صل على أوالانقياد، كما لم يروا بأسا من استحضار قصد نيل الحظوظ شريطة ألا يكر  

 . 2التعبد بالبطال"

ف وفق بواعث التشريع.
ّ
 قاعدة: رعي المجتهد لحاظ المكل

ف في نفسه 
 
ظر فيما يصلح لكل  مكل د الشاطبي ماينبغي على المجتهد هو: "الن 

 
وقد أك

بحسب وقت دون وقت، وحال دون حال وشخص دون شخص؛ إذ النفوس ليست في 

ة على وِزان واحد.. .فهو يحمل على كل نفس من أحكام النصوص ما قبول الأعمال الخاص 

 .  3يليق بها بناء على أن  ذلك هو المقصود الشرعي في تلقي التكاليف"

ف 
 
وهذا واضح في ترجيح أحد أفراد طلب الفعل الثلاثة من جهة المجتهد لصالح المكل

 فمع وجود القرينة فمن باب أولى مع عدمها فالترجيح بمقتض ى القصد رعيا لحظ المكل

 أوفق.

 قاعدة: الأمر المطلق يتفاوت بتفاوت تحصيل المصالح و المفاسد. 

للأحكام المتعلقة بمطلق الأمر يجد منها ما جاء بصيغة طلب الفعل بقرينة،  ئ المستقر 

منه جازم وهو الوجوب، ومنه غير جازم وهو الندب وطلب الفعل بلا قرينة ونعني به الأمر 

                                           

 . 208، ص 3م ن ، ج  1

 .342، ص 2الشاطبي، الموافقات ج  2

 195ص ، 1م س،ج  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

201 

 

حد  والحقيقة، فالأمر بالواجب يسمى أمرا، والأمر بالمندوب المطلق في ذاته لا يختلف في ال

 يسمى أمرا، أما الباحة فنلحقها به تجوزا لذا ضعف القول بها.

يتفاوت من حيث ذاته، فطلب الشرع لأعلى  قال العز بن عبد السلام: " الطلب لا

عاي ي الم الطاعات كالطلب لتحصيل أدناها في الحد والحقيقة ،كما أن  طلبه لدفع أعظم

 . 1تفاوت بين طلب وطلب" كطلبه لدفع أدناها إذ لا

وحقيقة هذا التنوع أن  أفعال الناس فيها متفاوتة فيما ينجم عنها من مصالح 

مه، وكل ما جحت ر  ومفاسد، فكل ما عظمت المفسدة فيه نهى الشارع عنه نهيا جازما فحر 

أمر  ه، وما عظمت المصلحة فيهمفسدته ولم تتعاظم نهى الشارع عنه نهيا غير جازم فكره

مرا غير جازم فنَدَب إليه
َ
مر به أ

َ
 2به أمرا جازما فأوجبه، وما رجحت مصلحته ولم تتعاظم أ

." 

فسبب التفاوت؛ إذن هو تفاوت المصالح الناجمة عن الأفعال المأمور بها، وتفاوت 

صالح ريعة معللة بمالمفاسد الناجمة عن الأفعال المنهي عنها، وهذا يلزم منه أن أحكام الش

 العباد.

وفي هذا المعني قال العز بن عبد السلام: " المصالح والمفاسد في رتب متفاوتة، وعلى 

رتب المصالح تترتب الفضائل في الدنيا، والأجور في العقبى، وعلى رتب المفاسد تترتب 

 .3الصغائر والكبائر وعقوبات الدنيا والآخرة"

رات واجبات ومندوبات، والواجبات متفاوتة في وعلى هذا الأساس كان من المأمو 

نفسها، والمندوبات كذلك، وكان من المنهيات كبائر وصغائر ومكروهات، وكانت الكبائر 

 متفاوتة، والصغائر متفاوته والمكروهات متفاوتة كذلك.

                                           

عز الدين بن عبد السلام، القواعد الكبرى، قواعد الاحكام في اصلاح الانام،، تح نزية كمال   1

 .128م، الناشر دار القلم دمشق، ص 2000هـ، 1420: 1حماد وعثمان جمعة ضميرية، ط

 .144العز بن عبد السلام،  قواعد الاحكام، ص   2

 ـ 141م ن، ص  3



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

202 

 

م الشرع في المأمورات فهو من أصل الدين وما جعله دون 
 
قال الشاطبي: " فما عظ

ه وتكميلاته. وما عظم أمره في المنهيات فهو من الكبائر وما كان دون ذلك ذلك فمن فروع

 .1فهو من الصغائر وذلك على مقدار المصلحة والمفسدة

 قاعدة: ضرورة ربط المأمورات المطلقة بأقرب المصالح والمفاسد منها:

وهو أنَّ المجتهد يقف على مقصود الشرع من الأمر، ثم  يجد أن حمل الحكم على 

ق المقصود في كثير من أحواله، فيرى تقديم الأقرب إلى المقصود وإنْ خالف ال ظاهر لا يحق 

 الظاهر. 

لذا نجد التشريع السلامي قد راعى في باب الأوامر العلاقة بين المصلحة والفعل 

ق الصلة بين المفسدة 
 
ق تقدير المصلحة العظمى على التي هي دونها، ووث

 
المأمور به، كما وث

المنهي عنه، فحيث غلبت المصلحة فيه فهو مأمور به سواء كان واجبا أوندبا أو  والفعل

 إباحة.

ه كلما كانت المصلحة أعظم في الأمر المطلق، 
 
وقد تقرر في المنهج المقاصدي كذلك أن

ف مطالبا به على جهة الوجوب إن كان يحصل له بتفويته له مفسدة دنيوية أو 
 
كان المكل

هي عنه ويتأكد بالعكس، وبقدر تعاظم  أخروية، وبقدر تعاظم المفسدة فيه يشتد الن 

 .حة فيه تتعاظم شدة طلبه و تتأكدالمصل

فصيغة الأمر المطلق أمارة على التكليف بالفعل كجنس عام على جهة الواجب أو 

المندوب أو المباح، أو بالترك: فإن كانت جازمة في طلب الفعل أفادت اللزام واستلزمت 

الامتثال ،والعقاب على عدم الامتثال، وهي صيغة الوجوب، وتكون علامة على الثواب على 

عظم المصلحة المتعلقة بالفعل المطلوب طلب وجوب، ودونها في اللزام تأتي الرتب؛ تفيد 

عدم اللزام، واستلزمت الثواب على الامتثال وعدم العقاب على الترك مع استحقاق 

ل الفع فيمة على رجحان المصلحة على المفسدة اللوم، وهي صيغة التحريم، وهي علا 

 المطلوب طلب ندب. 

 فنحن هنا أمام ثلاث رتب من رتب الأمر المطلق: الواجب، والمندوب والمباح. 

                                           

 .139، ص 2هـ، ج1402ر دار المعرفة بيروت الناش الشاطبي، الاعتصام،  1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

203 

 

جلب 
ُ
وهذه الرتب تدل في الحقيقة على مدى أثر الطاعة؛ أي مدى المصلحة التي ت

هي.بتلك الطاعة، ومدى المفسدة التي تدفعها، وبالعكس في ال  ن 

 قاعدة: جلب مقام التعبّد في تقليل الخلاف في المسألة: 

ه كل ما ثبت فيه اعتبار التعبد فلا تفريع فيه، وكل ما 
 
كما أشار المام الشاطبي إلى أن

د فلا بد فيه من اعتبار التعبد  . 1ثبت فيه اعتبار المعاني دون التعب 

رها الأوامر المطقة حيث يصو  وعليه يجب على المجتهد بيان منزلة التعبد من تشريع

 للمكلف من خلال 

المتثال واستشعار البتلاء من أجل القرب من الله في تحديد آحاد ذلك الطلب إما 

 الوجوب أو الندب أو الباحة.

 النتيــــجة الملتمسة من قواعد تقليل الخلاف في المسألة:

ريع قرينة في التشمما يمكن أن يستنتج هنا هو تصنيف طلب الأمر المطلق عن ال

السلامي، فهو تصنيف هادف وليس عبثا ولا لغوا في باب علم التشريع وفلسفته، 

 فالمقاصد هي أساس ترتيب الأحكام حسب تصنيف الأفعال إلى المأمور به.

هي المطلق من باب التقابل  وما يقال هنا في الأمر المطلق بالدرس المقاصدي يقال في الن 

 أي التماثل العكس ي.

ظر   ل إشكال مراتب الطلب بالن 
 
بهذا يكون المنهج المقاصدي فيما أحسب ظنا قد قل

د عن القرينة في صيغته الوضعية، والعمدة في ذلك تحكيم  إلى صيغة مطلق الأمر الذي جُر 

د أيضا. هي المجر  ظر في المعاني، كما ينسحب هذا التقعيد على مسمى الن   مبدأ القصد و الن 

كر هنا الوصول إلى ملامسة التشريع، ولو على سبيل الظن غير  والغاية من كل  ما
ُ
ذ

 . 2الجازم، ونزول الظن منزلة القطع في الأحكام تحصيلا للطمأنينة

 سبب الخلاف في المسألة:  :العنوان الفرعي الثالث

                                           

 .477، ص 2الشاطبي، الموافقات، ج  1

 .180الأخضري، المام في مقاصد رب الأنام، ص  2



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

204 

 

ا المعتزلة  إن  الخلاف في هذه المسألة يبني على بعض المسائل الكلامية والأصولية؛ فأم 

على أصلهم في اشتراط الرادة في الأمر، فقد ذهب أبو علي وأبو هاشم وغيره من  فبنوها

 .1المعتزلة إلى اشتراط إرادة الفعل المأمور به

وأن  مذهب الواقفية فهو مبني عندهم على أصلين: القول بالكلام النفس ي،  -

هم بنوا ذلك على نفي القول بأن  للأمر ص صه، ومن يغة تخواشتراط العلم في المسألة، فإن 

ثم  نفوا دلالته على الوجوب إلا بقرينة، قال السمعاني: "ذهب أبو الحسن الأشعري، ومن 

هي، وقالوا: لفظ افعل لا يفيد بنفسه شيئا إلا بقرينة  ه لا صيغة للأمر والن 
 
تبعه إلى أن

نه2تنضم  إليه، ودليل يتصل به " ي ا ف، أما الشاطبي فيرى سبب الخلاف من زاوية أخرى بي 

ها.
 
 محل

الخلاف معنوي وهو ظاهر الفائدة، وتظهر فائدته في مسائل  نوع الخلاف وثمّرته .

 مسألة حكم الشهاد على الطلاق وغيرها. كثيرة منها:

وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ في مثل قوله تعالى:  -
ُ
ارِق

َ
وْ ف

َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أ

ُ
مْسِك

َ
أ
َ
هُنَّ ف

َ
جَل

َ
نَ أ

ْ
غ
َ
ا بَل

َ
إِذ

َ
﴿ ف

هِ 
ْ
ش

َ
مْ﴾ وَأ

ُ
نك وَيْ عَدْلٍ مِّ

َ
 [. 02] الطلاق: دُوا ذ

لو خلا عن القرائن، فهل الشهاد حينئذ واجب، أو مندوب، أو مباح، في الحكم حتى 

ح؟ على الخلاف السابق.   يأتي مرج 

رة الخلاف   سأحاول هنا عرض المقدمة الثانية المشار إليها سلفا، وأضفي عليها ثم 

رة ناتجة عن الخلاف الأصولي المعالج الأخيرة وهي: )مسألة حكم الش هاد على الطلاق ( كثم 

لى، وأجعل معالجتها بالمنهج المقاصدي.  من خلال المقدمة الأو 

عرض ثمّرة القاعدة ومحاولة تقليل الخلاف فيها  العنوان الرئيس ي الثاني:

 مقاصديا )المقدمة الثانية(

 ق ومناقشة الأدلة .العنوان الفرعي الأوّل: مسألــة الإشهاد على الطلا 

 الإشهاد في مقام اللسان والاصطلاح :

                                           

 .229الرازي، المحصول، ص   1

 .81، ص1السمعاني، قواطع الأدلة ج  2



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

205 

 

)شهد( الشين والهاء والدال أصلٌ يدلُّ على حضور وعلم وإعلام، لا يخرُج ش يءٌ من  -

هادة، يجمع الأصولَ التي ذكرناها من الحضور، 
َّ
فروعه عن الذي ذكرناه. من ذلك الش

ش
َ
. والم

ا
هد يشهد شهادة

َ
اسوالعلم، والعلام. يقال ش  . 1هد: محضر الن 

" إخبار صدق لثبات حق بلفظ الشهادة في مجلس  الإشهاد في عرف الاصطلاح: -

 . 2القضاء "

 الفرع الثاني: عرض الأقوال في المسألة بأدلتها.

 في حكم الشهاد على الطلاق خلاف بين أهل العلم على قولين مشهورين:  

ل: بوجوب الشهاد على الطلاق ذهب  إليه أبو محمد ابن حَزْم ،وبعضُ القول الأو 

 .3العُلماء المعاصرين؛ كالشيخ أحمد شاكر والشيخ أبو زهرة وسليم الهلالي

ة   . 4وذهب إليه مَن لا يُعْتَدُّ بِهم من الشيعة الماميَّ

وْ واحتجوا بقوله تعالى: دليلهم: 
َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أ

ُ
مْسِك

َ
أ
َ
هُنَّ ف

َ
جَل

َ
نَ أ

ْ
غ
َ
ا بَل

َ
إِذ

َ
﴿ف

 
ُ
ارِق

َ
مْ﴾ف

ُ
ك
ْ
وَيْ عَدْلٍ مِن

َ
هِدُوا ذ

ْ
ش

َ
 [.2]الطلاق:  وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأ

وَي عدل، أو راجَعَ 
َ
هِد ذ

ْ
ق ولم يُش

َّ
وجه الدلالة: قال ابن حزم في "المحلى": "وكأن  مَن طل

هِد ذوي عدل 
ْ
 ليْس صلى الله عليه وسلم: » متعد  لحدود الله تعالى، وقال رسول الله  –ولم يُش

ا
مَن عمِل عملا

وا بظاهِر الآية.5«فهو رد عليه أمرُنا 
ُّ
 . فاستدل

ه قد يتعارض مع كلامه في مراتب الجماع لما قال: " ولا نعلم خلافا في أن  
 
ورُد  هذا: بأن

 . 6من طلق ولم يشهد، أن الطلاق له لازم، ولكن لسنا نقطع أنه إجماع "

                                           

 .221، ص3ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج  1

ملته نتائج الأفكار للقاض ي زاده الدين محمد بن عبد كمال بن الهمام، فتح القدير، وتك  2

 .364، ص7الواحد السيواس ي المعروف بابن الهمام فتح القدير، ج

3 ،أحمد شاكر، نظام الطلاق في  309، ص28ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج 

 .365، أبو زهرة، فقه الأحوال الشخصية، ص80الِسلام، ص

لعلوم القران، نقلا من كتاب العرض القرآني لقضايا النكاح  الطبرس ي، مجمع البيان  4

 م.2005، تح: زينب أبو الفضل، ط: دار الحديث 405والفرقة، ص

 .251، ص 10إبن حزم، المحلى، ج   5

 . 128هـ، تح: حسن مد أسبرا، ص1419، دار ابن حزم عام 1إبن حزم، مراتب الجماع، ط  6



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

206 

 

الرجُل : أنه سئل عن 1بالأثر الموقوف على عمران بن حُصيندليلهم بمقام الصحابة: 

هِد على طلاقِها ولا على رجْعَتِها، فقال: 
ْ
م يُش

َ
قُ المرأة ثم  يقع بِها، ول

 
قت لغي»يطلِ

َّ
ة، طل ر سنَّ

ة، أشهِدْ على طلاقِها، وعلى رجْعَتِها، ولا تعُدْ   .2«ورجعتَ لغيْرِ سنَّ

قال ابن عاشور في التحرير و التنوير: "وأشهدوا ذوي عدل منكم ظاهر وقوع هذا 

د ذكر المساك أو الفراق، أنه راجع إلى كليهما لأن الشهاد جعل تتمة للمأمور به الأمر بع

في معنى الشرط للإمساك أو الفراق لأن هذا العطف يشبه القيد وإن لم يكن قيدا وشأن 

 الشروط الواردة بعد جمل أن تعود إلى جميعها.

الشهاد على  وظاهر صيغة الأمر الدلالة على الوجوب فيتركب من هذين أن يكون 

المراجعة وعلى بت الطلاق واجبا على الأزواج؛ لأن  الشهاد يرفع أشكالا من النوازل، وهو 

قول ابن عباس وأخذ به يحيى بن بكير من المالكية والشافعي في أحد قوليه وابن حنبل في 

أحد قوليه وروي عن عمران بن حصين وطاوس وإبراهيم وأبي قلابة وعطاء، وقال 

 . 3الشهاد المأمور به الشهاد على المراجعة دون بت الطلاق " الجمهور:

 القول الثانى: عدم وجوب الإشهاد على الطلاق:

لاق، وأنَّ الأمرَ في الآية 
َّ
ة الط ا لصحَّ

ا
ذهب جُمهور الفقهاء إلى أن  الشهاد ليس شرط

 . 4بل وحكي الجماع" يُحْمل على الاستحباب.

                                           

ف اسلم هو وأبوه وأبو هريرة سنة سبع وتولى قضاء عمران بن حصين بن عبيدة بن خل  1

البصرة وفي عهد عمر بعثه إلى البصرة ليفقههم؛ وروى عنه مطرف بن عبد الله غزا كذا مرة 

 .   508، ص 2ه. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج52، ت سنة صلى الله عليه وسلممع النبي 

، صحح 1870نه برقم رواه أبو داود، سنن أبي داود من حديث أبي سعيد الخدري رض ي اله ع  2

حه الألباني.347، ص 3إسناده ابن حجر، ينظر بلوغ المرام مع شرحه سبل السلام، ج   ، وصحَّ

 . 309، ص 28ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج  3

م، 1986-ه1406، 2والكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الكتب العلمية، ط  4

بيروت وحاشيتا  -، دار النشر: دار المعرفة 19، ص6ج، السرخس ي، المبسوط، 181، ص3ج

، ابن قدامة،  279، ص3، ط دار الفكر، ومغني المحتاج، ج320، ص 3، ج-وعميرة  -قليوبي 

 . 473، ص 8الشرح الكبير ج 



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

207 

 

فقوا : "وقد 1قال المام الشوكاني ورد الجْماع على عدم وجوب الشهاد في الطلاق، واتَّ

لاق.2على الاستحباب"
َّ
 ، أي: في الط

وقال الجصاص: "أن الفرقة تصح وإن لم يقع الشهاد عليها ويشهد بعد ذلك وقد 

ذكر الشهاد عقيب الفرقة ثم  لم يكن شرطا في صحتها كذلك الرجعة وأيضا لما كانت 

 . 3الفرقة حقا"

ة في "الفتاوى" الجماع على عدم وجوب الشهاد فقال: وحكى  شيخ السلام ابن تيميَّ

﴾ وقال تعالى  ِ
 لِِلَّّ

َ
هَادَة

َّ
قِيمُوا الش

َ
أ مْ وَ

ُ
نك وَيْ عَدْلٍ مِّ

َ
هِدُوا ذ

ْ
ش

َ
[، فأمرَ 2]الطلاق: ﴿وَأ

ة، قيل: أمر إيجاب، فاق الأمَّ
 
هاد على الرَّجعة، والشهاد عليْها مأمورٌ به باتِ

ْ
ل: أمر وقي بالش

هَد 
ْ
لاق الذي لا يُش

َّ
لاق، وظنَّ أنَّ الط

َّ
اس أنَّ الشهاد هو الط استحباب، وقد ظنَّ بعض النَّ

ة، ولم يقل أحدٌ من العلماء  عليه لا يقع، وهذا خِلاف الجماع، وخِلاف الكتاب والسنَّ

، ولم يأمر فيه بالشهاد، وإ
ا

لا لاق أذن فيه أوَّ
َّ
هورين به؛ فإنَّ الط

ْ
هاالمش

ْ
ما أمر بالش د حين نَّ

وَيْ قال: 
َ
هِدُوا ذ

ْ
ش

َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأ

ُ
ارِق

َ
وْ ف

َ
وهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أ

ُ
مْسِك

َ
أ
َ
هُنَّ ف

َ
جَل

َ
نَ أ

ْ
غ
َ
ا بَل

َ
إِذ

َ
﴿ ف

مْ﴾
ُ
نك ة، وهذا ليْس 2]الطلاق:  عَدْلٍ مِّ لية سبيلِها إذا قضت العدَّ

ْ
[، والمراد هنا بالمفارقة: تخ

                                           

هو أبو عبد الله محمد بن علي الشوكاني الخولاني، ثم الصنعاني عالم مشارك في الحديث،   1

لأصول والتاريخ، والنحو والمنطق والكلام، إلى جانب عدد من العلوم والتفسير والفقه وا

الأخرى. ولد بهجرة شوكان في اليمن ونشأ بصنعاء، قرأ على والده وكثير من علماء بلده، وأفتى 

هـ. راجع في ترجمته: 1250وهو في العشرين من عمره، وولي القضاء في صنعاء حتى توفي في سنة 

 .365، ص 2، وما بعدها، وهدية العارفين ج201، ص 3أبجد العلوم ج

2 ، 2محمد بن علي بن محمد الشوكاني، السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، ج  

 ، تح: محمود إبراهيم زايد.1ه، ط:1405 –بيروت  -،، دار الكتب العلمية 409ص

عضو لجنة  -أحمد بن علي أبو بكر الرازي، أحكام القرآن تح: محمد صادق القمحاوي   3

هـ، 1405بيروت تاريخ الطبع:  –مراجعة المصاحف بالأزهر الشريف، دار إحياء التراث العربي 

 .350، ص5ج



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

208 

 

ما هو بطلاق ولا برجعةٍ ولا  هاد إنَّ
ْ
فاق المسلمين، فعُلم أنَّ الش

 
نكاح، والشهاد في هذا باتِ

 .1على الرجعة"

ه قال: "الطلاق والنكاح ومن الأدلة على عدم الوجوب: 
 
ما يروى عن عطاء أن

ه مأمور بالشهاد على ذلك احتياطا من التجاحد لا 
 
والرجعة بالبينة وهذا محمول على أن

بغير شهود ألا ترى أنه ذكر الطلاق معها ولا يشك أحد في وقوع على أن الرجعة لا تصح 

 .2الطلاق بغير بينة "

ة صلى الله عليه وسلم فوقوع الطلاق بالقول الصريح هو حكم الله وحكم رسوله  وعليه أجمعت الأم 

ن ليس دونه سحاب، وعليه جماهير أهل العلم وعليه استقرت الفتوى  وهو ظاهر بي 

 وانتشرت في الآفاق .

﴾ول :فالله تعالى يق تِهِنَّ وهُنَّ لِعِدَّ
ُ
ق ِ
ّ
ل
َ
ط

َ
سَاءَ ف ِ

ّ
مُ الن

ُ
ت
ْ
ق
َّ
ل
َ
ا ط

َ
[، نص عام 1]الطلاق:  ﴿ إِذ

ا. ا أو توثيقا  أو إشهادا
ا
 لم يشترط الله تعالى ليقاع الطلاق به كتابة

ص لقوله  ا مصلى الله عليه وسلم :» فمن اشترط ليقاع الطلاق شيئا من ذلك فقد خالف ظاهر الن 

يس تاب الله؟ من اشترط شرطا ليس في كتاب الله فلبال أناس يشترطون شروطا ليست في ك

 .3«له، وإن شرطه مئة مرة، شرط الله أحق وأوثق 

 الأصل المعنوي لعدم وجوب الإشهاد:

"قاعدة أنَّ ترك الاستفْصال في حكاية الحال، مع قيام الاحتِمال ينزل منزلة العموم 

 .4في المقال"

اد في الطلاق لورود مقتض ى عدم هذه القاعدة أصل في تقوية عدم وجوب الشه 

 الاستفصال في ما إذا وقع الطلاق والشهاد عليه إن كان صريحا من باب أولى.

                                           

 .403، ص 8ابن تيمية، مجموع فتاوى، ج   1

 .350، ص5الجصاص، أحكام القرآن، ج  2

، والترمذي رقم  3929، وأبو داود رقم  1504، ومسلم رقم  2561أخرجه البخاري رقم   3

 من حديث أم المؤمنين عائشة. 2124

 .290، ص3القرافي، الفروق ج  4



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

209 

 

 العنوان الفرعي الثاني: المنهج المقاصدي لتقليل الخلاف في المسألة.

حة لماهية الأمر  إذا استوت الجهات من حيث التقابل في القوة مع عدم القرينة المرج 

نا هذه، وبقاء الحكم فيها يدور في المشروعية مترددا بين الوجوب المطلق كمسألت

والاستحباب، يكون من اللازم توضيح أي  الجهات هو أحق  من حيث التغليب المقاصدي 

 الموافق لبواعث التشريع.

 القراءة المقاصدية للحاكم. 

جوب و إذا فهمنا معنى الندب يمكن تحديد مقاصده المحتملة فيطلق على : " نظير ال

ة أو اقتضاؤه الفعل لكن مع عدم الجزم "  . 1من حيث الكلي 

  تحديد المقاصد المحاتملة 

وعلى ضوء الدراسة الفقهية والأصولية يمكن للمقاصدي أن يُخر جِ المقاصد مما 

 سبق على نحوين القصد الظاهر والقصد الجامع.

ه يه؛ وهو بقاؤ يقتض ي المراد من الأمر المطلق القصد الظاهري فالقصد الظاهر: 

على أصله في الوجوب حتى نجد قرينة صارفة بالمقصد الشرعي عن معناه الظاهر إلى تأويله 

 جهة الندب. 

يقتض ي تأويل الظاهر على وجه ينسجم وقواعد التشريع العامة؛  القصد الجامع: - 

ة للشهادة على الطلاق اقتض ى الأمر المطلق ا ه متى ما كانت الضرورة ملح 
 
وجوب، لبمعنى أن

ومتى لم تلح الضرورة وهي الحفاظ على حقوق الزوجة أو حقوق الزوج نفسه إن هي ادعت 

 عليه ذلك.

كما يقتض ي تأويل الظاهر على معنى آخر؛ وهو أن  الأمر المطلق متردد بين الوجوب  -

 والندب حسب غلبة المصالح والمفاسد.

م وعند عدم التحديد نلجأ للقاعدة المقاصدية: إذا تعار  - ِ
د 
ُ
ل ق لُ مع المكمَّ ِ

ض المكم 

رع وسيلة لا ينبغي أن يأتي على الأصل بالبطال، أصل ذلك قاعدة 
ُ
ل باعتبار؛ لأن  ما ش الأو 

 . 2كراهية التحديد في ذرائع المقاصد

                                           

 .232الأخضري، مآخذ المقاصد إلى إمامة المقاصد ترديد منهج الامام والمقاصد، ص  1

 .443م س، ص   2



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

210 

 

 مما يقودني إلى تحصيل مسلك قواعد الميزان للجمع أو للترجيح. 

 المسألة. مسلك تحصيل قواعد الميزان للجمع أو للترجيح في 

قال الأخضري في مثل هذا: "إن  الوقوف عند المراد يجلب الحق في عيون المسائل 

ة ضرورية ينتهي 
 
المختلف فيها وكان من أسباب توقيت مباحث هذا العلم الانتهاء إلى أدل

م"  . 1عندها التباري إلى التبسُّ

ة ومن المقررات في هذا الباب مقام المناسبة من مقاصد الأحكام والأ  وصاف الكلي 

رجوعا إلى معهود الشارع ،حيث الاعتكاف على إبراز المقصد تقليلا للخلاف، ثم  تحديد 

ة وجعلها حاكمة على النزاع وهي على النحو التالي:   الأوصاف الكلي 

أحاول هنا تأقيت منهج الميزان _المناسبة_ لتقليل الخلاف في المسألة؛ فهو بمثابة 

ض الأقوال على كفتي ميزان المصالح والمفاسد، وما تحقق عرض قواعد الترجيح بعد عر 

 منها في المسألة خلوصا إلى أحكام المقاصد على النحو التالي:

 مكيال المصالح: 

مات الوسائل     ِ
إن  ما يقتضيه البحث في هذا الفرع هو تقديم الحديث عن مقد 

ية حتى أخلص إلى والغايات كفوائد ،ثم  آخذ تلك الوسائل والغايات كقواعد مقاصد

النتيجة المترتبة عليها وهي المصلحة المرجوة في الميزان ثم  أحاول أن أبني عليها، ومن ثم  أصل 

 إلى بواعث التشريع أي المقصد من الحكم في المسألة .

المقصود بالوسائل هنا جملة قواعد المناسبة الشرعية الوسائل والغايات بنتائجها: 

 الحكم الشرعي كنتيجة أولية .المساعدة في تحصيل مقصد 

 .والمقصود فيها تغليب الغالب وهجر المغلوبالوسيلة: حفظ الأعشار أولى بالاعتبار: 

اس بعدم  النتيجة: ة الوازع الديني في أوساط الن 
 
ت به البلوى من قل تغليب ماعم 

ث كمن حيث الوجوب والتحريم؛ فقد ينكر الزوج الطلاق ليم الاهتمام بما سطره الشرع ،

                                           

 .22الأخضري، أثر المقامات الكاشفة عن المقاصد وتطبيقاتها، ص  1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

211 

 

مع طليقته إن كان بائنا، أو يقلل عدد الطلقات لحاجة في نفسه، لذا كان الأمر عند 

 .1الطلاق هنا للوجوب وليس لغيره إلا لقرينة

  الوسيلة: التنازع بين المتساويين يقتض ي التخيير بين التقديم والتأخير.

ي لان فالتساوي واضح بين إفادة الأمر المطلق للوجوب والندب الداخ النتيجة:

ح بينهما أو ِ
التخيير في تقديم الوجوب على قول لكثرة  المشروعية مما يحتاج إلى مرج 

 المصالح.

ة ضرورة الشهاد على الطلاق حال الوجوب والمفاسد في  هنا تكمن المصالح في أهمي 

 عدم الشهاد.

 .الوسيلة: ما تحصل مصلحاته في إفساده 

م على ماترتب المصلحة وهي البعد عن ا النتيجة:  حصل ي لحرام والمكث عليه، مقد 

 من طلاق وإن كان في نفسه مفسدة.

 هنا أسلك نفس مسلك مكيال المصالح السابق.مكيال المفاسـد:  -

 الوسائل والغايات بنتائجها. -

 الوسيلة: مالا شبهة فيه أولى مما فيه شبهة. 

آصرة الزواج لأجل  إذ يؤدي إنكار الزوج لطلاقه مع عدم الشهاد إلى هدم النتيجة:

 بقائه في الحرام حال بينونتها وهذا بذوره هدم للضروري من أصله.

 الحاكم الحااصل من كفتي الميزان.

ة المصالح والمفاسد المترتبة عن منهج الميزان يظهر أن  المفاسد التي  مما يُلاحظ من كف 

ي إلى الاشتباه المؤدتؤول إلى تقرير إيجاد الواجب من مطلق الأمر واعتقاد دوامه تكمن في 

تي العرض والنسب  اختلاط الأنساب مما يتحتم الحكم بوجوب الشهاد حفاظا على كلي 

 من باب دفع المفسدة في درء الشبهة عند حصول النكار.

ته وإن بالدوام عليه في  وتظهر مصالح تقرير الندب من مطلق الأمر واعتقاد ندبي 

 ته.حالة تصديق الزوج وعدم إنكاره لتطليقا

 تحصيل القدر المشترك بين الأوصاف الكليّة. -

                                           

 .370م س ، ص   1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

212 

 

ة الوازع 
 
م أن  الوصف المستفاد من وجوب الشهاد على الطلاق؛ هو قل يظهر مما تقدَّ

الديني في واقع الناس اليوم؛ حيث تلجـؤ المطلقة مبدئيا من أجل الحفاظ على حقوقها 

ة النسب من بالحسية والمعنوية إلى الشهاد ضرورة ومن خلاله يمكن الحفا اب ظ على كلي 

دفع المفسدة في درء الشبهة في عدم اضطرارها إلى الرجوع في حالة ما إذا كان الطلاق بائنا 

 أو نوى الزوج الطلقة الثالثة.

ر إلى ر 
ُ
ر  لهذا أحتاج أيضا لتأكيد ما ق ة المعضدة للحكم؛ فمن من المقر  الأوصاف الكلي 

روه ق نه أن يحدد لنا قانونا نسلكه حيث نختار ماعند أهل المقاصد في هذا الباب، من شأ ر 

ل الخلاف الواقع . ِ
 
 في مثل هذه المسائل مما يقل

ف رعيا للفطرة.
ّ
 أ: الإحالة على معهود المكل

م النسان  ة ومنها الفطرة والتكريم، لأن  الله تعالى كر  الخروج عن الأوصاف الكلي 

بَ ﴿ وَ وفضله على سائر مخلوقاته كما قال تعالى 
ْ
بَرِّ وَال

ْ
اهُمْ فِي ال

َ
ن
ْ
ا بَنِي آدَمَ وَحَمَل

َ
مْن رَّ

َ
دْ ك

َ
ق
َ
حْرِ ل

( 
ً

ضِيلا
ْ
ف
َ
ا ت

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ مَّ ثِيرٍ مِّ

َ
ىٰ ك

َ
اهُمْ عَل

َ
ن
ْ
ل ضَّ

َ
بَاتِ وَف يِّ

َّ
نَ الط اهُم مِّ

َ
ن
ْ
ق  [.70]السراء:  ( ﴾70وَرَزَ

تى ما لامس مفتبعا للفطرة كوصف للتشريع يحيلنا إلى أن  الأمر المطلق يفيد الوجوب 

الحكم للفطرة التشريعية؛ وهي تمام سهولة إلحاق كل ذي حق حقه بالشهادة وحفظا 

 للكليتين السابقتين النسب والعرض. 

ظرة الوسطية للأحكام المختلف فيها.
ّ
 ب: الن

فها بقوله: عة والراحة. عر  فين التي تميل إلى الد 
َّ
د " من لوازم مراعاة فطرة المكل هي التردُّ

. ثم  ذكر لنا مقاصد وسطية 1سر والاحتياط الملزم على مقتض ى الاحتياط الشرعي"بين الي

 التشريع حيث نقتصر على مقصدين يُرجى منهما تقليل الخلاف:

في أن  تعليق الأحكام الشرعية بهذا الترديد، إيذان وإلزام لأهل الاجتهاد بهذا المنهج  -1

رع، ومن ب
ُ
اب أولى فيما وُجد شرعا يبقى إعمال فيما لم يُشرع لعدم الوجود تبعا لما ش

 -الترجيح في المسألة وفقا للميزان. والله أعلم

                                           

 .326صالاخضري، مآخذ المقاصد،   1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

213 

 

فين والأزمنة والأمكنة، وهو  -2
َّ
ترديد الأحكام إلى ميزان يستوعب اختلاف المكل

 العمدة اليوم فيما يسمى بفقه الواقع والتوقع.

 ج: رعي الصلاح في عدم النكاية . 

وصف عدم النكاية من إلحاقة بالوجوب أو الندب  فإخضاع مسألة الأمر المطلق إلى

 يكمن في ميل كفة عدم النكاية فهو أحق بها وإن تردد.

فمن خصائص الشريعة ا أنها شريعة عملية تسعى إلى تحصيل مقاصدها في عموم  

ة وفي خويصة الأفراد، فلذلك كان الأهم  في نظرها إمكان تحصيل مقاصدها، ولا يتم  الأم 

ك طريقة التيسير والرفق، وانتفاء النكاية عن التشريع هو من خصائص ذلك إلا بسلو 

ه قد أوقع النكاية ببعض الأمم في التشريع لها، 
 
شريعة السلام، لما دل  عليه القرآن من أن

ثم  إن  الأوصاف صفات بارزة تعلق بها المنهج التشريعي العام في محاكمة الوقائع، وأذن في 

د الأزمنة والأمكنة والأشخاص لتكون قانونا عاما في الفتيا الاحتكام إليها حال تعد

 . 1والاستدلال وذلك بالملازمة"

 الأمر هنا تارة يكون للوجوب وهو الغالب، وتارة  فقد أختار
ة زادي القول بأن 

 
على قل

يكون للندب حسب بيئة الناس وعلمهم بالتشريع؛ فهو باق على قدره المشترك بينهما في 

 لترجيح بغلبة المصالح أو المفاسد. المسألة مع ا

ة في هذا "   إن  الأوامر تتبع المصالحوقد قرر القرافي قاعدة عظيمة أصولية مقاصدي 

والنواهي تتبع المفاسد ،وكل من المصلحة والمفسدة إن كان في أدنى الرتب كان المرتب على 

ب على الرتب كان المرتالمصلحة الندب وعلى المفسدة الكراهة، وإن كان كل منهما في أعلى 

 من مصلحة الندب ومفسدة الكراهة 
 
المصلحة الوجوب، وعلى المفسدة التحريم ثم  إن  كلا

تترقى فيرتقي الندب بارتقاء مصلحته حتى يكون أعلى مراتب الندب يلي أدنى مراتب 

الوجوب ويرتقي المكروه بارتقاء مفسدته حتى يكون أعلى مراتب المكررة يلي أدنى مراتب 

التحريم ،فالمصلحة التي تصلح للندب لا تصلح للوجوب لا سيما إن كان الندب في الرتبة 

                                           

 .87الأخضري، المام في مقاصد رب الأنام، ص  1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

214 

 

الدنيا فإن الشرع خصص المرتبة العليا من المصالح بالوجوب وحث عليها بالزواجر صونا 

 .1لتلك المصلحة عن الضياع..."

 الخاتمة:

م من بسط ا مما تقدفمن منطلق لازم نتيجة المقدمتين في الحكم على القاعدة ينتج لن

لى، والمتمثلة في البرهنة على إمكانية دفع أو تقليل الخلاف الأصولي  المقام في المقدمة الأو 

بمعالجة القواعد أصوليا ومقاصديا وبيان الراجح منها، مع المقدمة الثانية وهي بطريقة 

يها ف الاستقراء الناقص لبعض الفروع الفقهية الراجعة للقاعدة الأصولية المختلف

 وتقليل الخلاف كذلك بالمنهج المقاصدي.

_  ألحظ أن  الأمر المطلق متى ما تردد بين الوجوب والندب فهو خاضع لمنهج المصالح 

والمفاسد، فحصل لدينا قضايا من حاصل إلحاق جهتي الوجوب والندب بجهتي المصالح 

 ؛ بمعنى:حسب الواقعة وبينها وبين المفاسد الأخيرة على اختلاف درجات المصالح والمفاسد

ة كالحفاظ على العرض والنسب بالرجوع إلى  _ الأخذ بالواجب لمصلحة ضروري 

 الشهاد لحفظ الحقوق وخوف الخصومة.

دا 
 
ل الضروري فيصير الحكم على الأمر المطلق متأك _  الأخذ بالمندوب لمصلحة تكم 

 للوجوب من جهة أخرى.

ة  ة والجزئي  رد_ أن  مفهوم الكلي 
 
ي الواجب، سواء كان مرادفا للفرض كما هو ف مط

و كان غير مرادف له كما هو مذهب الحنفية، بناء على إفضاء فعله إلى 
ٔ
مذهب الجمهور، ا

 فضاء تركه كلية إلى هدم المصالح الضرورية، لذا كان مطلوباإحفظ المصالح الضرورية، و 

 لجزء والكل معا.با

لتشريعي للواجبات، وبين جلب المقاصد ا الارتباط_ وأن  العلاقة وثيقة بين  

بعادها الضرورية والحاجية والتحسينية
ٔ
  .المقصودة منها في ا

وإذا اعتبرنا بقاء جهة الأصل وهو مطلق الباحة تكون لجهة المصالح فقط لا المفاسد 

كونه الذي ينظر إليه هنا الحفاظ على الضروري، فيصير الأمر المجرد عن القرينة إلى هذه 

                                           

 113، ص3القرافي، الفروق، ج 1



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

215 

 

تمالات ناتج تعاقب المصالح والمفاسد على جهة المأمور، فالمصلحة في الامتثال الاح

 والمفسدة في عدمه كونه مأمورا به.

ة تكامل قواعد الفنون الثلاث  ا يجمعه –الفقه والأصول والمقاصد -_ بيان أهمي 

ي، داللسان العربي كما مر  معنا في توظيف القواعد، وسبل تقليل الخلاف بالمنهج المقاص

قه الوثيق بالتشريع وقواعده، وعليه يكون علم المقاصد 
 
ه صالح لكل  زمان ومكان لتعل

 
وأن

صوص ودرك مراد الشارع. ل عند المجتهد لتفسير الن   علما قائما بذاته وهو مؤه 

ومساغاته من حيث إعمالها حال نقد  مع ضرورة الالتفات إلى ضوابط الخلاف ، 

ظر   العلمي سعيا لتضييق دائرة الخلاف. المخالف وتبين وجهات الن 

ي؛ فالقاعدة 
 
ع مشاربها ومناهجها يكون على منهج الترق _ إن جلب القواعد على تنو 

فها المقاصدي ،
 
رة يرجوها الفقيه ويوظ  موازنة بين المصالح والمفاسد حال الأصولية ثم 

ف الأوامر 
 
ف ،و من جملة ما يقع على المكل

 
واهي، وفقا التعارض، ليعمل بها المكل والن 

 للقصد ببيان الحكم من أهل الفتوى ليعمل به.

راء على جهة المغايرة في "تعدد الِ حاولت وضع حد  تقريبي  للخلاف الأصولي وهو: 

 ..المسائل الأصولية وكيفية الاستفادة منها وحال المستفيد"

ة ، و  - فظة أن  لكما انتخبت مجموعة من تعريفات للمقاصد، أحسبها غاية في الأهمي 

المعاني تشمل جنس الأجناس لكل ماله صلة بالمقاصد تحقيقا للصلاح ودرء للفساد ،حيث 

 توافق إرادة المكلف إرادة المشر عِ.

ي القاصر لأسباب الخلاف  _ كما وفقني الله ليجاد تعريف تقريبي على حسب ظن 

ها: "  الأصولي : ظر في أسباب المغايرة بين القواعد الأصولبأن 
ّ
ا ، تسهيلا ية قصد تقليلهالن

ف وفق مراد الشارع
ّ
 ."على المكل

 

 التوصيات:

ظر عند  -  عن طريق نصب خيمة الن 
 
عدم التسر ع في استنباط الأحكام الشرعية إلا

ص بميزان الضوابط.  مرامي الن 

ة، تضم  نخبة من العلماء الراسخين باختلاف  - ة مقاصدي  ة علمي  تأسيس لجن 

ق الأمر بالفقه العام مشاربهم تحاول فهم وإ
 
فهام القضايا المختلف فيها، سواء تعل



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

216 

 

قد المقاصدي، كخدمة موضوع  للمسلمين في تكريس البحث في موضوعاته يصقلها الن 

لأصولية فقهية واأحكام القضاء بالمقاصد تنظيرا وتطبيقا، والترجيح بين الفروقات ال

 السياسة والاقتصاد. يخص العقائد و ئر بالمقاصد وكذلك مااوالأشباه والنظ

الاعتناء بمشروع المقاصد، وذلك بتكثيف الجانب التطبيقي المشار إلى بعضه،  -

يقوم به أهل الاختصاص للوصول إلى التمر س في معرفة استنباط الأحكام الموافقة لمراد 

رها الجامعات 
 
ة، تؤط الله بمستندات شرعية، عن طريق ملتقيات وندوات وطنية ودولي 

 علماء المقاصد في الوطن العربي. باستقطاب

ا على جهة التفصيل أن يضاف إلى قانون المقاصد، قيمة الالتفات إلى قانون  -  أم 

لويات والموازنات في العلوم  لويات والترجيح بالمقاصد، وتحديد صفة العلاقة بين الأو  الأو 

 .القانونية والاقتصادية والاجتماعية أيضا وحتى الطب والنوازل 

 المراجع : قائمة

 هـ( 790الشاطبي، إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي الغرناطي )المتوفى:  -1

هـ 1412، 1دار ابن عفان، السعودية ،ط: تح: سليم بن عيد الهلالي ، الاعتصام، -

 م.1992-

 ه .1417الموافقات، تح: مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، ط  -

 وير دار الفكرالموافقات، بتحقيق دراز، تص -      

لبنان،  والأمل، دار الكتب العلمية، بيروت، الوصول ابن الحاجب، منتهى  -2

 م. 1985ط،1

مجموعة من العلماء، دار الكتب العلمية، بيروت،  قيق:البهاج في شرح المنهاج، تح -

 م.1995ه/1416، 1ط

مجموع فتاوى ابن تيمية  ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، -3

جمع: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف 

 م.1995هـ/1416 -الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية 

 ابن حزم، علي بن أحمد -4



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

217 

 

 هـ.1419، تح حسن مد أسبرا، دار ابن حزم عام 1مراتب الجماع، ط  -

 طبعة وبدون تاريخ.المحلى، ط دار الحديث تح احمد شاكر. دون  -

تح: الشيخ أحمد محمد شاكر، قدم له: الأستاذ الحكام في أصول الأحكام  -

 8الدكتور إحسان عباس دار الآفاق الجديدة، بيروت عدد الأجزاء: 

ان  -5  .2002ابن قدامة المقدس ي، روضة الناظر وجنة المناظر، مؤسسة الري 

عبد الرحمن المالكي  القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن -6

 هـ(684)المتوفى: 

 ط: بدون طبعة وبدون تاريخ. في أنواء الفروق، عالم الكتب ، البروقأنوار  -

الفصول في علم الأصول، دراسة وتح: ناصر بن علي الغامدي، رسالة  تنقيحشرح  -

 ماجستير، جامعة أم القرى.

علي محمد  نفائس الأصول في شرح المحصول، تح: عادل أحمد عبد الموجود، -

 م .1995هـ/1416، 1مكتبة نزار مصطفى الباز، ط معوض ،

هـ(، 489السمعاني، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار )المتوفى:  -7

قواطع الأدلة في الأصول، تح: محمد حسن محمد حسن اسماعيل الشافعي، دار الكتب 

 م.1999هـ/1418، 1العلمية، بيروت، لبنان، ط

هـ(، المحصول 606دين أبو عبد الله محمد بن عمر )المتوفى: الرازي، فخر ال -8

هـ /  1418، 3،دراسة وتحقيق: الدكتور طه جابر فياض العلواني ،مؤسسة الرسالة ،ط 

 م. 1997

عز الدين بن عبد السلام، أبو محمد عبد العزيز الملقب بسلطان العلماء، قواعد  -9

ه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات راجعه وعلق عليه: ط الأحكام في مصالح الأنام ،

 م. 1991هـ/1414القاهرة،  –الأزهرية 

ابن قدامة، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد المقدس ي ثم  الدمشقي  -10



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

218 

 

ان 620الحنبلي، )المتوفى:  هـ(، روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه ،مؤسسة الري 

 . م2002ه/1423: 2للطباعة والنشر والتوزيع ،ط

 ،1ط : أبو الوفاء الأفغاني،قيقتح ،السرخس ي، أحمد بن أبي سهل، أصول الفقه -11

انية،  م.1993ه،1414، ت ط حيدر أباد الناشر: لجنة إحياء المعارف العثم 

 هـ(370الجصاص، أبو بكر أحمد بن علي الرازي الحنفي )المتوفى:  -12

عربي، بيروت تح: محمد صادق القمحاوي، دار إحياء التراث ال القرآن أحكام  -

 هـ. 1405تاريخ الطبع: 

 م.1994هـ/ 1414، 2الناشر: وزارة الأوقاف الكويتية ،ط: ، الأصول الفصول في  -

بهاء الدين السبكي، أحمد بن علي بن عبد الكافي، أبو حامد، عروس الأفراح في  -13

 –شرح تلخيص المفتاح، تح الدكتور عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت 

 م.2003هـ/1423، 1،ط:لبنان

الشنقيطي، أحمد بن محمود بن عبد الوهاب، الوصف المناسب لشرع الحكم  -14

 هـ.1415، 1،عمادة البحث العلمي، بالجامعة السلامية، بالمدينة المنورةط:

المقاصد إلى إمامة المقاصد ترديد منهج الامام والمقاصد،  مآخذ، ي الأخضر الأخضر  -15

ة ، جامالقرآنية، مخبر المقاصد والدراسات 1ط
 
 ، وهران. ودار الكفاية.1عة أحمد بن بل

 .2010: 1المام في مقاصد رب الأنام، دار المختار، اسطاوالي، الجزائر، ط -

ظر  -  م.2009هـ، 1،1430التراث ومقاصدها، دار الريادة، دمشق، ط الىمدارس الن 

 م. 2002عشر الزركلي، خير الدين، الأعلام، دار العلم للملايين الطبعة الخامسة  -16

،تح عبد المجيد تركي،ط:دار الغرب الباجي، إحكام الفصول في أحكام الأصول  -17

 م.2،2008السلامي تونس ط

 الزركش ي، بدر الدين محمد بن بهادر -18



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

219 

 

ودراسة: محمد المختار بن محمد الأمين الشنقيطي،  قيقتح سلاسل الذهب ، -

 م. 2002هـ/ 1423، 2المدينة المنورة ،ط

في أصول الفقه، تح: عبد القادر عبد الله العاني، عمر سليمان  البحر المحيط -

 م.1992ه 1413: 2ط دار الصفوة، الغردقة، الأشقر،

 م.1985هـ/1405، 2ط: وزارة الأوقاف الكويتية،  ،المنثور في القواعد الفقهية -

ع، د عبد الله ربي -دراسة وتح: د سيد عبد العزيز  تشنيف المسامع بجمع الجوامع، -

،مكتبة قرطبة للبحث  المدرسان بكلية الدراسات السلامية والعربية بجامعة الأزهر

 م. 1998هـ/  1418، 1توزيع المكتبة المكية، ط -العلمي وإحياء التراث 

ظر في المقاصد الشرعية بين قواطع الاعتقاد  -19 بدر الدين عماري، مدارك الن 

 رسالة دكتوراه بجامعة وهران. وضوابط الاعتداد،

دران أبو العينين، أدلة التشريع المتعارضة ووجوه الترجيح بينها، مؤسسة ب -20

 الشهاب، الاسكندرية.

تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، دار البشائر  ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، -21

لى،  السلامية،  م 2002الطبعة الأو 

القرن  نالاستدراك الأصولي دراسة تأصيلية تطبيقية على المصنفات الأصولية م -22

عة كلية الشري -الثالث إلى القرن الرابع عشر هجريا، رسالة: دكتوراه في أصول الفقه 

والدراسات السلامية، جامعة أم القرى، المملكة العربية السعودية، إعداد: إيمان بنت 

 م. 2015 -هـ 1436سالم قبوس ،إشراف: أ. د محمود بن حامد عثمان، العام الجامعي: 

سلامي التابع لمنظمة المؤتمر السلامي. مجلة مجمع الفقه مجمع الفقه ال  -23

عددا، وكل عدد يتكون من مجموعة من المجلدات، كما يلي،  13السلامي، وقد صدرت في 

 : أربعون مجلدا.13ـ ومجموع المجلدات للأعداد ال

الطبرس ي، مجمع البيان لعلوم القران، نقلا من كتاب العرض القرآني لقضايا  -24

 م.2005، تح: زينب أبو الفضل، ط: دار الحديث 405لفرقة، صالنكاح وا



 بيان أثر المقاصد في تقليل الخلاف الاصولي
 

 

220 

 

عضو  -أحمد بن علي أبو بكر الرازي، أحكام القرآن تح: محمد صادق القمحاوي  -25

بع: بيروت تاريخ الط –اث العربي لجنة مراجعة المصاحف بالأزهر الشريف، دار إحياء التر 

1.



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

221 

 

 مدارس التقصيد الشرعي

Sharī‘ah-al idṣThe Main Schools of Maqā 

  BOUKENADEL Abdellatif     1 بوقنادل عبد اللطيف

       oran1.dz-boukenadel.abdellatif@univ، )الجزائر( أحمد بن بلة 1جامعة وهران 

 : ملخص

اينت ق بأفعال المكلفين، وتبي وجهة تقصيد الخطاب الشرعي المتعل اختلفت الألباب ف

عباراتهم تباينا اقتضاه التعادل بين مقولة اللفظ ومقولة المعنى على وجه قد يجمع النظر 

بينهما أو قد يحوم حول الوجود البياني معرضا عن وجوده في المعنى النظري، أو قد يتعلق 

ل لا ائبعكسه معولا على أن السياق سيق لتحصيل المعاني، فهو مقصود قصد الوس

الغايات؛ وهذه وجهة مطردة عند أربابها في جميع موارد التشريع حتى لا يبقى في ظاهرها 

من العبث المرفوض علميا أن متمسك يمكن أن يلتمس منه معرفة مقاصد الشارع؛ و 

 نبحث عن فكرة المقاصد عند الأصوليين دون أن نحدد المدرسة المقاصدية الراجحة

 الجامعة. ،الباطنية ،الظاهرية ،المدرسةالتعليل، كلمات مفتاحية: 

Abstract:  
 Opinions have differed regarding the intended objectives of Sharī‘ah 

discourse related to the actions of legally accountable individuals. Their 

expressions have varied due to the balance between the concept of wording 

and the concept of meaning—sometimes integrating both perspectives, 

sometimes focusing on rhetorical existence while disregarding its theoretical 

meaning, and at other times adopting the opposite approach, assuming that 

the context is meant to achieve meanings as a means rather than an end. This 

perspective remains consistent among its adherents across all areas of 

legislation, leaving no apparent basis from which the objectives of the 

Lawgiver can be inferred. It is an academically unfounded endeavor to search 

for the concept of Maqāṣid (objectives) among Uṣūl scholars without first 

determining the prevailing Maqāṣidī schoo. 

mailto:boukenadel.abdellatif@univ-oran1.dz


 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

222 

 

Keywords: Reasoning; School; Literalism; Esotericism; Comprehensive. 

____________________ 

 boukenadelabdellatif@gmail.com ، بوقنادل عبد اللطيفالمؤلف المرسل: .  1

 

 . مقدمة: 1

الحمد لله الذي رفع شأن العلم وشيد أركانه، وعظم أثره في النفوس وأعلى بنيانه، 

وخصص أهله والمنتسبين إليه بأكرم مزية، وجعلهم خلفاء الأنبياء على اختلاف العصور 

على خير البشرية والآل والذرية وذوي الصحبة والتبعية، بين البرية، والصلاة والسلام 

وبعد: فإن الله عز وجل لما وضع هذه الشريعة جعل الأوامر أصلا وجعل النواهي أصلا 

تشاركهما جهة التعاون، تكفل علم أصول الفقه بالأوامر والنواهي، وتكفل الفقه بالفروع 

ي عاون، جهة التعاون هي الروح التالمستنبطة منهما، وتكفلت مقاصد الشريعة بجهة الت

يفهم الأمر من خلالها، ويفهم النهي من خلالها؛ وقد تفطن لهذا المعنى إمام الحرمين فقال: 

 (1)يتفطن لوقوع المقاصد في الأوامر والنواهي فليس على بصيرة في وضع الشريعة" "ومن لم

  سياقين:البحث عن المقاصد مطلب شرعي فهم من القرآن الكريم في إذ إن 

 وهو صريح في الدعوة إلى التدبر والتفكر في آيات الكون وآيات الوحي؛ " لسياق الأول:ا
َ
 أ
َ

لا

مْرُ 
َ ْ
قُ وَالأ

ْ
ل
َ
خ
ْ
هُ ال

َ
[؛ وبيان ذلك أن الباري جل ثناؤه خلق الخلق لحكمة 54]الأعراف: "ل

حَاقِّ عَ بالغة، وأرسل إليهم رسله بحجة دامغة، قال تعالى: "
ْ
 بِال

ُ
ذِف

ْ
ق
َ
بَاطِلِ بَلْ ن

ْ
ى ال

َ
ل

"
َ
ون

ُ
صِف

َ
ا ت وَيْلُ مِمَّ

ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
اهِقٌ وَل ا هُوَ زَ

َ
إِذ

َ
هُ ف

ُ
يَدْمَغ

َ
 [.18]الأنبياء: ف

ُ مِنْ  أمر بالتفكر في خلقه، فقال: قَ اللََّّ
َ
ل
َ
رْضِ وَما خ

َ ْ
ماواتِ وَالأ وتِ السَّ

ُ
ك
َ
رُوا فِي مَل

ُ
ظ

ْ
مْ يَن

َ
وَل

َ
أ

يْءٍ 
َ

 وأمره، فقال: [، وأمر بالتدبر في وحيه 185]الأعراف:  ش 
َ
ان

َ
وْ ك

َ
 وَل

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
 ال

َ
رُون بَّ

َ
د
َ
 يَت

َ
لا
َ
ف
َ
أ

ثِيرًا
َ
ا ك

ً
ف

َ
تِلا

ْ
وَجَدُوا فِيهِ اخ

َ
ِ ل

يْرِ اللََّّ
َ
دِ غ

ْ
 [.82]النساء:  مِنْ عِن

ورد الأمر بالتفكر والتدبر بصيغة الاستفهام والخبر؛ ليكون ذلك أبلغ في التقرير، وأدعى 

 .(2)إلى التفكير 

                                           

 .1/101( الجويني، البرهان، 1)

 .36-35( بن بية عبد الله، علاقة أصول الفقه بمقاصد الشريعة، ص 2)

mailto:boukenadelabdellatif@gmail.com


 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

223 

 

 ا العقول به     حرصا علينا فلم نرتب ولم نهملم يمتحنا بما تعي

والسياق الثاني: بالتلميح إلى تعليل الأحكام، وإبراز الحكمة والمصلحة في نصوص 

فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح القرآن المتضافرة على ذلك المعنى، "

ل كلها، وحكمة كلها؛ فكالعباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح 

مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، 

وعن الحكمة إلى البعث؛ فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل؛ فالشريعة عدل 

 .(1)الله بين عباده، ورحمته بين خلقه، وظله في أرضه.."

ب هذا البحث أمور ترددت بين باعث علمي موضوعي وباعث والدافع والباعث وراء انتخا 

حضاري وباعث شخص ي؛ حيث إن الرغبة قوية للبحث في بيان وشائج الصلة بين مدارس 

التقصيد الشرعي، وجمع ما تناثر من مظانه؛ ولا شك أن من أهم المقاصد العلمية الاتجاه 

ن سيتم التعويل على جملة ملدراسة هذا الموضوع تعريفا وتوصيفا، تجميعا وتعميقا؛ و 

 المناهج الخادمة للبحث: المنهج الاستقرائي والمنهج الاستنباطي التحليلي.

 منظومة تعليل الأحكام:  .2

لقد خص العقل السلامي نظرية التعليل بالتأليف من قديم؛ فقد كانت ولا تزال 

د؛ مه المقاصتشكل الخلفية العقدية لنظرية المقاصد، ولولاها ما كان هناك ش يء اس

؛ فكل من قال بالتعليل (2)فقضية تعليل الأحكام هي السبب الرئيس لنشأة علم المقاصد 

الأصولي قرر القول بالمقاصد؛ وهذا التلازم بين منظومة التعليل ومنظومة المقاصد ظل 

حاضرا وماثلا في أدبيات الفقه المقاصدي منذ انطلاقاته العلمية مع أول حلقة من حلقات 

المقاصدي الجويني وما جاد فيه وأبدع في كتابه البرهان والغياثي، وبعده تلميذه  الفكر

الغزالي في كتابيه المستصفى وشفاء الغليل مرورا بابن العربي والرازي والآمدي وابن 

الحاجب والعز بن عبد السلام وقواعده والقرافي وفروقه والطوفي ونظرية المصلحة، 

لذي ضمن كتابه الموافقات افتتاحية كلامية حسم فيها بين وصولا إلى المام الشاطبي ا

قضية التعليل وقضية المقاصد؛ وكأن مسألة التعليل هي لب علم المقاصد وركنه الركين؛ 

                                           

 .3/11( ابن القيم، إعلام الموقعين، 1)

 .125-124(حمادي العبيدي، الشاطبي ومقاصد الشريعة، 2)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

224 

 

فقد استهل مقدمة كتاب المقاصد من موافقاته بقوله: "ولنقدم قبل الشروع في المطلوب: 

الشرائع إنما هو لمصالح العباد في  مقدمة كلامية مسلمة  في هذا الموضع: وهي أن وضع

في إشارة منه إلى أن منطومة التعليل لا نزاع فيها ولا استغناء عنها؛  (1)العاجل والآجل معا"

 لتشييد وتسديد صرح المقاصد.

 وقدمن قبل ذا مقدمه         لأنها عندهم مسلمه

 قل لمصالح العباد شائع   وهي أن وضع ذي الشرائع   

 ولا خلاف في هذا جملا             معا   في عاجل وآجل 

ما أفاد أن التعليل يجب أن يكون مسلما في باب المقاصد، وأنه وإن كان مسلما فإنه في  

 الأصل دعوى قابلة للصحة والفساد؛ ومن ثم فهي مطلوبة بالبرهان.

وقد حمل بعض الباحثين كلام الشاطبي هذا على محمل التعارض والتناقض؛ فهو من 

يصف مسألة تعليل الأحكام بأنها مسلمة، أي أنها ليست موضع خلاف، ومع ذلك  جهة

 ..!! يقول إنها تحتاج إلى برهان، ومن شأن المسلمات ألا تقام عليها البراهين

وحقيقة الأمر أن الشاطبي على وعي بما يقول، هو ينطلق من هذه القاعدة لينبه إلى ضرورة 

يعني أنها في مواضع أخرى ليست مسلمة؛ إذ هي في  وضعها مسلمة في باب المقاصد؛ مما

علم الكلام قضية خلافية، بل هي لفرط الخلاف فيها شطرت نخبة ممتازة من قمم الفكر 

السلامي إلى مثبت ونافي؛ حيث إن البرهنة على هذه المسلمة في علم المقاصد خروج على 

ه دعوى لا بد من إقامة قانون النظر؛ وهذا ما عناه الشاطبي بقوله عقب ذلك: "وهذ

وليس هذا موضع ذلك، وقد وقع الخلاف فيها في علم  البرهان عليها صحة أو فسادا

 ...(2)الكلام"

ولدفع هذا التناقض أجاب بعض الباحثين بالقول بأنها مسلمة عنده وإن خالف فيها من 

 .(3)خالف 

                                           

 .9-2/8( الشاطبي، الموافقات، 1)

، وأحمد الطيب: نظرية المقاصد عند الشاطبي ومدى ارتباطها 2/9(الشاطبي، الموافقات، 2)

 .18-17بالأصول الكلامية،

 .186( الريسوني أحمد، نظرية المقاصد عند الشاطبي، 3)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

225 

 

يزان؛ ناطقة في علم الموالأظهر في دفع هذا اليراد أن يقال أن الشاطبي وظف مصطلحات الم

إذ إنها مسلمة في باب الجدل، وأراد أن يرتقي بها إلى كونها يقين في باب البرهان، ويشهد 

لذلك تقريره أن أصول الفقه في الدين قطعي؛ وقد عول في إثبات ذلك على المنهج الذي 

د ى حأمه في كتابه معتمدا على الاستقراءات الكلية غير آخذ بالأفراد الجزئية، عل

المعنوي، "فلم يعتمد الناس في إثبات قصد الشارع في هذه القواعد على دليل الاستقراء 

مخصوص، ولا على وجه مخصوص، بل حصل لهم ذلك من الظواهر والعمومات، 

والمطلقات والمقيدات، والجزئيات الخاصة، في أعيان مختلفة، ووقائع مختلفة، في كل باب 

أنواعه، حتى ألفوا أدلة الشريعة كلها دائرة على الحفظ على من أبواب الفقه، وكل نوع من 

 .(1)تلك القواعد، هذا مع ما ينضاف إلى ذلك من قرائن أحوال منقولة وغير منقولة"

وقد نبه الشاطبي إلى أن الشواهد التي ساقها والأدلة التي قررها لثبات تعليل الأحكام 

ل والمقصود التنبيه، وإذا د ث قال: "بالمصالح هيب من قبيل التنبيه عليها فقط، حي

الاستقراء على هذا، وكان في مثل هذه القضية مفيدا للعلم، فنحن نقطع بأن الأمر مستمر 

؛ وبيان ذلك أن علماء المعقول يقررون أن البديهيات وإن (2)في جميع تفاصيل الشريعة"

 حيانا.كان لا يستدل عليهاـ فإنه يمكن التنبيه عليها لخفائها وغموضها أ

وعلى كل فإن "القرآن وسنة رسول الله مملوآن من تعليل الأحكام بالحكم والمصالح وتعليل 

الخلق بهما والتنبيه على وجوه الحكم التي لأجلها شرع تلك الحكام، ولأجلها خلق تلك 

الأعيان، ولو كان هذا في القرآن والسنة في نحو مائة موضع أو مائتين لسقناها، ولكنه يزيد 

 .(3)ى ألف موضع بطرق متنوعة"عل

فالتعليل أمر لازم للفقيه، وهو أمر واقع في نصوص الشرع الحنيف لا ينكره إلا معاند، 

بل إنه قد نقل لنا الجماع في هذه الجزئية غير واحد من العلماء كالآمدي وابن الحاجب 

خة في كانت راسوالبيضاوي والطوفي وغيرهم كثير؛ وهذا إيذانا منهم بأن مراعاة المقاصد 

                                           

 .2/82(الشاطبي، مرجع سابق، 1)

 .2/13(الشاطبي، الموافقات، 2)

 .2/22قيم، مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والرادة، (ابن ال3)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

226 

 

الأذهان، ماثلة في فقه الأئمة الأعلام بدءا بالصحابة والتابعين ومن تبعهم؛ فهو أمر قررته 

 الآيات والأخبار، وشد معالمه السلف الأخيار.

غير أن الناظر في اجتهاداتهم الفقهية يجد نوعا من التباين اقتضتها طبيعة الأفهام، اتساعا 

ه، وقد أجاد الشاطبي في وصف هذه الاتجاهات وضيقا، لصوقا بالنص وبعدا من

المتعارضة في موقفها من التعامل مع النصوص، وذلك في آخر كتاب المقاصد من 

موافقاته، في حديثة عن الجهات التي يعرف بها المقصود الشرعي؛ حيث قسمها على أساس 

 :(1)الاستقراء والتتبع إلى ثلاث اتجاهات 

لظاهري؛ والذي لا يهتم بالمعاني، ويحصر مظان العلم بمقاصد الاتجاه الأول: وهو المنحى ا

 الشريعة في ظواهر النصوص.

 الاتجاه الثاني: وهي مدرسة الاحتكام إلى المعاني لدراك المقصود الشرعي.

الاتجاه الثالث: وهي المدرسة الجامعة، أن يقال باعتبار الأمرين على وجه لا يخل فيه المعنى 

لتجري الشريعة على نظام واحد لا اختلاف فيه ولا تناقض؛ وهذا بالنص ولا بالعكس؛ 

 الذي أمه أكثر العلماء الراسخين.

 وقد جمع المام أبو المودة ماء العينين ما نثره الشاطبي نظما فقال:

 وانقسموا في مقصد الشرع قل       إلى ثلاثة من الأقسام دل

 هر الألفاط أولى قد جلاظوا      فقيل غائب وحماه على                 

 وقيل حمله على المعاني               عن ظاهر أولى لكل عاني

 (2)وقيل باعتبار ذي الأمرين              وهو أولى الحمل بالوجهين 

نشير إلى ما ألمح إليه الشاطبي عندما وقت المدارس قبل طرق الكشف وقبل بيان المجملات 

 تمد في التخريج ثم يثني بالحديث عن التخريج؛ حيث إنعن المقصود، ليبين المذهب المع

تقسيم المدارس بهذا الاعتبار تقسيم دقيق، إلا أته يحتاج إلى مزيد من التجلية؛ وبيان 

 تفصيلا فيما يأتي. مقاصد مدارس التأصيل وأصولهم

 المدرسة الظاهرية: .3

                                           

 .134-3/132(الشاطبي، الموافقات،1)

 .356-352(أبو المودة ماء العينين، المرافق على الموافق، 2)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

227 

 

 :التعريف بالمدرسة الظاهرية وأسسها الفلسفية 1.3

ه،  وقد كان هذا 270التي تنسب لمؤسسها داوود بن علي الظاهري  وهي المدرسة

المذهب أن يندثر بموت مؤسسه الأول لولا أن تداركه المام أبو محمد علي بن حزم 

 ه، فأحيا هذه المدرسة من موات، وأعطاها زخما جديدا ودفعة قوية تنظيرا وتنزيلا..456

وص والجماعات، وعدم الالتفات ومن أهم خصائص هذه المدرسة الأخذ بظواهر النص

 إلى ما وراء تلك النصوص والجماعات من أسرار ومقاصد وتعليل..

وملخص رأيهم أن مقصد الشرع غائب لا يحصله النظر حتى يأتيه ما يعرفه، ولا يكون 

ذلك كذلك إلا بالصريح الكلامي، فإن خالف النص المعنى النظري أهمل المعنى الذي 

ولا تقتضيه الألفاظ بوضعها اللغوي، وهذا إما على القول بأن يقتضيه الاستقراء، 

التكليف لم يلتفت فيه إلى مصالح العباد، وإما على القول بمنع وجوب مراعاة الأصلح، 

وإن وقع الاستصلاح في جزئيات معينة، فوجهه غير معروف لنا على التمام أو غير معروف 

 هذا القول إلى إبطال القياس والعلل.البتة...، وإنما التعبد بمحض المشيئة، وآل 

 وهي تقوم على أمور منها:الأسس الفلسفية التي تقوم عليها هذه المدرسة: 

 " أن الدين قد اكتمل فلا زيادة ولا نقصان، قال الله تعالى: المحاور الأول: 
ْ
مَل

ْ
ك
َ
يَوْمَ أ

ْ
مْ ال

ُ
ك
َ
 ل
ُ
ت

 
ُ
مْ نِعْمَتِي وَرَضِيت

ُ
يْك

َ
 عَل

ُ
مَمْت

ْ
ت
َ
أ مْ وَ

ُ
ك
َ
ا"دِين

ً
مَ دِين

َ
سْلا ِ

ْ
مُ الإ

ُ
ك
َ
، فأيقنا أن الدين [3]المائدة:  ل

كمل وتناهى، وكل ما كمل فليس لأحد أن يزيد فيه أو ينتقص منه، ولا أن يبدله، فصح 

 عليه صلى الله-بهذه الآية يقينا أن الدين كله لا يؤخذ إلا عن الله عز وجل، ثم عن رسوله

ن أولي الأمر منا، والذين يبلغون في كل عصر الذي هو مبلغ عن الله تعالى، ثم ع-وسلم

وليس "و" لأن هذه الأخيرة تدل  ومصر عن الأنبياء عن الله عز وجل، وانتخب للعطف "ثم"

الأمر  وأولي-صلى الله عليه وسلم-على الاستقلال، فيصير المعنى: استقلال الرسول 

 بالتشريع، وهذا على خلاف مقصود الشارع الحكيم.

 ن حزم بعد هذه التوطئة المترجمة لفلسفة المقاصد عند المدرسة الظاهرية:يقول المام اب

فبينا في هذا الكتاب غلط من ترك ما هو من الدين إما مخطئا من غير عمد، أو أن يكون  "

عامدا في خطئه، أو أدخل فيه ما ليس فيه، فلا يخرج الخطأ في أحكام الديانة، عن هذين 

، وبهذا لخص ابن حزم النزاعات الواقعة في تشريعنا، منذ إما ترك، أو زيادة" الوجهين:

 القديم إلى وقته، إلى قيام الساعة، في موضعين اثنين: إما ترك أو زيادة في التشريع.



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

228 

 

تقوم فلسفة تقصيد الأحكام عند ابن حزم على أن النصوص استغرقت المحاور الثاني: 

ابِ مِنْ " كل زمان ومكان، وأن لا يعبد الشارع إلا وفق ما شرع،
َ
كِت

ْ
ا فِي ال

َ
ن
ْ
ط رَّ

َ
مَا ف

يْءٍ 
َ

، فكل جزئية تخص المكلف في أي نحو من أنحاء حياته فهي مسطورة  [38الأنعام: "]ش 

في القرآن الكريم، ولا يملك أحد أن يستظهر على مقام الربوبية بأن يزيد، أو ينقص في هذا 

شرع لا يمكن أن يلتمس إلا التشريع، ولا نملك إلا أن نقف عند ما حد الشرع، وما حد ال

في ظواهر النصوص؛ لأن العدول من ظواهر النصوص إلى المعاني هو نوع من التشريع، 

ولا يجوز العدول إلا بوجود المقتض ي)مستند شرعي( فلا تعدية ولا قياس، ولا استحسان، 

قدم، تولا استصلاح، لأن القائل بذلك يعد من القسم الثاني الذي أشار إليه ابن حزم فيما 

 وهو من زاد في أحكام الديانة ما ليس منها.

 قال ابن حزم: "نظرنا إلى قوله تعالى: "المحاور الثالث: 
َ طِيعُوا اللََّّ

َ
وا أ

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَاأ

ِ وَ 
ى اللََّّ

َ
وهُ إِل رُدُّ

َ
يْءٍ ف

َ
مْ فِي ش 

ُ
عْت َ
از

َ
ن
َ
 ت
ْ
إِن

َ
مْ ف

ُ
ك
ْ
مْرِ مِن

َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
سُو وَأ مْ الرَّ

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
لِ إِن

" ]النساء: 
ً

وِيلا
ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
 خ

َ
لِك

َ
خِرِ ذ

ْ
يَوْمِ الِ

ْ
ِ وَال

 بِالِلَّّ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
، فوجدناها جامعة لكل [59ت

ما تكلم فيه الناس، أولهم عن آخرهم، فكان كتابنا هذا كله في بيان العمل بهذه الآية، 

 .(1)لمقتنصة من النص القرآني"فجماع الديانة كلها المسائل التالية ا

ويمكن اقتناص أدلته من المصطلحات التالية، التي أوردها: التفرقة بين مصطلح العلة 

؛ فالعلة تقتض ي ملازمة المعلول في كل زمان وحال ، فتوجد بوجودها وتنتفي (2) والسبب

                                           

، وينظر: الأخضر الأخضري، المام في مقاصد 1/9( ابن حزم: الحكام في أصول الأحكام، 1)

 .54-53بدر الدين، مدارك النظر في المقاصد الشرعية، ، عماري 223-221رب الأنام، 

( في بيان الفرق بين السبب والعلة والعلامة والغرض يقول ابن حزم: "العلة: هي اسم لكل 2)

صفة توجب أمرا ما، إيجابا ضروريا، والعلة لا تفارق المعلول البتة، ككون النار علة الحراق 

كل أمر فعل المختار فعلا من أجله لو شاء لم يفعله،  فهو والثلج علة التبريد.، أما السبب:

كغضب أدى إلى انتصار، وأما الغرض: فهو الأمر الذي يجرى إليه مفاعل ويقصده ويفعله، 

 فهي إطفاء الغضب وإزالته، وأما العلامة: وهو بعد الفعل ضرورة؛ فالغرض من الانتصار:

لأمر الذي اتفقا عليه، مثل قول رسول صفة يتفق عليها النسانان، فإن رآها أحدهما علم ا

لابن مسعود: "إذنك على أن يرفع الحجاب وأن تستمع سوادي حتى -صلى الله عليه وسلم-الله

 علامة الذن لابن-صلى الله عليه وسلم–أنهاك" فكان رفع الحجاب واستماع حركة النبي 



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

229 

 

عن  فبانتفائها، أما السبب مع مسببه فيتصور فيه التخلف، ووجدنا بعض العلل تتخل

معلولاتها، ولا ننكر أن هناك أسبابا تعلقت ببعض الأحكام، ولكن تمت ملامسة هذه 

الأسباب بما أورد الشرع من نصوص، ومستندات شرعية، فالقول بتسبيب الأحكام هو 

 ربط المسببات بأسبابها تفضلا منه.-عز وجل–قول شرعي، لأن الباري 

 أنه سبب.ليس من الشرائع ش يء لسبب إلا ما نص منها  -

علة كالقول: هذه ال إبطال التعليل وإبطال السؤال عن علة العلة، أي: بطلان التسلسل، -

 ما علتها؟ وما علة علتها؟

حل أن "ولا ي قال ابن حزم: عدم تعدية الأحكام المتعلقة بأسبابها وحصرها في مواضعها، -

فتعدية الأحكام ؛ (1) با له"يتعدى بها المواضع التي نص فيها على أنها أسباب لما جعلت أسبا

مخالفة لمقصود الشارع من جهة عدم ذكر المستند، ولا يحل لأحد أن يقول: لما كان هذا 

 السبب لهذا الحكم، ولم يكن لغيره؟

وبدأنا الحديث على هذه المدرسة)الظاهرية( تماشيا مع ما ذكره المام الشاطبي من 

 دول استثناء، يحتاج إلى مقتض ي.المدارس لأن اعتبار الظواهر هو الأصل، والع

ومن الناحية التاريخية فإن هذه المدرسة ظهرت على أنقاض المدرسة الباطنية، حيث كثر 

اعتبار المعاني، والتأويل، والقول بأن نصوص التشريع إنما مقصودها في المعاني، لا في 

 صوم.المام المع الظواهر، ولا في المعاني التي يقتضيها اللسان العربي، ولا يدركها إلا

 :الأصول والمسالك والِثار الفقهية -المدرسة الظاهرية  2.3

وقد قامت المدرسة الظاهرية على جملة من الأصول، وأصل الأصول عندهم هو 

نفي التعليل في الفروع والأصول؛ ومآل ذلك: أنهم يبطلون القول بالقياس وما يتولد عنه في 

                                           

 "وقد سمي أيضا العلل مسعود، وأما المعاني، فقد اعترض ابن حزم على هذه التسمية بقوله:

معاني وهذا من عظيم شغبهم وفاسد متعلقهم، وإنما المعنى: تفسير اللفظ، مثل قول القائل: 

معنى الحرام؟ فتقول له: هو كل ما لا يحل فعله"؛ ينظر: ابن حزم: الحكام في أصول الأحكام، 

8/99-101. 

 .8/99(ابن حزم: الحكام في أصول الأحكام، 1)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

230 

 

اللحاق والعدول؛ فلا يقولون بالأسباب  الفروع والأصول، ويضيقون من مسالك

 المنصوصة، وأن أوامر الشارع تفيد الامتثال والانقياد..

 ويمكن تلخيص أسس تقصيد الأحكام في المدرسة الظاهرية في النقاط الآتية:

 عدم تعليل الأحكام.-  

 التعبد بمحض المشيئة.-   

 عدم تعدية المنصوص إلى المعاني.-   

 عن سبب الحكم، ولا عن سبب سبب الحكم.عدم السؤال -   

 أما طرق ومسالك إثبات المقاصد عند المدرسة الظاهرية فتلخص فيما يلي: 

 ظاهر القرآن.- 

مبينة -صلى الله عليه وسلم-ظاهر السنة النبوية، بدليل قول ابن حزم، أن سنة الرسول -

 لمراد الله تعالى.

 ال.أوامر الشارع التي تفيد الانقياد، والامتث-

 نواهي الشارع.-

بَاالأسباب لا العلل: ومستنده قول الله تعالى: "- يِّ
َ
يْهِمْ ط

َ
ا عَل

َ
مْن ذِينَ هَادُوا حَرَّ

َّ
مٍ مِنَ ال

ْ
ل
ُ
بِظ

َ
تٍ ف

هُمْ" 
َ
 ل
ْ
ت

َّ
حِل

ُ
الظلم ليس علة في تحريم الطيبات ولا سببا له  ؛ حيث بين أن[160]النساء: أ

 قط، لا فيما عدا ذلك المكان البتة، ويدل علىإلا حيث جعله الله تعالى بالنص سببا له ف

 .(1)أن ذلك ليس علة: أننا نظلم من بكرة إلى المساء ولم يحرم علينا طيبات أحلت لنا 

 الِثار الفقهية المبنية على هذا التأصيل في فروع الظاهرية تمثيلا:  

 الربا لا تقع في غير الأصناف الستة.-   

 بغير الجماع كالأكل.  لا كفارة في الافطار عمدا-   

 وطء الزوجة بعد طهرها من الحيض واجب.-   

؛ فلو صرحت بطل النكاح.-
 
 رضا البكر في النكاح يكون بالسكوت فقط؛ "وإذنها صماتها

                                           

 .8/89رجع سابق، (ابن حزم: م1)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

231 

 

حديث حبان بن منقذ في جواز خيار الغبن؛ فقد منع ابن حزم ذلك متمسكا بحرفية -

ن يقول لا خديعة، لا غش، لا غبن، لم النص؛ فقال: "فإن قال لفظ غير لا خلابة، لكن أ

 يكن له الخيار المجعول لمن قال لا خلابة"؛ وهذا جمود بين على النص.

 المدرسة الباطنية .4

 من يقولون أن للنصوص ظواهر وبواطن: :القسم الأول  1.4

المدرسة الباطنية: وهي مدرسة الاحتكام إلى المعاني؛ وقد قسمها الشاطبي إلى 

 قسمين:

الأول: من يقولون أن للنصوص ظواهر وبواطن، ولأن المقاصد الحقيقية قائمة في القسم 

المعاني الباطنية لا في مجرد المباني الظاهرية؛ وهذا منهج الباطنية؛ والتي تسمى 

بالسماعيلية، أو الشيعة الفاطمية، أو الثنا عشرية، وأهم ما يركز عليه في أصولهم مما 

تفصيلا: وجوب معرفة التأويل، نظرية المثل والممثول، تعدد  له علاقة بتقصيد الأحكام؛

 وجوه التأويل، الباطن وباطن الباطن.

تقوم السماعيلية على مبدأ الثنائية: التأويل والتنزيل، الحقيقة والشريعة، الظاهر 

والباطن، يقول القاض ي النعمان:"إنه لا بد لكل محسوس من ظاهر وباطن، فظاهره ما 

عليه، وباطنه ما يحويه ويحيط العلم به بأنه فيه، وظاهره مشتمل عليه وهو تقع الحواس 

وهم يقيمون على هذه النظرية التأويل، أي تفسير الأمور العقلية بما  ؛(1)زوجه وقرينه"

يقابلها من الأمور الجثمانية المحسوسة، فالظاهر هو المثل والباطن هو الممثول، فلكل 

رَ "اسخون في العلم، ويستدلون بقوله تعالى: مثل ممثول لا يعرفه إلا الر 
َ
دْ ض

َ
ق
َ
اسِ وَل

َّ
ا لِلن

َ
بْن

"
َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
هُمْ يَت

َّ
عَل

َ
لٍ ل

َ
لِّ مَث

ُ
رْآنِ مِنْ ك

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
  [،27]الزمر: فِي هَذ

 الظاهر والباطن، التنزيل والتأويل، وجوب معرفة الباطن: 

للدار الآخرة، فمنه ما  يقولون أن لكل ش يء ظاهر وباطن، ومنه الدين الذي هو الذخر

نستعمله على هيئة ما نزل، وهو الظاهر من الأعمال والعبادات كمثل الماء القراح الذي 

                                           

 قي،تأليف الحبيب الف (التأويل أسسه ومعانيه في المذهب السماعيلي: القاض ي النعمان،1)

 .7/44سلسلة الدراسات السلامية، 



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

232 

 

نشربه، ومنه ما نجعله مادة للأرواح في حياتنا الأبدية، وهو الباطن المرجوع به إلى وجه 

  الحكمة والمعقول.

من الدين -صلى الله عليه وسلم-فالتنزيل هو الظاهر والتأويل هو الباطن، ونصيب الرسول 

كله هو الظاهر الذي يشبه غالبا بالقشرة والذي لا يعدو حماية وحفظ ما بداخله، وهذا 

الذي بالداخل هو الباطن؛ وهو النافع وهو المقصود من الشريعة اللهية وهو نصيب 

  .(1)الوي ي

 القول بتعدد وجوه التأويل:

يؤثر على وحدة الحقيقة وثباتها، بل يجعل من  يقولون بتعدد التأويل وهذا التنوع لا  

الخطاب اللهي يتجدد بتجدد العصور، إذ المام هو الذي يلائم بين النصوص الدينية 

ومتطلبات العصر، وعنده تجد الفئات السماعيلية الجابة على كل مشاكلهم فالتأويل 

 .(2) ن()باطن الباط يمثل بمجموع أشعة تلتقي في نقطة واحدة هي الحقيقة

 :القول بباطن الباطن

لا يكتفي السماعيلية بالقول بالباطن، بل يقولون بباطن الباطن، ويستدلون بكل شاردة  

وواردة، فمثل الشريعة مثل البيضة المكنونة التي لها ظاهر يكنها، وباطنها مراق أبيض 

 وباطن باطنها مخ أصفر وهو جوهرها ومعناها.

وبى لمن رآني، أو رأى من رآني أو رأى من رأى  من رآني"، "ط ومن ذلك يرون في الحديث:

إشارة إلى هذه الدرجات الثلاث: الظاهر والباطن وباطن الباطن، ويقولون أن التأويل 

وسط بين الظاهر والباطن وباطن الباطن، فالظاهر يحصل بالسمع، وهو المعلوم 

أو  ،ياء وهو العلم الموهومالمحسوس وهو الشرع، والباطن يحصل بالبصر النافذ إلى الأش

وتحصل الحقيقة بالقلب وهو العلم  إشارة إلى منشؤه وهو الفكر أو الوهم،التأويل؛ 

رَجَ ؛ مستدلين في ذلك كله إلى قوله تعالى: "(3) المعقول، أي البيان الذي لا يتغير
ْ
خ
َ
ُ أ مْ وَاللََّّ

ُ
ك

                                           

 .65(القاض ي النعمان، مرجع سابق، 1)

 .47(القاض ي النعمان، مرجع سابق، 2)

 .55( القاض ي النعمان، مرجع سابق، 3)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

233 

 

ا وَجَعَ 
ً
يْئ

َ
 ش

َ
مُون

َ
عْل

َ
 ت

َ
مْ لا

ُ
هَاتِك مَّ

ُ
ونِ أ

ُ
مْ مِنْ بُط

ُ
ك
َّ
عَل

َ
 ل

َ
ة
َ
ئِد

ْ
ف
َ ْ
بْصَارَ وَالأ

َ ْ
مْعَ وَالأ مُ السَّ

ُ
ك
َ
لَ ل

"
َ
رُون

ُ
ك

ْ
ش

َ
 [.27]النحل: ت

 نماذج من تأويلات الباطنية:     

ذِينَ  أن خطاب الله تعالى في قوله عز وجل:  
َّ
وا ال

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هُ وَال

ُ
ُ وَرَسُول مُ اللََّّ

ُ
ك مَا وَلِيُّ

َّ
"إِن

 وَيُ 
َ
ة

َ
لا  الصَّ

َ
"يُقِيمُون

َ
 وَهُمْ رَاكِعُون

َ
اة
َ
ك  الزَّ

َ
ون

ُ
ت
ْ
لم يرد به جميع المؤمنين لأن [ 55]المائدة:  ؤ

الخطاب بذلك لمن أوجب عليه ولاية من أوجب ولايته منهم ، وإنما أراد بالمؤمنين ها هنا: 

يُّ الأئمة الذين قرن الله طاعتهم بطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم بقوله: "
َ
ذِينَ يَاأ

َّ
هَا ال

مْ"آمَ 
ُ
ك
ْ
مْرِ مِن

َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
 وَأ

َ طِيعُوا اللََّّ
َ
وا أ

ُ
مُ ، وقوله: [59]النساء: ن

ُ
ك مَا وَلِيُّ

َّ
"إِن

"
َ
 وَهُمْ رَاكِعُون

َ
اة
َ
ك  الزَّ

َ
ون

ُ
ت
ْ
 وَيُؤ

َ
ة

َ
لا  الصَّ

َ
ذِينَ يُقِيمُون

َّ
وا ال

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هُ وَال

ُ
ُ وَرَسُول ائدة: ]الم اللََّّ

55.] 

وهو في حقيقة الأمر كما  ا ذهب إليه الباطنية في معرفة مقصود الشارع،هذا ملخص م

ومآله الكفر والعياذ بالله، فإنهم لما قالوا  قال الشاطبي: رأي كل قاصد لبطال الشريعة،

بالمام المعصوم ،لم يمكنهم إلا بالقدح في النصوص، والظواهر الشرعية لكي يفتقر إليه 

 على زعمهم.

الي الباطنية في كثير من كتبه كالقسطاس المستقيم، فضائح الباطنية وقد انتقد الغز 

وفضائل المستظهرية، المنقذ من الضلال، ومن رده على قولهم بالباطن: أنه إذا قلنا 

، بل تتعارض فيه الخواطر، ويمكن الرد عليهم إجمالا كما (1)بالباطن، فالباطن لا ضبط له

 يلي:

الله عليه  صلى-حب التأويل، باعتبار أن الأول للنبي تفرقتهم بين صاحب التنزيل وصا-

والأئمة المعصومين بعده أمر خطير، إذ -رض ي الله عنه-والثاني للوي ي وهو علي -وسلم

ن والباطن وهو المقصود م-صلى الله عليه وسلم-يجعل الظاهر على قولهم من حظ النبي

ي ي ، فمن أين للو -ه وسلمصلى الله علي-حظ الوي ي، فيكون هذا الأخير أعلى من النبي

على حد قولهم من ذلك الباطن، وإذا كان الثاني أخذ من الأول فكيف ثبت له مقاما أعلى 

 وهذا اختلاق ما أنزل الله به من سلطان. منه"

                                           

 .255-4/254 ( الشاطبي، الموافقات،1)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

234 

 

ولا يخالف علماء أهل السنة والجماعة بوجوب التأويل في بعض المواضع من القرآن 

 . بالتأويل إجمالا عند أهل السنة والجماعة تحقيقا للتقديس والتنزيه، وقيود الأخذ

 أن يصح على مقتض ى الظاهر المقرر في لسان العرب ويجري على المقاصد العربية.-

 أن يكون له شاهد نصا أو ظاهرا في محل آخر يشهد لصحته من غير معارض.-

لك ذووجوب التأويل ليس مستغرقا لجميع القرآن، وإلا كان تكليفا بما لا يطاق، ووجه -

إما أن يؤولوا، وفي هذه الحالة لا يؤمن من  أنه إذا ألزمت الأمة بالتأويل لكانوا بين حالتين:

مخالفة مقصد الشارع لعدم التيقن والجزم بهذا الباطن الذي احتاج إلى تأويل، وبهذا 

يقعون في محظور مخالفة المقصود، وإما أن يتوقفوا، فيتركون ما وجب عليهم تأويله، 

ي المحظور)ترك الواجب(، فلزم من ذلك أن إيجاب التأويل تكليف بما لا يطاق ويقعون ف

 وهو غير جائز شرعا.

ما فائدة العلم بالباطن وما قيمته في تحقيق الامتثال لأحكام الله عز وجل، ففضلا عن -

أنه تكليف بما لا يطاق، اتضح أنهم إنما استدلوا به في المامة، والولاية وأمور السياسة، 

أولوا كل الخطابات الشرعية إلى ما يخدم هذا الغرض، فهل يتصور عاقل أن الشريعة و 

جاءت لهذا الغرض، حاشاها ذلك، إنما جاءت الشريعة لتخرج المكلف من داعية هواه، 

 وما ذهبت إليه الباطنية عين الهوى. 

 ومما يشتبه في حمله على الباطن، ما يسمى بالتفسير الشاري.   

وفية في تفسير النصوص وإدراك المقاصد، إذ إن الأسرار علم على فن وهي نظرات ص

يسمى بالتفسير الشاري؛ وهو أن ينقدح في ذهن  مخصوص هو فن التصوف الذي فيه ما

انقدح ذلك المعنى عند الغزالي رحمه الله تعالى عندما  لا ينسبه للتشريع كما  المكلف معنى

؛ فقال: البيت إشارة إلى القلب (1)"بيتا فيه كلبا الملائكة لا تدخلقال في شرح حديث : "

والكلاب النابحة؛ إشارة إلى الرذائل والغيبة والحسد تعتري هذا القلب، والملائكة إشارة إلى 

المعنى قصده النبي صلى الله عليه وسلم، يقول الغزالي :لم يقصده  حب الله تعالى، فهل هذا

                                           

"، 5949/ رقم 380/ 10(أخرجه البخاري في "صحيحه" "كتاب اللباس، باب التصاوير، 1)

/ = = 3ومسلم في "صحيحه" "كتاب اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان، 

 مرفوعا. -رض ي الله عنه-" عن أبي طلحة الأنصاري 2106/ رقم 1665



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

235 

 

هذا المعنى، فهل ترقى هذه الأسرار لأن تكون من ذهني بذكر هذا الحديث  و إنما انقدح في

  مقاصد التشريع؟

قصدها الشارع وبذلنا  لأن مقاصد التشريع هي تلك المقاصد التي والصواب أنها لا ترقى؛

طرقا لتحصيلها حتى تورث قطعا؛ أما الأسرار فهي خفية؛ وهي وإن كانت تحمل معان 

 قصود قطعا.بديعة ولشارات لطيفة، لكنها لا تعبر عن الم

 المبالغون في استعمال العقل المقدمون له على النصوص: :القسم الثاني 2.4

المبالغون في استعمال العقل المقدمون له على النصوص؛ من  القسم الثاني:

تحكيم البواطن بتحكيم المعاني مطلقا، لقبول أو رد الألفاظ، بحيث لا عبرة بظاهر لفظي 

طلاق، فإذا عارض النص المعنى النظري، طرح وقدم المعنى إلا إذا عضده المعنى على ال 

 النظري، وعلى هذا المقصد اجتمعت نظرتان:

 توجب مراعاة المصالح على الطلاق، المعتزلة. الأولى:     

لا توجب مراعاة المصالح ولكن مع الاحتكام إلى المعنى على وجه تلحق به الألفاظ  الثانية:    

 (1) حتكمين إلى القياس مطلقا والمقدمين له على النصوص.الشرعية؛ وهو رأي الم

ومما يدرج في هذا القسم مدرسة المعطلين للنصوص بدعوى المصلحة، دعواهم فيها ركائز 

 يستندون إليها:

 إعلاء منطق العقل على منطق الوحي.-

 ادعاء أن عمر بن الخطاب عطل النصوص باسم المصالح.-

   ولو كان قطعيا.أن المصلحة مقدمة على النص -

 وتمثيل ذلك تفريعا تخريجا على هذا التأصيل:

 القول بالتسوية بين الجنسين في الميراث.-

 إباحة التعامل بالربا من أجل تنشيط الحركة الاقتصادية.-

 إباحة الخمر من أجل مصلحة البلاد في جلب السياحة.-

 المدرسة الجامعة:)اعتبار ذي الأمرين(: .5

                                           

 .3/133( الشاطبي، الموافقات:1)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

236 

 

السنة والجماعة، وهي المدرسة التي جمعت بين المبنى والمعنى على وجه لا وهي مدرسة أهل 

يخل فيه المعنى بالنص ولا بالعكس؛ لتجري الشريعة على نظام واحد لا اختلاف فيه ولا 

تناقض؛ فهي تفقه النصوص بمقاصدها، وأن النظر في المآلات قبل الجواب على 

اظها؛ وقد قرر العلامة محمد الطاهر ابن السؤالات، ولا تكتفي بالوقوف عند حدود ألف

 .(1)عاشور: "أن أدلة الشريعة اللفظية لا تستغني عن معرفة المقاصد الشرعية"

ومما يدخل المدرسة الجامعة المذاهب الفقهية الأربعة الحنفية فالمالكية فالشافعية 

 .فالحنبلية، مع تجلي النزعة الظاهرية خصوصا في المذهب الشافعي والحنبلي.

وقد أكثر المام مالك من الأخذ بالمقاصد، حتى ادعى ابن العربي أنه انفرد بذلك، فقال: " 

، وقال أيضا: (2)وأما المقاصد والمصالح فهي أيضا مما انفرد به مالك دون سائر العلماء"

 .(3)"ما كان أغوصه على المقاصد وما كان أعرفه بالمصالح"

ن مدارس التأصيل على وجه لا يخل فيه المعنى التوسط بي ومن قواعد هذه المدرسة   

هو الأولى و  لى نظام لا تعادل فيه ولا تناقض،ولا الألفاظ بالمعاني لتجري الأحكام ع بالنص،

بالاعتبار والحمل على المراد، وهو الذي عليه أكثر السلف المتقدمين وعليه الاعتماد في 

ى تمسون مقاصد الظاهر تعويلا علبيان مسمى المقاصد وطرق الكشف عنها؛ حيث إنهم يل

 اللسان العربي وضعا واستعمالا، ويركزون على جملة من النظريات:

 نظرية التعليل.-

 نظرية الصلاح.-

 نظرية المآل.-

وعليه: فإن هذا التوجه وافق المدرستين من حيث المبدأ وخالفهما من حيث التطبيق؛ أما 

و اني في الحمل على المقصود، أما التطبيق: فهالمبدأ: فهو: فهو تعويله على الظواهر والمع

 الاستناد إلى ضوابط في الاحتكام.

                                           

 .23(محمد  الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، 1)

 .1/786( ابن العربي: القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، 2)

 .1/1098(ابن العربي، مرجع سابق، 3)



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

237 

 

والذين أخذوا القصد على التفريط قصروا في فهم اللسان الذي جاء به، وهو العربية؛ 

 والذين أخذوه على الفراط في اللفظ أيضا قصروا في فهم معانيه من جهة أخرى.

ناح الكبير: أن مقاصد الظاهر يراعى فيها اللسان والأعدل الوسط الذي ينجبر معه الج

العربي وضعا واستعمالا، ويراعى في مقاصد الباطن المستندات الشرعية الصحيحة 

 المقتضية للعدول؛ وهو المنهج المعتمد في الكشف والاستثمار.   

لأخذ اولا يصح بحال من الأحوال أن ندرج في هذا القسم المذهب الانتقائي الذي يختار تارة 

بالظواهر، وتارة يهملها ويغوص في المعاني، ولكن على وجه يختل فيه نظام الشريعة مع 

 وجود التناقض؛ وهو المؤدي إلى العبثية والفوض ى.

 خاتمة: .6

 وأختم هذه المداخلة بذكر جملة من المفارقات والموافقات بين هذه المدارس الثلاثة:

سة تشوفت لتحصيل القصد الشرعي فيما توافقات من حيث الغايات: حيث إن كل مدر 

 ظهر لها اعتباره قصدا، وتخالفات من حيث الوسائل والمآلات:

فمن حيث الوسيلة؛ فقد اختلفت مسالكهم التي انتخبوها لتحصيل المراد؛ تبعا 

 لاختلافهم في الأصول التي قرروها.

ة خلعت الباطنيومن حيث المآل؛ فقد تباينت كتباين الشمال عن اليمين، ففي المدرسة 

 ربقة التكليف، وانسلخ المكلف عن حدود الامتثال.

قصد -احتياطا–وفي المدرسة الظاهرية قصرت سعة التكليف، ووثق المكلف بسلاسل  

 التعبد والامتثال.

في حين أن المدرسة الجامعة آلت إلى مقامي التعبد حال الامتثال، والمصالح حال اعتبار 

 صية الوسطية والاعتدال؛ فلا إفراط ولا تفريط..المعاني، مراعية في ذلك خا

 هذا ما تيسر إيراده وتقرر إعداده، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

 . قائمة المراجع: 7

ابن حزم الأندلس ي علي بن أحمد، الحكام في أصول الأحكام، تح: الشيخ أحمد محمد -

 الآفاق الجديدة، بيروت.شاكر، قدم له: الأستاذ الدكتور إحسان عباس، دار 

ابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تح: محمد عبد -

 م.1991 -هـ 1/1411ييروت، ط –السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية 



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

238 

 

ابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر، مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والرادة، -

 بيروت. –علمية دار الكتب ال

الشاطبي إبراهيم بن موس ى اللخمي الغرناطي، الموافقات، تح: أبو عبيدة مشهور بن حسن -

 م.1997هـ/ 1/1417آل سلمان، دار ابن عفان، ط

عبد الملك بن عبد الله الجويني، أبو المعالي، الملقب بإمام الحرمين، البرهان في أصول -

 1418/ 1لبنان، ط –ر الكتب العلمية بيروت الفقه، تح: صلاح بن محمد بن عويضة، دا

 .1997 -هـ 

ابن العربي المعافري محمد بن عبد الله أبو بكر، القبس في شرح موطأ مالك بن أنس، تح: -

 م.1/1992الدكتور محمد عبد الله ولد كريم، دار الغرب السلامي، ط

قان للتراث بية عبد الله، علاقة أصول الفقه بمقاصد الشريعة، مؤسسة الفر بن -

 .2006السلامي، لندن، 

نظرية المقاصد عند الشاطبي ومدى ارتباطها بالأصول الكلامية، مجلة أحمد الطيب: -

 .103المسلم المعاصر، العدد 

نظرية المقاصد عند الشاطبي، الدار العالمية للكتاب السلامي، أحمد الريسوني، -

 م.1992 -هـ  2/1412ط

ر، الجزائ-ي مقاصد رب الأنام، دار المختار للطباعة والنشرالأخضر الأخضري، المام ف-

 .2010-1ط

القاض ي النعمان، التأويل، أسسه ومعانيه في المذهب السماعيلي، تأليف الحبيب -

 الجامعة التونسية الفقي، سلسلة الدراسات السلامية،

دار محمد  الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، دار سحنون، تونس، و -

 .2006السلام، مصر، ط

عماري بدر الدين، مدارك النظر في المقاصد الشرعية بين قواطع الاعتقاد وضوابط -

 .1/2019ط الاعتداد، دار البشير، المارات،

حمادي العبيدي، الشاطبي ومقاصد الشريعة، دار قتيبة للطباعة والنشر، بيروت، -

 .2010لبنان، 



 مدارس التقصيد الشرعي
 

 

239 

 

دار  -، تح: مشهور بن حسن، دار ابن القيم فق على الموافقأبو المودة ماء العينين، المرا-

 ابن عفان.

 

 

 

 

 

 



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

240 

 

 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
  صدي تأصيلا

The Elevation Approach in MaqāṣidīTheorization: 

Foundations and Applications 

اري  ين عم   ،2، فاطيمة الزهراء قوجيلي1بدر الد 
2Goudjili fatima zahra, 1Adine Amari badre 

 oran1.dz-amari.badreddine@univ، )الجزائر( 1جامعة وهران  1
 oran1.dz-Goudjili.Fatima@edu.univ، )الجزائر(1جامعة وهران  2

 : ملخص

 للقطع في موارد الأحكام   
ا
إن   الهدف من هذا البحث؛ هو تأصيل  منهج الارتقاء؛ تحصيلا

 باعتماد ومصادرها، فمن را
 
م القطع في تحقيق مراد الشارع في التشريع؛ فلا سبيل له إلا

 هذا المنهج؛ وضبط معالمه وتحديد مسالكه التي يتم بها المقصود.

ؤ أهمها تأصيل الأدلة الكلية؛ التي تكر س لفلسفة التمال وذلك للوصول إلى تقرير نتائج     

 يقض ي بتواتر المعنى المقصود
ا
 في مقام الاستدلال؛ من خلال ارتقاء والتواطؤ، تكريسا

ظر من الآحاد إلى التواتر، ومن الجزئي إلى الكلي، ومن المعنى الخاص الثابت بالمنطوق  الن 

ضيات ستقراء مقتأو المفهوم..، إلى المعنى العام الثابت من جملة أدلة.  ولا يكون ذلك إلا با

يصير  فع الأصل إلى مرتبة القطع؛ بحيثالأدلة الظنية في ثبوتها أو في دلالتها استقراءا ير 

 به.
ا
ا مقطوعا ا كلي   عام 

ا
 بمجموع أدلته اللفظية والمعنوية أصلا

 القطع.،الكلي،الآحاد ،الارتقاء ،التواتركلمات مفتاحية: 

Abstract:  

This study aims to establish the Method of Elevation as a means to 

attain certainty in legal rulings. This requires refining its principles and 

defining its pathways. The research focuses on foundationl evidence that 

reinforces coherence and agreement, ensuring the recurrent transmission 

(tawātur) of intended  meanings in legal reasoning. It achieves this by 

elevating analysis from solitary reports (aḥād) to tawātur, from the particular 



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

241 

 

to the universal, and from specific meanings to general meanings supported 

by multiple pieces of evidence. Through inductive analysis, presumptive 

evidence is elevated to the level of certainty, transforming it into  a definitive, 

universally accepted principle.   

Keywords: Elevation; Tawātur; Aḥād ; Universal; Certainty. 

__________________________________________ 

 : انالمؤلف. 1

ين اري بدر الد   amaribadreddine@yahoo.frيميل: ال ، عم 

 oran1.dz-Goudjili.Fatima@edu.univ  فاطيمة الزهراء قوجيلي

 . مقدمة: 1

مه البيان؛ والصلاة والسلام  على 
 
م القرءان؛ خلق الانسان عل

 
الحمد لله الذي عل

م الخلق رسول الحق  الذي جاء بالهدى والفرقان؛ وب
 
 : عد معل

ه لا ينكر أدنى من عنده مسكة من العلم؛ أن  علم أصول الفقه هو ميزان 
 
فإن

 بالوقوف على قواعده  والاحتكام إلى 
 
ه لا سبيل لدرك الأحكام إلا

 
ة؛ وأن

 
الشريعة وقانون المل

ق أربابه بآحاد الأدلة 
 
مناهجه؛ وهذا الأمر معلوم عند العلماء بالضرورة...؛ غير أن  تعل

ها..، أدى إلى وقوع الظن  في الأصول،  واتسعت دائرة الخلاف بينهم في جل  القواعد وجزئيات

 أو 
ا
ة سندا الأصولية حين اقتصر المنهج الأصولي على الدليل الجزئي..، مع اشتراط الصح 

.
ا
 أكثريا

ا
 أو اتفاقا

ا
 أو رفعا

ا
 أو إلحاقا

ا
 متنا

فوا على الدوعلى هذا القدر اعتكف الأصوليون 
 
ليل، ولكن من ركن ، حين توق

فوا إلى تحصيل الظنون حال قصد الاحتكام، لينقدح الشكال التالي وهو:  واحدٍ، وتشو 

كيف السبيل إلى ترقية  تلكم الظنون؟ وهل من منهج حريّ يرسم معالم القطع في 

الاستدلال للأحكام؟؟ ثمّ كيف يمكن التأصيل لهذا المنهج؟ وأين تتجلى موارد التنزيل 

 ب الأصوليين؟؟فيه في خطا

 ب: " 
ا
ت إلى البحث في هذا الموضوع فجاء موسوما منهج كل  هذه التساؤلات أد 

"
ً
 وتنزيلا

ً
 .الارتقاء في التنظير المقصدي تأصيلا

 أهداف البحث ومنهج الدراسة: 

mailto:amaribadreddine@yahoo.fr


 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

242 

 

 نإن  الغاية من هذا البحث؛ تنبع من الاعتقاد الواجب أن  هذه الشريعة متكاملة م

؛ وهذا الكمال فيها يقتض ي أن ينعكس على مقام التأصيل إله واحد جميع الوجوه لأنها من

قه بموارد التكليف ومصادره  ؛ مما يفرض على الفقهاء استحضار هذا 
 
فيها من حيث تعل

...
ا
ا واستنباطا ق بعملية الاستدلال  نص 

 
 الأصل فيما تعل

  قاء؛منهج الارت لناظرين في موائد الشريعة تأصيلوعليه فإن  الواجب على ا
ا
تحصيلا

للقطع في موارد الأحكام ومصادرها، فمن رام القطع في تحقيق مراد الشارع في التشريع؛ 

 باعتماد هذا المنهج؛ وضبط معالمه وتحديد مسالكه التي يتم بها المقصود.
 
 فلا سبيل له إلا

ا   :من حيث المنهجهذا من حيث الأهداف ؛ وأم 

ما يكون بضب
 
 فإنَّ القصد إلى القطع إن

 
ط المنهج الحري  إليه؛ ولا يكون ذلك إلا

بتقرير منهج الاستدلال الكلي  القائم على استنباط الأدلة الكلية؛ التي تكر س لفلسفة 

 يقض ي بتواتر المعنى المقصود في مقام الاستدلال؛ من خلال 
ا
التمالؤ والتواطؤ..، تكريسا

ظر من الآحاد إلى التواتر..، ومن الجزئي إلى الكلي..، ومن المعنى الخاص الثابت  ارتقاء الن 

 بالمنطوق أو المفهوم..، إلى المعنى العام الثابت من جملة أدلة...

: وقد انتظمت خطة البحث في مقدمة ومطلبين وخاتمة، أما خطة البحث    

صناه لضبط حقيقة منهج الارتقاء، وأما المطلب الثاني فقد عرضنا  المطلب الأول فقد خص 

مار منهج الارتقاء حيث مثلنا له بمثالين عظيمين وهما الاستحسان فيه طريقة استث

وج البحث بخاتمة بها أهم النتائج.  
ُ
 والاستصلاح، ثم ت

 المطلب الأول: منهج الارتقاء ضبطا وتأصيلا  .2

، وبيان ما بين          
ا
 ثم  اصطلاحا

ا
اه لغة لضبط وتأصيل هذا المنهج؛ لا بد  من درك مسم 

 تناسبٍ وتداخل..، وذلك في فرعين اثنين: الحقيقتين من

 : حقيقته لغةالفرع الأول  2.3

ى..، والمرقاة: الارتقاء:          
 
: أي صعد، كارتقى وترق

ا
ا  ورُقي 

ا
 من رَقيَ كرَض يَ رقيا

ا
أصله لغة

رجة..،
وة: الد 

ُ
س ومنه الترق

َ
ف ى فيه الن  در حيثما يتق  م الحلق في أعلى الص   .1وهي مقد 

                                           

 (.4/338ينظر: القاموس المحيط، الفيروزآبادي..مادة:)رقي(،)-1



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

243 

 

ى، ورقي السطح والجبل وارتقاهُ..، وهذا جبل لا  قال الزمخشري:"
 
م وارتقى وترق

 
رقيَ السل

ى به الأمر حتى بلغ 
 
قي..، ويقال: ما زال فلانٌ يترق مَرقى فيه ولا مُرتقى ..،وهو صعب الرُقي  والرَّ

ى بطن البعير: امتلأ  غايته..،
َ
.. وارتق

ا
والمجد صعب المراقي، ولقد ارتقيت يا فلان مرتقى صعبا

 ش
ا
ى في العلم والملك: رقي درجة درجة

 
..، وترق

ا
 ". 1 بعا

ى : وقال ابن منظور:   
 
..، وارتقى يرتقي وترق

ا
ا  ورُقو 

ا
ا ي فلان في ورَق صعد..، "رَقيَ إلى الشيئ رُقي 

: إذا صعد..، ويقال:
ا
ا هم: الجبل يرقى رُقي  ون فيهيُ  هذا جبل ٌ لا مَرقىَ فيه ولا مرتقىَ..، ولكن 

 
 ترق

قي: الصعود والارتفاع:"أي يت دون فيه".  فهو من الر   ".2 زي 

قة بالارتقاء يجدها حاصلة في :   
 
ل لهذه المعاني المتعل  والمتأم 

 الصعود والارتفاع: ومنه قولهم: رقيَ الجبل: أي صعدَ.-

م: ومن الترقوة:- م الحلق وأعلى ما فيه. العلو  والتقد   وهي مقد 

د: - ى في العلم:ومنه قولهم التدر ج والتصع 
 
  : ترق

ا
د.، ومن أيضا  أي تدر ج في مراتبه وتصع 

ى به الأمر حتى بلغ غايته:
 
د حتى بلغ المراد. قولهم: ما زال فلانٌ يترق  أي يتدر ج ويتصع 

 ومنه قولهم: المجد صعب المراقي. أي المنازل والمراتب. المنازل العالية:-

يادة: ومن قولهم- د الز  ون فيه: أي يتزي 
 
 ون.:يُترق

اصد      وكل  هذه المعاني المستنبطة؛ توافق المعنى المراد بالارتقاء في مقامنا هذا: ذلك أن الق 

على وهو في ارتقاءه هذا يبلغ أ للقطع في الأدلة: يرتفع ويصعد بها من الظن  إلى القطع..،

د في مراتب ا مراتب الدراك..، رتقى دون التدر ج والتصع 
ُ
 دراك..،ل لكن لا يصل إلى هذا الم

؛ باستقراء مواضعها واستقصاء   ومعنىا
ا
 بالزيادة من موارد الأدلة لفظا

 
ولا يتم  له ذلك إلا

ظر: ف مقصده إلى بلوغ أرقي منازل ومراتب الن  هو و  تفاريعها..، فإذا سلك هذا المنهج تشو 

 القطع والجزم . والله أعلم..

 الفرع الثاني: حقيقته اصطلاحا 2.2

                                           

 (.260محمود بن عمر،)ص أساس البلاغة، الزمخشري: -1

 (.3/110مادة.)رقا(،) العرب، ابن منظور،.لسان  -2

 



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

244 

 

نا حقيقته  أن   :الحق         ؛ لا يوجد من تعر ض له مبي 
ا
الارتقاء بالمعنى المقصود آنفا

ه  أن  عدم التصريح لا يلزم عنه انتفاء التلميح؛ لذلك وجدنا المام 1ومقصود
 
..،إلا

 يسير على دربه في سائر 
ا
د بتقرير هذا المنهج باستثماره؛ حتى صار علما الشاطبي تفر 

 التصريح بلفظه ومبناه.تحقيقاته وتنقيحاته؛ ولم يبق له إ
 
 لا

د الشاطبي    بمعنى جديد للقطع غير معهود عند  -رحمه الله -وكما قلنا من قبل ؛لقد تفر 

ظر إلى  الأصوليين، هو القطع المعنوي الاستقرائي؛ المبني على توقيت منهج الارتقاء في الن 

 
 
ظر من آحاد الأدل  كلية..، يرتقي فيها الن 

ا
ومن  .ة إلى عمومها،.النصوص باعتبارها نصوصا

ومن ظنياتها إلى قطعياتها..، ومن درك أحكام المقاصد إلى درك  جزئياتها إلى كلياتها..،

 مقاصد الأحكام...

اء بها إلى لتحقيق الارتق -رغم ظنيتها -منهجٌ يقض ي باستثمار الأدلة في آحادها وجزئياتها   

ي المفض ي إلى القطع الاستقرائي ا
 
ليل الكل ه لمعنوي..، الذي قال فيه الشاطبي إدرجة الد 

 
ن

ليل النص ي  الجزئي؛ فهو تابع له، ا القطع اللفظي الثابث بالد  ل..، أم   مقصود بالقصد الأو 

ه معد أي القطع اللفظي: -بل قال فيه الشاطبي لدخوله فيه بنسبة كبيرة..،
 
وم أو في "إن

دور   ".2غاية الن 

ما قال الشاطبي بقطعية الأصول با   
 
لنظر إلى هذا المعنى المعهود عنده، حيث قال في وإن

بالرجوع إلى الأصل القطعي؛ ليس بإقامة الدليل القطعي  "اعلم أن  المقصود موضع آخر:

..، بل المراد 
ا
ة العمل به، كالدليل على أن  العمل بخبر الواحد أو القياس واجب مثلا بصح 

                                           

ى هو شيخنا الأخضري   -1 ل من كان له فضل التحقيق والتقرير لهذا المنهج بهذا المسم  –أو 

ف لدرك -حفظه الله ، حيث جرى في حلقاته ومحاضراته على تربية طلبة العلم من أجل التشو 

 للقطع في الأصول والمقاصد، بل ح هذا المنهج..،
ا
نهج تى في الأحكام. وقد كر س لهذا المتحصيلا

فاته النفيسة، ما فيه تحقيق الحق  ورفع الخلاف..، في بحوثه ومصن  ة عن متوس  د حديثه وخاص 

 عند تقريره لفلسفة 
ا
ث عنه تلميحا عن منهج أهل المقاصد في درك مقاصد الأحكام..، كما تحد 

رها أرباب المقاصد.  مث -ينظر التواطؤ والتمالؤ التي قر 
ا
:المام في مقاصد رب  الأنام، -لا

 (.178الأخضري، )ص 

 (.1/35الموافقات، الشاطبي،)  -2



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

245 

 

م في حديث لا ضرر  منه ما هو أخص  من ذلك، ولا ضرار..، والمسائل المذكورة معه، كما تقد 

 ".1وهو معنى مخالف للمعنى الذي قصده الأصوليون 

ها، في  وهذا الكلام إشارة منه إلى قوله:  
 
"فإن  الضرر والضرار مبثوث منعه في الشريعة كل

فهو معنى في غاية العموم في الشريعة ولا مراء فيه ولا  واقع جزئيات وقواعد كليات..،

 ".2شك  

 :لا    
ا
ن أن  الضرر مرفوع شرعا وهنا استثمر الشاطبي منهج الارتقاء في أرقى صوره ليبي 

ما بالعموم المعنوي، المفض ي إلى القطع المعنوي.
 
 بالعموم اللفظي، أو القطع اللفظي..، وإن

 -أو المفض ي إلى القطع الاستقرائي المعنوي  -فمنهج الارتقاء المفض ي إلى قطعية الأدلة   

ن  "فإ استقراء جملة أدلة تظافرت على معنى واحد حتى أفادت فيه القطع. يقوم على

ة ما ليس للافتراق، ولأجله أفاد التواتر القطع  ".3للاجتماع من القو 

ليل المطلوب، وهو     فإذا حصل من استقراء أدلة المسألة مجموعٌ يفيد العلم؛ فهو الد 

اد لي رض ي الله عنه؛ وجود حاتم المستفشبيه بالتواتر المعنوي؛ بل هو كالعلم بشجاعة ع

؛ 
ا
اظر الأدلة عضد بعضها بعضا من كثرة الوقائع المنقولة عنهما،.. وإذا تكاثرت على الن 

مين من  فصارت بمجموعها مفيدة للقطع،  أن  المتقد 
 
فكذلك الأمر في مآخذ الأصول..، إلا

ما تركوا ذكر هذا المعنى والتنبيه عليه ، فحصل  تأخرين..،إغفاله من بعض الم الأصوليين رب 

تها، وبالأحاديث على انفرادها، أخذ إذ لم يأخذها م فاستشكل الاستدلال بالآيات على حد 

، واستضعف الاستدلال بها على قواعد الأصول  الاجتماع،
ا
ا ا نص  فكر  عليها بالاعتراض نص 

 ظامهذا الانتبد  من "وهي إذا أخذت على هذا السبيل غير مشكلة..، فلا  المراد منها القطع.

 ".4في تحقيق الأدلة الأصولية

فهذه دعوة صريحة من أبي اسحاق لاستثمار منهج الارتقاء بالظنون لتحقيق مراد    

ن أن  الفيلق بين الفروع والأصول هو  القطع..،  حين يبي 
ا
 وتحقيقا

ا
ويزيد هذا المعنى توكيدا

                                           

 (.3/26نفس المصدر،)  -1

 (.17-3/16الموافقات، الشاطبي،) -2

 (.1/24نفس المصدر.) -3

 (.1/25نفس المصدر،)-4



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

246 

 

ه
َ
لى في حين استندت الثانية إ ا الغالب..،استناد الأولى إلى آحاد الأدلة؛ فكان الظن  وصف

ذلك  إذ كان :"وبهذا امتازت الأصول عن الفروع.،-رحمه الله–يقول  عموم الأدلة وكلياتها..،

 به بمجموع أدلتهالأصل قد صار 
ا
 ".1مقطوعا

ه:"    
 
ر ذكره؛ يمكن تعريف منهج الارتقاء بأن ظر منهجٌ يقوم على تصعّد النمن خلال ما تقر 

من و  ومن الظنيات إلى القطعيات..، لة، والتدرّج بها من الجزئيات إلى الكليات..،في الأد

 ."ومن الِحاد إلى الكلّ، وفق مرامي الشارع في التشريع الخصوصيات إلى العمومات..،

فمنهج الارتقاء بهذا المعنى: يقوم على استقراء مقتضيات الأدلة الظنية في ثبوتها أو في 

فع الأصل إلى مرتبة القطع؛ بحيث يصير بمجموع أدلته اللفظية دلالتها استقراءا ير 

 به.
ا
ا مقطوعا ا كلي   عام 

ا
 والمعنوية أصلا

هذا  الأصل لا يثبت بمعنى واحد..، بل بجملة معانٍ مستقرأة من نصوص الشريعة؛     

ي إلى القطع، بثبوت ذلك المعنى  لالة..، استقراءا يؤد  ة الثبوت أو الد  وآحادها الظني 

وهذا هو القطع الذي وسمه أبو اسحاق بالقطع  شموليته الحاكمة في الشرع..،و 

 .2الاستقرائي المعنوي 

اظر في موارد الأحكام ومصادرها على التدر ج في -أعني الارتقاء -ففي هذا المنهج    ؛ تربية للن 

د في مراتب الأحكام؛ وفق منظومة التمالؤ والتواطؤ؛  لتي امصاعد الكمال..، وعلى التصع 

 لدرك مراد الله في 
ا
 راقيا

ا
ي المبني على توقيت العمومات مسلكا

 
ظر الكل تجعل من الن 

 التشريع...

ابقين في     فإن قيل: فقد جئتم ببدعٍ في الشريعة؛ لا عهد للمُحدثين به بل ولا الس 

فاتهم وتقريراتهم..،  عن تقريره مصن 
ا
 !!! فما وُجِد منهم من قام بتوصيف هذا المنهج فضلا

ا أن يكون لاصطلاحه..؛ فالجواب: ا أن يكون  أن  الاعتراض عن هذا المنهج؛ إم  وإم 

 لاستصلاحه...

 عن الاصطلاح..،   
ا
 فجوابه من وجوهٍ: فإن كان الاعتراض ناشئا

                                           

 (.1/25الموافقات، الشاطبي،) -1

 (.1/26الموافقات، الشاطبي،)-2



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

247 

 

ظر دون الوقوف على مقتض ى الأثر..، :أوّلها  تح أن  الأصل في مناهج البحث إعمال الن 
ا
قيقا

ى الاستغراق في ا ون..، لمسم   لفلسفة الارتقاء بالمناهج عن الظن 
ا
حتواء العلوم، وتكريسا

ظر..، ق الغاية في البحث والن  ف ويقصد إلى ت فمتى أمكن الاستنجاد بمنهج جديد يحق  شو 

ف على  وما وُجد قائل يقول: القطع؛ وجب استثماره وإعماله..،
 
"إن  الأصل في المناهج التوق

صوص". لذلك ظهر المنهج الم ابع عشر فما بعده  1سحيالن  ..، بعد أن ساد في القرن الس 

ولم ينكر أحدٌ ما بلغه المنهج المسحي من المقام في هذا  قبله بقرون..،  2المنهج الوصفي

 العصر. 

ررة عند أرباب الشريعة هي: :الثاني
"أن  العبرة بالمقاصد والمعاني؛ لا  إن  القاعدة المق 

ظر؛لذلك صار م بالألفاظ والمباني"..، مات في مجال الن 
 
ي إناطة الأحكام بالمعان ن المسل

ر من أن  الاعتبار بالأسماء والمصطلحات قد  والأوصاف دون الأسماء والأشكال..، لما تقر 

 في الفهم؛ ومن ثم  في الحكم..، ومن هنا قال من قال ببطلان الاستحسان
ا
في  3يورث خللا

                                           

ن هذا المنهج جمع البيانات مباشرة  المنهج المسحي:-1 ى منهج الدراسات المسحية؛ ويتضم  ويسم 

ب خبرة في التخطيط والتحليل والتفسير للنتائج؛ ويمكن 
 
نة الدراسة؛ ويتطل من مجتمع أو عي 

ل هذا  ة. ويسه  ة في العلوم الاجتماعي  جمع المعلومات بالملاحظة أو المقابلة؛ ويستخدم خاص 

لة لتلك المجتمعات. ينظر:المنهج اصدار التع
 
نات ممث  -ميمات على مجتمعات كبيرة بدراسة عي 

محاضرات في  -(.140-139م، )ص2007أساسيات البحث العلمي، منذر الضامن، ت.ط:

 (.48)ص م،2007ت.ط: سلاطنية بلقاسم، المنهج والبحث العلمي،

ة موضوع الدراسة منهج يقوم على معرفة كل  حيثيات وجوانب الظاهر  المنهج الوصفي: - 2

ة سابقة ودراسات شاملة حول الظاهرة  والتحليل بواسطة الاعتماد على دراسات استطلاعي 

نات الظاهرة.  -ظر:ين من أجل الوصول إلى معرفة دقيقة وبنوع من التفصيل عن مختلف مكو 

الوجيز في  -(.200عبد الناصر جندلي،)ص تقنيات ومناهج البحث في العلوم السياسية،

أسس البحث العلمي،  -( 194م، )ص2008جية والبحث العلمي، فاضلي إدريس، ت.ط:المنه

 (.127م،)ص2007حسان الجيلالي،ت.ط: سلاطنية بلقاسم،

 "ذلك لتعلموا أن  قول  قال ابن العربي في المحصول بعد أن ساق بعض أنواع الاستحسان: -3

ما معناه: أوثر ترك ما يقتضيه
 
ناء الدليل ؛ على طريق الاستث مالك وأصحابه أستحسن كذا؛ إن

ه 
 
ص بمعارضته ما يعارضه في بعض مقتضياته". فقد لمس ابن العربي من مواطنه أن

 
والترخ



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

248 

 

ى..،  منه إلى الاسم دون المسم 
ا
ق  الشريعة نظرا

 
الي حين رد  على من تعل ولله در  أبي حامد الغز 

:" فلا تلتفت إلى الألفاظ ؛ واجتهد في 
ا
باسم الاستصلاح لبطال هذا الأصل في التشريع قائلا

 ".1إدراك حقيقة الجنس

 عن استصلاحه؛    
ا
ا إن كان الاعتراض عن هذا المنهج ناشئا ق بالاصطلاح..، أم 

 
هذا ما يتعل

 فالجواب:

كر من الأقوال السابقة للإمام الشاطبي في تقرير معنى القطع المعنوي  أن     
ُ
ما ذ

ه لم يصر ح به رتقاء..،ثبات استثماره واعماله لمنهج ال الاستقرائي؛ كفيلٌ ل
 
 أن

 
..، ولا يلزم إلا

 . 2من عدم التصريح انتفاء التلميح

 من هذه الأقوال:  

ها، في واقع جزئيات وقواعد "فإن  الضرر والضرار مبثوث منع قوله:" :  
 
ه في الشريعة كل

 ".3فهو معنى في غاية العموم في الشريعة ولا مراء فيه ولا شك   كليات..،

ليل     وكذا قوله:" فإذا حصل من استقراء أدلة المسألة مجموعٌ يفيد العلم؛ فهو الد 

نه؛ وجود  عالمطلوب، وهو شبيه بالتواتر المعنوي؛ بل هو كالعلم بشجاعة علي رض ي الله

اظر الأدلة عضَد  حاتم المستفاد من كثرة الوقائع المنقولة عنهما،.. وإذا تكاثرت على الن 

؛ فصارت بمجموعها مفيدة للقطع،
ا
 ".4فكذلك الأمر في مآخذ الأصول.. بعضها بعضا

ح المكر س لفلسفة التمالؤ والتواطؤ..، قد ألم -بهذا المعنى -ضف إلى ذلك: أن  منهج الارتقاء   

 للارتقاء قبل 
ا
نته باسم الموطأ..، حيث أضحى الموطأ منهجا إليه المام مالك عند تقييده مدو 

                                           

د له؛ لأن المام مالك لا يرى  ولا  رخصة يؤخذ بها استثناء من مقتض ى الدليل وهو فهم جي 

 لوجود معارض؛
ا
صا

 
ان نظرٌ لأن  الاستحس يقول بترك الدليل؛ بل مقتض ى الدليل استثناءا وترخ

(. رفع 132م )ص1999 -ه1420في لوازم الأدلة ومآلاتها. ينظر: المحصول، ابن العربي، ت.ط

ة، الباحسين يعقوب،)ص  (.285الحرج في الشريعة السلامي 

 (.  298-1/297المستصفى، الغزالي: أبو حامد،) -1

 . وغيرها كثير...(3/26(. )17-3/16(. )41-1/38ينظر: الموافقات، الشاطبي،) -2

 (.17-3/16الموافقات، الشاطبي. الموافقات.) -3

 (.1/25نفس المصدر. ) -4



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

249 

 

،..
ا
ثون وأرباب القواعد الفقهية في  أن يكون عنوانا

وهذا نفسه الطريق الذي سلكه المحد 

 بل إن  أهل الميزان والكليات الشرعية انتخبوا هذه الفلسفة في تدوين الأبواب والتراجم..،

 3وابن عاشور  2، وهو المعيار الذي اهتم  به الشاطبي1استقراء ما يسمى  بالكليات الخمس

 في بيان مسالك تخريج المقاصد وكشف المراد.

سبة بين الحاقيقتين:
ّ
 الن

ا  ؛ حسي 
ا
ه حاصل في معنى الصعود والارتفاع مطلقا

 
ر في المعنى اللغوي للارتقاء أن تقر 

،..
ا
ا الارتق كان أو معنويا ظر في درك الأحكام..أم 

د الن   اء في حقيقته الاصطلاحية؛ فهو تصع 

؛ فبين الحقيقتين عمومٌ وخصوصٌ مطلق.
ا
 معنويا

 
 أدخل هنا محتوى العنوان ولا يكون إلا

الفرعي الثاني، أدخل هنا محتوى العنوان الفرعي الثاني ، أدخل هنا محتوى العنوان 

لفرعي الثاني، أدخل هنا محتوى العنوان الفرعي الثاني ، أدخل هنا محتوى العنوان ا

  الفرعي الثاني،

 المطلب الثاني: استثمار منهج الارتقاء  .3

اظر في موارد الأحكام لا ينفك  عن إحدى مرتبتين:       ق في نظره واجته إن  الن 
 
ا أن يتعل اده إم 

 
ا
ظر تابعة لأصولها ثبوتا لة هذا الن  . بآحاد الأدلة وجزئياتها..، فتكون محص 

ا
ا أن  .،ودلالة وإم 

اظر لهذه الشريعة من  ق في نظره واجتهاده بعموم الأدلة وكلياتها..، فيكون حاله كالن 
 
يتعل

ف جزئية عن 
 
فوقٍ؛ بحيث لا تخفى عليه من مناطاتها وعللها شاردة ولا واردة..، ولا تتخل

ة أخرى أقرب في المعنى إليها...وهو ب  وهي منطوية تحت كلي 
 
ف هذا المنهج مكليتها، إلا تشو 

 لتحصيل مقصود الشارع في التشريع.

ق أربابه بآحاد الأدلة وجزئياتها..، واتسعت دائرة     
 
ا تعل

 
ما وقع الظن  في الأصول لمـ

 
وإن

الخلاف بينهم في جل  القواعد الأصولية حين اقتصر المنهج الأصولي على الدليل الجزئي..، 

 أو
ا
 أو متنا

ا
ة سندا ، فقالوا إذا صح   مع اشتراط الصح 

ا
 أكثريا

ا
 أو اتفاقا

ا
 أو رفعا

ا
إلحاقا

 
ا
..، وبمذهب الصحابي وقفا

ا
الحديث فهو مذهب..، واستدلوا بأقل  مراتب القياس قصدا

                                           

 (. وما بعدها.266ينظر: المام في مقاصد رب  الأنام، الأخضري،)ص-1

 (.2/296ينظر: الموافقات، الشاطبي،)-2

 (.19ينظر: مقاصد الشريعة السلامية، ابن عاشور، )ص-3



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

250 

 

ك تقف على تعليق المرسل في الاستدلال، بل على منع ما 
 
ة العمل..، بل إن ..، وبحجي 

ا
أو رفعا

ر الاحتكام، يجوز لاحتمال قصد عدم الجواز..، والأخذ بأ
 
قل  ما قيل، وبالحكم حال تعذ

 للبراءة الأصلية..، والغاية من كل  ذلك الوصول إلى ملامسة مراد التشريع..، ولو 
ا
استصحابا

ل الظن  منزلة القطع في  على سبيل الظن  غير الجازم، ولتحصيل الطمأنينة قالوا:" ينز 

 . 1الأحكام العملية"

فوا على الدليل، ولكن من ركن واحدٍ..، وعلى هذا القدر اعتكف الأصو     
 
ليون..، حين توق

ليل الجزئي  فوا إلى تحصيل الظنون حال قصد الاحتكام..، حيث التعويل على الد  وتشو 

... 2الصحيح، وعلى الوصف الصريح ودونه، وعلى مذهب الصاحب المعاشر لمقام التشريع

ليل الجزئي والدليويحكم كل  هذه التعلقات صفة الأحادية، دون تخريج الع ل لاقة بين الد 

ي، وبين جزئيات الشريعة وكلياتهها...
 
 الكل

ظر     ى المقصود من هذا المنهج الأصولي؛ نضرب مثالين اثنين يظهر منهما أثر الن 
 
وحتى يتجل

 الأحادي في الأدلة الاصولية:

 : الاستحسانالفرع الأول  1.3

ا منها المقبول عندهم ومنها المردود ومنهفقد أطلق الأصوليون لفظ الاستحسان على معان 

المتفق عليه ، وكل هذه المعاني ترجع إلى أن  الاستحسان ترك لدليل آخر، أو بعبارة أخرى 

هم استعملوا هذه الكلمة أيضا فيما يجده المجتهد في نفسه  تقديم دليل على دليل ، كما أن 

 عاريف كثيرة نذكر منها: من دليل لا يتمكن من إظهاره وإبرازه ، وقد قيلت فيه ت

. وقد عزي هذا التعريف إلى 3: " أنه دليل ينقدح في ذهن المجتهد تعسر عبارته عنه"1  

بعض علماء المالكية وهو ابن رشد الكبير إذ ذكر أنه قال في الاستحسان أنه ما ينقدح في 

 .4قلب الفقيه من غير أن يرده إلى أصل معين بعينه

                                           

 (.180د رب  الأنام، الأخضري، )صينظر: المام في مقاص-1

 (.181)ص نفس المرجع. ينظر:-2

 (.4/163) ، ينظر: الحكام في أصول الأحكام، الآمدي - 3

م. 2004ه/1422ينظر: رفع الحرج في الشريعة السلامية، يعقوب الباحسين، ت.ط: -  4

 (.3/1000م،)1999المهذب في علم أصول الفقه المقارن، عبد الكريم النملة، ت. ط -(.278)ص



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

251 

 

ا التعريف ونعته الغزالي بأنه هوس واعتبره استحسان المجتهد وقد رفض أغلب العلماء هذ

ه وهم أو خيال أو تحقيق ، ولا بد من ظهوره 
 
بعقله:" لأن  ما لا يقدر التعبير عنه لا يدري أن

ا الحكم بما لا يدري ما هو، فمن أين يعلم جوازه؟ أبضرورة العقل  ليعتبر بأدلة شرعية .وأم 

 .1اد؟ ولا وجه لدعوى ش يء من ذلك"ونظره أم بسمع متواتر أو آح

:وقال الكرخي:" الاستحسان هو العدول في مسألة عن مثل ما حكم به في نظائرها إلى 2   

ا لا ينكر وإنما يرجع 2خلافه لوجه أقوى" ه:" مم 
 
. وهذا التعريف قال عنه الغزالي: بأن

بين سائر  من  الاستنكار إلى اللفظ وتخصيص هذا النوع من الدليل بتسميته استحسانا

 . 3الأدلة

ه إخراج صورة عن حكم    
 
نَ صورة الاستحسان عند الحنفية من أن فهذا التعريف وإن بيَّ

ه لم يبين نوع ذلك المقتض ي..، على أن  فيه شيئا آخر 
 
نظائرها إلى حكم آخر لمقتض، إلا أن

ا عندهم وهو شموله العدول عن العام إلى الخاص وعن المنسوخ إلى الناسخ ، وليس هذ

 .  4باستحسان

: قال ابن العربي المالكي مبينا مذهب أصحاب مالك في الاستحسان:" وأما أصحاب مالك 3 

فلم يكن فيهم قوي الفكر ولا شديد المعارضة يبده إلى الوجود، وقد تتبعناه في مذهبنا 

وقول مالك وأصحابه استحسن كذا معناه أوثر ترك ما  فألفيناه منقسما أقساما..

ضيه الدليل على طريق الاستثناء والترخص بمعارضته ما يعارضه في بعض يقت

 . 5مقتضياته"

                                           

 (.1/281المستصفى، الغزالي،) - 1

الآمدي ،  (.: الحكام،4/04ينظر: كشف الأسرار عن أصول فخر السلام، البزدوي.)  -  2

 (.355(. شرح التنقيح. القرافي، )ص4/164)

 (.1/281المستصفى، الغزالي، ) - 3

المقارن، عبد الكريم  (. المهذب في علم أصول الفقه334تعليل الأحكام، مصطفى شلبي ،)ص- 4

 (.3/1001النملة النملة،)

 (. 132المحصول في أصول الفقه، ابن العربي، )ص- 5



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

252 

 

ه صرح  بأن  الاستحسان رخصة يؤخذ بها استثناء من مقتض ى    
 
ومزية هذا التعريف أن

الدليل ، وهو فهم جيد لهذا الدليل . ومقتض ى هذا الاستثناء قد يكون عرفا أو مصلحة أو 

 للمشقة وإيثارا للتوسعة على النفس . مراعاة للخلاف أو دفعا

هذا ويلاحظ من سلوك المالكية في بيان الاستحسان والمصالح المرسلة، أنهم أحيانا    

يمثلون بأمثلة للاستحسان مرة وللمصالح المرسلة مرة أخرى وملحظهم في ذلك الاعتبار: 

ه 
 
وها استحسانا وباعتبار أن عين لم يرد فيها نص مفباعتبار إخراجها عن عموم الدليل سم 

وها مصلحة مرسلة  .1ولم يرد من الشارع اعتبارها بذاتها وإلغائها سم 

 تعقيب على هذا المنهج:   

الذي يبدو من تعدد هذه التعاريف أن  الذين عرفوا الاستحسان نظروا إليه من زوايا    

لوها ،فجاءت تعاريفهم متلائمة مع نظراتهم الجزئية هم نظروا  .. ولوبعض الفروع التي تأم  أن 

ي يتحقق في أفراده عند تحقق معنى من المعاني 
 
إليه كنظرية قائمة بذاتها وكمفهوم كل

 الكلية التي تثبت بمجموع الأدلة لكان خيرا وأقوم...

هم لم يعيروا هذا المعنى الذي يتحقق  :"-كما يقول الأستاذ الباحسين  –لكن المؤسف   أن 

م
 
 ا اكتفوا بالتعاريف التي تعطيه الناحية الشكلية، وهي استثناءبه الاستحسان اهتماما وإن

بط في المعنى المشترك الذي ير  -إلا قليلا منهم-جزئية من حكم دليل أو قاعدة، ولم يبحثوا 

 .2"بين الأدلة التي يتحقق بها هذا الاستثناء

ي؛ حين يعتبر   
 
ظر الكل لاستحسان الذلك نجد الشاطبي ينظر إلى هذا الأصل بمقتض ى الن 

اظر في موارد الأحكام العمل بأقوى الدليلين متى دعت  ل للن   من الاجتهاد الذي يخو 
ا
ضربا

ب على  الحاجة إليه، وقد نقل عن المام مالك أن  الاستحسان تسعة أعشار العلم، وعق 

ه ما يستحسنه الم-ذلك بقوله:" وهذا الكلام لا يمكن أن يكون بالمعنى الذي تقدم 
 
جتهد وأن

ه دليل ينقدح في نفس المجتهد تعسر عبارته عنه، فإن  مثل هذا لا يكون تسعة -عقلهب
 
، أو أن

 . 3أعشار العلم ولا أغلب من القياس الذي هو حد الأدلة"

                                           

 (.1/96(. المدخل الفقهي العام، الزرقاء: )366تعليل الأحكام، مصطفى شلبي،)ص - 1

 (.287)ص رفع الحرج في الشريعة الاسلامية، الباحسين، - 2

 (.2/138الاعتصام، الشاطبي،) - 3



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

253 

 

د دليل ينقدح في      ظر: انتقد الشاطبي من اعتبر الاستحسان مجر   من هذا الن 
ا
وانطلاقا

طلت الحجج وادعى كل من شاء ما شاء واكتفى الذهن وقال:" أنه لو فتح هذا الباب، لب

 . 1بمجرد القول، فألجأ الخصم إلى البطال وهذا يجر  فسادا لا خفاء له"

وعلى هذا عر ف الاستحسان فقال:" هو الأخذ بمصلحة جزئية في مقابلة دليل كلي،     

رجع ي ومقتضاه الرجوع إلى تقديم الاستدلال المرسل على القياس، فإن  من استحسن لم

ما رجع إلى 
 
لك في أمثال ت ما علم من قصد الشارع في الجملةإلى مجرد ذوقه وتشهيه، وإن

 .2الأشياء المفروضة"

اها جزئية    فعبر عن الالتفات أو العدول أو الاستثناء بتعبير آخر هو الأخذ بمصلحة؛ وسم 

ليل الكلي أو القاعدة ظر إلى موقع الاستثناء  فيها المقابل للد  ظر  العامة.. كل هذا بالن  الن 

ي هو النظر في المآلات ، 
 
ٍ كل

منه تأكيد على أن الاستحسان قاعدة تتفرع عن أصل عام 

فيكون مقتض ى الأخذ بها يرجع إلى مراعاة ما يؤول إليه الأمر بالنسبة إلى مصالح المكلفين 

 الجزئية.

ى إجراء القياس مثلا إلى تفويت مصلحة أو جلب      مفسدة، عدل عنه إلى وعليه إذا أد 

ه بها إجراء الأدلة وفق ما تقتضيه أهداف الشرع  الاستحسان كحالة استثنائية نوج 

العامة، " وكثيرا ما يتفق هذا في الأصل الضروري مع الحاجي ، والحاجي مع التكميلي، 

فيكون إجراء القياس مطلقا في الضروري يؤدي إلى حرج ومشقة في بعض موارده ، 

 .3الحرج، وكذلك في الحاجي مع التكميلي أو الضروري مع التكميلي" فيستثنى موضع

وخلاصة القول: فإن  الوقوف مع مقتضيات الأدلة العامة قد يؤدي في بعض الأحيان إلى     

تفويت مصالح جزئية أو مس قاعدة معتبرة أو بعبارة أخرى مناقضة قصد الشارع، 

قاعدة فأ الالتزام بالمقاصد الشرعية، فيعدل إلى الاستحسان كقاعدة مآلية تخدم مبد

الاستحسان إذن مبناها، على اعتبار المآل في تحصيل المصالح أو درء المفاسد على 

ا لو بقينا مع أصل الدليل العام الخصوص 
 
، حيث كان الدليل العام يقتض ي منع ذلك ، لأن

                                           

 (.2/151الموافقات، الشاطبي،) - 1

 (.4/149الموافقات، الشاطبي،) - 2

 (.4/149نفس المصدر، ) - 3



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

254 

 

ى ذلك المآل إل لأدى ذلك إلى رفع ما اقتضاه الدليل من المصلحة ،فكان من الواجب رعي

 .  1أقصاه

هذا مقام الاستحسان عند الشاطبي، ولا شك أن  الأخذ بالمنهج الذي سلكه في   

ة هذا الأصل من جهة، ومن جهة أخرى يجعل من  تقريره يدفع أدنى شك  حول حجي 

اس في كل عصر وفي كل أوان...   الشريعة السلامية تربة خصبة منتجة مشبعة لحاجات الن 

 : الاستصلاحالثاني الفرع 2.3

ا الاستصلاح ى بالمصالح المرسلة -أم  عت أنظار العلماء في جوانب -أو ما يسم  ؛ فقد توز 

الحكم الذي يقوم على أساس المصلحة..، حتى أطلقوا على المصالح المرسلة تعبيرات 

 ومترادفة من حيث وحدة المقصود..،
ا
فمن نظر إلى جانب المصلحة المترتبة  مختلفة لفظا

ر بالمصالح المرسلة..، ومن نظر إلى جانب الوصف المناسب الذي يستوجب عل ى الحكم عب 

ر بالمناسب المرسل ..، ومن نظر إلى جانب بناء 2ترتيب الحكم عليه تحقيق تلك المصلحة عب 

ر بالاستصلاح  ...3الحكم على الوصف المناسب أو المصلحة عب 

رها ع     لماء الأصول لهذا الأصل:وهنا أشير إلى بعض التعاريف التي قر 

فها الجويني بقوله:1 "هو معنى مشعر بالحكم مناسب له؛ فيما يقتضيه الفكر  : عر 

ر جار فيه العقلي..،  ".4من غير وجدان أصل متفق عليه، والتعليل المصو 

 مذهب الجويني والغزالي في هذا الأصل: -2
ا
نا ره بأن يوجد معن وقال الزركش ي مبي  ى "وفس 

ر جار فيهيشعر بالحك ، ولا يوجد أصل متفق عليه، والتعليل المصو 
ا
 ".5م مناسب له عقلا

قائع المسكوت عنها؛ وليس لها نظيرٌ  -وفق هذا المعنى -فالمصالح المرسلة   تكون في الو 

ن من  منصوص على حكمه حتى تقاس عليه، ولكن فيها وصف مناسبٌ لتشريع حكم معي 

ق منفعة أو يدفع مفسدة صف لم يدل  الدليل على اعتباره ولا  ..،شأنه أن يحق  وهذا الو 

                                           

 (.4/141الموافقات، الشاطبي،) - 1

 (.2/838المنتهى، ابن الحاجب،) مختصر .ينظر:. وهو اصطلاح ابن الحاجب  - 2

 (.1/275المستصفى، الغزالي،) .ينظر: وهو اصطلاح، الغزالي - 3

 (.2/761البرهان في أصول الفقه، الجويني،)ينظر:  - 4

 (.8/83البحر المحيط، الزركش ي،) - 5



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

255 

 

ه مدلول عليه بالمعنى العام لكونه داخل في مقاصد الشرع..، ذا يمكن وعلى  ه الغائه، ولكن 

ها كل  مصلحة داخلة في مقاصد الشرع، دون أن يكون لها  أن نعر ف المصالح المرسلة: "بأن 

ها مصلحة ملائمة، وملائمة المصلحة  .،أو لجنسها القريب شاهد بالاعتبار أو الالغاء. ولكن 

ي استقرئ من مجموع نصوصها"
 
 . 1تعني دخولها تحت جنس اعتبرته الشريعة أو أصلي كل

     : ٍ
ك ؛ أو الاستصلاح قد اعتبرها المام مال-وفق هذا المعنى-فإن  المصلحة المرسلة وعلى كل 

ر أن  نصوص الشرع لم تأت ف  بذاته، وقر 
ا
 قائما

ا
 بما هو مصلحة،أصلا

 
ما كان و  ي أحكامها إلا

ة في  صوص العام  ؛ فقد عرف طلبه بالن  بالنص  عرف به، وما لم يعرف بالنص 

ع م .لذلك استرسل فيها المام استرسال المدل  العريق في فهم المعاني المصلحية..،2الشريعة

 من أصوله
ا
 .3مراعاة مقصود الشارع أن لا يخرج عنه ولا يناقض أصلا

خلاف  على -وأنكروا هذا الأصل ي حين استشنع كثير من أهل الأصول هذا الاسترسال..،ف   

هم لم تخل أصولهم عن مراعاته في استدلالاتهم..،-بينهم  ي:وفي هذا يقول القراف ؛رغم أن 

لون بمطلق 
 
هم عند التفريع تجدهم يعل ا المصلحة المرسلة؛ فغيرنا يصر ح بإنكارها، ولكن  "وأم 

لا يطالبون عند الفروق والجوامع بإبداء الشاهد لها بالاعتبار؛ بل يعتمدون المصلحة ،و 

د المناسبة..،  ".4وهذا هو المصلحة المرسلة على مجر 

ليل الجزئي:     وهو اعمال مصلحة دون  فمن أنكر الاستصلاح؛ نظر إليه باعتبار الد 

                                           

-(.303م،)ص1999مذكرة روضة الناظر على أصول الفقه، الشنقيطي، ت.ط:-ينظر هنا: - 1

، الوجيز في أصول الفقه، عبد الكريم  -(.350ضوابط المصلحة، البوطي: محمد رمضان، )ص

ف، -(.237م، )ص1998ط:  زيدان، ت.
 
 ط: ت. علم أصول الفقه ، عبد الوهاب خلا

مصادر التشريع فيما لا نص  فيه، علد الوهاب - (.10)ص م،1995

 (.100م،)ص1982خلاف،ت.ط:

 (.294ينظر: مالك حياته وعصره وآراؤه، أبو زهرة، )ص - 2

 ،المصلحة المرسلة حقيقتها وضوابطها، الخادمي وينظر: (.2/631) الشاطبي، الاعتصام، - 3

 (.99م،)ص2000ت.ط:

 (.1/152م،)1994الذخيرة، القرافي، ت.ط: - 4



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

256 

 

ا بمنصوصه أو بمنطوقه،  هو و  الدليل الكلي، ولو نظر إليها باعتبار اعتبار النص  إم 

 موافقة 

المصلحة المسكوت عنها لمعنى عام  مستقرئ من جملة أدلة تواترت على اثباته؛ لما كان 

 للخلاف فيها نصيب...

ف الشاطبي المصالح المرسلة بقوله:" المصالح المرسلة يرجع معناها إلى اعتبار     لذلك عر 

ن..،  ". 1لى هذا شاهد شرعيٌّ على الخصوصفليس له ع المناسب الذي لا يشهد له أصل معي 

فات الشارع؛ بحيث يوجد  فهذا المناسب لم يشهد له أصل خاص..،    ه  يلائم تصر  ولكن 

ن.  لذلك المعنى جنس اعتبره الشارع في الجملة بغير دليل معي 

صوص     عن الن 
ا
؛ -حتى نحكم عليه بمصادمة الأدلة الجزئية-وهو بهذا المعنى ليس خارجا

ظر الكلي القائم على بل هو ط نة للاستدلال بالنصوص الشرعية..، ولكن وفق الن  ريقة معي 

،..
ا
ة الثابتة قطعا خذ من جملة أدلة..،  اعتبار المعاني العام 

ُ
ذلك أن  مدار الحكم فيه قد أ

ها تجتمع على معنى واحد، وتدل  على أصل كلي،  لا يفيد كل  واحد منها الحكم بانفراده، ولكن 

عد  الم
ُ
 يدخل تحت هذا الجنس الذي ت

ا
 لهذا الأصل، ونوعا

ا
صلحة المفروضة في الفرع جزئيا

صوص، وقامت عليه الأدلة  .2شهدت له الن 

ما أطلق عليه    
 
 به، وإن

ا
فالاستصلاح هو استدلال بأصل قد صار بمجموع أدلته مقطوعا

ما أخذ م
 
ه لم يؤخذ من نص  واحد..، وإن

 
ن جملة نصوص العلماء الاستدلال المرسل؛ لأن

ر  ومن جملة أدلة، فهو معنىا كلي  راعاه الشارع في نصوصه، وسار عليه في أحكامه، وقد عب 

الشاطبي عن هذه الحقيقة، وهي أن  الاستدلال المرسل تطبيقٌ للنص  وعمل بمعقول جملة 

فا الأدلة الكلية فقال:  لتصر 
ا
ن، وكان ملائما ، لم يشهد له نص  معي   ت"إن  كل  أصل شرعي 

 معناه من أدلته، فهو صحيح يبنى عليه؛ ويرجع إليه، إذ كان هذا الأصل 
ا
الشارع ومأخوذا

 به،
ا
ويدخل تحت هذا ضرب الاستدلال المرسل الذي  قد صار بمجموع أدلته مقطوعا

؛  ن؛ فقد شهد له أصلٌ كلي  ه وإن لم يشهد للفرع أصل معي 
 
اعتبره مالك والشافعي؛ فإن

                                           

 (.2/607الاعتصام، الشاطبي،) - 1

ان،)ص ينظر: - 2  (.95نظرية المصلحة في الفقه السلامي، حسين حامد حس 



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

257 

 

ة الأصل والأصل الكلي  إذا صار  ن؛ وقد يربى عليه؛ بحسب قو   قد يساوي الأصل المعي 
ا
قطعيا

ن وضعفه  ".1المعي 

ليل     ..، من الاستصلاح الذي يُصادم الد  ليل الكلي  فأين الاستصلاح الذي يشهد له الد 

 بأصلٍ كلي  عام استقرائي على !!! الجزئي
ا
.وأين الاستصلاح في منهج من يراه استدلالا

 لمصلحة لم  جزئيات تدخل تحت
ا
هذا الكلي..، من الاستصلاح وفق منهج من يراه اعمالا

ليل الجزئي لا بمنطوقه ولا بمفهومه  .!!! يشهد لها الد 

بعد هذا التقرير لفلسفة كل  من الاستحسان والاستصلاح بين منهج الأصوليين ومنهج    

 حوين:ل يأتي على نالمقاصديين؛ يمكن القول أن  التوقف على الأدلة عند النظر والاستدلا

ل النظر لمعالجة كل  جزئية وكلية، فلا يغيب حصرها     ف أفقي عند أعيان المسائل يؤه 
 
توق

ر..، ولا تتهافت نتائجها من حيث التصديق حال الاحتكام للمنهج الأمثل،  من حيث التصو 

.
ا
 وبيانا

ا
 استدلالا

؛ ولكن من ر    
ا
 وخلفة

ا
ف تتلاحق فيه النظرات أتباعا

 
ة إلى تحصيوتوق

 
ل كن واحد، متشوف

 في الاستنطاق والدرك والاستنباط، حيث 
ا
الظنون حال قصد الاحتكام، فتبذل وسعا

 التعويل على الدليل الجزئي الصحيح....

وإذا أردت تسمية للمنهجين؛ فلك أن تقول: تلك وقفات علماء المقاصد، وهذه وقفات    

ليل الكلي والجزئي......،وبين المنهجين تباينٌ كتب2علماء الأصول   اين الد 

 فالمنهج الأصولي اتسم بأصول وخصائص أشهرها:   

: الاعتماد على الوصف الظاهر المنضبط
ً
 :أوّلا

، وتنويه بالحكمة التي توجد عنده لا به..،  
ا
ا ك على معنى :أن  هنا وفيه جلب للحكم ظن 

ت
 
 عند الاحتكام إلى التوصيف المناسب؛ حيث توق

ا
 مزدوجا

ا
كام العلامات لمعرفة الأح قصدا

                                           

 (.وينظر أيضا: أصول الفقه الاسلامي، الزحيلي وهبة،3/39الموافقات، الشاطبي،) -  1

(2/710-711.) 

 (.179المام في مقاصد رب  الأنام، الأخضري،)ص ينظر: - 2



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

258 

 

والحكم، فيكون ذلك أدعى للامتثال والذعان...والذي دفع إلى ذلك أصل الضبط 

 لقوانين الشريعة
ا
ة، ضبطا ة مقام المئن   .1والتحديد، فقالوا نصب الشارع المظن 

:
ً
 الاعتماد على الدليل الِحادي: ثانيا

 أو وفيه اقتصر المنهج الأصولي على الدليل الجزئي، م   
ا
 أو متنا

ا
ة سندا  ع اشتراط الصح 

 
ا
 أكثريا

ا
 أو اتفاقا

ا
، أو رفعا

ا
 ...2الحاقا

: تردّد التوصيف بين التصريح والتلميح:
ً
 ثالثا

  
ا
، وعند مقام التلميح وقوفا

ا
 أقليا

ا
اق عند مقام التصريح من العلل وقوفا

 
وفيه يقف الحذ

، حيث الاعتماد على أوصاف مناسبة للحكم، وقيد ا
ا
ة فيها:ما لو عرضت على أكثريا لصح 

 .3العقول لتلقتها بالقبول 

ا المنهج المقاصدي: فأصل النظر فيه مبنيٌّ على الأدلة     هذه أبرز أسس المنهج الأصولي..، أم 

 يقض ي بتواتر المعنى المقصود في 
ا
الكلية؛ التي تكر س لفلسفة التمالؤ والتواطؤ..، تكريسا

ظر من الآحاد إلى التواتر..، ومن الجزئي إلى الكلي..، مقام الاستدلال؛ من خلال ارتقاء ا لن 

 ومن المعنى الخاص الثابت بالمنطوق أو المفهوم..، إلى المعنى العام الثابت من جملة أدلة...

 :-منهج الارتقاء -ومن أصول هذا المنهج   

: الارتقاء من الدّليل الِحادي
ً
  -أوّلا

ً
 إلى الدليل المتواتر: -وإن كان صحايحا

، فقالوا: الأدلة ظنية من حيث 
ا
وهو القدر الجامع للدليل أو العلة؛ حيث اعتبرت دليلا

ة ما ليس للافتراق" كما  انفرادها، قطعية من حيث اجتماعها..؛" فإن  للاجتماع من القو 

تها الشاطبي وابن عاشور في 4قال الشاطبي
 
ة في المسالك التي وق ..، ويتجلى هذا المنهج خاص 

 .5لمقاصد الشرعيةالكشف عن ا

:
ً
 الارتقاء من القياس الجزئي إلى القياس الكليّ: ثانيا

                                           

 (.180المام في مقاصد رب  الأنام، الأخضري،)ص - 1

 (.180ينظر: نفس المرجع،)ص - 2

 (.180نفس المرجع،)ص - 3

 (.1/24الموافقات، الشاطبي،) - 4

 (.181المام في مقاصد رب  الأنام، الأخضري، )ص ينظر: - 5



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

259 

 

ة بمعناها الخاص
 
ظر في العل  أي الوصف الظاهر  -وفي هذا الأصل: يرتقي النظر من الن 

ة بمعناها العام: أي الوصف الثابت لا بدليل واحد..، بل من جملة أدلة -المنضبط
 
؛ إلى العل

 تواترت على هذا الوصف أ
ا
و المعنى..، وهنا يصير الحكم الثابت بملامسة هذا الوصف ثابتا

ه أقوى وأولى 
 
وع من القياس قال فيه شيخ الاسلام :"إن بالقياس الكلي  لا الجزئي، وهذا الن 

 ".1وأعلى مرتبة من القياس الجزئي

 وهذا الكلام عن القياس الكلي؛ يلزم عنه أصل آخر هو:   

: الارتقاء بالعلل م
ً
 ن التوصيف إلى الاستدلال:ثالثا

ل    ة من  -أي الشاطبي -وهذا تقرير شاطبيُّ وعاشوريٌّ خالص..؛ فالأو 
 
ارتقى بمفهوم العل

ة..، بل ويسمي 
 
ى المصلحة عل الوصف الظاهر المنضبط، إلى معنى المصلحة الكلية؛ فيسم 

 
ا
 تبنى عليه الأحكام أصالة لا تبعا

ا
ة مقصدا

 
 .2العل

ا الثاني:     ر أن  استقراء العلل يحصل به العلم بمقاصد الشارع؛ -ابن عاشور  أي-وأم  ؛ فقر 

ها مقصد شرعي   لحكمة واحدة؛ نجزم بأن 
ا
لأن  هذه العلل الكثيرة اشتركت في كونها ضابطا

  تبنى عليه الأحكام..،
ا
ل لنا يقينا كما أن  استقراء أدلة أحكام اشتركت في علة واحدة؛ يُحص 

اد للشارع؛ وفي هذا ايذانٌ بترجيح قاعدة التواتر القطعي في المنهج بأن  تلك العلة مقصد مر 

 ...3المقاصدي

ظر المقصودة في المنهج المقاصدي    قد ظهر ؛ و -منهج الارتقاء- كانت هذه أصول الن 

 
ا
ظر الجزئي؛ تحصيلا  عن الن 

ا
ظر الكلي بديلا منها أن  الجامع المشترك بينها؛ هو توقيت الن 

لأحكام ومصادرها..، فمن رام القطع في تحقيق مراد الشارع في التشريع؛ للقطع في موارد ا

عد فيه النظر من الجزئيات إلى الكليات..،  باعتماد هذا المنهج الذي يتص 
 
 فلا سبيل له إلا

ومن درك أحكام المقاصد إلى  ومن الظنيات إلى القطعيات..، ومن الآحاد إلى المتواترات..،

 الله أعلم.درك مقاصد الأحكام... و 

                                           

 (.4/235(.)55-9/54ابن تيمية، )ينظر: مجموع الفتاوى،  - 1

 (.2/299الموافقات، الموافقات، ) ينظر: - 2

(.المام في مقاصد رب  الأنام، 20ينظر: مقاصد الشريعة السلامية، ابن عاشور،)ص -  3

 (.181الأخضري،)ص



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

260 

 

 . خاتمة:4

راد؛ ومن خلال ما تم  ذكره يمكن استخلاص النتائج 
ُ
كان هذا منهج الارتقاء في تحصيل المـ

 التالية:

يقوم على استقراء مقتضيات الأدلة الظنية في ثبوتها أو في دلالتها إن  منهج الارتقاء:  :أوّلا

 أدلته اللفظية والمعاستقراءا يرفع الأصل إلى مرتبة القطع؛ بحيث يصير بمجموع 
ا
نوية أصلا

 به.
ا
ا مقطوعا ا كلي   عام 

 
ً
إن  الأصل الثابت وفق هذا المنهج لا يثبت بدليل واحد..، بل بجملة معانٍ مستقرأة  :ثانيا

ي إلى القطع،  لالة..، استقراءا يؤد  ة الثبوت أو الد  من نصوص الشريعة؛ وآحادها الظني 

 الشرع. بثبوت ذلك المعنى وشموليته الحاكمة في

ي تكر س مبنيٌّ على الأدلة الكلية؛ الت -منهج الارتقاء- أصل النظر في المنهج المقاصدي الثا:ث

 يقض ي بتواتر المعنى المقصود في مقام الاستدلال؛ من 
ا
لفلسفة التمالؤ والتواطؤ..، تكريسا

ظر من الآحاد إلى التواتر..، ومن الجزئي إلى الكلي..، ومن الم اص عنى الخخلال ارتقاء الن 

 الثابت بالمنطوق أو المفهوم..، إلى المعنى العام الثابت من جملة أدلة...

 
ً
ظر الجزئي؛ : رابعا  عن الن 

ا
ظر الكلي بديلا إن  الجامع المشترك في هذا المنهج ؛ هو توقيت الن 

 للقطع في موارد الأحكام ومصادرها..، فمن رام القطع في تحقيق مراد الشارع في 
ا
تحصيلا

 باعتماد هذا المنهج...التشر 
 
ي ضع في خاتمة البحث تلخيصا لما ورد فيع؛ فلا سبيل له إلا

مضمون البحث، مع الشارة إلى أبرز النتائج المتوصل اليها، وتقديم اقتراحات ذات الصلة 

 بموضوع البحث.

 . قائمة المراجع:5

 أصول الفقه السلامي، الزحيلي وهبة، )دون تاريخ(. .1

 )دون تاريخ(. الأحكام، الآمدي،الحكام في أصول  .2

 محمود بن عمر..)دون تاريخ(. أساس البلاغة ، الزمخشري: .3

 م(.2007أساسيات البحث العلمي، منذر ،)ت.ط: .4

 م(2007حسان الجيلالي)ت.ط: بلقاسم، أسس البحث العلمي، سلاطنية .5

 الاعتصام، الشاطبي،)دون تاريخ(. .6



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

261 

 

 الغزالي: أبو حامد،)دون تاريخ(.المستصفى، - .7

 لمام في مقاصد رب  الأنام، الأخضري، )دون تاريخ(.ا .8

 البحر المحيط، الزركش ي،)دون تاريخ( .9

 البرهان في أصول الفقه، الجويني،)دون تاريخ(. .10

 تعليل الأحكام، مصطفى شلبي ،)دون تاريخ(. .11

 تقنيات ومناهج البحث في العلوم السياسية، عبد الناصر جندلي،)دون تاريخ(. .12

 م(.1994.ط:الذخيرة، القرافي،)ت .13

ة، الباحسين يعقوب، )ت.ط:- .14  م(.2004ه/1422رفع الحرج في الشريعة السلامي 

 الشاطبي. الموافقات، )دون تاريخ(. .15

 شرح التنقيح. القرافي، )دون تاريخ(. .16

 ضوابط المصلحة، البوطي: محمد رمضان، )دون تاريخ(.- .17

ف،)ت.ط: .18
 
 م( .1995علم أصول الفقه ، عبد الوهاب خلا

 حيط، الفيروزآبادي، )دون تاريخ(القاموس الم .19

 كشف الأسرار عن أصول فخر السلام، البزدوي، )دون تاريخ(.- .20

 ابن منظور، )دون تاريخ(.لسان العرب، .21

 مجموع الفتاوى، ابن تيمية،)دون تاريخ(. .22

 م(.2007سلاطنية بلقاسم،)ط.ت: محاضرات في المنهج والبحث العلمي،. .23

 م(.1999ه. 1420المحصول، ابن العربي، )ت.ط: .24

 المنتهى، ابن الحاجب، )دون تاريخ(. مختصر .25

 المدخل الفقهي العام، الزرقاء: )دون تاريخ(. .26

 م(.1999مذكرة روضة الناظر على أصول الفقه، الشنقيطي،)ت.ط:- .27

 م(.1982مصادر التشريع فيما لا نص  فيه، عبد الوهاب خلاف،)ت.ط:- .28



 امنهج الارتقاء في التنظير  المق
ً
 وتنزيلا

ً
 صدي تأصيلا

 

 

262 

 

 م(.2000:)ت.ط الخادمي، المصلحة المرسلة حقيقتها وضوابطها،  .29

 مقاصد الشريعة السلامية، ابن عاشور، )دون تاريخ(. .30

 م(.1999المهذب في علم أصول الفقه المقارن، عبد الكريم النملة،)ت.ط. .31

ان،)دون تاريخ(. .32  نظرية المصلحة في الفقه السلامي، حسين حامد حس 

 م(.1998الوجيز في أصول الفقه، عبد الكريم زيدان،)ت.ط: .33

 م(.2008والبحث العلمي، فاضلي إدريس،)ت.ط:الوجيز في المنهجية  .34

 ينظر: مالك حياته وعصره وآراؤه، )دون تاريخ(.- .35

 

 

 

 

 

 

 



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

263 

 

 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي

Legal controls for the jurisprudential theory of objectives 

 karimn abeldjaaa، 1عبدالكريم جعدان د .  :لباحثا

ض . المركز الجامعي   djaaa.karim@yahoo.com، )الجزائر(البي 

 ملخص:

يرتد  مذهب أهل الحداثة العرب في مسألة تفسيراتهم للشريعة إلى مذهب الباطنية  

الأقدمين، فكما أن  مذهب الباطنية يؤول أمره إلى هدم أركان الشريعة الاسلامية المتمثلة 

هم لا قداسة عندهم للنصوص في ن صوص الوحي المنزل، فكذلك أمر الحداثيين العرب، لأن 

، بل لا يجد أحد منهم حرجا في تجاوزها وإطلاق العنان لعقله يسرح ويمرح، والنتيجة هي 

الخروج عن جادة التكليف الرباني بالكلية ، وهذا يستدعي التنبه والتيقظ ؛ لأن  لهذا 

 مع لاسيما في أوساطه المعرفية المختلفة .المذهب آثار على المجت

 .التكليف ،.النصوص ،.الشريعة.، الحداثة كلمات مفتاحية:

Abstract:  

The approach of Arab modernists in their interpretations of Islamic law traces 

back to the methodology of ancient esoteric (Batinism) thought. Just as the 

esoteric school ultimately seeks to undermine the pillars of Islamic law 

embodied in the revealed texts, Arab modernists similarly dismiss the sanctity 

of these texts. They do not hesitate to bypass them, allowing their intellects to 

wander freely. The outcome is a complete deviation from divine obligations. 

This calls for vigilance and awareness, as this approach can have profound 

effects on society, particularly in its various intellectual domains. 

Keywords: modernists ; Islamic law; pillars; obligations. 

__________________________________________ 
  djaaa.karim@yahoo.com:يميل، الإ عبدالكريم جعدان المؤلف المرسل:  1

 

 

mailto:djaaa.karim@yahoo.com
mailto:djaaa.karim@yahoo.com


 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

264 

 

 

 مقدمة:  .1

كان ولايزال التنظير المقاصدي إن عنينا به البحث عن مقاصد الوحي المنزل من 

م الأصيلة في هذا الدين الحنيف ، وقد نبه العلماء الأعلام على ذلك ، جملة علوم الاسلا 

ه في النصف  
 
وقد تناوله جل العلماء الاقدمون في مبحث العلة من باب القياس ، غير أن

الاخير من القرن الثامن الهجري كان للشاطبي دور عظيم في تجلية مقاصد الشارع ، وجعل 

لأصول وأعني بذلك : مبحث الحكم ، ومبحث الأدلة ، هذا المبحث قسيما لمباحث علم ا

 ومبحث استثمار الحكم ، ومبحث الاجتهاد .

 إشكالية الموضوع :

وكانت الاشكالية التي أورم بيان معالمها كالتالي : هل يتأتى لكل شخص ، أو لفيف  

فق ؟ أم أن ذلك خاضع لجملة ضوابط يسلكها من
ُ
 الاهتداء لمقاصد الشريعة كيفما  ات

ارع ؟ 
 
 يريد الظفر بما هو مقصود للش

 وعليه كانت فرضيات الاشكالية كالتالي : 

المقاصد الشرعية كامنة في النصوص ، وهذا أمر لاشك فيه ، وقد يهتدي إليها 

 يهتدي .  العالم ، وقد لا

 يتأتى لكل أحد ، وإنما الأمر الاهتداء إلى المقصد الشرعي عمل جبار ، غير أن  ذلك لا

اسخ والفهم العميق لأسرار هذا الدين وحكمه .  موكول   إلى ذوي العلم الر 

وقد قصدت من هذا البحث تجلية مسألة مهمة فرضت نفسها في الساحة العلمية 

اس ، ودعواهم فهم الوحي المنزل ، وإرادة الاصلاح ،  رعية ، ألا وهي تجرؤ لفيف من الن 
 
الش

وقا . إذن لم يغب عن علمائنا مقاصد سقيما ، وإصلاحا مخر  فكان في الحقيقة فهما

 الشريعة ، وماهي تلك المقاصد ، وماهي حدودها .

وقد عالجت ما أنا بصدد ذكره هنا في مبحثين اثنين : في المبحث الاول تعر ضت 

لتعريف التنظير وتعريف المقاصد  في اللغة وفي الاصطلاح . ومكانة التنظير العلمي عموما 

 مكانة مقاصد الشريعة . في علوم الاسلام ، وكذا

وأما المبحث الثاني فقد عالجت فيه ضوابط التنظير المقاصدي وقد أتيت على ذكر 

جملة من الضوابط حسب ما عن  لي من خلال قراءتي للموضوع . ثم أردفت ذلك ببعض 



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

265 

 

أراء الحداثة العربية في فهم النصوص ، واعتمادهم على مراعاة المقصد شرعا ليدلفوا إلى 

 لدين بالكلية ، وقد ذكرت  اقوال نموج منهم . هدم ا

 . المبحث الأول : تعريف التنظير والمقاصد لغة واصطلاحا2

 . أولا : تعريف التنظير لغة واصطلاحا 1.2

لا بأس أن أبدي تعريفا لكلمة التنظير ، ثم لكلمة المقاصد من ناحية ثم أتبع ذلك 

رَ  ة كما قال ابن فارس بتعريف لهذا المركب . فكلمة التنظير في اللغ
َ
اءُ  نظ اءُ وَالرَّ

َّ
ونُ وَالظ النُّ

تُهُ .
َ
يْءِ وَمُعَايَن

َّ
لُ الش  مُّ

َ
أ
َ
ى وَاحِدٍ وَهُوَ ت ى مَعْنا

َ
رُوعُهُ إِل

ُ
صْلٌ صَحِيحٌ يَرْجِعُ ف

َ
 (1)أ

ظار أي الفراسة .  (2)ومن النظر ، الن 

ت القلب ، وإذا قلت نظر وخلاصة ما جاء في لسان العرب : أن  النظر يكون بالعين ويكون ب

 في الامر 

 .(3)احتمل أن يكون تفكرا فيه وتدبرا بالقلب 

ن أن  من معانيه الشهيرة ، تأمل الش يء ومعاينته ، وهذا يحتاج إلى فراسة  فيتبي 

 وفطنة وفهم ، فالتنظير إذا من هذا القبيل . 

 .وأمّا لفظ التنظير في الاصطلاح فيرتدّ إلى ما يسمى النظرية 

ظرية في الاصطلاح لفظ معاصر ، لأن  هذا المصطلح بالشكل الفني اليوم لم والن

ه موجود .
 
 يعهده علماؤنا الاوائل ، لكن بالمعنى نستطيع القول أن

مجموعة من القواعد و الضوابط والدليل على ذلك أن مصطلح النظرية معناه: 

تمية إليها و وع الفقهية المنالفقهية المتجانسة و التي تؤلف بينها بناء متكاملا يحكم الفر 

 4المنتشرة في عديد من الأبواب الفقهية

                                           

 . 444ص  5ابن فارس ، مقاييس اللغة ، ج  1

حم اسماعيل آل ياسين ، عالم الصاحب ابن عباد ، كتاب المحيط في اللغة ، تحقيق م  2

 . 21ص  10م ، ج  1994هـ / 1414ط،  1 الكتب، بيروت

 (ابن منظور الافريقي ، لسان العرب3)

محمد رواس قلعة جي ، حامد صادق قنيبي ، قطب مصطفى سانو، معجم لغة الفقهاء ،  درا 4

 .453ص  1996النفائس ، بيروت ، 



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

266 

 

القاعدة الكبرى التي موضوعها كلي تحته موضوعات متشابهة  (كذلك بأنه ويعنى 

في الأركان و الشروط و الأحكام العامة ، و إن كان لكل موضوع أركان و شروط و أحكام 

 . 1خاصة به

كر أن  النظرية تجم
ُ
ة متناسقة فيما بينها ، تفض ي إلى فتلخص مما ذ ع معارف عد 

 .  الأكاديميةالوصول لنتائج علمية مقبولة في الأوساط 

وإذا كان الامر كذلك توجب أن يقوم بهذا العمل ، وأعني به تجميع المعرفة على 

ي العلوم ف المتخصصيننحو منسق ومنظم والوصول إلى نتائج يقبلها العلم من هو أهل  من 

ريعة  والمعارف
 
، لاسيما المتخصصين في علم الشريعة فهم الاقدر على معرفة هذه الش

 ألفاظا ومقاصد .

تكلم في ي فلا يتكلم في علم اللغة إلا المتخصص في علم اللغة وعلوم اللسان  ، ولا

يتكلم في علم الطب إلا أهل الطب والحكمة  وهكذا  علم الشريعة إلا علماء الشريعة ، ولا

 ا قد حصل اليوم حصولا شائعا ضارا مفسدا للحياة العلمية .دواليك ؛ وهذ

 . ثانيا : تعريف المقاصد لغة واصطلاحا 2.2

ا من المقاصد لغة جمع مقصد   ، من قصد الش يء وقصد له وقصد إليه قصدا

باب ضرب، بمعنى طلبه وأتى إليه واكتنزه وأثبته، والقصد والمقصد هو طلب الش يء أو 

 (2).كتناز في الش يء أو العدل فيهإثبات الش يء، أو الا

فهي : هي المعاني والأوصاف الملحوظة للشرع في جميع أمّا المقاصد في الاصطلاح 

ارع عند كل 
 
أحكامه أو معظمها ، أو هي الغاية من الشريعة ، والأسرار التي وضعها الش

 3حكم من أحكامها .

 . مكانة التنظير العلمي لدى فقهاء الاسلام 3.2

                                           

هـ، ص  1687لات المالية ، دار التأليف ، القاهرة: فهمي أبو سنة ،النظريات العامة للمعام1

44. 

هـ  1399ابن فارس ، مقاييس اللغة ، تحقيق : عبدالسلام محمد هارون ، دار الفكر ، نشر  2

 . بتصرف  95ص  5، ج 

 .1017ص  2م ج  1996وهبة الزحيلي ، أصول الفقه الاسلامي ، دار الفكر ، سوريا ، ط   3



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

267 

 

م يعرف فقهاء الاسلام مصطلح النظرية كمصطلح فني كما تعارفه علماء ل      

مجموعة من القواعد و الضوابط الفقهية القانون الوضعي ، غير أن  كون النظرية 

المتجانسة و التي تؤلف بينها بناء متكاملا يحكم الفروع الفقهية المنتمية إليها و المنتشرة في 

 شك في وجوده . عديد من الأبواب الفقهية فهذا لا 

 فنظرية الأهلية مثلا تنتظم مجموعة من القواعد تربط بين فروعها .

 ونظرية العقد كذلك تنتظم مجموعة من القواعد تربط بين فروعها .

 ونظرية الضمان تنتظم مجموعة من القواعد تربط بين فروعها .

 الشرع وينتظمه . وهكذا . فكون النظرية إذا عنينا بها هذا المعنى فهو أمر يسلم به 

 . . مكانة المقاصد عند علماء الاسلام4.2

هم     
 
لم يغفل علماء الاسلام عم يسمى مقاصد الشارع من تشريعه وقد دل

عتبر مع 
ُ
الاستقراء المتواصل لنصوص الشريعة إلى أن للأحكام أغراض وغايات يجب أن ت

ه العلماء الاولون على ذلك في مبحث العلة من باب القياس الشرعي ،  كل حكم ، وقد نب 

ى ، ولا يقصرونها في الأعم  الاغلب في  ة إلى حيث يمكنها أن تتعد 
 
فكانوا يرومون تعدية العل

ر هذا المنهج  ه لا تفريق بين متماثلات ، وقد عم 
 
ستخرجت منه ظنا منهم أن

ُ
نصها الذي أ

الشارع ، طويلا إلى أن جاء الشاطبي برأي جديد قديم فاكتملت لديه فكرة مقاصد 

 وأصبحت عنده مبحثا قسيما لمباحث علم الأصول المعهودة 

 المقاصدي الصحايح . . المبحث الثاني : الضوابط الشرعية للتنظير3

المقصود بالضوابط هنا ما يضبط المكلف في عمله ، فيتلافى عن طريقه الانحراف     

إليها ،  رتها والحاجة الماسةفي الفهم ، والانزلاق في الدراك ، وهذه الضوابط لاشك في ضرو 

ا صدورها من أهلها فهذا ضابط مفترض من الأساس ، وإن كنا نلحظ ولوج فئام من  وأم 

الناس للحقل العلمي الشرعي وعبثهم المعرفي المشين .لكن سرعان ما يتفطن أهل الشريعة 

نون خطأهم إن كانوا أهل نية صادقة في ما ذهبوا إليه ، وزيغهم  ن إن تلعبثهم  فيبي  بي 

كيدهم لهذا الدين ؛ لما روي عنه  صلى الله عليه وسلم : سيحمل هذا الدين من خلف 



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

268 

 

ما يسمى   1عدوله ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين. 

 2بالحرفية والذي يلصق تاريخيا بالتوجه الظاهري .

مكانة مركزية في  ل،وليس غريبا بعد هذا أن الشاطبي على وجه التحديد يشغ

الانشغال الفكري والفقهي من خلال كتابيه: " الاعتصام" و" الموافقات" ف " الموافقات " 

جوهره التعليل والبحث في تحقيق الغايات بشكل يجمع بين الجزئي والكلي، و" الاعتصام" 

وليس  وهو من عدَّ "البدعة" دوما مذمومة جوهره محاربة البدع والتزام السنة المأثورة،

فيها حسن وس يء، ومن هنا كان من الطبيعي أن يتم استثمار الاعتصام من قبل التوجه 

السلفي، والمقاصد من قبل التوجهات الصلاحية والفقهية والتقليدية في محاولاتها لتجنب 

تهميش الفقه أمام متغيرات الحياة، ومتطلباتها الحديثة،" فالتعليل هو الذي فتح عين 

ع مقاصد الشار  الفقه أو هو لباب الفقه، وليس الغرض منه إلا أن نعرفبل هو  الفقه،

 3الحكيم من النصوص .

وعليه لفهم المعنى العام لهذا العنوان المراد دراسته يجب فهمه والبحث في مقصوده 

إذ لا بد للباحث الأكاديمي عند تناوله لدراسة مسألة ما، من العودة  حتى يعي المطلوب ...

والتعرف على الظروف والملابسات التي واكبت نشأتها، وكيف ظهرت  ك المسألةإلى جذور تل

الجوانب الأولى التي ظهرت منها ولفتت الانتباه إليها ؟.كيف كانت ردود  هي إلى الوجود ؟ وما

بلت
ُ
بها؟. أم احتج عليها وعارضها ؟. ثم ماذا كانت نتيجة رد الفعل  وسلم الفعل ؟ هل ق

تطورها ؟. أم عجل به؟. ثم ما هي أبرز العوامل التي ساهمت في  ذلك عليها ؟. هل عطل

 .ولماذا؟  . لها؟ تعزيز وجودها، والتمكين

                                           

وروي عن جماعة من الصحابة قال ابن الوزير وهو حديث مشهور  روي من طرق ضعيفة   1

صححه ابن عبدالبر ، وروي عن أحمد أنه قال : هو حديث صحيح ، قال زين الدين : وفي كتاب 

العلل للخلال عن أحمد سئل عنه فقيل له كـأنه كلام موضوع ؟ فقال : لا هو صحيح فقيل 

ابن الوزير الصنعاني ، العواصم والقواصم في الذب  له : ممن سمعته ؟ فقال : من غير واحد ...

هـ /  1415،  3عن سنة أبي القاسم ، تحقيق شعيب الارناؤوط ، دار الرسالة ،بيروت ، ط 

  308ص  1م ،  ج  1994

 13الوظيفة  المقاصدية:  مشروعيتها  وغايتها، ص:  2

 13المرجع نفسه، ص:  3



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

269 

 

إن معرفة الباحث لكل ذلك هو الذي يجعله قادرا على أن يتكفل بالنظر في المسألة، 

فيها, لأن ذلك يوفر له المعطيات التي تساعده على بناء مقدمات سليمة تتيح له  والبت

 وعملا بهذه القاعدة العلمية .نتائج على جانب كبير من الصحة والدقة وصول إلى بناءال

 ىالرهاصات الأولى التي دلت عل التي لا ينكرها باحث، خصصنا هذه الورقة  للتعـرف علـى

ات الجوانب والعوامل التي هي ذ بداية ظهور وتطور الفكر المقاصدي، مركزين في ذلك على

وع الورقة العلمية وأهـدافها علـى وجـه الخصوص، نعني بذلك أننا لا علاقة واضحة بموض

نلزم أنفسنا بتقص ي كل العوامل والمؤثرات وإنما سنبقي منها ما كان له علاقة بموضوعنا 

  1وبهدفه.

  وتتجلى أهمية وأهداف بسط  التنظير الفقهي المقاصدي في :

ر للأحكام الشرعية، ليتم بهذا تفسي/ جعل المجتهد يبذل وسعه في فهم العلل الغائية 1

 النصوص، واستنباط الأحكام وتنزيلها على الواقع بشكل صحيح .

/ يجل المجتهد لا يتوقف عند حرفية النصوص بل يسعى إلى معرفة مقاصد الشريعة، 2

 حتى يجعل منها كليات تشريعية يدور معها الحكم حيث دارت وجودا وعدما.

–صدي يجعل المجتهد يركز على المآلات التي تنتهي إليها الأفعال / التنظير والاجتهاد المقا3

من مصلحة أو مفسدة بحسب موازين الشرع، وذلك في المواطن  -بعد تطبيق الأحكام عليها

التي تظهر فيها المصلحة وتختفي المفسدة في مآلاتها، أو المواطن التي تظهر فيها المفسدة، 

درك لي فإن معرفة المآل في هذه المواطن يجعل المجتهد يوبالتا وتختفي المصلحة في مآلاتها،

المجتهد يدرك الحكم الشرعي اللازم في ذلك بما يقدره شرعا من المآل للأفعال وأحكامها، 

يقول الشاطبي في المسألة العاشرة من كتاب الاجتهاد :" النظر في مآلات الأفعال معتبر 

لى فعل من الأفعال الصادرة عن المكلفين مقصود شرعا ...، وذلك أن المجتهد لا يحكم ع

                                           

مام محمد الطاهر ابن عاشور في كتابه مقاصد التنظير المقاصدي عند ال  محمد حسين، 1

 71م، ص: 2005-ه1426الشريعة، رسالة لنيل شهادة الدكتوراه



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

270 

 

بالقدام أو الحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل، فقد يكون شرع، لمصلحة 

 1فيه تستجلب أو لمفسدة تدرأ ...

/التنظير )الاجتهاد المقاصدي( يجعل المجتهد يرجح بين الأدلة المتعارضة بحسب ما 4

ما يرجح بين المصالح المتعارضة، أو المفاسد المتعارضة ترشد إليه المقاصد الشرعية، ك

 بمعايير فقه الموازنات المستمدة من مقاصد الشريعة .

/ يجعل المجتهد يرتب الأولويات في الأعمال والمصالح بحسب ما ترشد إليه نصوص 5

 الشريعة ومقاصدها .

ائع عة، وذلك للوق/ يجعل المجتهد يقوم باستنباط الأحكام من المقاصد العامة للشري6

المستجدة التي لا تندرج تحت نص معين، ولا قياس محدد، وقد أشار العز بن 

عبدالسلام إلى أهمية الاجتهاد المقاصدي في استنباط أحكام شرعية للحوادث التي لم يرد 

فيها نص، ولا إجماع، ولا هي محل قياس، فقال : " من تتبع مقاصد الشرع في جلب 

اسد حصل له من مجموع ذلك اعتقاد أو عرفان بأن المصلحة لا يجوز المصالح ودرء المف

 نص، ولا قياس إهمالها، وأن هذه المفسدة لا يجوز قربانها، وإن لم يكن فيها إجماع ،ولا

 2خاص، فإن فهم نفس الشرع يوجب ذلك .

ل عومرونتها، وقدرتها على التحقق والتفا وواقعيتها، / يؤكد صلاحية الشريعة، ودوامها،7

 3مع مختلف البيئات والظروف والأحوال .

 مسلك الاستعانة بالمقاصد في استنباط أحكام المستجدات : 

لابد من البحث عن  ولا قياس محدد، إن المستجدات التي لا تندرج تحت نص معين،

حكمها من خلال المقاصد وذلك بأن يتأمل المجتهد في مجموع المقاصد التي جاءت بها 

م له موجهات كلية، ومبادئ عامة، يستطيع في ظلها استنباط الحكم الشريعة، فيرتس

المناسب لتلك القضية المستجدة، فمثلا وضع الأنظمة الدارية للمؤسسات يعد أمرا 

                                           

دنية المجلة الأر  عبدالمجيد محمد السوسوة، مسالك الاجتهاد المقاصدي في فقه الصحابة، 1

  385م،ص:2018-ه4،1440،العدد:14في الدراسات السلامية، مج

 385المرجع نفسه، ص:  2

 385مسالك الاجتهاد المقاصدي في فقه الصحابة، ص:  3



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

271 

 

ظمة وهذه الأن مشروعا، لما فيه من جلب الكثير من المصالح، ودفع العديد من المفاسد،

وقد تكون واجبة إذا كانت  ح تحسينية،قد تكون مباحة أو مندوبة إذا كانت تحقق مصال

تحقق أمرا ضروريا لحياة الناس كما هو شأن قواعد المرور، ففيها حفاظ على الأنفس 

 1والأموال.

وقد أشار العز بن عبد السلام إلى أهمية الاجتهاد المقاصدي في استنباط الأحكام الشرعية 

فقال :"من تتبع مقاصد  اس،للحوادث التي لم يرد فيها نص ولا إجماع ولا هي محل قي

الشرع في جلب المصالح ودرء المفاسد حصل له من مجموع ذلك اعتقاد أو عرفان بأن هذه 

وأن هذه المفسدة لا يجوز قربانها، وإن لم يكن فيها إجماع، ولا  المصلحة لا يجوز إهمالها،

 2نص ولا قياس خاص، فإن فهم نفس الشرع يوجب ذلك . 

 

لوقائع والأحداث واستنباط أحكامها من المقاصد الكلية قد أطلق والنظر في مستجدات ا

لة، وقياس المصالح المرس والواسع، والمصلحي، عليه مصطلحات كثيرة :القياس الكلي،

 3 .العالي والمقاصد

 الخاتمة : 

وختاما يعد منحى التنظير المقاصدي مدخلا مهما لرساء معالم التجديد الفقهي السلامي 

وما نتج عنه من دراسات بحثية هامة  ك التطورات الحاصلة في ميدان الفقه،ودل على ذل

أفادت الخزانة والتراث السلامي أثراها علماء المقاصد مستندين في ذلك دراسة ومعالجة 

المستجدات والنوازل الفقهية وفق مسالك الاستنباط وبناء الدليل ، محتكمين في ذلك 

 –إذ فكرة المقاصد  –الشرع واعتمدها علماء الأصول  أيضا إلى جملة من الضوابط أقرها

هي المادة الخام التي تبنى عليها النظريات والتعليلات والأحكام لمواجهة التحديات المعاصرة 

للإسلام ، والمأمول من ذلك كله مراجعة الفقه الموروث وفق رؤية مقاصدية تجعل 

 د الله تعالى .الشريعة حية معطاءة ، تقض ي حوائج الناس ، بما أرا

                                           

 388ص:  المرجع نفسه، 1

 388ص:  المرجع نفسه، 2

 388المرجع نفسه، ص:  3



 الضوابط الشرعية للتنظير الفقهي المقاصدي
 

 

272 

 

 المصادر والمراجع: 

 القران الكريم

الدامغاني الحسين بن محمد، قاموس القرآن وإصلاح الوجوه والنظائر في القرآن  .1

 05،1985الكريم ، حققه عبد العزيز سيد الأمل، دار العلم للملايين بيروت، ط 

ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال  عبدالرحمن حسن حنبكة الميداني، .2

   .م1993-ه1414،دار القلم، دمشق،4ناظرة، طوالم

 عبدالمجيد محمد السوسوة، مسالك الاجتهاد المقاصدي في فقه الصحابة، .3

  .م2018-ه4،1440العدد: ،14المجلة الأردنية في الدراسات السلامية، مج

.لرازي عبد القادر ، مختار الصحاح، طبعة دار المعارف، مصر .4

شرعين مسالك الاستدلال عند أهل السنة محمد براء ياسين ، معالم المت .5

  .ه1439دار السلف،  والجماعة،

ابه في كت التنظير المقاصدي عند المام محمد الطاهر ابن عاشور  محمد حسين، .6

 .م2005-ه1426مقاصد الشريعة، رسالة لنيل شهادة الدكتوراه

 . 4750مسلم، صحيح، كتاب البر و الصلة و الآداب، رقم الحديث .7

يب  ،  الوظيفة  المقاصدية:  مشروعيتها  وغايتها،  إسلامية  المعرفة،  معتز  الخط .8

 .م2007-ه1428/  48السنة  الثانية  عشرة،  ع

 ، ابن فارسمعجم مقاييس اللغة .9

 .الوظيفة  المقاصدية:  مشروعيتها  وغايتها .10

 

 

 

 



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

273 

 

 

 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية

Characteristics of the Maqasid-Based Jurisprudential Theory 

   Moulai Samira 1مولاي سميرة 

 mosa_0272@yahoo.fr )الجزائر(1كلية العلوم السلامية ، جامعة وهران 

 ملخص:

 في استنباط الأحكام  
ا

ا و متكاملا ا متوازنا ا فقهيا عَدُّ النظرية الفقهية المقاصدية منهجا
ُ
ت

عية، يجمع بين الأصالة والتجديد مما يساعد على تحقيق مقاصد الشريعة الشر 

السلامية في مختلف مجالات الحياة. فهي ليست مجرد نظرية تجريدية، بل هي أداة 

عملية للاجتهاد الشرعي، تسهم في بناء مجتمع إسلامي متوازن يحافظ على هويته، 

، و لقد جاءت هذه الدراسة شرعيةويواكب تطورات العصر بما يتوافق مع المبادئ ال

التي تميزت بها النظرية الفقهية المقاصدية و التي   جامعة لمجموعة من الخصائص 

 ومرونة في معالجة القضايا الفقهية المستجدةأهلتها لتكون 
ا

 .أكثر شمولا

ظهر م
ُ
موع النماذج والأمثلة المذكورة كيف أن النظرية الفقهية المقاصدية جكما ت

 د اجتهاد تقليدي، بل هي منهج متكامل يهدف إلى تحقيق مقاصد الشريعةليست مجر 

 حرج.ورفع ال الشريعة السلامية في تحقيق العدل والرحمة والتيسير تجسيدا لروح

  : النظرية ، الفقهية ، المقاصدية،  المصلحة، المفسدة ،الاجتهاد.  كلمات مفتاحية

Abstract:  

The Maqasid-based jurisprudential theory is a balanced and comprehensive 

approach to deriving Islamic legal rulings. It blends authenticity with renewal to 

fulfill the objectives of Islamic law in various aspects of life. Rather than being an 

abstract theory, it serves as a practical tool for ijtihad, helping societies maintain 

their identity while adapting to modern changes. This study highlights key 

mailto:mosa_0272@yahoo.fr


 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

274 

 

 

characteristics that make this theory more inclusive and flexible in addressing 

contemporary legal issues. 

It harmonizes religious texts with public interests while considering social and 

economic changes. Moving beyond traditional ijtihad, it offers an integrated 

methodology that upholds the objectives of Sharia. Through various models and 

examples, it promotes justice, mercy, facilitation, and the alleviation of hardship. 

Ultimately, it provides practical solutions that balance religious principles with 

societal needs. 

Keywords:. Maqasid-based jurisprudential theory - Islamic legal rulings -  Ijtihad  

- Sharia objectives   -Public interests . 

__________________________________________ 
 mosa_0272@yahoo.frيميل: ،  الإ مولاي سميرةالمؤلف المرسل:  1

 مقدمة: 

ا في الفقه السلامي، حيث تسعى إلى  ا فكريا تمثل النظرية الفقهية المقاصدية تطورا

ى تي تهدف إلتحقيق الانسجام بين الأحكام الشرعية ومقاصد الشريعة السلامية، ال

تحقيق المصالح ودرء المفاسد. ويقوم هذا المنهج على فهم النصوص الشرعية في ضوء 

مقاصدها العامة، وهو ما يمنح الفقه مرونة وفاعلية في الاستجابة للتغيرات الاجتماعية 

 .والسياسية والاقتصادية

برز ت في هذا الدراسة، سنناقش أهم خصائص النظرية الفقهية المقاصدية، والتي

 .أهميتها كمنهج اجتهادي يعزز صلاحية الشريعة لكل زمان ومكان



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

275 

 

 

ما هي الخصائص التي تميز النظرية الفقهية المقاصدية، وكيف  :إشكالية البحث

ا للقضايا مستوعبو تسهم في تطوير الاجتهاد الشرعي ليكون أكثر ملاءمة للواقع المعاصر 

 المستجدة .

 :أهداف البحث

 النظرية الفقهية المقاصدية ومكانتها  في الفقه السلامي التعرف  على مفهوم 

  التعرف علة الأسس التي تقوم عليها النظرية الفقهية المقاصدية. 

 معرفة الخصائص التي تميز هذه النظرية عن غيرها من المناهج الفقهية. 

  إبراز دورها و أهميتها في تطوير الجتهاد الفقهي لتحقيق مقاصد الشريعة

 .ية الاسلام

 . استكشاف تطبيقاتها في القضايا الفقهية المستجدة 

 

 تعريف النظرية الفقهية المقاصدية : .2

 واصطلاحًا1.2
ً
 .تعريف النظرية لغة

  :.تعريف النظرية في اللغة1.1.2

ـر(: حِـسُّ الـعَـيْـن، وتـقـول: نـظـرت إلـى كـذا وكـذا 
َ
ـظ جـاء فـي )لـسـان الـعـرب( قـولــه: ")الـنَّ

رَ، ، و مـنـه قـولــه تـعـالـى:  1ن نـظـر الـعـيـن ونـظـر الـقـلـب"مـ ـدَّ
َ
 ق

َ
ـيْـف

َ
ـتِـلَ ك

ُ
ـق
َ
ر ف ـدَّ

َ
ـرَ وَق

َّ
ـك
َ
ــهُ ف

َّ
"إِن

ـمَّ عَـبَـسَ وَبَـسَـرَ"
ُ
ـرَ. ث

َ
ـظ

َ
ـمَّ ن

ُ
رَ، ث ـدَّ

َ
 ق

َ
ـيْـف

َ
ـتِـلَ ك

ُ
ـمَّ ق

ُ
ـرَ (،و مـعـنـى: "22ـ  18)الـمـدثـر:  ث

َّ
ـك
َ
ــهُ ف

َّ
 إِن

ر ـدَّ
َ
ى؛ وقـولــه: "وَق ـرَوَّ

َ
ـرَ " أي: ت

َ
ـظ

َ
ـمَّ ن

ُ
يث ِ

ـرَو   .2" أي: أعـاد الـنـظـرة والـتَّ

                                           
، م(1997هـ /  1417(، )6دار صـادر ـ بـيـروت، )ط/انـظـر: ابـن مـنـظـور الفـريـقـي: لـسـان الـعـرب، 1

(14/191.) 
 (.7/157الـمـصـدر نـفـسـه، )2



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

276 

 

 

غة العربية 
 
ظرية" من خلال ما ورد في معاجم الل ع معاني مصطلح "الن  بعد تتب 

ـتــه يـحـمـل فـي دلالوالمدونات التراثية, وجدناه يعود لأصل صحيح واحد "نظر", وهذا الأخير 

  ـان هـي:مـع

 مُ :وهو الاستخدام الشائع عند العامة، كقوله تعالى :التأمل بالعين
ُ
ا بِك

َ
ن
ْ
رَق

َ
 ف
ْ
"وَإِذ

"
َ
رُون

ُ
ظ

ْ
ن
َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
َ
أ  وَ

َ
ا آلَ فِرْعَوْن

َ
ن
ْ
رَق

ْ
غ
َ
مْ وَأ

ُ
اك

َ
جَيْن

ْ
ن
َ
أ
َ
بَحْرَ ف

ْ
 .(، أي: ترون بأعينكم50)البقرة:  ال

 )وتِ :كما في قوله تعالى :التأمل والتدبر بالقلب )العقل
ُ
ك
َ
رُوا فِي مَل

ُ
ظ

ْ
مْ يَن

َ
وَل

َ
"أ

رْضِ"
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ  .(، أي: يتفكروا ويتأملوا185)الأعراف:  السَّ

 ناظِر"، أي: تتفاعل، ومنه )النظير(  :التفكير والتقدير والقياس
ُ
كما يُقال: "دُورُنا ت

 .بمعنى الِمثل والند  

ر
َ
سه منك :و عليه فالنظ ره وتقيُّ ، ونظر إلى الش يء أي أبصره الفكر في الش يء، تقدُّ

 .1 وتأمله بعينه، وفيه تدبرٌ و تفكر

ا ذلك  :والنظرية التي من النظر
ا
مصدر صناعي، وتجمع على: نظريات، فهي إذ

 2.المفهوم المشترك المجرد بين حقائق النظر المختلفة الدالة على ما تجتمع به من خصائص

 تعريف النظرية في الاصطلاح: . 2.1.2

 يفات مصطلح النظرية تبعا للفن الذي ينتمي إليه المصطلح، اختلفت تعر 

سقة تهدف إلى  فتعرف في عرف الفلاسفة
َّ
رات مت ف من تصو 

َّ
ها  تركيب عقلي مؤل بأن 

 3ربط النتائج بالمبادئ.

                                           

 (  .215/ 5صدر نفسه ، )الم 1 

 .201إبراهيم مصطفى و آخرون ، المعجم الوسيط:ص:  2 

 .477المصدر نفسه, ص -3 



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

277 

 

 

عطي فيُرادُ بها : أما عند علماء الاجتماع
ُ
منظومة من المقترحات العلمية التي ت

لة للموضوع
 
 1الذي تدرسه. مبادئ مفسرة ومحل

ولكن  لمصطلح "النظرية" دلالة خاصة في العلوم الشرعية، مثل الفقه والأصول 

 .والمقاصد

ي قوامه أركان وشرائط وأحكام عامة، يتصل 
 
فيُرادُ بها عند الفقهاء مفهوم كل

ن ن من كل  أولئك نظام تشريعي ملزم يشمل بأحكامه كل  ما  بموضوع عام معي  بحيث يتكو 

ق فيه د الجامع للقواعد 2مناط موضوعه" يتحق  ور المجر  ها التص  فها بأن  ، وهناك من عر 

ة الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية.  3العام 

التصور المجرد الجامع للقواعد ":هيجمال الدين عطية فالنظرية الفقهية حسب  

 4".العامة الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية

فت بأن ي مغرق في العموم، يربط بين مجموعة و أما عند الأصوليين فعُر 
 
ا حكم كل ه 

  5من الظواهر أو المعاني الأصولية، مفسرا أو جامعا لشتاتها.

تعني تلخيص المسائل في مقولة جامعة معبرة عن القضية الأم  وتدور حولها  فهي 

 6المسائل الفرعية لهذه القضية.

                                           

ة, دار لسان العرب, بيروت, ص -1  اط, معجم المصطلحات العلمية والفني   .675يوسف الخي 

ظريات الفقهية, مطبعة خالد ابن الوليد, دمشق,  -2   .140صم, 1982ه, 1402فتحي الدريني, الن 

 .9م, ص1987ه, 1407: 1جمال الدين عطية, التنظير الفقهي, مطبعة المدينة, ط -3 

 .204، صد ط  ( نحو تفعيل مقاصد الشريعة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق،4)

م, 2006ه, 1427: 1عبد الحميد البدران, نظرية التقعيد الأصولي, دار ابن حزم, بيروت, ط -5 

 .186ص

 .    107علي جمعة, الطريق إلى التراث السلامي, شركة نهضة مصر, القاهرة, ص -6 



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

278 

 

 

ظر  ظركثيرا ما يرد مرتبط عند المقاصديينفي حين أن الن   لمقاصديا ا بالاجتهاد فالن 

ظر في النوازل والمسائل فحصا وتشخيصا ومعالجة، في ضوء مقاصد الشريعة  يُرادُ به الن 

 1ومصالحها المعتبرة.

ر يقوم على أساس التسلسل  أما مصطلح النظرية المقاصدية فيُعَبَرُ به عن تصو 

ظر العقلي ومن الأسس الع تائج قدية للإسلام، وكذا النالفكري المنطقي الذي ينبع من الن 

 2الاستقرائية.

و نظرا للتكامل بين معنى النظرية الفقهية والمقاصدية لأن هذه الأخيرة تندرج فيها  

  النظريات الفقهية والقواعد معا, فضلا عن الأحكام الجزئية.

و انطلاقا من ذلك التكامل ارتأينا أن نجمعهما في مصطلح واحد و هو النظرية   

ا للقواعد العامة ة المقاصدية  لأن الفقهي ا جامعا ا مجردا النظرية عند الفقهاء تعني تصورا

التي تضبط الأحكام الجزئية، فيأتي دور المقاصديين ليعززوا ذلك  التصور بجعله أداة 

، فالمقاصديون  يضيفون إلى النظرية .لاستثمار الأحكام في تحقيق مقاصد الشريعة

ا تطب ا وظيفيا ا لمقاصد الشريعة جلبالفقهية بعدا ا  يقيا يجعلها وسيلة لضبط التشريع وفقا

 للمصالح و درءا للمفاسد و  الحرج.

 

  مفهوم النظرية الفقهية المقاصدية 2.2

ظرية الفقهية بالمقاصد حصلنا على النظرية الفقهية المقاصدية التي  إذا ما قرنا الن 

ها ذلك المنهج الفقهي الذي  وء يقوم على فهم الأحكام الشرعية في ضيمكن أن نقول عنها بأن 

                                           

معجم المصطلحات المقاصدية, إعداد مجموعة من الأساتذة, إشراف الريسوني, مؤسسة  -1 

 .1003م, ص2017ه, 1438: 1لندن, طالفرقان, 

:  4أحمد الريسوني, نظرية المقاصد عند الشاطبي, الدار العالمية للكتاب السلامي, الرياض, ط -2 

 .29-28م, 1995ه, 1416



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

279 

 

 

ا نحو جلب المصالح ودرء  مقاصد الشريعة السلامية، بحيث يكون الاجتهاد الفقهي موجها

المفاسد. وهي رؤية كلية تسعى إلى تحقيق الانسجام بين الجزئيات الفقهية والمقاصد الكلية 

 .ت الحياةللشريعة، مما يمنح الفقه مرونة وقدرة على الاستجابة لمستجدا

أن النظرية الفقهية المقاصدية ليست مجرد اجتهاد جزئي،  ومما سبق يتضح لنا       

ه الفقه السلامي نحو تحقيق مقاصده الأساسية ِ
 .بل هي إطار فكري شامل يُوج 

 

: تقوم هذه النظرية على  محموعة  مرتكزات النظرية الفقهية المقاصدية .1.3

 من الأسس و هي :

تعتمد النظرية على الاجتهاد الذي لا يقتصر على  : جتهاديالمنهج الفقهي الا  -

 .ظاهر النصوص، بل يتجاوزها إلى مقاصدها

تركز على فهم الأحكام الشرعية في سياقها المقاصدي  :البعد المقاصدي -

 .وليس فقط من خلال دلالتها اللفظية

ا في الاجتها :المصالح ودرء المفاسدجلب  - ا أساسيا ث د، بحيتعتبر المصالح محورا

 عن نتائجه وتأثيره على المجتمع
ا

 .لا يكون الحكم الشرعي معزولا

تمنح الفقه السلامي قدرة على التكيف مع المتغيرات من  :المرونة والتطور  -

 .خلال موازنة النصوص الشرعية مع المستجدات الواقعية

مر لا يتم التعامل مع الأحكام الشرعية كأوا :التناسق بين الجزئيات والكليات -

الأحكام  .ونواهٍ منعزلة، بل يتم تفسيرها ضمن نسق شامل يراعي المقاصد العامة للشريعة

شرع لذاتها، بل لتحقيق غايات معينة تتمثل في حفظ الضروريات )الدين، 
ُ
الشرعية لم ت

النفس، العقل، النسل، والمال( إضافة إلى تحقيق الحاجيات والتحسينيات التي تسهم في 

 .المصلحة العامة 



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

280 

 

 

وتعتمد هذه النظرية على قواعد أصولية وفقهية مثل الاستقراء، والمصلحة     

المرسلة، وسد الذرائع، والعرف، مع التركيز على فهم النصوص  الشرعية وفق سياقاتها  

ا للفكر المقاصدي   من القتصار على ظاهر النص. وهي تعد امتدادا
ا
المقالية والمقامية بدلا

 .بن عبد السلام، وابن عاشور وغيرهم اء كالمام الشاطبي، والعزالذي تجدد على يد علم

 

 أهمية النظرية الفقهية المقاصدية :. 2.3

 تسعى  النظرية الفقهية المقاصدية  إلى تحقيق ما يلي : 

 .منح الفقه السلامي قدرة على الاستمرارية والفاعلية في ظل تطور المجتمعات -

 .لشرعية وتجدد الفقه السلاميتحقيق التوازن بين ثبات النصوص ا -

ا يستوعب المستجدات الفقهية بطريقة تحقق العدل  - ا اجتهاديا توفير منهجا

 .والمصلحة العامة

 

 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية: .4

، يراعي    
ا

ا متكاملا ا فقهيا تتميز النظرية الفقهية المقاصدية بخصائص تجعلها إطارا

مح بتجديد الفقه السلامي وفق تطورات الزمان النصوص الشرعية ومقاصدها، ويس

ن كيف أن النظرية  :والمكان. وسنوضح فيما يلي هذه الخصائص بي 
ُ
مرفوقة بأمثلة ت

الفقهية المقاصدية ليست مجرد إطار نظري، بل لها تطبيقات عملية تساعد في حل 

  .مشكلات الحياة العصرية بمرونة وضوابط شرعية متينة

 

 ثيق بالنصوص الشرعيةلإرتباط الو .ا1.4



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

281 

 

 

ترتكز النظرية  الفقهية المقاصدية على النصوص الشرعية من القرآن الكريم   

ناقضها أو تستقل عنها، بل تستنبط الأحكام منها في ضوء مقاصد 
ُ
والسنة النبوية، فلا ت

:   و مثال ذلك .الشريعة، مما يضمن التوازن بين النصوص الجزئية والقواعد الكلية

ا في القرآن الكريم، لقوله تحريم الر  مَ جلَّ وعلا: "با جاء صريحا بَيْعَ وَحَرَّ
ْ
ُ ال

َّ
حَلَّ اللّ

َ
وَأ

بَا ِ
لكن بعض المعاملات المالية المستجدة مثل البطاقات الئتمانية ( 275")البقرة: الر 

والقروض البنكية تحتاج إلى اجتهاد مقاصدي لفهم كيفية تطبيق الحكم وفق مقاصد 

 .دفع الضرر عن المحتاجين مع ضبط المسألة بضوابط شرعيةالشريعة، مثل 

 

 . التركيز على تحقيق مقاصد الشريعة الإسلامية2.4

تركز النظرية المقاصدية على تحقيق المقاصد الكلية للشريعة السلامية ، والتي 

  :حددها العلماء في خمسة مقاصد رئيسية تشمل

 حفظ الدين 

 حفظ النفس 

 حفظ العقل 

 حفظ النسل 

 حفظ المال 

ا في الاجتهاد الفقهي، حيث يُنظر في مدى . ا أساسيا  وتعتبر هذه المقاصد معيارا

 و مثال ذلك :تحقيق الحكم الشرعي لهذه المقاصد أو تعارضه معها، 

إنما جاء تحقيقا لمقصد حفظ العقل،  فتحريم الخمر :تحريم الخمر والمخدرات 

أي مادة تؤدي إلى الضرار بالعقل مثل  وهو مقصد ضروري لاستقامة الحياة. لذلك، فإن

الخمر كالمخدرات الحديثة تأخذ نفس الحكم، حتى لو لم ترد في النصوص الشرعية 

 .بشكل صريح



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

282 

 

 

 والمصلحاة . التوازن بين النص الشرعي3.4 

النظرية المقاصدية لا تقتصر على التطبيق الحرفي للنصوص، بل تأخذ في الاعتبار 

في الشريعة. فإذا تعارض النص مع المصلحة، يُنظر في تفسير تحقيق المصالح المعتبرة 

في :عام المجاعة تجميد تطبيق حد السرقة فيومثال ذلك:  .النص بما يحقق الغاية منه

عهد الخليفة عمر بن الخطاب رض ي الله عنه، عندما أصابت المسلمين مجاعة شديدة، 

اعة ( قه في تلك الظروف  )المجأوقف تطبيق حد قطع اليد على المحتاجين، لأن  في تطبي

تعارض مع مقصد الشريعة في حفظ النفس، حيث إن السرقة في هذه الحالة لم تكن 

 .بدافع التعدي على ملك الغير، وإنما كانت للإبقاء على الحياة فالدافع كان  الضرورة

 

 . الانفتاح على العلوم الأخرى 4.4

تداخل بين علوم متعددة فالنظرية لقد قضايا اليوم قد شملها اليوم الكثير من ال

تستفيد من العلوم  صر على العلوم الشرعية وحدها، بلالفقهية المقاصدية لا تقت

ة ر في لاستنباط الأحكام، والنظ النسانية والاجتماعية والعلوم القانونية والعلوم الطبي 

يا المعاصرة ابحيث يمكنها ذلك التعامل مع القض قضية من خلال العلوم المتصلة بهاال كل

، يتم الاستفادة من أبحاث علماء البيئة في قضايا التلوث البيئي مثال ذلك: بوعي شامل.

لزم الشركات بتحقيق مقصدي 
ُ
لتحديد الضرر الناتج عن المصانع، ومن ثم إصدار فتوى ت

الاستفادة من علم النفس في فهم  كذلكو . حفظ النفس والمال عبر التقليل من التلوث

 .حكام المتعلقة بالأسرة، مثل الحضانة ورعاية الأطفالمقاصد الأ 

 

 :. الجمع بين أدلة النقل والعقل حيث لا تعارض5.4

تعتمد النظرية الفقهية المقاصدية على الاستدلال العقلي إلى جانب النصوص 

الشرعية، مما يسمح بتفسير الأحكام الشرعية بطريقة تحقق مقاصدها. وهذا ما يظهر 



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

283 

 

 

علماء للأدلة الشرعية مثل القياس، والاستحسان، وسد الذرائع، والمصلحة في استخدام ال

 .المرسلة، وكلها تهدف إلى تحقيق المقاصد العليا للشريعة

ا و مثال ذلك :
ً
م  :تحريم التدخين حديث لم يرد نص صريح في القرآن أو السنة يحر 

ضر اصدي، حيث إنه يالتدخين، ولكن العلماء أفتوا بتحريمه بناءا على الاستدلال المق

بالصحة )حفظ النفس(، ويهدر المال )حفظ المال(، وبالتالي فهو يتعارض مع مقاصد 

 .الشريعة

 

 . المرونة والتجديد في الاجتهاد 6.4

من أبرز خصائص النظرية الفقهية المقاصدية المرونة في التعامل مع الأحكام 

لا تتقيد بظاهر النصوص  الشرعية و قدرتها على التكيف مع تطورات العصر، فهي،

فقط، بل تراعي مقاصدها وروحها، كما لا تنظر إلى الأحكام الشرعية كنصوص جامدة،  

وإنما يتم توجيهها بما يحقق مقاصد الشريعة مما يتيح للفقهاء تقديم حلول شرعية 

للقضايا المستجدة رفعا للحرج عن الناس و مواكبة لتطورات العصر ،  على أن يتم ذلك 

في ظل  :مثال ذلك :التعامل مع البنوك الإسلامية.ضوابط شرعية واضحةوفق 

التطورات الاقتصادية الحديثة، ظهرت الحاجة إلى نظام مالي إسلامي يحقق مقاصد 

الشريعة في تحريم الربا، مع توفير بدائل للمعاملات المالية التقليدية. وهنا، ظهر الاجتهاد 

اربة التي تعتمد على صيغ تمويلية مثل المرابحة والمض الفقهي في إنشاء البنوك السلامية،

والجارة، والتي تحقق مقاصد الشريعة في تحريم الظلم والاستغلال، دون الضرار 

 .بالمصلحة العامة

 

 . الاعتماد على الاجتهاد الجماعي7.4



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

284 

 

 

 المطلق المجتهد درجة لبلوغ الموضوعة الشروط تحقق فيه أن شك لا إن  مما

، العلماء يكمل الجماعي الاجتهاد ففي هذا، لذلك في عصرنا لالمنا صعبة
ا
 بعضهم بعضا

  .1المطلق المجتهد مستوى  في ويكونوا بمجموعهم

 من الاجتهاد الفردي، 
ا

لهذا تدعو النظرية المقاصدية إلى الاجتهاد الجماعي بدلا

 في القضايا الكبرى التي تتطلب دراسة متأنية لمقاصد الشريعة وتطبيق
ا
تها العملية، اخاصة

إصدار مجامع الفقه  :و مثال ذلك.مما يقلل من الأخطاء ويحقق الاستقرار الفقهي

ا عن  السلامي فتوى حول زراعة الأعضاء بعد دراسة علمية وشرعية جماعية، عوضا

ا عن إدراك أبعاد القضية  .اجتهاد فردي قد يكون قاصرا

 

 ية . التكامل بين الأحكام الجزئية والمقاصد الكل8.4

تجمع النظرية الفقهية المقاصدية بين التمسك بالنصوص الشرعية من جهة، 

والنظر في المصالح المعتبرة من جهة أخرى. فلا يكون الاجتهاد مجرد تطبيق حرفي 

ا يراعي الأبعاد المقاصدية التي وضعتها الشريعة لحفظ  ا واعيا للنصوص، بل يكون اجتهادا

 .الضروريات والحاجيات والتحسينيات

حيث يتم ب والمقاصد الكلية، فهذه النظرية تقوم على التكامل بين الأحكام الجزئية

 تفسير الأحكام الفرعية في ضوء المبادئ العامة للشريعة السلامية .

أباحت التعدد،  فالشريعة السلامية :اشتراط العدل في تعدد الزوجات مثال ذلك

قصد الشرعي هو تحقيق العدل لكن مع شرط تحقيق العدل بين الزوجات، لأن الم

ا على تحقيق العدل، فإن التعدد يصبح  والاستقرار الأسري. لذلك، إذا لم يكن الرجل قادرا

ا في حقه، بناءا على القاعدة المقاصدية    " . لا ضرر ولا ضرار "ممنوعا

                                           
 27الجتهاد الجماعي ، شعبان إسماعيل ،  مكتبة العلم واليمان، القاهرة ،ص: 1



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

285 

 

 

 . الجمع بين الثوابت والمتغيرات 9.4

لا  ين الثوابت الشرعية التيتعمل النظرية الفقهية المقاصدية على التوفيق ب 

ا وفق المقاصد. فالأحكام القطعية ثابتة،  ا جديدا تتغير، وبين المتغيرات التي تستدعي اجتهادا

 .بينما الأحكام الاجتهادية قابلة للتطوير وفق المصلحة الشرعية

 ثبوت حد السرقة في الشريعة كعقوبة، لكنه قد لا يُطبق في ظروف  ومثال ذلك  

 لظروف الناس و أوقات ا 
ا
لمجاعة، كما فعل عمر بن الخطاب رض ي الله عنه مراعاة

ا للمفسدة  .ودرءا

 

 .التوازن بين المصالح والمفاسد10.4

تسعى النظرية الفقهية المقاصدية إلى تحقيق المصالح الراجحة ودفع المفاسد 

 إلى قاعدة 
ا
ففي ،  عند التعارض "درء المفاسد مقدم على جلب المصالح"الكبرى، مستندة

 تدرأ المفاسد فحينها الراجحة، والمفاسد المرجوحة، المصالح فيها تتزاحم  التي الحالة

 والتحصيل الدرء تعذر وإنيقول العز  بن عبد السلام "...المصالح،  جلب على وتقدم

:"  وجل عز لقوله المصلحة، بفوات نبالي ولا درأنا المفسدة، من أعظم وكانت المفسدة

 
َ
ك

َ
ون

ُ
ل
َ
مٌ  عَنِ  يَسْأ

ْ
لْ فِيهِمَا إِث

ُ
يْسِرِ ق

َ ْ
مْرِ وَالم

َ
خ
ْ
بَرُ مِنْ  ال

ْ
ك
َ
مُهُمَا أ

ْ
إِث اسِ وَ

َّ
افِعُ لِلن

َ
بِيرٌ وَمَن

َ
ك

عِهِمَا
ْ
ف
َ
 كانت وإن  ...منفعتهما من مفسدتهما أكبر لأن (،فحر  مهما219البقرة:  ") ن

 المصالح استوت التزام المفسدة، وإن مع المصلحة حصلنا المفسدة، من أعظم المصلحة

 يتوقف وقد بينهما، يتخير فقد والمفاسد

ا في تطبيق الأحكام1فيهما "   ا وواقعيا ا عقلانيا  ذلك:مثال .مما يمنحها بعدا

                                           

 بيروت طبعة، بدون  الأنام، مصالح في الأحكام عدقوا   (1991 )الدين عز السلام، عبد ابن1 

 .9 ص ،1 ج القرى، أم ودار العلمية الكتب دار والقاهرة،



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

286 

 

 

 الجنين أن الزوجان يعلم بعدما ذلك أنه و صورةالمشوه : الجنين إجهاض   

 هافي الحكم فاختلف الفقهاء على المسألة هذه عُرضت وقد بإجهاضه، يقومان مشوه

 يجوز  لا أنه السلامي الفقهي المجمع قرره ومما:الحمل، ومدة التشوه درجة حسب

 صدر إذا إلا مشوها، كان ولو يوما وعشرين مائة حمله مدة بلغت الذي الجنين إسقاط

 حياة خطرا على يشكل الجنين بقاء أن يفيد المتخصصين الأطباء لدن من طبي تقرير

،  أخف ارتكاب السلامية الشريعة مبادئ من لأن ذلكو  لا، أم مشوها كان سواء الأم 

 بعد الجنين أن النازلة بهذه المصالح جلب من أولى المفاسد درء قاعدة .وعلاقة1الضررين

 أن معلوم هو عليها، ومما الحفاظ يجب معصومة روحا بات قد فيه الروح نفخت أن

 الشريعة السلامية. مقاصد من النفس حفظ

 

 والاجتهاد نحو المصلحاة العامة . توجيه الفتوى 11.4

بُنيت الشريعة السلامية على أساس  تحقيق مصالح العباد في الدنيا والآخرة ورفع 

عنى بالنظر في آثار الأحكام على المجتمع ككل الحرج عنهم،  و 
ُ
النظرية الفقهية المقاصدية ت

همة في تحقيقا للمصلحة العامة وليس فقط المصلحة الفردية، مما يجعلها أداة م

  ومثال ذلك: .السياسة الشرعية وإدارة شؤون الدولة السلامية

 

ا تنظيم المرور بإشارات ضوئية ، رغم أنه لم يُذكر في النصوص، لكنه واجب شرعا

 .لأنه يحقق مقصدي حفظ النفس والنظام العام

 

                                           

 الفقهي ،قرارات المجمع)م 2004- م ( 1988السلامي، الفقهي المجمع السلامي، العالم رابطة1  

 .277ص عشر، الثانية دورته المكرمة، في بمكة



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

287 

 

 

 . مراعاة تغير الزمان والمكان12.4

ار تغير الزمان والمكان  كتغير تأخذ النظرية  الفقهية المقاصدية بعين الاعتب

العادات والتقاليد والظروف الاجتماعية والاقتصادية و غيرها ، إذ قد تختلف الأحكام 

الاجتهادية باختلاف البيئات والزمن والظروف والسياقات الاجتماعية والاقتصادية. 

لعامة، ا فالمقاصد تمنح الفقهاء إمكانية إعادة النظر في بعض الأحكام لتحقيق المصلحة

ا للواقع المتغير   : مثال ذلك.وفقا

 

لما روى عن  1: فالأصل عدم جواز هتك حرمة الميت لأمر موهومتشريح جثث الموتى

ت كسر عظم الميأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :"  -رض ى الله عنها  –عائشة 

من  را لما يؤول إليه، لكن أجاز الفقهاء المعاصرون تشريح جثث الموتى؛ نظ2 ككسره حيّا"

والتحقق من   3كشف الجريمة، لمصلحتهم، ومصلحة ورثتهم، ومصلحة أمن الجماعة

 4. المجرمين، والكشف عن الأمراض السارية، وحفظ الأمة من الأوبئة و الأمراض الخطيرة

 

 . التيسير ورفع الحارج13.4

                                           

 411/ 2المغني، ابن قدامة ، 1 

أخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الجنائز، باب في النهي عن كسر عظام الميت، ح   2 

وأبو داود في   سننه، واللفظ له، كتاب الجنائز، باب في الحفار يجد العظم، هل  –(1616رقم)

 3207ينتكب ذلك المكان ح رقم  

3  بعنوان ) التشريحمجلة مجمع الفقه السلامي، التابع لمنظمة المؤتمر السلامي بجدة،  

،إعداد بكر بن عبد الله أبوزيد، رئيس مجلس  4/99الجثماني والنقل والتعويض النساني (، 

 مجمع الفقه السلامي

 1/309اعتبار مآلات الأفعال وأثرها الفقهي، د. وليد بن علي الحسين،  4



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

288 

 

 

، لأن  دين لناستنبني  النظرية  الفقهية المقاصدية على التيسير ورفع الحرج عن ا

مْ فِي ا"  الله تعالى يسر وسمح، ليس فيه حرج ولا ضيق لقوله تعالى:
ُ
يْك

َ
ينِ وَمَا جَعَلَ عَل لدِّ

عُسْرَ" :"قوله تعالىو   ،(78)الحج:مِنْ حَرَجٍ"
ْ
مُ ال

ُ
 يُرِيدُ بِك

َ
يُسْرَ وَلا

ْ
مُ ال

ُ
ُ بِك )البقرة:   يُرِيدُ اللََّّ

فق هذا المنهج يسعى إلى تخفيف المشقة وإزالة (، ولذلك، فإن الجتهاد الفقهي و 185

الرخص الشرعية في :مثال ذلك  الضرر، بما ينسجم مع مقاصد الشريعة السمحة،

صت للمريض والمسافر القصر والجمع في :الصلاة والصيام
 
فالشريعة  السلامية رخ

ا لمقصد التيسير وعدم المشقة  .الصلاة، والفطار في رمضان، لأن في ذلك تحقيقا

 

اقب14.4   .  النظر إلى المآلات والعو

تقوم النظرة المفقهية المقاصدية على النظر إلى المآلات والمراد بذلك هو ملاحظة ما 

يرجع إليه الفعل بعد وقوعه، وما يترتب عليه، وآثاره الناتجة منه، فيأخذ الفعل بهذا 

ا يتفق مع ما يرجع إليه ويؤول إليه ذلك الفعل، سواء  1قصده الفاعل أم لا. النظر حكما

تحريم بيع السلاح في زمن الفتنة، رغم جواز بيعه في الأصل، لأن مآله سيكون  مثال ذلك:

ا على المجتمع  .ضررا

 خاتمة: .5

 في الفقه السلامي 
ا

ا علميا اجتهاديا متكاملا عَدُّ النظرية الفقهية المقاصدية منهجا
ُ
ت

ق في استنباط الأحكام الشرعية، وتحقيجمع بين النصوص الشرعية والمصالح الحقيقية 

التوازن بين الثبات والتجديد حيث تعتمد على تحقيق مقاصد الشريعة السلامية، وهي 

المصالح الكبرى التي أرادها الشارع الحكيم في التشريع. كما تمنح الفقه السلامي القدرة 

                                           
اعدة سد الذرائع ( ق381( نظرية المقاصد عن الشاطبي )228. ينظر: أصول الفقه لأبي زهرة )1

 (.212 – 211وأثرها في الفقه السلامي )



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

289 

 

 

ا أكثر ينا سلفا تجعلهعلى التجدد والاستمرارية. ومن خلال ما تتميز به من خصائص كما رأ

 ومرونة في معالجة القضايا الفقهية المستجدة ، يتضح أنها منهج يعزز الفاعلية 
ا

شمولا

إثبات و  و في هذا التطبيقية للشريعة السلامية ، مما يجعلها صالحة لكل زمان ومكان، 

تطور  ةتأكيد حيوية و فاعلية الفقه السلامي ، و إثبات إمكانية العطاء الفقهي لمواكب

المسيرة العلمي ، و تعزيز الثقة في الفقه السلامي في دفع الهجمات الجائرة و الكاذبة مما 

: ج من طرف المستشرقين حول التشريع السلامي و بمكننا ان نقول في الختام أن   يُروَّ

 تمتاز النظرية الفقهية المقاصدية بالشمولية والمرونة في استنباط الأحكام الشرعية. 

 هذا المنهج في تحقيق مقاصد الشريعة السلامية من خلال التوفيق بين  يساهم

 .النصوص الشرعية والمصالح الكلية

  يساهم الفهم المقاصدي للأحكام في تطوير الاجتهاد الفقهي لمواكبة المستجدات

 .وتحقيق التيسير ورفع الحرج عن الناس في كل زمان و مكان 

 . قائمة المراجع:6

 . مكتبة العلم واليمان،  القاهرة شعبان إسماعيل ، الجتهاد الجماعي ،  .1

 أصول الفقه،  أبو زهرة ، دار الفكر العربي . .2

: ط دار التدمرية،اعتبار مآلات الأفعال وأثرها الفقهي، د. وليد بن علي الحسين،  .3

(1429-2009.) 

 م.1987ه، 1407: 1التنظير الفقهي، جمال الدين عطية، مطبعة المدينة، ط .4

 الطريق إلى التراث السلامي، علي جمعة، شركة نهضة مصر، القاهرة.     .5

قاعدة سد الذرائع وأثرها في الفقه السلامي، محمد حميد عثمان، دار الحديث  .6

1996. 

 بدون  ، (1991 )  الدين عز السلام، عبد الأنام، ابن مصالح في الأحكام قواعد .7

 القرى. أم ودار العلمية بالكت دار والقاهرة، بيروت طبعة،



 خصائص النظرية الفقهية المقاصدية
 

 

290 

 

 

 .م( -هـ  1417(، )6دار صـادر ـ بـيـروت، )ط/لـسـان الـعـرب، ابـن مـنـظـور الفـريـقـي،  .8

مجلة مجمع الفقه السلامي، التابع لمنظمة المؤتمر السلامي بجدة، بعنوان ) التشريح  .9

 أبوزيد، رئيس ،إعداد بكر بن عبد الله 4/99الجثماني  والنقل والتعويض النساني (، 

 مجلس مجمع الفقه السلامي.

 ،قرارات المجمع)م -2004 م ( 1988السلامي العالم رابطة  السلامي، الفقهي المجمع .10

 عشر. الثانية دورته المكرمة، في بمكة الفقهي

اط، دار لسان العرب، بيروت. .11 ة ، يوسف الخي   معجم المصطلحات العلمية والفني 

ة، إعداد مجموعة من الأساتذة، إشراف الريسوني، معجم المصطلحات المقاصدي .12

 م.2017-ه1438: 1مؤسسة الفرقان، لندن, ط

 نخبة من اللغويين ، مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، دار الدعوة . المعجم الوسيط ،  .13

، المملكة العربية السعودية -، دار عالم الكتب للطباعة ، الرياض  المغني، ابن قدامة  .14

 م1997 -هـ  1417ثة، الطبعة: الثال

 .د ط  نحو تفعيل مقاصد الشريعة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، .15

ظريات الفقهية،  فتحي الدريني، مطبعة خالد ابن الوليد، دمشق، .16  م.1982 -ه1402الن 

 -ه1427: 1عبد الحميد البدران، دار ابن حزم، بيروت، ط نظرية التقعيد الأصولي، .17

 م.2006



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

291 

 

 

 منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه

The method of jurisprudential theorizing, its advantages and 

disadvantages 

 Prof. KETTAB Haiat    1حياة كتاب د..أ

 msila.dz-haiat.kettab@univجامعة المسيلة ،  الاجتماعية،و سانية كلية العلوم الن 

 ملخص:

ناولها العلماء تهدف هذه الدراسة إلى ابراز مسألة من أهم المسائل التي ت

و أهل  ء، و المتعلقة بمنهج التنظير الفقهي، حيث تناولها الفقهاالمعاصرون بالبحث

ا التي تعرفه الاختصاص بالدراسة والتحليل نظرا لاعتبارها من القضايا المهمة

، خصوصا في زمن كثرت فيه التآليف وتشعبت و اختلفت فيه المجتمعات المعاصرة

الاقوال و الآراء ، بالضافة الى الحاجة الملحة التي تدعو إلى التجديد في مجال الدراسات 

 الفقهية .

لتنظير الفقهي كغيره من المناهج العلمية يقوم على أسس واضحة لا يخرج ومنهج ا    

و  بالضافة الى بعض العيوب ، له مزاياه الخاصة ،عن إطار البحث في الفقه الاسلامي

النقائص التي من الضروري التطرق اليها ،حتى يتسنى الوصول الى التنظير الفقهي 

 الصحيح.  

 لفقهي، منهج ،مزايا ، عيوب.: التنظير االكلمات المفتاحية

Abstract: 

         This study aims to highlight one of the most important issues that 

contemporary scholars have researched, and related to the method of 

jurisprudential theorization, as it has been studied and analyzed by jurists and 

mailto:haiat.kettab@univ-msila.dz


  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

292 

 

 

specialists due to its being considered one of the important issues known to 

contemporary societies, especially in a time when writings have proliferated and 

opinions have differed, in addition to the urgent need for renewal in the field of 

jurisprudential studies. The method of jurisprudential theorization, like other 

scientific methods, is based on clear foundations that do not go beyond the 

framework of research in Islamic jurisprudence. It has its own advantages, in 

addition to some defects and shortcomings that must be addressed, in order to 

reach the correct jurisprudential theorization. 

Keywords: jurisprudential theorization, method, advantages, disadvantages. 

__________________________________________ 

 msila.dz-haiat.kettab@univيميل: الإ  ، حياة كتاب المؤلف المرسل:  1

 

 مقدمة:-1

من أهم المسائل التي تناولها العلماء المعاصرون تعتبر مسألة التنظير الفقهي 

بالبحث و الدراسة و التعمق فيها بالتأليف و الضافات في هذا المجال ، باعتبار التنظير 

قضايا المطروحة لتجديد الفقه الاسلامي و الخروج به من دائرة المؤلفات الفقهي من أهم ال

و المدونات ، خصوصا  ونحن في زمن كثرت فيه التآليف وتشعبت،  و اختلفت فيه الاقوال 

و الآراء ، فأصبح من الضروري بما كان إيجاد طرق و مناهج ووسائل بديلة تسهل على 

مق في مجال الدراسات الفقهية ،من خلال اتباع الباحثين و طلبة العلم البحث و التع

منهج التنظير الفقهي وذلك بصياغة مختلف أبواب الفقه الاسلامي  في نظريات فقهية 

 جامعة مصوغة صياغة محكمة.

mailto:haiat.kettab@univ-msila.dz


  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

293 

 

 

ولعل منهج التنظير الفقهي كغيره من المناهج العلمية يقوم على أسس واضحة ،  ولا         

الاسلامي ، له مزاياه الخاصة ،بالضافة الى بعض العيوب يخرج عن إطار البحث في الفقه 

و النقائص التي من الضروري التطرق اليها ،حتى يتسنى الوصول الى التنظير الفقهي 

 الصحيح.  

 وانطلاقا مما سبق يمكن تحديد اشكالية البحث على النحو التالي:       

حوث الفقهية ؟ ماهي أهم ما أهمية منهج التنظير الفقهي في مجال الدراسات والب

 خصائص ومزايا هذا المنهج؟ وماهي أبرز عيوب منهج التنظير الفقهي؟

أما منهجية البحث فاتبعت فيها المنهج الوصفي التحليلي ، بالوصف والتعريف بأهم 

 المصطلحات، بالضافة إلى تحليل الآراء للوصول إلى أهم النتائج.

 فكان البحث وفق الخطة التالية:

 مقدمة

التعريف بمنهج التنظير الفقهي، وتناولت فيه تعريف المنهج، النظرية الفقهية وتعريف -

 منهج التنظير الفقهي.

أسس منهج التنظير الفقهي، واحتوى على استقراء النصوص، التحليل العلمي للنصوص -

 والاستنباط.

 مزايا منهج التنظير الفقهي، وتناولت فيه أهم المزايا و الخصائص. -

 وب منهج التنظير الفقهي، وتضمن أهم عيوب و نقائص هذا المنهج.عي-

 وختمته بخاتمة تضمنت أهم نتائج البحث.

 

 التعريف بمنهج التنظير الفقهي: -2

 تعريف المنهج:  -2-1



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

294 

 

 

يعرف المنهج في البحوث العلميــة بــأنــه: "فن التنظيم الصــــــــــــحيح لســــــــــــلســــــــــــلــة الأفكــار        

الحقيقة حين نكون بها جاهلين، وإما من أجل البرهنة  العديدة ، إما من أجل الكشف عن

 .  (1)عليها للآخرين حين نكون بها عارفين" 

ويقول عنــه الــدكتور عبــد الوهــاب أبو ســــــــــــليمــان : "وبمفهوم أشــــــــــــمــل ينتظم مراحــل         

عـديـدة ، تبـدأ بجمع المـادة، و طريقـة اختيـارهـا و تصــــــــــــنيفهـا ،وتبويبهـا تبويبـا منســــــــــــجمـا في 

طقي، مع اســـــتقراء كمي و تحليل نوعي ، للتوصـــــل الى النتائج المرجوة و النهاية تســـــلســـــل من

 (2)المطلوبة"

 تعريف النظرية الفقهية: -2-2

"النظرية الفقهية هي عبارة عن موضوعات فقهية لها أركان وشروط وتجمع بينها         

نظرية الثبات ، فمثلا: (3)روابط فقهية تجمعها وحدة موضوعية تحكم عناصرها جميعا" 

ة عناصر، حقيقة الثبات، الشهادة، شروط  ف من عد 
 
في الفقه الجنائي السلامي، تتأل

الشهادة، كيفية الشهادة، الرجوع عن الشهادة، مسؤولية الشاهد، القرار، القرائن، 

الخبرة، معلومات القاض ي، الكتابة، اليمين، القسامة، اللعان، فكل  عنصر من عناصر 

 .(4)ة تندرج تحته فصول، والرابط بينها علاقة فقهية خاصةهذه النظري

ويقول عنها الدكتور يعقوب الباحسين عن النظريات الفقهية : " ...و منها ما هي ذات نطاق 

ضيق ، و تتناول موضوعا خاصا من موضوعات الفقه ، تبحثه ، كما بحثته كتب الفقه ، 

                                           

 . 12،ص1981( خضر عبد الفتاح ، أزمة البحث العلمي في العالم العربي، الرياض، 1)

( عبد الوهاب أبو سليمان ، منهج البحث في الفقه الاسلامي خصائصه و نقائصه، دار ابن 2)

 .15م، ص 1996، 1حزم، بيروت ، ط

 . 11م، ص1996سماعيل ، القواعد الفقهية بين الاصالة و التوجيه ، دار المنار،( محمد بكر ا3)

 ( المرجع نفسه.4)



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

295 

 

 

ظرية الغصب و نظرية القسامة و غير و لكن بترتيب و تنظيم آخر، كنظرية الضمان و ن

ذلك و هي في مثل هذا النطاق لا تختلف عن بحثها في كتب الفقه السلامي ، إلا بإطلاق 

اسم نظرية عليها ، و إلا بترتيب و تنظيم المعلومات الفقهية ، فهي تمثل طائفة من الأحكام 

 (1)الفقهية المنظمة لهذه المعاملات أو الأحكام" . 

 ف منهج التنظير الفقهي:تعري -2-3

د الجامع للقواعد العامة         ر المجر  عرفه الدكتور جمال الدين عطية بقوله : "التصو 

 .(2)الضابطة للأحكام الفرعية الجزئية"

ر يقوم بالذهن، سواء استنبط بالتسلسل الفكري المنطقي، أم استمد من         وهو تصو 

ص استقراء الأحكام الفرعية الجزئية، و 
 
ر بالتجريد، إذ يحاول أن يتخل صف هذا التصو  يت 

ر جا من الواقع التطبيقي لينفذ إلى ما وراءه من فكرة تحكم هذا الواقع مع كما أنه تصو 

 .(3)يحاول أن يحيط بجميع جوانب الموضوع، ويبحث كافة مستوياته وأبعاده

 أسس منهج التنظير الفقهي: -3

 (4) تلاتة:يقوم منهج التنظير الفقهي على أسس 

وذلك من خلال استقراء النصوص المتصلة بالموضوع استقراء : استقراء النصوص -3-1

تاما ،سواء كانت نفيا أو اثباتا ،عامة أو خاصة ،مطلقة أو مقيدة ، ثم تصنيفها و ترتيبها 

                                           

 .150م، ص1998( يعقوب الباحسين ، القواعد الفقهية ، مكتبة الرشد، الرياض 1)

( جمال الدين عطية ، نحو تفعيل مقاصد الشريعة  ، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، 2)

 .204م ، ص2001دمشق،

 ( المرجع نفسه.3)

-16( عبد الوهاب أبو سليمان ، منهج البحث في الفقه الاسلامي خصائصه و نقائصه، ص)4)

17..) 



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

296 

 

 

حسبما ما يقتضيه التحليل العلمي ، وهذا الآن أصبح أمرا ميسورا  نظرا للتطور العلمي 

 لوجي الذي يعرفه البحث العلمي.والتكنو 

التحليل هو عملية عقلية في جوهرها ، وهو ينحصر في التحليل العلمي للنصوص: -3-2

 عناصره بعضه عن بعض، حتى يمكن ادراكه ادراكا واضحا، عزل صفات الش يء، أو

والتحليل العلمي لأدلة البحث الفقهي ، تكون بتمييز الأدلة بين القوي و الضعيف منها، 

 الضافة الى بيان معانيها وما يندرج تحتها من صور.ب

وهو يمثل الغاية المقصودة من العملية الفقهية التي يتوصل فيها الى الاستنباط:  -3-3

أحكام جزئية، أو قواعد كلية ، ولا يكون الاستنباط صحيحا إلا إذا كان الاستقراء وتحليل 

 (1)النصوص يسيران وفق اتجاه علمي صحيح.  

 زايا منهج التنظير الفقهي:م -4

يعتبر منهج  التنظير الفقهي  كغيره من المناهج له مزاياه و خصائصه يمكن إدراجها          

 فيما يلي:

*الابداع من حيث جعل مختلف أبواب الفقه الاسلامي في عبارات مصوغة صياغة 

 د الوهابمحكمة عبارة عن نظريات فقهية تحكمها وحدة موضوعية ، يقول الدكتور عب

أبو سليمان: "ويستشهد لهذا بعلوم الأشباه و النظائر و الفروق و القواعد الفقهية ، 

وغيرها المشتقة و المستخرجة أساسا من علم الفقه، كانت جزئيات فقهية متناثرة، 

 (2)فأصبحت علوما مستقلة بمباحثها وقواعدها ."  

                                           

 ( المرجع نفسه.1)

 .84( عبد الوهاب أبو سليمان، منهج البحث في الفقه الاسلامي ، ص 2)



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

297 

 

 

تاب و السنة ،منطوقا أ مفهوما، نصا *الاعتماد  على الادلة الشرعية ، والتي أساسها الك

 (1)استنباطا، فهما أصلا التشريع الاسلامي و قوامه ، و محور أحكامه.  وأ

*تحقيق التيسير لطلبة العلم الشرعي في التحصيل المعرفي في مجال الفقه الاسلامي 

 وتكوين الملكة الفقهية لديهم. 

قهيا قضاة الذين لم يتكونوا تكوينا فالتسهيل على الباحثين في الدراسات الشرعية و ال *

بالرجوع إلى النظريات ، يقول د.عطية : " إن البحث عن النظريات الفقهية ليس من 

السهولة بالصورة التي نبحث بها عن الأحكام الفرعية للمسائل الفقهية ، فكتب الفقه 

ناثرة لنظريات متزاخرة بأحكام الفروع ، و قلما جد فيها بحوثا عن نظريات فقهية ، إذ إن ا

 .(3)بين العديد من المصنفات ، و هي بحاجة إلى اكتشاف و تجميع و ترتيب

إعطاء نسق نظري و إطار عام لمختلف ابواب الفقه في مجال معين ضمن الخطوط و  * 

 .الضوابط و المقاييس العامة للشريعة السلامية

 على الدارس مراجعتها ،*جمع شتات و جزئيات و مفردات المسائل الفقهية بحيث يسهل 

إذ إن هذه الجزئيات متناثرة في مصادر الفقه السلامي و مدوناته الكبرى، مما جعل 

  الوقوف عليها و الرجوع إليها أمرا صعبا يحتاج الكثير من الوقت و الجهد.

تأكيد حيوية و فاعلية الفقه السلامي ، و إثبات إمكانية العطاء الفقهي لمواكبة التطور - 

 و تعزيز ، 

                                           

 .86( المرجع نفسه، ص 1)

و مناهج الدراسة المقارنة بينها و بين  انظر: محاضرات حول أهمية النظريات الفقهية–( 3)

، النظريات الفقهية جامعة أم القرى  ،انظر الموقع  1جامعة وهران النظريات القانونية،

  :https://drive.uqu.edu.sa/_/shreeahm/files الالكتروني

 



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

298 

 

 

الثقة في الفقه السلامي في دفع الهجمات الجائرة والكاذبة مما يروج من طرف المستشرقين 

 (4) حول التشريع السلامي.

*مقارنة ما توصل إليه الفقه السلامي مع فقه القوانين الوضعية في البلاد العربية و 

ي مجالات ي التقنين الوضعي فالسلامية ، و بيان مكانة الفقه و التشريع السلامي و أثره ف

 .(1)المعاملات المالية و الأحوال الشخصية و غيرها

*اثبات دعاوى التجديد في الفقه الاسلامي ، من خلال اتباع مناهج جديدة منها منهج 

 التنظير  الفقهي. 

* تكوين الملكة الفقهية القادرة على استنباط و استخراج الأحكام من أدلتها و التدريب على 

 . (2)لتفريع الفقهي ا

 عيوب منهج التنظير الفقهي:-5

 لمنهج التنظير الفقهي بعض العيوب و النقائص والتي يمكن ادراجها فيما يلي: 

محاولة إدخال النظرة الفقهية في الكتابات القانونية ، كان لها الأثر الواضح في التداخل  -*

 ر .بين علمي الفقه و القانون ، من حيث التأثير و التأث

* أن هذا المنهج يركز على الدراسات القانونية ، و الكتابات الفقهية من خلال النظر 

 القانوني و هذا قد تغييب فيه رؤية الشرع و سيطرة الجانب القانوني . 

                                           

 نفسها.السابقة المراجع  –( 4)

قبلي بن هنى ، التعريف  ، 1هرانمحاضرات حول أهمية النظريات الفقهية، جامعة و  انظر:– 1

،  1، العدد  1بالنظريات الفقهية و أهمية دراستها ، مجلة الدراسات الفقهية والقضائية ، م

 . 49، جامعة الأغواط ، ص 2015ديسمبر 

 المراجع نفسها. – 2



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

299 

 

 

* الاعتماد على الكتابات الفقهية المجردة ، و ذلك وفق صياغة النظريات الفقهية بعيدا 

 .(3) عن الدراسة القانونية .

 خاتمة:

لصنا خ "منهج التنظير الفقهي ، مزاياه و عيوبه" :بعد البحث في الموضوع الموسوم بـ         

 إلى جملة من النتائج نذكر أهمها:

* المنهج هو فن التنظيم الصحيح لسلسلة الأفكار ، إما من أجل الكشف عن حقيقتها أو 

 البرهنة عليها 

ات فقهية ،تندرج ضمن وحدة موضوعية النظرية الفقهية هي عبارة عن موضوع *

 واحدة.

د الجامع للقواعد العامة الضابطة للأحكام  ر المجر  *منهج التنظير الفقهي هو التصو 

 الفرعية الجزئية.

 *من مزايا منهج التنظير الفقهي:

الابداع من حيث جعل مختلف أبواب الفقه الاسلامي في عبارات مصوغة صياغة -

 محكمة .

 ى الأدلة الشرعية ، والتي أساسها الكتاب و السنة أصلا التشريع الاسلامي.الاعتماد  عل-

 تحقيق التيسير لطلبة العلم الشرعي في التحصيل المعرفي في مجال الفقه الاسلامي .-

قهيا القضاة الذين لم يتكونوا تكوينا فالباحثين في الدراسات الشرعية و  التسهيل على -

 بالرجوع إلى النظريات.

 جزئيات و مفردات المسائل الفقهية بحيث يسهل على الدارس مراجعتها.شتات و جمع -

                                           

،سعد بن ناصر الشثري  1محاضرات حول أهمية النظريات الفقهية، جامعة وهرانانظر: – 3

 . 45، ص 2016،  1ت الفقهية ، دار كنوز إشبيليا ، الرياض ، ط،النظريا



  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

300 

 

 

 فاعلية الفقه السلامي ، وإثبات إمكانية العطاء الفقهي لمواكبة التطور.تأكيد حيوية و  -

اثبات دعاوى التجديد في الفقه الاسلامي ، من خلال اتباع مناهج جديدة منها منهج -  

 التنظير  الفقهي. 

تدريب على الة الفقهية القادرة على استنباط واستخراج الأحكام من أدلتها و ن الملكتكوي -

 التفريع الفقهي.

 *من عيوب منهج التنظير الفقهي:

ر و التأثر ، من حيث التأثينهج في التداخل بين علمي الفقه والقانون الأثر الواضح لهذا الم -

. 

و الكتابات الفقهية من خلال النظر  ،نهج يركز على الدراسات القانونيةأن هذا الم -

 القانوني و هذا قد تغييب فيه رؤية الشرع و سيطرة الجانب القانوني . 

 قائمة المراجع:

 انظر الموقع الالكتروني: ، النظريات الفقهية جامعة أم القرى  -    -1

.sa/_/shreeahm/fileshttps://drive.uqu.edu 

جمال الدين عطية ، نحو تفعيل مقاصد الشريعة  ، المعهد العالمي للفكر   -2

 م ، 2001الاسلامي، دمشق،

 م.1981خضر عبد الفتاح ، أزمة البحث العلمي في العالم العربي، الرياض،  -3

،  1سعد بن ناصر الشثري ،النظريات الفقهية ، دار كنوز إشبيليا ، الرياض ، ط -4

 م . 2016

عبد الوهاب أبو سليمان ، منهج البحث في الفقه الاسلامي خصائصه و  -5

 م.1996، 1نقائصه، دار ابن حزم، بيروت ، ط

قبلي بن هنى ، التعريف بالنظريات الفقهية و أهمية دراستها ، مجلة الدراسات  -6

 م.  2015، جامعة الأغواط ،ديسمبر  1، العدد  1الفقهية والقضائية ، م

https://drive.uqu.edu.sa/_/shreeahm/files


  منهج التنظير الفقهي ، مزاياه وعيوبه
 

 

301 

 

 

اسماعيل ، القواعد الفقهية بين الاصالة و التوجيه ، دار محمد بكر   -7

 م. 1996المنار،

م. 1998يعقوب الباحسين ، القواعد الفقهية ، مكتبة الرشد، الرياض   -8



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

302 

 

 

 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام

The numbers of objects belonging to Al-Izz bin Abdul Salam 
 

  الخالق ماض ي عبد،  قادرعبد ال مقتيت

Megtit Abdelkader1, Abdul Khaleq Madi2  
 oran1.dz-megtit.abdelkader@univ   1سلامية، جامعة وهرانالعلوم الا كلية 1

 oran1.dz-madi.abdulkhaleq@univ  1سلامية، جامعة وهرانالعلوم الا كلية 2

 ملخص: 

تها في أسفار مين متناثرة هنا وهناك في مب قد كانت مباحث المقاصد على أهمي  ِ
حث المتقد 

سة المتعارضة، وقد يشار اليها حال الكلام عن المصالح  ِ
الترجيح بين الأقي 

المرسلة......حتى جاء العز  فأفرد علم المقاصد بالتصنيف وأقامه على ميزان المصلحة 

 مه غيرودرء المفسدة. وقرر قواعد حسان يركن اليها حال التعارض، الغافل عنها عل

موثوق، وحكمه منقوض. يقول العز رحمه الله:" كل غافل عن القواعد في حكمه أو 

فحواه يلزمه أن ينقض حكمه ويرجع عن فتواه، والرجوع إلى الحق أولى من التمادي في 

 الباطل"

 القاعدة، المقاصد، الترجيح، التعارض، المصلحة، المفسدة. كلمات مفتاحية:

Abstract  : 

 The topics of objectives, despite their importance in the books of the 

predecessors, were scattered here and there in the topic of weighting between 

conflicting analogies, and they may be referred to when talking about the 

intended interests...until glory came and singled out the science of objectives by 

classification and established it on the scale of interest and warding off 

corruption. 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

303 

 

 

 He decided on Hassan's rules to rely on in the event of conflict The one who 

is ignorant of it has unreliable knowledge and his judgment is undermined . 

Al-Ezz, may God have mercy on him, says: “Everyone who is ignorant of 

the rules in his ruling or its content is obliged to revoke his ruling and withdraw 

from his fatwa, and returning to the truth is better than persisting in falsehood 

Rule, objectives, preponderance, conflict, interest, corruption 

.Rule, objectives, preference, conflict, interest, corruption :Keywords  

__________________________________________ 

 oran1.dz-megtit.abdelkader@univيميل: ، الإ عبد القادر مقتيتالمؤلف: 1 
 oran1.dz-madi.abdulkhaleq@univيميل: ، الإ  الخالق ماض ي عبدالمؤلف:  2

 

 . مقدمة: 1

ا اشتملت على أصول  ا وعلوا
ا
الشريعة المعظمة المحمدية زاد الله تعالى منارها شرف

وفروع، وأصولها قسمان: أحدهما: المسمى بأصول الفقه...، والقسم الثاني: قواعد كلية 

دد، عظيمة المدد، مشتملة على أسرار الشرع وحكمه، لكل قاعدة فقهية جليلة، كثيرة الع

  من الفروع في الشريعة ما لا يحص ى.

ا، فهي فن دقيق،  ا، وأسماها فخرا والتقعيد الفقهي من أشرف العلوم الشرعية قدرا

 ،وعلم مهم، تجمع الفروع المتناثرة في أبواب مختلفة تحت ألفاظ جامعة منضبطة

وتساعد على فهم مقاصد الشرع؛ إذ هي قاعدة الأحكام، والفاصل بين الحلال والحرام، 

ه، ام، لا يستغني عنها كل مجاهد فقيولا تتحقق مصالح الأنام، وتحكم المسائل غاية الحك

ولا يرغب عنها كل عالم نبيه؛ لأنها العمدة في الاجتهاد، والقاعدة التي عليها الاستناد 

 .والاعتماد، والأصل الذي يرجع إليه جميع المواد



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

304 

 

 

 دور القواعد المقاصدية في الترجيح بين المسائل المتعارضة  ما الاشكالية: 1.1

 :أهمية الموضوع 2.1

من المعلوم أن الشارع الحكيم فتح باب النظر والاستدلال، وخص أقواما بمنة 

رْبَابِ 
َ
الفهم والاستنباط، فأودع فيهم كنوز المعارف، ونفائس الدرر، فأخرج نتائج الفكر لِأ

ى بَدَتْ  لَّ حِجَابٍ مِنْ سَحَابِ الجَهْلِ...حَتَّ
ُ
 عَنْهُم مِنْ سَمَاءِ العقْل... ك

َّ
هُمْ  الحِجا...وَحَط

َ
ل

ــة. قواعد تراثنا الفقهي كثيرة مبتوثة في بطون 
َ
ـشِف

َ
رَاتِـهَا مُنْك دَّ

َ
وْا مُخ

َ
ة.... رَأ

َ
عْرِف

َ
مُوسُ الم

ُ
ش

الأسفار تحتاج إلى جمع وتنظيم، ترتيب وتأصيل، تدقيق وتحقيق، تذيل وتمثيل، انه 

، فكان لزاما بنا نازلةانتقال من التفريع الى التقعيد، من الجزئي الى الكلي، لاسيما النوازل 

ردها إلى أصولها وإلحاقها بنظائرها، يقول ابن القيم رحمه الله: "إنما خاصية الفقيه إذا 

 . "حدثت به حادثة أن يتفطن لاندراجها تحت الحكم العام

ا في تكوين ملكة فقهية  ورغبة في النهل من هذا العلم المقاصدي الجليل، وسعيا

القضايا، وتحكيم الفتاوى، عمدت الى قلاع أحد  مقاصدية ترجيحية تضبط تخريج

ا لكل 
ا
الفحول الكبار، المام عزالدين عبد العزيز بن عبد السلام رحمه الله، ويكفي شرف

باحث أن يبحث في علم هذا المام الفقيه الكبير الملقب بـ "سلطان العلماء" فيحقق 

 عالم الرباني الذي وضع الله عزمؤلفاته، أو يجمع فقهه وآراءه، ويدرسها ويشرحها، هذا ال

يقول السبكي رحمه الله:" لقد  .وجل له من القبول قلما حظي غيره بهذا الشرف الكبير

ألف سلطان العلماء أبو محمد عزالدين بن عبدالسلام قواعده، بل رصف فوائده، ووضع 

 فيقلائده، وجمع فوائده، ونوع موائده،... وجاء هذا الكتاب على وفق مطلوبه، كام
ا

 لا

 للفضل بعيده وقريبه، شفاء لما في الصدور، ووفاء لما للعلم في ذمة بني 
ا

أسلوبه، شاملا

ا يروق به موارد السرور، واكتفى بما تعلق به الرجاء من عظائم الأمور                                     .الدهور، وصفا

 :الدراسات السابقة 3.1



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

305 

 

 

ية من آثار العلماء موضوع يلحظ فيه إن موضوع استخلاص القواعد المقاصد

نها تعز اللهم الا أقلام متأخرة مجزية إشح الرسائل العلمية حوله، لاسيما قواعد العز ف

 مأجورة فرشت صورا وسورا لحياة المام رحمه الله   وعصره:

كرسالة ماجستير بعنوان: "العز بن عبد السلام ومنهجه في الدعوة إلى الله" 

 .فةللباحث محمد خلي

رسالة دكتوراه للباحث عبد الله الوهيبي الموسومة ب"العز بن عبد السلام، 

   حياته وآثاره ومنهجه في التفسير".

 :مهيع البحث 4.1

المهيع الذي سرت عليه في هذه المداخلة وحرصت على الالتزام به قدر المكان، 

 :لاستخلاص أهم القواعد المقاصدية الترجيحية، وفرشها على الشكل التالي

"قواعد الأحكام في مصالح الأنام" و"الفوائد في  قراءة كتابي المام العز رحمه الله

اطلالة في فتاوى العز بن عبد السلام. لا أدعي بأني قد جمعت ولكني " مع  مختصر القواعد

 والله من وراء القصد ولا حول ولا –مهدت لمن يروم اقتحام قلاع مقاصد العز   رحمه الله 

  قوة الا بالله العلي العظيم.

قد ألجأ الى تعديل كلامه رحمه الله حتى يلبس لباس التقعيد ويجمع أوصافهفما 

 لاعتراف بالنقص وقلة البضاعة بل انعدامها، والله المستعان.يظهر مع ا

بدأت بقاعدتين تمهديتين هما أصول المقاصد، الأولى "المصالح الخالصة عزيزة 

"مقاصد الأنام في طلب الأفراح واللذات ودفع الغموم المؤلمات"، فالأولى  الوجود" والثانية

لائم ة تبز القرائح الى تعديل الطباع بما يتزيل فكرة ملامسة الكمال في المصالح، والثاني

 الفطر دون الغاء. 

 ثم دراسة القواعد على النحو التالي:

 .بيان معناها الجمالي



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

306 

 

 

 .الاستدلال للقاعدة.

 التمثيل للقاعدة مع ذكر بعض الفروع الفقهية والتطبيقات المتفرعة.

  :هيكلة المداخلة 5.1

 صنيف في مقاصد التشريع، وبيان أقسام المصالح.المبحث الأول: غرض الامام العز من الت

 المطلب الأول: غرض الامام العز من التصنيف في مقاصد التشريع

 المطلب الثاني: أقسام المصالح.

 المبحث الثاني: القواعد العامة للمقاصد الشرعية.

 القاعدة الأولى: المصالح الخالصة عزيزة الوجود

 طلب الأفراح واللذات ودفع الغموم المؤلمات. القاعدة الثانية: مقاصد الأنام في

 .المبحث الثالث: القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام

 القاعدة الأولى: الترجيح بالقلة والكثرة حال اتحاد المصلحة والمفسدة.

 القاعدة الثانية: الترجيح بالأشرف حال اتحاد المصلحة والمفسدة وتساوي المقدارين.

فضل والشرفا
ْ
ف رتب مصالحها فِي ال

َ
تلا

ْ
ضَائِل باخ

َ
ف
ْ
 لقاعدة الثالثة: رتب ال

 القاعدة الرابعة: هل ترتكب المفسدة حال تعلقها بمصلحة ما  

صَالح والمفاسد دون 
ْ
الِب بتفاوت الم

َ
غ
ْ
اوَت فِي ال

َ
اب يتَف

َ
عِق

ْ
وَاب وَال

َّ
القاعدة الخامسة: الث

عَال
ْ
ف
َ ْ
 الأ

اسِد رتب  : القاعدة السادسة
َ
ف
َ ْ
ف رتب الم

َ
تلا

ْ
 الرذائل باخ

اصِر
َ
ق
ْ
ِحْسَان المتعدي مقدم على ال

ْ
 القاعدة السابعة: ال

 القاعدة الثامنة: الاتحاد والتفاوت في الأحوال منوط بالزمان طولا وقصرا

 النتائج والتوصيات الخاتمة:



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

307 

 

 

 توطئة:. 2

ح يم أرجاتفقت الشرائع كلها على تقديم المصالح ودرء المفاسد، وعلى تقد

المصالح وعلى درء أفسد المفاسد عند التزاحم والتعارض، وعلى تحصيل الأفضل 

فالأفضل من الأقوال والأعمال وإن اختلف النظار في بعضها، فذلك مرجعه الاختلاف في 

التساوي والرجحان، وإن تعذر درء الجميع أو جلب الجميع فإن تساوت الرتب تخير، وإن 

عند عرفانه والتوقف عند الجهل به. وتقديم الأصلح فالأصلح تفاوتت استعمل الترجيح 

ودرء الأفسد فالأفسد مركوز في طبائع العباد، فلو خيرت الصبي الصغير بين اللذيذ والألذ 

لاختار الألذ، ولو خير بين الحسن والأحسن لاختار الأحسن، ولو خير بين فلس ودرهم 

ختار الدينار. لا يقدم الصالح على الأصلح إلا لاختار الدرهم، ولو خير بين درهم ودينار لا 

 جاهل بفضل الأصلح، أو شقي متجاهل لا ينظر إلى ما بين المرتبتين من التفاوت.

غرض الامام العز من التصنيف في مقاصد التشريع، وبيان أقسام  المبحث الأول:. 3

 المصالح.

 تشريع: غرض الامام العز من التصنيف في مقاصد الالمطلب الأول  3.1

 يمكن حصرها في مايلي:

 بيان مصالح الطاعات والمعاملات وسائر التصرفات سعيا لتحصيلها.

 بيان مقاصد المخالفات لدرئها.

 بيان مصالح العبادات ليكون العباد على خبر منها.

 بيان ما يقدم من بعض المصالح على بعض، وما يؤخر من بعض المفاسد على بعض.

 العبيد دون ما لا قدرة لهم عليه ولا سبيل لهم إليه. بيان ما يدخل تحت اكتساب

 : أقسام المصالح.المطلب الثاني 3.2

 المصالح ضربان:

 مصالح حقيقية: وهي الأفراح واللذات.                                              



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

308 

 

 

 2: وهي أسباب الأفراح واللذات. 1مصالح مجازية

 ة للمقاصد الشرعية.القواعد العام المبحث الثاني:. 3

 المصالح الخالصة عزيزة الوجود القاعدة الأولى: 1.3

وبيان ذلك أن المصالح الخالصة عزيزة الوجود، فإن المآكل والمشارب والملابس  

والمناكح والمراكب والمساكن لا تحصل إلا بنصب مقترن بها أو سابق أو لاحق كان السعي 

عظم الخلق لا ينال إلا بكد  وتعب. فإذا حصلت في تحصيل هذه الأشياء كلها شاق على م

صها.
 
دها وينغ

 
   3اقترن بها من المضار والآفات ما ينك

"وتحقيق الحد  الذي  ولتأكيد ما جنح إليه صاحب القواعد يقول المام الأكبر:

 في الاعتبار 
ا
نعتبر به الوصف مصلحة أو مفسدة أمر دقيق في العبارة، ولكنه ليس عسيرا

؛ لأن النفع الخالص والضر الخالص وإن كانا موجودين، إلا أنهما بالنسبة للنفع والملاحظة

 4والضر  يعتبران عزيزين".

 : مقاصد الأنام في طلب الأفراح واللذات ودفع الغموم المؤلمات.القاعدة الثانية 2.3

اتِ وَفِي دَرْءِ ا
َّ
ذ
َّ
رَاحِ وَالل

ْ
ف
َ ْ
هُمْ فِي جَانِبِ الأ

ُّ
ل
ُ
اسُ ك مِنْ بَيْنِ سَعَى النَّ

َ
اتِ، ف

َ
ؤْلِم

ُ ْ
مُومِ الم

ُ
غ
ْ
 ل

ضَ 
َ
ق
ْ
ى ال

َ
بُونَ وَإِل

َّ
ل
َ
هُمْ يَتَق

ُّ
ل
ُ
نٍ وَحَاسِرٍ، ك

 
اسِرٍ وَمُتَمَكِ

َ
الِبٍ وَرَابِحٍ وَخ

َ
وبٍ وَغ

ُ
ل
ْ
ائِبٍ وَمَغ

َ
افِرٍ وَخ

َ
ءِ اظ

                                           

 وتسميتها بالمصالح من مجاز تسمية السبب باسم المسبب1 

وربما كانت أسباب المصالح مفاسد فيؤمر بها أو تباح لا لكونها مفاسد بل لكونها مؤدية إلى 2 

 الأرواح في الجهاد، وكذلكمصالح، وذلك كقطع الأيدي المتآكلة حفظا للأرواح، وكالمخاطرة ب

العقوبات الشرعية كلها ليست مطلوبة لكونها مفاسد بل لكونها المقصودة من شرعها كقطع 

السارق وقطع الطريق وقتل الجناة ورجم الزناة وجلدهم وتغريبهم: وكذلك التعزيرات، كل هذه 

 مفاسد أوجبها الشرع لتحصيل ما رتب عليها من المصالح الحقيقة.

 (.٢٠٤(، المقاصد، ) ٧/ ١د، )القواع3 

 (.٢٠٤(، ) ٧/ ١)المصدر نفسه، 4 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

309 

 

 

 
َّ
ذ
َ
يَا وَل

ْ
ن حْوَالِ فِي الدُّ

َ ْ
عَارِفِ وَالأ

َ ْ
اتِ الم

َّ
ذ
َ
بَ ل

َ
ل
َ
مَنْ ط

َ
لِبُونَ، ف

َ
هُ يَنْق

َ
خِرَةِ ف

ْ
قُرْبِ فِي الآ

ْ
رِ وَال

َ
ظ  النَّ

َ
وَ ة

رَاحَهَا 
ْ
ف
َ
جِنَانِ وَأ

ْ
عِيمَ ال

َ
بَ ن

َ
ل
َ
وبٍ، وَمَنْ ط

ُ
ل
ْ
لِ  مَط

ُ
ضَلُ مِنْ ك

ْ
ف
َ
وبَهُ أ

ُ
ل
ْ
نَّ مَط

َ
الِبِينَ، لِأ

َّ
ضَلُ الط

ْ
ف
َ
أ

رَاحَ هَذِهِ الدَّ 
ْ
ف
َ
بَ أ

َ
ل
َ
انِيَةِ، وَمَنْ ط

َّ
رَجَةِ الث هُوَ فِي الدَّ

َ
اتِهَا ف

َّ
ذ
َ
 وَل

ُ
ةِ، ث

َ
الِث

َّ
رَجَةِ الث اتِهَا فِي الدَّ

َّ
ذ
َ
مَّ ارِ وَل

بُ 
َّ

لا
ُ
ا ط مَّ

َ
أ
َ
ونَ، ف

ُ
ط تَوَسِ 

ُ ْ
وْنَ وَالم

َ
عْل

َ ْ
مِنْهُمْ الأ

َ
وبَاتِهِمْ. ف

ُ
ل
ْ
بِ مَط

َ
بُ فِي رُت

َّ
لا
ُّ
ءِ الط

َ
اوَتُ هَؤُلا

َ
خِرَةِ  يَتَف

ْ
الآ

رَاحِهَا عَ 
ْ
ف
َ
يَا وَأ

ْ
ن اتِ الدُّ

َّ
ذ
َ
بِ ل

َ
ل
َ
تَصَرُوا مِنْ ط

ْ
اق

َ
وا ف

ُ
ل
َ
تَغ

ْ
 وَاش

َ
رُورَة وْ الضَّ

َ
 أ
َ
حَاجَة

ْ
عُ ال

َ
ى مَا يَدْف

َ
ل

 
ُ
دْرَك

َ
هُمْ أ نَّ

َ
رَّ بَعْضَهُمْ أ

َ
دْ غ

َ
هُ، وَق

َ
رَ ل دِ 

ُ
ى مَا ق

َ
 إل

َّ
حَدٌ مِنْهُمْ إلا

َ
نْ يَصِلَ أ

َ
خِرَةِ، وَل

ْ
الِبِ الآ

َ
ضَ وا بَعْ بِمَط

لِكَ بِحَزْمِهِمْ 
َ
وا ذ

ُ
ال
َ
هُمْ ن نَّ

َ
وا أ نُّ

َ
ظ

َ
بُوا ف

َ
ل
َ
وا مَا ط

ُ
ك
َ
هَل

َ
فُسِهِمْ ف

ْ
ن
َ
ى أ

َ
وا إل

ُ
ل
 
صُوا وَوُكِ

َ
ك
َ
ابُوا وَن

َ
خ

َ
وَاهُمْ ف

ُ
، وَق

 ِ
َّ

 بِإِرَادَةِ اللّ
َّ

ا إلا  يَنَالُ ضَيْرا
َ

ِ وَلا
َّ

 بِتَوْفِيقِ اللّ
َّ

ا إلا يْرا
َ
 يَنَالُ خ

َ
هُ لا نَّ

َ
بَ أ

َ
  وَمِنْهُمْ مَنْ وَاظ

َ
ونَ ف

ُ
 يَزَال

َ
ءِ لا

َ
هَؤُلا

 
َّ
نَّ الط

َ
ى فِي زِيَادَةٍ، لِأ

َ
ضَلَ مِنْهَا. وَعَل

ْ
ف
َ
ى أ

َ
الِهَا وَإِل

َ
مْث

َ
ى أ

َ
تْ إل دَّ

َ
ا دَامَتْ أ

َ
حْوَالَ إذ

َ ْ
 وَالأ

َ
عَارِف

َ ْ
اعَاتِ وَالم

ُ عَنْهُ....
َّ

عْرَضَ اللّ
َ
ِ أ

َّ
عْرَضَ عَنْ اللّ

َ
يْهِ، وَمَنْ أ

َ
ُ عَل

َّ
بَلَ اللّ

ْ
ق
َ
ِ أ

َّ
ى اللّ

َ
بَلَ عَل

ْ
ق
َ
مَنْ أ

َ
ةِ ف

َ
جُمْل

ْ
 1ال

 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام المبحث الثالث:. 4

 القاعدة الأولى: الترجيح بالقلة والكثرة حال اتحاد المصلحة والمفسدة. 1.4

حد نوع المصلحة والمفسدة كان ظابط التفاوت مناط بالقلة  وبيان ذلك أنه متى اتَّ

حد نوع المصلحة والم اوت بالقلة واوَالكثرة. يقول العز رحمه الله:" إِذا اتَّ
َ
ف لكثرة فسدة كان التَّ

."....2 

مثال: الصدقة بدرهم ودرهمين وثوب وثوبين وشاة وشاتين وكغصب دِرْهَم 

ودرهمين وصاع وصاعين. ويقدم قنطار الفضة على دِينار من ذهب أو جوهر وَيقدم ألف 

 ثوب من قطن على ثوب حرير.

                                           
  (.1/13بن عبد السلام، ) قواعد الأحكام في مصالح الأنام، للعز1

(، حق: 74هـ(، )ص٦٦٠)ت  الفوائد في اختصار المقاصد، لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام2 

 ١٤١٦ ،1شق، سورية، ط:إياد الطباع، انش: دار الفكر المعاصر، دار الفكر، دم



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

310 

 

 

 .المصلحة والمفسدة وتساوي المقدارين : الترجيح بالأشرف حال اتحادالقاعدة الثانية 2.4

وعين أشرف قدم عند تساوي المقدارين  يقول العز رحمه الله:" وإِن كان أحد النَّ

  1بالشرف...".

ان  هب أو الجوهر وكثوب حرير وثوب كتَّ
َّ
سبة إِلى زنته من الذ ِ

 
مثال: كالدرهم بالن

 وثوب صوف وثوب قطن.   

مَاء آكِد من حُرْمَة الأبضاع وَحُرْمَة ومن خلال هاتين القاعدتين نخلص: أ ِ
ن حرمة الد 

بَاء 
ْ

جَانِب وَحُرْمَة الآ
َ ْ
ارِب آكِد من حُرْمَة الأ

َ
ق
َ ْ
مْوَال وَحُرْمَة الأ

َ ْ
الأبضاع آكِد من حُرْمَة الأ

حْرَار آكِد من حُرْمَة الأرقاء وَحُرْمَة 
َ ْ
قرَابَات وَحُرْمَة الأ

ْ
والأمهات آكِد من حُرْمَة جَمِيع ال

سُل آكِد  وْلِيَاء. وَحُرْمَة الرُّ
َ ْ
بِيَاء آكِد من حُرْمَة الأ

ْ
ن
َ ْ
فجار وَحُرْمَة الأ

ْ
بْرَار آكِد من حُرْمَة ال

َ ْ
الأ

عَاة آكِد من حُرْمَة  ال وَحُرْمَة الرُّ جُهَّ
ْ
علمَاء آكِد من حُرْمَة ال

ْ
بِيَاء وَحُرْمَة ال

ْ
ن
َ ْ
من حُرْمَة الأ

 2الرعايا.

فضل والشرف: ر القاعدة الثالثة 3.4
ْ
ف رتب مصالحها فِي ال

َ
تلا

ْ
ضَائِل باخ

َ
ف
ْ
 تب ال

و فِي مرتبَة عمل فاعرض 
َ
ككت فِي فضل عمل أ

َ
يقول العز رحمه الله:" وَإِذا ش

يجَاب أفضل من  ِ
ْ

ضَائِل فأيها ساوته ألحق بِهِ، مصالح ال
َ
ف
ْ
مصْلحَته على رتب مصَالح ال

 ِ
ْ

دب أفضل من مصَالح ال دب ومصالح الن  حْرِيم أرذل مصَالح الن  ن مفاسد التَّ
َ
مَا أ

َ
بَاحَة ك

رَاهَة".
َ
ك
ْ
 من مفاسد ال

 : هل ترتكب المفسدة حال تعلقها بمصلحة ما  القاعدة الرابعة 4.4

 ندب 
ُ
حرمَة مصلحَة

ُ ْ
ترن بالمفاسد الم

ْ
ى أإِذا اق

َ
حْرِيمهَا إِل

َ
و إِيجَاب زَالَ ت

َ
و إِبَاحَة أ

يجَاب ِ
ْ

و ال
َ
بَاحَة أ ِ

ْ
و ال

َ
دب أ رك من  الن 

ْ
ن مَا يت

َ
مَا أ

َ
ونهَا مفاسد، ك

َ
 تخرج بذلك عَن ك

َ
وَلا

                                           
  (.47المصدر نفسه، )ص1

 (.75المصدر نفسه، )ص2 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

311 

 

 

 يخرج 
َ

و مفاسد لا
َ
ق بِهِ من مفْسدَة أ

َّ
و لما يتَعَل

َ
ا لأرجح مِنْهُ أ و جَوَازا

َ
و ندبا أ

َ
صَالح وجوبا أ

ْ
الم

ونه مصلحَة
َ
 . عَن ك

لِك
َ
 :من ذ

 قلب
ْ
رَاهِ مَعَ طمأنينة ال

ْ
ك ِ

ْ
كفْر القولي والفعلي يباحان بِال

ْ
ي ال ِ

ْ
 مَان.بِال

  فُوس والأبضاع وَيجوز الصيال على بَغي والصيال على النُّ
ْ
كفْر ال

ْ
تْل يجب بال

َ
ق
ْ
ال

مْوَال
َ ْ
 .الأ

 قِتَال
ْ
ةِ والمحاربة وَفِي وَاجِب ال

َ
رق قصاصِ ويجبان بِالسَّ

ْ
قطع يجوزان بِال

ْ
جرْح وَال

ْ
 ال

هَادَا
َّ
جرْحِ فِي الش

ْ
سْرَار يجب بِال

َ ْ
وَايَات والولايات هتك الأستار وإفشاء الأ ت وَالرِ 

هَار السوءات للاستمتاع والتطبب وَيجب كشف السوءات 
ْ
وكشف العورات وَإِظ

خِتَان.
ْ
 لأجل ال

 ار كفَّ
ْ
نْهَار جَائِز فِي حق ال

َ ْ
جَار وشق الأ

ْ
ش

َ ْ
 تخريب الديار وتحريق الأ

 التولي يَوْم الزَّحْف جَائِز بالأعذار 

  
ُ
اتل

َ
سَاء وَالصبيان إِذا ق

 
ار.قتل النِ كفَّ

ْ
و تترس بهم ال

َ
 وا أ

  .ار كفَّ
ْ
 الرقاق والحراق والغراق فِي حق ال

 .ذِب للإصلاح وَيجب حفظا للدماء والأمانات والأبضاع
َ
ك
ْ
 1يجوز ال

صَالح والمفاسد  القاعدة الخامسة: 5.4
ْ
الِب بتفاوت الم

َ
غ
ْ
اوَت فِي ال

َ
اب يتَف

َ
عِق

ْ
وَاب وَال

َّ
الث

عَال
ْ
ف
َ ْ
 دون الأ

 
َّ
صَالح والمفاسد دون والمعنى أن الث

ْ
الِب بتفاوت الم

َ
غ
ْ
اوَت فِي ال

َ
اب يتَف

َ
عِق

ْ
وَاب وَال

يْهَا من ذلك: 
َ
ة عَل

َ
تَمل

ْ
ش
ُ ْ
عَال الم

ْ
ف
َ ْ
 الأ

                                           
 (.68الفوائد في اختصار المقاصد، للعز بن عبد السلام، )ص 1



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

312 

 

 

لف مَعْرُوف بقول 
َ
مر بِأ

َ
و أ

َ
ول وَاحِد أ

َ
و ق

َ
حْيَا ألف نفس مُؤمنَة بِفعل وَاحِد أ

َ
من أ

ل
َ
افِر أجر بِأ

َ
و شق  نَهرا فأغرق بِهِ ألف ك

َ
ف أجر مضاعف على كل وَاحِد من هَذِه وَاحِد أ

لف مُنكر بقول وَاحِد 
َ
مر بِأ

َ
و أ

َ
و أهلك ألف نفس مُؤمنَة بِفعل وَاحِد أ

َ
صَالح، وفي المقابل ل

ْ
الم

وَال وَفعل من 
ْ
ق
َ ْ
ول من هَذِه الأ

َ
 بِفعل وَاحِد وزر ألف وزر على كل ق

ا
و رجَالا

َ
 أ

ا
مْوَالا

َ
و حرق أ

َ
أ

عَال.
ْ
ف
َ ْ
 هَذِه الأ

ة آثام وَمن زنا  ثم سِتَّ
َ
عْبَة فِي رَمَضَان وَهُوَ صَائِم معتكف محرم أ

َ
ك
ْ
هِ فِي جَوف ال مِ 

ُ
بِأ

عْبَة.
َ
ك
ْ
ا وَيُعَزر لقطع رَحمَه ولانتهاك حرمه ال

َ
ن عتْق والبدنة وَيحد للزِ 

ْ
زِمَه ال

َ
 1وَل

اسِد  : القاعدة السادسة 6.4
َ
ف
َ ْ
ف رتب الم

َ
تلا

ْ
 رتب الرذائل باخ

تَلف رتب الرذائل ب
ْ
قسَام:تخ

َ
ة أ

َ
ث

َ
لا
َ
وب ث

ُ
اسِد، ومعلوم أن الذن

َ
ف
َ ْ
ف رتب الم

َ
تلا

ْ
 اخ

 .بِيرَة
َ
ونه ك

َ
 مَا علم ك

 .ونه صَغِيرَة
َ
 مَا علم ك

 .مَا تردد بَينهمَا 

جْتَمِع 
َ
بَائِر والصغائر فأيها ساوته ألحقت بِهِ، وَقد ت

َ
ك
ْ
فاعرض مفسدته على مفاسد ال

صْرَار على ِ
ْ

ائِر وَمن ال
َ
غ وَاع من الصَّ

ْ
ن
َ
سَاوِي مفسدته لمفسدة بعض  أ

َ
ائِر مَا ت

َ
غ نوع من الصَّ

حق بِهِ.
ْ
يل

َ
بَائِر ف

َ
ك
ْ
بِ  2ال

ْ
ن
َّ
 الذ

َ
اعْرِضْ مَفْسَدَة

َ
بَائِرِ ف

َ
ك
ْ
ائِرِ وَال

َ
غ رْقِ بَيْنَ الصَّ

َ
ف
ْ
 ال

َ
ة
َ
رَدْتَ مَعْرِف

َ
ا أ

َ
فإذ

 
َ
صَتْ عَنْ أ

َ
ق
َ
إِنْ ن

َ
يْهَا، ف

َ
نْصُوصِ عَل

َ ْ
بَائِرِ الم

َ
ك
ْ
اسِدِ ال

َ
ى مَف

َ
هِيَ مِنْ عَل

َ
بَائِرِ ف

َ
ك
ْ
اسِدِ ال

َ
لِ  مَف

َ
ق

تَمَ ال
َ
مَنْ ش

َ
بَائِرِ. ف

َ
ك
ْ
هِيَ مِنْ ال

َ
يْهَا ف

َ
رْبَتْ عَل

َ
وْ أ

َ
بَائِرِ أ

َ
ك
ْ
اسِدِ ال

َ
ى مَف

َ
دْن

َ
ائِرِ وَإِنْ سَاوَتْ أ

َ
غ بَّ رَّ الصَّ

                                           

 (.72الفوائد في اختصار المقاصد، للعز بن عبد السلام، )ص1 

 (.77، )صالمصدر نفسه2 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

313 

 

 

وْ ضَمَ 
َ
ا مِنْهُمْ أ بَ وَاحِدا

َّ
ذ
َ
وْ ك

َ
سُلِ أ وْ اسْتَهَانَ بِالرُّ

َ
سُولَ أ وْ الرَّ

َ
ى أ

َ
ق
ْ
ل
َ
وْ أ

َ
عَذِرَةِ أ

ْ
 بِال

َ
عْبَة

َ
ك
ْ
 ال

َ
خ

 
ٌ
بِيرَة

َ
هُ ك نَّ

َ
رْعُ بِأ

َّ
مْ يُصَرِ حْ الش

َ
بَائِرِ، وَل

َ
ك
ْ
بَرِ ال

ْ
ك
َ
ا مِنْ أ

َ
هَذ

َ
ورَاتِ ف

ُ
اذ

َ
ق
ْ
 فِي ال

َ
صْحَف

ُ ْ
 .الم

هُ 
ُ
نْ يَقْتُل

َ
ا لِم وْ مُسْلِما

َ
نْ يَزْنِي بِهَا أ

َ
 لِم
ا
 مُحْصَنَة

ا
ة
َ
مْسَكَ امْرَأ

َ
وْ أ

َ
لِكَ ل

َ
ذ
َ
نَّ مَفْسَ  وَك

َ
كَّ أ

َ
 ش

َ
لا

َ
 ف

َ
دَة

بَائِرِ 
َ
ك
ْ
وْنِهِ مِنْ ال

َ
يَتِيمِ مَعَ ك

ْ
لِ مَالِ ال

ْ
ك
َ
مُ مِنْ مَفْسَدَةِ أ

َ
عْظ

َ
لِكَ أ

َ
 .ذ

تِهِ 
َ
ل
َ

ونَهُمْ بِدَلا
ُ
صِل

ْ
هُمْ يَسْتَأ نَّ

َ
مِهِ بِأ

ْ
سْلِمِينَ مَعَ عِل

ُ ْ
ى عَوْرَةِ الم

َ
ارَ عَل فَّ

ُ
ك
ْ
وْ دَلَّ ال

َ
لِكَ ل

َ
ذ
َ
وَك

إِنَّ وَيَسْبُونَ 
َ
بُونَ دِيَارَهُمْ، ف رِ 

َ
ونَ بِنِسَائِهِمْ وَيُخ

ُ
هُمْ وَيَزْن

َ
مْوَال

َ
تَنِمُونَ أ

ْ
هُمْ، وَيَغ

َ
ال
َ
ف
ْ
ط
َ
حُرُمَهُمْ وَأ

بَائِ 
َ
ك
ْ
وْنِهِ مِنْ ال

َ
رٍ مَعَ ك

ْ
يْرِ عُذ

َ
حْفِ بِغ وْلِيَتِهِ يَوْمَ الزَّ

َ
مُ مِنْ ت

َ
عْظ

َ
اسِدِ أ

َ
ف
َ ْ
ى هَذِهِ الم

َ
بَهُ إل سَبُّ

َ
 .رِ ت

 
َ
ذ
َ
ا وَك ذِبا

َ
سَانٍ ك

ْ
ى إن

َ
بَ عَل

َ
ذ
َ
وْ ك

َ
هُ يُقْتَلُ بِسَبَبِهِ، وَل نَّ

َ
مُ أ

َ
ا يَعْل ذِبا

َ
سَانٍ ك

ْ
ى إن

َ
بَ عَل

َ
ذ
َ
وْ ك

َ
لِكَ ل

 
َ
رْعُ عَل

َّ
صَّ الش

َ
دْ ن

َ
بَائِرِ، وَق

َ
ك
ْ
لِكَ مِنْ ال

َ
نْ ذ

ُ
مْ يَك

َ
ذِبِهِ ل

َ
 بِسَبَبِ ك

ٌ
مْرَة

َ
 مِنْهُ ت

ُ
ذ
َ
ؤْخ

ُ
هُ ت نَّ

َ
مُ أ

َ
نَّ  ىيَعْل

َ
أ

 
َ
هَادَة

َ
عَا فِي  ش

َ
اهِرٌ، وَإِنْ وَق

َ
ا ظ

َ
هَذ

َ
طِيرٍ ف

َ
عَا فِي مَالٍ خ

َ
إِنْ وَق

َ
بَائِرِ ف

َ
ك
ْ
يَتِيمِ مِنْ ال

ْ
لَ مَالَ ال

ْ
ك
َ
ورِ وَأ الزُّ

ا عَنْ هَذِهِ  اما
َ
بَائِرِ فِط

َ
ك
ْ
نْ يُجْعَلَ مِنْ ال

َ
يَجُوزُ أ

َ
كِلٌ، ف

ْ
ا مُش

َ
هَذ

َ
مْرَةٍ ف

َ
زَبِيبَةٍ وَت

َ
مَالٍ حَقِيرٍ ك

اسِدِ، 
َ
ف
َ ْ
 فِيهِ، الم

ُ
فْسَدَة

َ ْ
قْ الم مْ يَتَحَقَّ

َ
بَائِرِ وَإِنْ ل

َ
ك
ْ
ةِ ال

َ
مْرِ مِنْ جُمْل

َ
خ
ْ
رَةٍ مِنْ ال

ْ
ط

َ
رْبُ ق

ُ
مَا جُعِلَ ش

َ
ك

ةِ 
َ
رِق الُ بِنِصَابِ السَّ

َ ْ
لِكَ الم

َ
 ذ

َ
نْ يُضْبَط

َ
 .1وَيَجُوزُ أ

اصِرالقاعدة السابعة 7.4
َ
ق
ْ
ِحْسَان المتعدي مقدم على ال

ْ
 : ال

مٌ في ترتيب أولوية  والمعنى أن العمل الذي يتعدى نفعه إلى غير القائم به، مقد 

وعليه فالعمل  .الفعل والأجر على العمل الذي يكون نفعه مقصورا على فاعله وحده

التطوعي الذي يتعدى نفعه وأثره إلى غير القائم به، مقدم في أولوية الفعل والأجر على 

والمفاضلة بين العمل المتعدي والقاصر،  .العمل الذي نفعه وأثره قاصر على فاعله وحده

وتقديم العمل المتعدي على العمل القاصر، له مسالك اعتبرها الشرع وأثبتها، وهذه 

                                           

 (.23قواعد الأحكام في مصالح الأنام، للعز، )ص1 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

314 

 

 

المسالك يمكن توظيفها لكشف الفاضل وتمييزه عن المفضول، ويمكن حصر مسالك 

 :المفاضلة في الآتي

 قاصر.دلالة النص الشرعي على تفضيل العمل المتعدي على ال 1.7.4

والمراد بهذا المسلك أن يدل النص الشرعي صراحة على أفضلية العمل المتعدي 

 :على القاصر بلفظ من ألفاظ التفضيل، ومن أمثلته على سبيل التمثيل لا الحصر ما يأتي

تقديم إصلاح ذات البين، وهو عمل متعدي النفع، على التنفل بالصيام والقيام، 

النفس، وقد ورد في الشرع ما يدل على هذا صراحة وهما عملان قاصران على إصلاح 

وبلفظ التفضيل؛ عن أبي الدرداء، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:]ألا أخبركم 

بأفضل من درجة الصلاة، والصيام، والصدقة؟ قالوا: بلى. قال: إصلاح ذات البين قال: 

  1وفساد ذات البين هي الحالقة[

                                           

رقم: بمن حديث أبي الدرداء عويمر، (، 45/500)، مسند القبائل، في مسنده رواه أحمد1 

ةوفيه إسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين. و (27508) هو ابن عبد الله و عمرو بن مُرَّ

ما في ك بن طارق الجَمَلي وقد اختُلف فيه على الأعمش فرواه أبو معاوية محمد بن خازم الضرير

عن أبي هريرة رض ي الله عنه عن النبي صلى الله  الأدب المفرد جه البخاري فيهذه الرواية، وأخر 

والذي نفس ي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تسلموا ولا تسلموا حتى تحابوا أفشوا :]قال عليه وسلم

السلام تحابوا وإياكم والبغضة فإنها هي الحالقة لا أقول لكم تحلق الشعر ولكن تحلق 

في النهاية، وابن منظور في لسان العرب الحالقة الخصلة التي من شأنها أن  قال ابن الأثير[الدين

وكما أن في القومية العربية إفسادَ  .تحلق أي تهلك وتستأصل الدين كما يستأصل الموس ى الشعر

ا موالاة الكفار والمنافقين من العرب وموادتهم واتخاذهم بطانة  ذات البين وحلق الدين ففيها أيضا

(، 4919أبو داود )ورواه  .لك ينافي اليمان ويوجب سخط الله تعالى وأليم عقابهووليجة وذ

 ،(، والبيهقي في الآداب75) ،(، والطبراني في مكارم الأخلاق5092(، وابن حبان )2509والترمذي )

( عن الأعمش، بهذا 3538) ،(، والبغوي في شرح السنة11088)، (، وفي شعب اليمان117)



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

315 

 

 

ذا الحديث يدل دلالة واضحة على أن إصلاح ذات البين وجه الدلالة من النص: ه

عمل متعدي النفع، على التنفل بالصيام والقيام، وهما عملان قاصران على إصلاح 

 .النفس

تقديم العلم، لأن نفعه وفوائده تتعدى العالم نفسه لينتفع عامة الناس، على 

مهور ط، ولا تتعداه إلى جالتنفل بالعبادة؛ لأن نفع الاشتغال بها محصور في العابد فق

الناس، وقد دل الشرع على هذا صراحة وبلفظ التفضيل؛ حيث جاء في الحديث عن 

رسول الله صلى الله عليه وسلم:]فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على 

تَفْضِيلِ ا يقول القرافي: 1سائر الكواكب[.
َ
جَدْوَى ك

ْ
مَرَةِ وَال

َّ
فْضِيلُ بِالث ى ا"التَّ

َ
عَالِمِ عَل

ْ
عَابِدِ؛ ل

ْ
ل

اصِ 
َ
 ق

ُ
عِبَادَة

ْ
ادِ، وَال

َ
رْش ِ

ْ
عْلِيمِ وَال ِ بِالتَّ

حَق 
ْ
ى ال

َ
قِ وَهِدَايَتَهُمْ إل

ْ
ل
َ
خ
ْ
حَ ال

َ
مِرُ صَلا

ْ
مَ يُث

ْ
عِل

ْ
نَّ ال

َ
ى لِأ

َ
 عَل

ٌ
رَة

هَا ِ
 
بْنَ  .مَحَل

َ ْ
تَفِعُ الأ

ْ
يَن

َ
آلِيفُهُ ف

َ
يْ ت

َ
هُ أ

ُ
مِ مَوْضُوعَات

ْ
عِل

ْ
مَرَاتِ ال

َ
 بَ وَمِنْ ث

ُ
ف

َ
لا

ْ
خ
َ ْ
بَاءِ وَالأ

ْ
عْدَ اءُ بَعْدَ الآ

ينِ". ِ
ى يَوْمِ الد 

َ
ى إل

َ
بْق

َ
مِ وَهِدَايَتُهُ ت

ْ
عِل

ْ
 ال

ُ
مَرَة

َ
طِعُ مِنْ حِينِهَا وَث

َ
نْق

َ
 ت
ُ
عِبَادَة

ْ
فِ وَال

َ
سْلا

َ ْ
  2الأ

 دلالة العقل على تفضيل العمل المتعدي على القاصر 2.7.4

 سليمة على تقديم عملٍ لاشتماله علىوالمقصود بهذا المسلك أن تتفق العقول ال

 .مصلحة متعدية النفع

تقديم الاشتغال بأعمال إغاثة الضعفاء والمنكوبين في الكوارث الطبيعية 

 .والحروب، على الاشتغال بنوافل العبادات

 دلالة العرف على تفضيل العمل المتعدي على القاصر 3.7.4

                                           

مَ أنه السناد. قال ال
َّ
يْهِ وَسَل

َ
ى اُلله عَل

َّ
ترمذي: هذا حديث حسن صحيح، ويُروى عن النبي صَل

 [وصححه الألباني.هي الحالقة، لا أقول: تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين]قال:

  (3641): رقمبرواه أبو داود في سننه، كتاب العلم، باب: الحث على طلب العلم، 1  

  ط: بدون.  عالم الكتب، بيروت، لبنان، (، نش:221، ص 2)ج الفروق ، لأبي العباس القرافي،2 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

316 

 

 

ضيل عمل لكونه متعدي النفع والمقصود بهذا أن يدل العرف عند الناس على تف

 .على العمل القاصر

الاشتغال بالمهن والحرف التي تعزز الصناعة والنتاج، وتؤدي إلى اكتفاء من 

العاملين فيها، تعد من الأعمال المتعدية، وهذا بخلاف الاشتغال بالمهن التي لا تعزز 

د إلى رف المستنالنتاج، ويكون نفعها قاصرا على صاحبها، وهذا التفضيل مصدره الع

  1مراعاة المصلحة الراجحة المتعدية النفع.

 نماذج تطبيقية: 4.7.4

عْضَاء على حفظ الأبضاع 
َ ْ
عْضَاء وَحفظ الأ

َ ْ
رْوَاح على حفظ الأ

َ ْ
يقدم حفظ الأ

ال الحقير وَحفظ 
َ
ال الخطير على حفظ الم

َ
مْوَال وَحفظ الم

َ ْ
وَحفظ الأبضاع على حفظ الأ

رَائِض مقدم على ح
َ
ف
ْ
رَائِض على حفظ مفضولها، وَيقدم ال

َ
ف
ْ
وَافِل وَحفظ أفضل ال فظ النَّ

بَاء 
ْ

جِيرَان على بر الأباعد وبر الآ
ْ
جَانِب وبر ال

َ ْ
ارِب على بر الأ

َ
ق
َ ْ
فجار وبر الأ

ْ
بْرَار على بر ال

َ ْ
بر الأ

اء على بر ا
َ
عَف قرَابَات وبر الضُّ

ْ
يرهم من سَائِر ال

َ
بَنَات على غ

ْ
قوياء وبر لأوالأمهات والبنين وَال

ذ 
َ
 يُؤْخ

َ
لا

َ
رِي دون حق البَائِع ف

َ
ت
ْ
ش
ُ
فِيع على حق الم

َّ
ال وَيقدم حق الش جُهَّ

ْ
علمَاء على بر ال

ْ
ال

يْهِ.
َ
 تسليط عَل

َ
خِيَار وَلا

ْ
بَائِع ال

ْ
انَ لل

َ
فْعَة إِذا ك

ُّ
 بِالش

هُ  نَّ
َ
رَايَة لِأ رِيك فِي السَّ

َّ
عتْق على حق الش

ْ
وَقدم حق الله عز وَجل وَحق  ال

فسهجم
َ
حق وَبدل ن

ْ
 .ع بَين بعض ال

ن كل وَاحِد مِنْهُم 
َ
رْط لِأ

َّ
عَيْبِ والتصرية والتدليس وإخلاف الش

ْ
د بِال وَقدم حق المغبون فِي الرَّ

خِيَار.
ْ
بَات ال

ْ
فسه بِإِث

َ
رْع ن

َّ
دفع الش

َ
 مغبون ف

                                           

وهبوه، لمصطفى بقاعدة: النفع المتعدي أفضل من القاصر وتطبيقاتها في العمل التطوعي، 1 

 .2024 ،4يونيو  موقع منار الاسلام للابحاث والدراسات،



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

317 

 

 

حَاجَ 
ْ
بِيَاء لما دفعوه من ال

ْ
ن
َ ْ
رَاء فِي الزكوات على حُقُوق الأ

َ
فُق

ْ
ات وَقدم حق ال

ن مصالحهم خير وَأبقى من 
َ
رَاء لِأ

َ
فُق

ْ
والضرورات وسد الخلات والمزكون أسعد بذلك من ال

رَاء
َ
فُق

ْ
 مصَالح ال

اس  حَق بِمَالِه من ورثته وَمن النَّ
َ
وْرُوث أ

َ ْ
ن الم

َ
وَارِثين لِأ

ْ
يُون على إِرْث ال اء الدُّ

َ
وَقدم وَف

ته مُوجب  ين فِي ذمَّ اء الد 
َ
ن بَق

َ
جْمَعِينَ وَلِأ

َ
يْهِ أ

َ
انَ توفير حَسَنَاته عَل

َ
ك
َ
لأخذ بدله من حَسَنَاته ف

ره
َ
ث
ْ
ك
َ
حْصِيل أ

َ
سبهُ وَبعد فِي ت

َ
ت
ْ
 أولى من نفع ورثته بِمَا اك

سَاء على 
 
ادة وَالنِ ادة على حُقُوق الأرقاء وَحُقُوق الأرقاء على السَّ وَقدم حُقُوق السَّ

 
ُ
سَاء فِيمَا يَلِيق بِك

 
زْوَاج والأزواج على النِ

ْ
 ل وَاحِد مِنْهُمالأ

مَا يقدم حقوقهن على 
َ
سَاء ك

 
اح فِي العقد والكفاءة على النِ

َ
ك وْلِيَاء النِ 

َ
وَقدم حُقُوق أ

كفاء.
َ ْ
ى نزوع الأ

َ
وْلِيَاء إِذا دعوتهم إِل

َ ْ
 حُقُوق الأ

مَا يقدم فسخهن باليلاء 
َ
وْلِيَاء ك

َ ْ
سْخ بالعيوب على حُقُوق الأ

َ
ف
ْ
وَقدم حقهن فِي ال

ءعلى حُقُوق 
َ

يلا ِ
ْ

 بعولتهن فِي أبضاعهن دفعا لضررة ال

جِهَات
ْ
رْثِ إِن اسْتَوَت ال ِ

ْ
ت بِال يِ 

َ ْ
ى الم

َ
عَصَبَات إِل

ْ
 1.وَقدم أقرب ال

 : الاتحاد والتفاوت في الأحوال منوط بالزمان طولا وقصراالقاعدة الثامنة 4.8

هُمَ 
َ
حْوَالِ ف

َ ْ
نَانِ فِي حَالِ مِنْ الأ

ْ
ا اسْتَوَى اث

َ
 والمعنى إذ

َ
اوَت

َ
ف
َ
انِ، وَإِنْ ت لِ سِيَّ ضُّ

َ
ف ا ا فِي التَّ

حَادِ 
 
هُ عِنْدَ اتِ

ُ
صُرَ زَمَان

َ
نْ ق ضَلَ مِمَّ

ْ
ف
َ
هُ أ

ُ
الَ زَمَان

َ
انَ مَنْ ط

َ
مَانِ وَقِصَرِهِ ك ولِ الزَّ

ُ
لِكَ بِط

َ
فِي ذ

حَالِ،
ْ
حْوَالِ  ال

َ ْ
ا فِي الأ

َ
اوَت

َ
ف
َ
إِنْ ت

َ
  :ف

َ
رَف

ْ
ش

َ
تَيْنِ أ

َ
حَال

ْ
تْ إحْدَى ال

َ
ان
َ
إِنْ ك

َ
نَّ  ف

َ
كَّ أ

َ
 ش

َ
لا

َ
ا، ف وَلَ زَمَانا

ْ
ط
َ
وَأ

ا 
َ
إِذ

َ
وْفِ، ف

َ
خ
ْ
ضَلُ مِنْ ال

ْ
ف
َ
 أ
َ
هَيْبَة

ْ
إِنَّ ال

َ
هَائِبِ، ف

ْ
 مَعَ ال

ُ
ائِف

َ
خ
ْ
هُ ال

ُ
ال
َ
ضَلُ، مِث

ْ
ف
َ
 وَأ

ُ
رَف

ْ
ش

َ
صَاحِبَهَا أ

نَيْ 
ْ
تْهُ مِنْ وَجْهَيْنِ اث

َ
ضَل

َ
دْ ف

َ
ق
َ
وْفِ ف

َ
خ
ْ
صُرَ زَمَنُ ال

َ
هَيْبَةِ وَق

ْ
الَ زَمَانُ ال

َ
مَانُ ط نِ، وَإِنْ اسْتَوَى الزَّ

                                           

 (.80الفوائد في اختصار المقاصد، للعز بن عبد السلام، )ص1 



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

318 

 

 

وِ  
ُ
ضَلَ لِعُل

ْ
ف
َ
 أ
ُ
هَيْبَة

ْ
انَ ال

َ
وْفِ ك

َ
خ
ْ
هَيْبَةِ عَنْ زَمَنِ ال

ْ
صُرَ زَمَانُ ال

َ
لِكَ إنْ ق

َ
ذ
َ
ضَلَ وَك

ْ
ف
َ
هَائِبُ أ

ْ
انَ ال

َ
 ك

ينَ  ضَلُ مِنْ الدِ 
ْ
ف
َ
جَوْهَرِ أ

ْ
نَّ وَزْنَ دِينَارٍ مِنْ ال

َ
رَى أ

َ
 ت

َ
لا
َ
رَفِهَا أ

َ
بَتِهَا وَش

ْ
ضَلُ مِنْ رُت

ْ
ف
َ
ينَارُ أ ارِ، وَالدِ 

ةِ دِرْهَمٍ مِنْ 
َ
ضَلُ مِنْ مِائ

ْ
ف
َ
رْهَمُ أ

ةِ، وَالدِ  فِضَّ
ْ
ى وَصْفِ ال

َ
رَفِ وَصْفِهِ عَل

َ
رَةِ لِش

َ
عَش

ْ
رْهَمَيْنِ وَال

الدِ 

 
ُ
عْرَف

ُ
لِكَ ت

َ
ذ
َ
جَالِ وَك اوُتُ الرِ 

َ
ف
َ
 ت
ُ
يزَانِ يُعْرَف ِ

ْ
ا الم

َ
رَفِ وَصْفِهِ، وَبِهَذ

َ
حَاسِ لِش   النُّ

َّ
ائِعِينَ مَرَاتِبُ الط

اعَاتِ وَإِنْ اسْتَوَوْا فِي 
َّ
ى الط

َ
دْن
َ
رِينَ لِأ

َ
خ

ْ
بَسَةِ الآ

َ
اعَاتِ وَبِمُلا

َّ
ضَلِ الط

ْ
ف
َ
بَسَةِ بَعْضِهِمْ لِأ

َ
بِمُلا

تْ مَعَ 
َّ
ل
َ
حَدِهِمْ وَق

َ
اعَاتُ أ

َ
رَتْ ط

ُ
ث
َ
اعَاتِ، وَإِنْ ك

َّ
لُ فِي بَابِ الط ضُّ

َ
ف مْ يَجُزْ التَّ

َ
اعَاتِ ل

َّ
 الط

ْ
 الآ

ُ
رِ ارِف

َ
خ

وَالِ،
ْ
ق
َ ْ
عْمَالِ وَالأ

َ ْ
رَفِ الأ

َ
ى ش

َ
حْوَالِ عَل

َ ْ
عَارِفِ وَالأ

َ ْ
 الم

ُ
رَف

َ
مُ ش دَّ

َ
هُ يُق

ُ
حْوَال

َ
ا جَاءَ فِي  وَأ

َ
وَلِهَذ

] رَ فِي صَدْرِهِ
َ
مْرٍ وَق

َ
كِنْ بِأ

َ
ةٍ وَل

َ
 صَلا

َ
رٍ بِصَوْمٍ وَلا

ْ
بُو بَك

َ
مْ أ

ُ
ك
َ
حَدِيثِ:]مَا سَبَق

ْ
يْهِ  1ال

َ
الَ عَل

َ
وَق

                                           

، وإنما يعرف من قول بكر بن عبد الله المزني رواه الحكيم : قيقال العرا1 
ا
لا أصل لهذا مرفوعا

وبكر ثقة سمع من ابن عباس وابن عمر، وعزاه ابن القيم إلى أبي بكر بن  .الترمذى في نوادره

 .[ ما سبقكم أبو بكر بكثرة صوم ولا صلاة ولكن بش يء وقر في قلبه ] ولفظه عياش من قوله،



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

319 

 

 

م
َ

لا هُ  السَّ
َ
مْ ل

ُ
ك دَّ

َ
ش

َ
ِ وَأ

َّ
للَّ

َ
مْ بِا

ُ
مَك

َ
عْل

َ
ونَ أ

ُ
ك
َ
نْ أ

َ
رْجُو أ

َ َ
ي لأ

 
اعَاتِهِ:]إنِ

َ
مَ بَعْضُهُمْ ط

َ
ا اسْتَعْظ

َّ َ
لم

.]
ا
يَة

ْ
ش

َ
مُ 1خ

َ
عْل

َ
ُ أ

َّ َ
عْمَالِ وَاللّ

َ ْ
رَةِ الأ

ْ
ث
َ
ى ك

َ
يَةِ عَل

ْ
ش

َ
خ
ْ
ةِ ال ةِ وَشِدَّ

َ
عْرِف

َ ْ
ضْلِ الم

َ
 .2لِف

 خاتمة: .5

تهاقد كانت مباحث المقا مين  أسفارفي  صد على أهمي  ِ
 مبحثفي  هنا وهناك متناثرةالمتقد 

سة المتعارضة،  ِ
حتى ......المصالح المرسلة وقد يشار اليها حال الكلام عنالترجيح بين الأقي 

قرر و  المصلحة ودرء المفسدة.وأقامه على ميزان أفرد علم المقاصد بالتصنيف ف العز   جاء

التعارض، الغافل عنها علمه غير موثوق، وحكمه منقوض.  قواعد حسان يركن اليها حال

:" كل غافل عن القواعد في حكمه أو فحواه يلزمه أن ينقض حكمه يقول العز رحمه الله

                                           

ذا التبويب: أن المعرفة بالقلب التي هي أصل اليمان فعل للعبد وكسب له، واستدل مراده به1 

مْ  { بقوله تعالى
ُ
وبُك

ُ
ل
ُ
سَبَتْ ق

َ
فجعل للقلوب كسبا كما جعل للجوارح [، 225البقرة: ] } بِمَاك

والمعرفة مركبة من تصور وتصديق، فهي تتضمن علما وعملا وهو تصديق  .الظاهرة كسبا

صور قد يشترك فيه المؤمن والكافر، والتصديق يختص به المؤمن، فهو عمل القلب، فإن الت

وأصل هذا: أن المعرفة مكتسبة تدرك بالأدلة، وهذا قول أكثر أهل السنة من .قلبه وكسبه

أصحابنا وغيرهم ورجحه ابن جرير الطبري، وروى بإسناده عن الفضيل ابن عياض أنه قال: أهل 

وخرج  .وقالت طائفة: إنها اضطرارية لا كسب فيها.ل والعملالسنة يقولون: اليمان والقو 

يْهِ   :البخاري في هذا الباب: حديث
َ
ى اُلله عَل

َّ
هشام عن أبيه، عن عائشة قالت: كان رسول الله صَل

مَ إذا أمرهم أمرهم من الأعمال بما يطيقون قالوا: إنا لسنا كهيئتك يا رسول الله، إن الله قد 
َّ
وَسَل

دم من ذنبك وما تأخر، فيغضب حتى يعرف الغضب في وجهه ثم يقول: " إن أتقاكم غفر لك ما تق

باب قول النبي صلى الله عليه  ". ينظر: فتح الباري، لابن رجب، كتاب الايمان، وأعلمكم بالله أنا

 .وأن المعرفة فعل القلب«. أنا أعلمكم بالله: »وسلم
  (. 2/238قواعد الأحكام في مصالح الأنام، للعز، )2

https://hadithportal.com/index.php?show=bab&bab_id=12&chapter_id=2&book=33
https://hadithportal.com/index.php?show=bab&bab_id=12&chapter_id=2&book=33


 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

320 

 

 

نخلص في نهاية هذه . و1ل". ويرجع عن فتواه، والرجوع إلى الحق أولى من التمادي في الباط

 :هذه الدراسة، وهي كالآتيإلى ذكر أهم النتائج التي أسفرت عنها المداخلة 

 جلب الصلاح ودفع الفساد".  حصر رحمه الله للمقاصد العامة في مقصد واحد" 

  ربط الأحكام والفتاوى بما يلائم مقاصد التشريع تحقيقا لميزان الصلاح ودفعا

 لشائبى الفساد.

 التوصيات: .6

حسب  ا علىالاعتناء بجمع القواعد المقاصدية الترجيحية من بطون الأمهات وترتيبه

 الأبواب.

 ..... تعلق بالأنكحة والبيوع ضرورة مراعاة المقاصد في الفتاوى خاصة ما

 قائمة المراجع:  .7

 م.2015، البيهقي، الياقوتة الحمراء للبرمجيات، الطبعة الأولى،  الآداب .1

 ،سنن أبي داود ، تحقيق محمد الخالدي، ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان .2

 م.1996الطبعة الأولى، 

 م. 2014الطبعة الأولى، القاهرة، مصر،  ، دار التأصيل،الترمذي سنن .3

زهير الشاويش وشعيب الأرناؤوط، المكتب  ، البغوي، تحقيق:شرح السنة .4

   م.1983الاسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 

 م.2000، 1ط ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، البيهقي، شعب اليمان .5

 م.2014، وزارة الأوقاف، قطر، الطبعة الأولى، ن حبانابصحيح  .6

                                           

دار الفكر. والكتاب أجوبة  (، حق: اياد خالد الطباع، نش:74الفتاوى الموصلية، للعز، )ص 1 

 عن أسئلة وردت إلى المؤلف من خطيب الموصل الشيخ شمس الدين عبد الرحيم بن الطوس ي

هـ فأجاب عنها بكل جلاء ووضوح ، تفصح عن مسائل نادرة الوقوع دقيقة الوقوع  654سنة 

  وتقترب من أعمال الناس اليومية من عبادات و معاملات و غيرها.



 القواعد الترجيحية المقاصدية عند العز بن عبد السلام
 

 

321 

 

 

  ن. : بدو بعةطال عالم الكتب، بيروت، لبنان، الفروق ، لأبي العباس القرافي، .7

هـ(،  ٦٦٠)ت  الفوائد في اختصار المقاصد، لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام .8

 ١٤١٦، 1إياد الطباع، دار الفكر المعاصر،  دمشق، سورية، ط:

صطفى ة: النفع المتعدي أفضل من القاصر وتطبيقاتها في العمل التطوعي، لمقاعد .9

 .2024 ت ط  والدراسات، للأبحاث  بوهبوه، موقع منار الاسلام

  بن عبد السلام عزالنام، حكام في مصالح الأقواعد الأ .10

 م.2009، ت ط  1ط  مسند الامام أحمد، دار الكتب العلمية، بيروت،  .11

 ،دار الكتب العلمية، بيروت، لبنانبراني، تحقيق: أحمد عطا،  ، الطمكارم الأخلاق .12

 .م1989، 1ط 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

322 

 

 

 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت

Purposive theorization of jurisprudential difference 

 A Reading of the New Science Project of Abu Ishaq al-Shatibi (d. 790 AH) 

 msila.dz-nadjia.rahmani@univ"الجزائر"  ية رحماني جامعة المسيلةد. نج.أ/1

 msila.dz-bachir.atmane@univ"الجزائر"    بشير عثمان جامعة المسيلة .د/2

 ملخص

ختلاف حيزا كبيرا من فكر المام الشاطبي وإنتاجه المعرفي، وذلك احتل موضوع الا 

انطلاقا من الواقع الذي عاشه، لهذا نجده ينفي الاختلاف عن الشريعة في أصولها وفروعها 

 على حد سواء، وأنها لم توضع على قصد الاختلاف.

ا من مسائل الاجتهاد والاختلاف في وء قواعد ض استطاع المام الشاطبي أن يعالج كثيرا

مقاصدية تمثل خصائص التشريع السلامي ومبادئه العليا، كقاعدة "الوسطية والاعتدال" 

التي عالج في ضوئها موضوع الفتوى عند اختلاف الأقوال وتعددها، وشروط اختيار المذهب 

الملتزم به، وقاعدة "إخراج المكلف من داعية هواه" التي عالج في ضوئها عدة مسائل مثل تتبع 

الرخص والتخير بين الأقوال والمذاهب، ومسألة جعل الاختلاف حجة على الباحة وغيرها من 

 المسائل.

لقد ظهر الشاطبي مجددا في عرضه لقضايا الخلاف لأن تناوله للموضوع كان في إطار 

علمه الجديد )مقاصد الشريعة( سواء من حيث موقف مقاصد الشريعة منه ابتداء، أو من 

 والتقليل منه، أو التنظير لكثير من مسائله في ضوء قواعد مقاصدية.جهة محاصرته 

 .التنظير، المقاصد، الاختلاف، الفقه، الشاطبيكلمات مفتاحية: 

Abstract: 

      The topic of difference occupied a large part of Imam al-Shatibi’s thought and 

cognitive production, based on the reality he lived, so we find him denying the 

mailto:bachir.atmane@univ-msila.dz


 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

323 

 

 

difference from the Sharia in its principles and basis alike, and that it was not 

established with the intention of difference. 

        Imam al-Shatibi was able to address many issues of Ijtihad and difference in 

light of objective rules that represent the characteristics of Islamic legislation and 

its supreme principles, such as the rule of “moderation and balance” in light of 

which he addressed the issue of fatwa when opinions differ and multiply, and the 

conditions for choosing the school of thought to which he is committed, and the 

rule of “extracting the person obligated from the call of his desires” in light of 

which he addressed several issues such as following concessions and choosing 

between opinions and schools of thought, and the issue of making difference an 

argument for permissibility and other issues.  

      Al-Shatibi appeared again in his presentation of the issues of 

disagreement because his treatment of the subject was within the framework of 

his new science (the objectives of Sharia), whether in terms of the position of the 

objectives of Sharia on it initially, or in terms of besieging and belittling it, or 

theorizing many of its issues in light of the rules of objectives. 

Keywords: theorization, Purposive, difference, jurisprudential, al-Shatibi  

 
__________________________________________ 

 msila.dz-nadjia.rahmani@univيميل: ، الإ ية رحماني نج: المرسل: المؤلف1 
 msila.dz-bachir.atmane@univيميل: ، الإ بشير عثمان المؤلف المرسل:  2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

324 

 

 

 :مقدمة.1

 

الناس وخالف بينهم في ألوانهم وألسنتهم، وجعلهم متفاوتين في  خلق الله عز وجل

الميول والرغبات والمواهب والتفكير، الأمر الذي نتج عنه حتما اختلافهم في المواقف 

وخلال النزاعات، وما لم يصل اختلافهم إلى الأصول الثابتة والمبادئ القطعية التي قررها 

سنن الله في مخلوقاته، ودليل قدرته وعظمته  الوحي، فهو ظاهرة طبيعية، وهو سنة من

 .﴾ وَمِنْ آيََتهِِ خَلْق السَّمَوَاتِ وَالَأرْضِ وَاخْتِلافُ ألَْسِنَتِكُمْ وَألَْوَانِكُمْ  قال عز وجل: ﴿

فجعلوا معرفة الخلاف شرطا لمن يدعي العلم والفقه ومن  هذا ما تنبه له الأولون 

 شم أنفه الفقه"من لم يعرف الاختلاف لم ي»أقوالهم: 

لقد تجسدت عناية القدامى بعلم الخلاف في المؤلفات الفقهية على الخصوص، 

وهي كما تؤثر فيه تتأثر به، وهذا ما يجعلنا نفسر المعرفة الفقهية مجالها الواقع،  لأن

وف )فيلسالشافعي المنحى الذي سلكته الدراسات الأصولية والمقاصدية، منذ المام 

 .الشاطبيوصولا إلى المام  الجوينيبالمام الاختلاف( مرورا 

ا كانت الفُرقة الناجمة عن الخلافات الفكرية والسياسية هي أشد ما أصابت لمو  

بحثا  (علم الخلافالأمة، وأكثر ما هدد كيانها، فقد اتجهت الكتابات منذ وقت مبكر نحو )

بيق، ن سلامة التطعن الأصول الموحدة، وقوانين ضبط فهم النصوص وتأويلها، بما يضم

 ويجمع كلمة العلماء والعامة على السواء.

)علم الخلاف( أكثر وضوحا في بلاد الأندلس، فهذا ابن رشد  كان هذا التوجه نحو

ل " الذي حاول من خلاله التقعيد والتأصيبداية المجتهد ونهاية المقتصديطالعنا بكتاب "

الفقهية على اختلافها، مما يوجب  لمناش ئ الاختلاف الفقهي، بهدف إبراز قيمة الآراء



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

325 

 

 

 -مه اللهرح–تقديرها ورفع اللوم عن أصحابها، ونفس هذا المعنى اختاره المام ابن تيمية 

 ".  رفع الملام عن الأئمة الأعلامليكون عنوانا لرسالته "

النصاف في هـ( كتابه "521-هـ444وقبل ابن رشد كتب ابن السيد البطليوس ي )

هـ( 473-402"، وألف الباجي )اب التي أوجدت الاختلاف بين المسلمينالتنبيه على الأسب

ه، وقد برع الباجي في علم الخلاف، فكان كبار السراج في الخلافكتاب " " وقيل أنه لم يتم 

العلماء يقصدونه للأخذ عنه، واستمر الباجي أيضا بمناظراته وبمجادلاته مع ابن حزم، 

ز الباجي على الدخول ظرات التي فاقت شهرتها شاوهي المن هرة كتبه، ويرى بعضهم أن ما حف 

 في تلك المناظرات هو رغبته النبيلة في التقريب بين أمراء الطوائف، وتوحيد كلمتهم.

أما المام الشاطبي فقد احتل موضوع الاختلاف حيزا كبيرا من فكره وإنتاجه 

س الممزقة، وابن غرناطة المعرفي، وذلك انطلاقا من الواقع الذي عاشه، فهو ابن الأندل

ينية بسبب انتشار البدع  التي عجت بالخلافات السياسية والفكرية، وعاشت الفرقة الد 

من جهة، واستفحال التعصب المذهبي من جهة أخرى، وقد تجسد انشغال الشاطبي 

 ".الاعتصام" و"الموافقاتبالاختلاف في أهم مؤلفاته التي بين أيدينا "

لكتابات في علم الخلاف قبل المام الشاطبي بأنها جزئية، إذا جاز لنا أن نصف ا

لأنها اعتنت بجانب من الموضوع دون آخر، فهل يمكن الحديث عن مساهمة متكاملة 

 نستلهم منها نظرية للاختلاف في الشريعة السلامية؟ -رحمه الله-للإمام الشاطبي

ا الموافقات ما معالم هذه المساهمة ومحدداتها ضمن إنتاجه العلمي تحديد

 والاعتصام؟ 

ف المام الشاطبي علمه الجديد )مقاصد الشريعة( في التأصيل الشرعي 
 
كيف وظ

 لمصطلح الاختلاف ورسم ضوابطه وبيان أنواعه وما يتعلق به من مباحث؟

 وما هي أشهر القواعد المقاصدية التي نظر من خلالها المام الشاطبي للخلاف؟



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

326 

 

 

ستشراف معالم نظرية للاختلاف في ضوء مقاصد هذه الدراسة تهدف إذن إلى ا

الشريعة، أو العلم الجديد بتعبير الشاطبي، من خلال النتاج المعرفي لشيخ المقاصديين 

هـ(، والمتضمن 790المام أبي إسحاق إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي الشاطبي )ت 

 أساسا في كتابيه الشهيرين الموافقات والاعتصام. 

 دراسة فمتضمنة في العناصر التالية:وأما خطة ال

 .مقدمة1

 الاختلاف: تحديد المصطلح ورسم الضوابط .2

 محورية موضوع الاختلاف في النتاج المعرفي للإمام الشاطبي .3

  التقعيد المقاصدي لمباحث الاختلاف .4

 الاختلاف: تحديد المصطلح ورسم الضوابط .2

قف الباحث على تعريف اصطلاحي بداية ينبغي التنبيه أنه من النادر أن ي

ما أنها العموم والصيغة الفلسفية ك تطبعهاللاختلاف بمعناه العلمي وما ذكر من تعريفات 

تلتقي في ربط الاختلاف بالتنازع والجدال، مما يوحي بجو الخصومة والفرقة في حين أن 

لاف أن ف والخوالاختلا »المختلفين قد لا يصلون إلى هذا الحد، يقول الراغب الأصفهاني: 

يأخذ كل واحد طريقا غير طريق الآخر في حاله أو قوله، والخلاف أعم من الضد؛ لأن كل 

ضدين مختلفان، وليس كل مختلفين ضدين، ولما كان الاختلاف بين الناس في القول قد 

 1«يقتض ي التنازع استعير ذلك للمنازعة والمجادلة

  تفرد وتميز الشاطبي في تعريف الاختلاف 1.2

                                           
، تحقيق محمد خليل المفردات في غريب القرآنالحسين بن محمد الراغب الأصفهاني،  -  1

 .162م(، ص1998/ هـ1418؛ بيروت: دار المعرفة، )1عثمان )ط



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

327 

 

 

إن عدم انتباه أو عناية الأصوليين بمصطلح الاختلاف يمكننا من القول أن 

الشاطبي قد تفرد بتعريفه، فضلا عن تميزه حين ربطه بمقاصد الشريعة أو العلم الجديد 

 كما يسميه

دقيقا في تحديد مصطلح الاختلاف بمعناه  -رحمه الله -لقد كان المام الشاطبي 

تعارض أنظار المجتهدين في مسائل الشريعة بسبب »ه: بأنه بقولالشرعي حيث عرفه 

 .1«دورانها بين طرفين واضحين أو خفاء بعض الأدلة وعدم الاطلاع عليها

بهذا التعريف يكون المام الشاطبي قد بين حقيقة الاختلاف المعتبر في الشريعة 

 وهو الذي تتوفر فيه الضوابط والشروط التالية:

ا عن أهل الاجتهاد والذين يمتلكون أدواته.أن يكون هذا الاختلاف  -1  صادرا

 للاجتهاد، بحيث لم يرد فيها دليل، أو ورد لكنه خفي  -2
ا
أن تكون هذه المسائل محلا

 محتملا، مما يجعلها مترددة بين طرفي النفي والثبات 
ا
على المجتهد، أو كان دليلا ظنيا

 بالنسبة لقصد الشارع.

طلاع عليه كسبب في اختلاف أنظار المجتهدين، وبإخراج خفاء الدليل، وعدم الا 

لم  بقي سبب واحد هو عدم وضوح قصد الشارع في المسألة بسبب ترددها بين طرفين،

يظهر قصد الشارع فيهما بالنفي أو الثبات وذلك هو محل الاجتهاد المعتبر، وفي الأمثلة 

 التالية التي ساقها الشاطبي ما يجلي هذا المعنى ويكشفه:

ألة زكاة الحلي؛ فقد أجمعوا على عدم الزكاة في العروض، وعلى الزكاة في مس -أ

النقدين، فصار الحلي المباح الاستعمال دائر بين الطرفين، فلذلك وقع الخلاف فيها، لأن 

                                           
افقاتإبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي الشاطبي،  -1 . دار الكتب العلمية، لا بيروت: ) المو

 . 159، ص4ت(،ج



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

328 

 

 

ا، وهو أنه من الذهب والفضة، وباستعماله للزينة لا  الحلي أخذ من النقدين وصفا واحدا

 . 1شارك العروض في عدم قصده بالثمنيةللثمنية فقد الوصف الآخر، و 

فقوا على قبول رواية العدل وشهادته، وعلى عدم قبول ذلك من الفاسق  -ب 
 
ات

 .2وصار مجهول الحال دائرا بينهما، فوقع الخلاف فيه

واتفقوا على أن الواجد للماء قبل الشروع في الصلاة يتوضأ ولا يصلي بالتيمم،  -جـ

لا يلزمه الوضوء ولا إعادة الصلاة، وما بين ذلك؛ أي بالنسبة  وبعد إتمامها وخروج الوقت

لمن صلى بالتيمم صلاة صحيحة، ثم  بعد تمامها وقبل خروج الوقت وجد الماء فحاله دائر 

 . 3بين الطرفين لذا اختلفوا فيه

                                           

 .115، ص4الشاطبي، الموافقات، ج -1 

أما اختلافهم في هذه المسألة؛ فعند مالك وأحمد لا زكاة في الحلي المباح المصنوع من الذهب 

لبس ويعار، وللشافعي مقولات أصحها عدم الوجوب، أما إذا كانت هذه والفضة، إذا كان مما ي

الحلي معدة للإجارة للنساء فمذهب الشافعي أنه لا زكاة فيه وهو المشهور عن مالك، وقال بعض 

أصحابه بالوجوب، ومن الشافعية من لم يجز إجارته أصلا. انظر: محمد بن عبد الرحمن 

، وانظر: أبو 105م(، ص1981-هـ1401ن،  لا. )قطر:لأئمة رحمة الأمة في اختلاف ا الدمشقي،

افقاتعبيدة مشهور بن حسن آل سلمان،   1446دار ابن عفان،  ؛ مصر:1)ط هـامش المو

 . فقد أحال إلى مواقع هذه المسألة في الكتب وله فيها تحقيق ورأي.118،ص5هـ (،ج

 .115، ص2الموافقات، ج الشاطبي، -2 

لكن ابن بدران الدمشقي ذكر أن هذه الصورة من مواضع الجماع . 2/115الموافقات،  -3 

وأجمعوا على أنه إذا رأى الماء بعد فراغه من الصلاة لا إعادة عليه »وليست محل  خلاف قال: 

 .22رحمة الأمة في اختلاف الأئمة، ص«. وإن كان الوقت باقيا

 فرين في عهد الرسول )صلى اللهإلا أن الشاطبي يقصد الخلاف الذي وقع للصحابيين المسا      

عليه وسلم( بحيث أن أحدهما أعاد الوضوء والصلاة والآخر لم يعد فأجاز النبي الاثنين، فيكون 

أن رجلين تيمما »الجماع من جهة عدم وجوب العادة. ونص الحديث:عن أبي سعيد الخدري:



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

329 

 

 

العلماء على منع بيع الأجنة في البطون  1نهى الشارع عن بيع الغرر، وقد أجمع –د 

ة التي حشوها مغيب عن الأبصار، والطير في  مك في الماء، وعلى جواز بيع الجب  الهواء والس 

وعلى جواز كراء الدار مشاهرة، مع احتمال أن يكون الشهر ثلاثين أو تسع وعشرين، وعلى 

اس في استعمال الماء، وطول اللبث...  دخول الحمام مع اختلاف عادة الن 

ص منه فيفهذان طرفان في اعتبار الغرر وعدم اعت
 
 باره؛ بسبب كثرته وإمكان التخل

ته مع تعذر الانفكاك عنه في النوع الثاني. 
 
 النوع الأول، وقل

                                           

الوقت، ولم يعد الآخر،  وصليا ثم وجدا ماء في الوقت فتوضأ أحدهما وعاد لصلاته ما كان في

 أصبت السنة أجزأتك صلاتك، وقال» فسألا النبي )صلى الله عليه وسلم( فقال للذي لم يعد:

 -«.لك الأجر مرتين » ، وفي رواية أنه قال للذي توضأ وأعاد:«أما أنت فلك مثل سهم الجمع للآخر:

)حققه  431بعد الصلاة، رقم  : كتاب الغسل، باب التيمم لمن لم يجد الماءالنسائي في سننهرواه 

، 232، ص1م(، ج1991هـ/ 1411؛ بيروت: دار المعرفة، 1مكتب تحقيق التراث السلامي، ط

مرسلا في كتاب الطهارة، باب في المتيمم  يجد الماء بعدما يصلي )راجعه  أبو داود في سننهورواه 

صلاة والطهارة، باب في كتاب ال والدارمي، 93، ص1محمد محي عبد الحميد، دار الفكر(، ج

، ورواه 155، ص1هـ(، ج1404التيمم )تحقيق عبد الرحمن هاشم، باكستان: حديث أكاديمي، 

، وقال هذا حديث 179-1/187كتاب الطهارة )بيروت: دار الكتاب العربي(  المستدرك:الحاكم في 

 صحيح على شرط الشيخين.
ض وافقات في ادعاء الجماع في بعشكك أبو عبيدة مشهور بن حسن في تعليقه على كتاب الم -1

ى من يقول بجواز بيع الطير في الهواء إذا صح الملك 
 
الصور هنا لأن من العلماء كابن حزم في المحل

عليه قبل ذلك، وذهب عمر بن عبد العزيز، كما في الخراج لأبي يوسف، وابن أبي ليلى في 

في أخذه إلى مؤنة كثيرة. هامش  المبسوط، إلى جواز بيع السمك في بركة عظيمة، وإن احتيج

 .117، ص5الموافقات، ضبط وتعليق أبو عبيدة مشهورين حسن آل سلمان، ج



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

330 

 

 

فكل مسألة وقع الخلاف فيها في باب الغرر، فهي متوسطة بين الطرفين، فمن أجاز 

 .1مال إلى جانب اليسارة، ومن منع مَال إلى الجانب الآخر

 الشارع، وذلك بإتباع الدليل الموصل إليه. أن يكون غرض المجتهد تحري قصد -3

ويمكن التنبيه هنا إلى أن المام الشاطبي لما حصر حقيقة الاختلاف المعتبر في تحري 

 -المجتهدين قصد الشارع، وذلك لتردد المسألة بين طرفين ثبت في كل  منهما قصد الشارع

إلى  لأسباب كتلك الراجعةلا يعني ذلك أنه يلغي بقية ا -كما اتضح في الأمثلة السابقة

غة، أو إلى القواعد الأصولية ونحوه كما سيأتي في موضعه من هذا البحث، 
 
الرواية أو إلى الل

إنما نريد أن نؤكد على أن المجتهدين مهما اختلفوا وتعددت أسباب اختلافهم فغايتهم 

فلا  دهواحدة، هي إصابة قصد الشارع وتحقيق حكمة التشريع، أما اختلافهم في تحدي

يعني ذلك تعدد مقصد الشارع في المسألة، وإنما لأن  المجتهد خاضع لقاعدة متفق عليها 

 .2مفادها: "لا يمكن رجوع المجتهد عما أداه إليه اجتهاده بغير بيـان "

ولأن غايتهم واحدة وإنما الاختلاف في الطريق الموصل إليها، فهم في الحقيقة 

فقون لا مختلفون  ه الشروط التي وضعها الشاطبي: فإن كل خلاف لم وفي ضوء هذ،3مت 

يعتبر فيه الدليل أولم يقصد به تحري قصد الشارع فهو خلاف ناش ئ عن الهوى المضل، 

 فلا يعتبر خلافا شرعيا ولا يعتد به.

                                           

 .114، ص4الشاطبي، الموافقات، ج -1 

 .160، ص4الشاطبي، الموافقات، ج -2 

 نفسه.  -3 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

331 

 

 

على أن الشاطبي عاد وأخرج من الخلاف الشرعي المعتبر ما كان سببه خفاء الدليل، 

وع، ولكن لأنه ينتهي في الحقيقة إلى الوفاق، وعلى رأي ليس بمعنى أنه خلاف غير مشر 

 .1«لو فرضنا إطلاع المجتهد على ما خفي عليه لرجع عن قوله»الشاطبي: 

في الطريق المؤدي إلى مقصود الشارع الذي هو »والنتيجة أن حقيقة الاختلاف إنما 

 .2«انواحد، إلا أنه لا يمكن رجوع المجتهد عما أداه إليه اجتهاده بغير بي

 الاختلاف في مسائل الاعتقاد: 2.2

ه من الأهمية بمكان أن نشير هنا أن المام الشاطبي في تعريفه للاختلاف لم 
 
لعل

يميز بين المسائل الفقهية العلمية والمسائل العلمية العقدية، فقد صر ح في موضع آخر أن  

ن ناحية أن  ع الفقهية، مالاختلاف في المسائل الفرعية العقدية شبيه بالاختلاف في الفرو 

قصد المخالفين تحر ي الأدلة والانتساب للشريعة السلامية، ويأتي على رأس تلك المسائل 

مسألة إثبات الصفات، التي تعتبر من أشد مسائل الخلاف في هذا الباب، يقول الشاطبي: 

ذا إومن أشد مسائل الخلاف مثلا مسألة إثبات الصفات حيث نفاها من نفاها، فإنا »

ا حول حمى التنـزيه، ونفي النقائص  نظرنا إلى مقاصد الفريقين وجدنا كل  واحد منهما حائما

ما وقع اختلافهم في الطريق، وذلك لا يخل بهذا 
 
وسمات الحدوث، وهو مطلوب الأدلة، وإن

ا فحصل في هذا الخلاف أشبه الواقع بينه، وبين الخلاف الواقع في القصد  في الطرفين معا

 .3«الفروع 

                                           

 .4/160نفسه، -1 

 .160، ص4ج، الشاطبي، الموافقات -2 

، 2، ج( دار شريفة، لا.ت أحمد عبد الشافي ) الجزائر: ، ضبطه وصححه، الاعتصامالشاطبي -3 

 .406ص



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

332 

 

 

فهذه المسألة وأمثالها لم يرد فيها نص ذو دلالة قاطعة لذا بقي أمرها موكولا إلى 

ا آخر.  أنه يمكن أن يتوصل المجتهد فيها إلى رأي مظنون يخالف به مجتهدا
 
 علم الله تعالى، إلا

وبهذا فقد ظهر أن  ميدان الاختلاف هو الظن  ودوران المسألة بين طرفين واضحين 

ا يؤدي إلى الشكال والتردد، سواء كانت مسألة عقدية أو فقهية، بل إن  الشاطبي يعمم  مم 

ا على  هذا المعيار ليشمل كل خلاف معتد به في العقليات أوفي النقليات؛ سواء كان مبنيا

 .1القطع أو على الظن  

 محورية موضوع الاختلاف في الإنتاج المعرفي للإمام الشاطبي .3

من تمزق سياس ي وتناحر فكري أضعف دولة  في ضوء ما ميز عصر الشاطبي

السلام في الأندلس وكسر شوكتها وآذن بسقوطها، لن يعدم الدارس إيجاد علاقة واضحة 

بين الانشغال الفكري للإمام الشاطبي وموضوع الاختلاف بأبعاده المختلفة، فالاختلاف 

يل اجة إلى تأصكظاهرة علمية وسياسية ألقت بضلالها على الحياة الاجتماعية، هو بح

رة، وهذا  شرعي، وتوجيه علمي، بقصد التحكم فيه، وبالتالي حماية الأمة من سلبياته المدم 

ما يتطلب فقها دقيقا بأصول الشريعة، وقواعدها العامة في ضوء مقاصدها وقيمها 

العليا، ومن ذلك قيامها على الائتلاف، ونبذ الاختلاف، وأنها ترجع إلى قول واحد في أصولها 

 وفروعها، وإن كثر الخلاف فيها.

 :الكتابات في علم الخلاف قبل الشاطبـي 1.3

كانت الفرقة الناجمة عن الخلافات الفكرية والسياسية هي أشد ما أصابت  الم

بحثا  (علم الخلاف)نحو الأمة، وأكثر ما يهدد كيانها، فقد اتجهت الكتابات منذ وقت مبكر 

                                           

 .4/116الشاطبي، الموافقات،  -1 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

333 

 

 

هم النصوص وتأويلها، بما يضمن سلامة التطبيق، عن الأصول الموحدة، وقوانين ضبط ف

 ويجمع كلمة العلماء والعامة على السواء.

)علم الخلاف( أكثر وضوحا في بلاد الأندلس، فها هو ابن  وكان هذا التوجه نحو

ية المجتهد ونهاية المقتصد" حاول من خلاله التقعيد والتأصيل ايطالعنا بكتاب "بد 1رشد

هي، قصد إبراز قيمة الآراء الفقهية على اختلافها مما يوجب تقديرها لمناش ئ الاختلاف الفق

يكون ل -رحمه الله–بها، ونفس هذا المعنى اختاره المام ابن تيمية اورفع اللوم عن أصح

 ".  رفع الملام عن الأئمة الأعلامعنوانا لرسالته "

ى عللعل ابن رشد كان يسعى إلى التخفيف من حدة التوجه السائد في عصره 

مستوى رسمي والمتمثل في نبذ جميع الآراء والمذاهب الفقهية، والعودة إلى الأصلين الكتاب 

ته مع السلطان  والسنة مباشرة، وهو الاتجاه الذي تبنته الدولة الموحدية، وعرف حد 

هـ( الذي أمر بترك الرأي والعمل بظاهر 595-هـ580)  2يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن

ا بالعقوبة الشديدة كل من يخوض في الرأيالكتاب والسنة   وأمر بإحراق كتب ،متوعدا

المذهب المالكي كمدونة سحنون، وكتاب ابن يونس، ونوادر ابن أبي زيد ومختصره، وكتاب 

                                           
هـ، فقيه مالكي برع 520هو محمد بن أحمد بن رشد الغرناطي، الفيلسوف ولد سنة  ابن رشد: -1

في وته "بداية المجتهد ونهاية المقتصد"، تامصناف في علـوم الشريعة والطب  والفلسفة، من أهم 

 . 6/104 ،، كشف الظنون 284، الديباج المذهب، ص4/320 ،الشذرات هـ انظر:595سنة 
من ملوك الدولة الموحدية في المغرب الأقص ى ومن أعظمهم آثارا، بويع   يعقوب بن يوسف: -2

عظمت الفتوحات في أيامه، وقد عرف بعدلـه وشدة تمسكه بالشرع،  ،هـ 580بعد وفاة أبيه سنة 

فقه ومنع العلماء من تقليد أحد من الأئمة المجتهدين وأن لا يفتوا إلا بالكتاب رفض فروع ال

، 4/312الشذرات،  هـ. انظر:595العزيز والسنة، أو ما أدى إليه اجتهادهم، توفي بمراكش سنة

 .3، ص7لكان،جخوفيات الأعيان، لابن  .8/203 ،والأعلام



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

334 

 

 

 مبررا هذا العمل بكراهيته للخلافيات التي امتلأت ،التهذيب للبرادعي، وواضحة ابن حبيب

 .1بها كتب الفروع

"النصاف في  هـ( كتابه521 -هـ 444) 2ابن السيد البطليوس ي وقبل ابن رشد كتب

هـ( 473-402)3التنبيه على الأسباب التي أوجدت الاختلاف بين المسلمين"، وألف الباجي

ه ، وقد برع الباجي في علم الخلاف، فكان كبار 4كتاب "السراج في الخلاف" وقيل أنه لم يتم 

وش يالعلماء يقصدونه للأخذ عنه أمثال أبي ب
ُ
الذي  5كر محمد الفهري المعروف بالطرط

                                           
(، وحسن علي 521-520(، ص) ت ربي، لا.دار الفكر الع )مصر: ابن حـزممحمد أبو زهرة،  -1

 .71(، ص1980مكتبة الخانجي،  ؛ مصر:1)ط المغرب العربي الحاضارة الإسلامية فيحسن، 
هو أبو محمد عبد الله بن محمد بن السيد نحوي مشهور، وعالم متبحر على  البطليوس ي: -2

ا عديدة منها"هـ، صنف البطليوس ي كت521هـ وتوفي سنة444مذهب المام مالك، ولد عام   با

و"كتاب  "وشرح موطأ مالك "النصاف في التنبيه على الأسباب التي أوجدت الاختلاف

 . 65-4/64 ، الشذرات:98-97-3/96 ، وفيات الأعيان:141-140الديباج، ص الاقتضاب"، انظر:
 هو أبو الوليد سليمان بن خلف بن أبوب الباجي فقيه ومتكلم وأديب وشاعر، ولد الباجـي: -3

هـ ورحل إلى بغداد وعند عودته إلى الأندلس اشتهر بمناظراته مع ابن حزم، صنف كتبا 403سنة 

 في أحكام الأصول" واختلاف كثيرة منها "السديد إلى معرفة التوحيد" وكتاب "إحكام الفصول 

، نفح الطيب هـ. انظـر:474هـ وقيل سنة 473الموطأ" وكتاب السراج في الخلاف"، توفي سنة 

 . 120الديباج المذهب، ص  .2/68-68-29
 (. 122- 121. والديباج المذهب، ص )2/69المقري، نفح الطيب،  -4
هو محمد الوليد محمد الفهري، نشأ بالأندلس ببلدة طرطوشة وصحب القاض ي  الطرطوش ي: -5

ي ف الوليد الباجي وأخذ عنه مسائل الخلاف، كان إماما عالما زاهدا ورعا من تآليفه "تعليقته اأب

مسائل الخلاف وأصول الفقه، وكتابه في" البدع والمحدثات" وغير ذلك توفي بالسكندرية في 

 (.  278-277-276ن سنة، ابن فرحون، الديباج المذهب، ص)و هـ، وعمره سبع520شعبان سنة 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

335 

 

 

 ، 1أخذ عنه مسائل الخلاف وكان يميل إليها، وقد أفردها بالتأليف في مصنف خاص

شهرتها  ظرات التي فاقتاواستمر الباجي أيضا بمناظراته وبمجادلاته مع ابن حزم، وهي المن

ز الباجي على الدخول في تلك الم ته ناظرات هو رغبشهرة كتبه، ويرى بعضهم أن ما حف 

 .2النبيلة في التقريب بين أمراء الطوائف، وتوحيد كلمتهم

وإذا كانت محاولة ابن رشد تهدف إلى إعادة الاعتبار للمذاهب الفقهية المختلفة 

 ن أعمال ابن حزم الأندلس ي وإبداعاته كانتإبتقدير الآراء الاجتهادية الصادرة عن أئمتها، ف

على المذاهب الفقهية وعارض التقليد المذهبي، داعيا  على النقيض من ذلك، فقد حمل

إلى فتح باب الاجتهاد مباشرة من الكتاب والسنة دون التقيد بمذهب معين فضلا عن 

 التعصب له.

أسيس لأرضية الوفاق 2.3
ّ
 مؤلفات الشاطبي والت

احتل موضوع الاختلاف حيزا كبيرا من فكر الشاطبي وإنتاجه المعرفي، وذلك 

ن الواقع الذي عاشه، فهو ابن الأندلس الممزقة، وابن غرناطة التي عجت انطلاقا م

ينية بسبب انتشار البدع من جهة،  بالخلافات السياسية والفكرية وعاشت الفرقة الد 

واستفحال التعصب المذهبي من جهة أخرى. وقد تجسد انشغال الشاطبي بالاختلاف في 

 و"الاعتصام". أهم مؤلفاته التي بين أيدينا "الموافقات"

افقات" 1.2.3  :وشرح معاني التوفيق "المو

حا شار »يوضح الشاطبي هدفه من تأليف كتاب الموافقات بأنه أراده أن يكون 

ا لاختلاف العقول وتعارض الفهوم يأخذ ». فهو 3«لمعاني الوفاق والتوفيق ...، وموردا

                                           
 وما بعدها .  276التنبكتي، نيل الابتهاج، ص  -1
 .  426ي، ص ، تاريخ الفكر الأندلس سيالث بالا تال جانخان -2
 .1/17الشاطبـي، الموافقات،  -3



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

336 

 

 

التشديد  من انحرافيستصعاد والاستنزال ليخرجوا بالمختلفين على طريق مستقيم من ال 

 .1«والانحلال وطرفي التناقض والمحال...

أن يؤسس لرؤية منهجية  (الموافقات)حاول المام الشاطبي من خلال كتاب 

موحدة، رؤية تقوم على أصول قطعية يحتكم إليها العلماء في اجتهاداتهم واستنباطاتهم 

ما  لفينق الوفاق بين المختالفقهية، فتحول دون تشتت الآراء وتناقضها، مما يضمن تحقي

، متخذا من أصول الفقه مجالا وموضوعا لمشروعه الجديد، لكن برؤية جديدة أمكن

" ، فكانت هذه القاعدة الذهبية أولى   2مفادها "أن أصول الفقه قطعية لا ظنية...

 الخطوات المنهجية لرفع الخلاف ونشدان الوحدة والاتفاق.

ا على أغلب ذلك أنه لا يمكن تصور اتفاق الآر  اء الفقهية مع بقاء الظن مسيطرا

المسائل الأصولية  ومسالك الاستنباط الفقهي، فلابد من تأسيسها على القطع واليقين، 

كمنهج لثبات القواعد الأصولية، قال  ولن يتحقق هذا اليقين إلا باعتماد الاستقراء

واحد  ظنية تظافرت على معنى وإنما الأدلة المعتبرة هنا المستقرأة من جملة أدلة» الشاطبي:

، وبهذه الرؤية يكون الشاطبي حسب عبد المجيد الصغير قد قدم 3«أفادت فيه القطع

كمشروع إنقاذي للتوفيق بعد الاختلاف، وللتوحيد بعد التشتت، »كتاب الموافقات 

 . 4«وكعمل يبغي القطع ويستبدل الظن باليقين

اصد الشريعة في جمع كلمة الفقهاء هذا وقد نبه المام ابن عاشور إلى مزية مق

ووضع حد لتشعب الخلافات الفقهية معتبرا ذلك سببا في إقباله على التأليف في هذا العلم 

                                           
 .1/16، نفسه - 1
 .1/19، الشاطبـي، الموافقات -2
 .1/24نفسه،  - 3
 . 490ص  ،عبد المجيد الصغير، الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية في السلام -4



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

337 

 

 

دعاني إلى صرف الهمة إليه ]أي التأليف في المقاصد[ ما رأيت من عسر » حيث يقول:

أدلة  ىلهم إالاحتجاج بين المختلفين في مسائل الشريعة، إذ كانوا لا ينتهون في حجاج

ضرورية أو قريبة منها يذعن إليها المكابر، وينتهي بها المشبه إليه كما ينتهي أهل العلوم 

العقلية في حجاجهم المنطقي والفلسفي إلى الأدلة الضروريات، والمشاهدات، والأصول 

الموضوعة، فينقطع بين الجميع الحجاج، ويرتفع بين أهل الجدل ما هم فيه من حجاج، 

 . 1«علماء الشريعة بذلك أولى ورأيت 

اثلة أن تكون مم إلى والذي يظهر من كلام ابن عاشور أنه يريد أن يرتقي بالمقاصد

لوظيفة الأدلة الضروريات، والمشاهدات، والأصول القطعية التي ينتهي إليها الفلاسفة في 

ع يحجاجهم المنطقي والفلسفي، لأن تحكيمها يؤدي إلى قطع دابر الحجاج بين الجم

 وارتفاع ما هم فيه من خلاف. 

وإذا كان الهدف من المقاصد عند كل من الشاطبي وابن عاشور هو تحكيمها عند 

الاختلاف فإن من شأن هذا أن يقض ي على التعصب المذهبي الذي اشتد في عصر الشاطبي 

ا ، وم2مما جعله يعلن أن كتابة هذا  قصد به التوفيق بين مذهبي ابن القاسم وأبي حنيفة

هذا التوفيق سوى محاولة التقريب بين المذهبين المالكي والحنفي بسبب الهوة العميقة 

التي أحدثها التعصب المذهبي بين أتباع المذهبين، وكون الشاطبي قد اكتفى بالشارة إلى 

هذين المذهبين لا يعني أنه حصر المشكلة بين المذهب المالكي والحنفي، بل هي إشارة إلى 

هات الفقهية التي تنكر لها أهل الأندلس، ولا يكون ذلك إلا بإعطاء القيمة جميع الاتجا

                                           
 .5ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص  -1
 .1/17الشاطبـي، الموافقات،  -2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

338 

 

 

 لأن تحكيم الرجال من غير»للدليل والبرهان، وأن يكون الحق هو المعتبر من دون الرجال 

 .1«التفات إلى كونهم وسائل للحكم الشرعي المطلوب ضلال 

ة، ومن تهادات الفقهيفكلها جهود تهدف إلى تأسيس أصول قطعية تنطلق منها الاج

ثم تحرير النظر الأصولي من سلطان المذهبية الفقهية مما يؤدي إلى قطع دابر الخلاف، 

 وإذعان المختلفين.  

 
َّ
، مما طبع المام الشاطبي بهما ىوالملاحظ مدى الحيطة والحذر اللذين تحل

ين بتصريحاته بش يء من الغموض فبدل أن يصرح هو بأن غرضه من الكتاب التوفيق 

 كرأيت لقد» مذهبي ابن القاسم وأبي حنيفة جعل ذلك على لسان أحد شيوخه في رؤيا رآها:

: ألفته فسألتك عنه فأخبرتني أنه كتاب الموافقات، قال اوم وفي يدك كتابنالبارحة في ال

فكنت أسالك عن معنى هذه التسمية الظريفة فتخبرني أنك وفقت به بين مذهبي ابن 

 .2« القاسم وأبي حنيفة

مالك حتى  المام غفلاثم إنه يكتفي بذكر ابن القاسم في مقابل المام أبي حنيفة، م

لا يثير عليه النكار والضغائن فما كان ليقبل منه أحد جعل مالك في مقابل أبي حنيفة. 

ق حسب المنطب-ثم هو لا يذكر بقية المذاهب والاتجاهات الفقهية الأخرى، ربما لأنها 

ل ولا وجه لمقارنتها بالمذهب المالكي، فضلا عن التقريب بينها وبينه، أو لأن لا مجا -السائد

 الصراع كان بين هذين الاتجاهين أظهر وأشد. 

                                           
 .2/511 ،بـي، الاعتصامالشاط -1
 .  1/17، الشاطبي، الموافقات -2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

339 

 

 

كان ذلك هو الهدف من تأليف )الموافقات( كما أعلن الشاطبي، لكن هناك من يرى 

: هو يالثانو هو التعريف بأسرار التكليف الشرعي. الأول: أنهما هدفان وليس هدف واحد. 

 .1الجمع في الدرس الأصولي بين طريقتي ابن القاسم وأبي حنيفة

إلا أنه في حقيقة الأمر لا يمكن الفصل بين الهدفين؛ لأن الشاطبي في محاولته 

حنيفة كان يؤسس لكليات قطعية وأصول يقينية،  أبيالتوفيق بين مذهبي ابن القاسم و 

 لعليا، وهو ما يسمى )مقاصد الشريعة(. مستمدة أساسا من أسرار الشريعة ومثلها ا

التعريف بأسرار التكليف كانت تسير  فإن محاولة ؛وعلى رأي عبد المجيد الصغير

فقات الكامنة داخل الاتجاهات الأصولية، اجنبا إلى جنب مع محاولة التوفيق وبيان المو 

 .2القطعياتبعد أن حجبتها الاختلافات، وكثرة الركون إلى الظنيات وإنزالها منـزلة 

ا لهدفه الذي رسمه فكانت أول مسألة ضمنها أول  هذا وقد كان الشاطبي وفيا

وقد اجتهد  ،«إن أصول الفقه في الدين قطعية لا ظنية»كتابه   3مقدمة من مقدمات

الشاطبي في إقامة الأدلة والبراهين على قطعية أصول الفقه مع ضرورة طرح ما كان ظنيا 

التي لا  ها فقه، وكذا المسائل الخلافيةيسائل التي لا ينبني علمن مسائله، وتنقيته من الم

                                           
؛ المعهد 1)ط عاشور  الإمام محمد الطاهر بن نظرية المقاصد عندإسماعيل الحسني،   -1

 .66ص م(1995هـ/1416العالمي للفكر السلامي، 
  .489عبد المجيد الصغير، الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية في السلام، ص -2
فقات إلى خمسة أقسام القسم الأول هو قسم المقدمات ويحتوي اسم الشاطبي كتابه المو ق -3

على ثلاثة عشر مقدمة، والثاني في الأحكام وما يتعلق بها، والثالث في المقاصد الشرعية، والرابع 

 في الأدلة الشرعية، والقسم الخامس في أحكام الاجتهاد والتقليد. 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

340 

 

 

ينبني على الخلاف فيها خلاف في فروع عملية، فمثل هذه المسائل وضعها في أصول الفقه 

 . 1عارية، وهي من ملح العلم

ر أن يكون من قبيل الصدفة بل  ،وأن يفتتح الشاطبي كتابه بهذه المسألة لا يُتَصَوَّ

ه دليل ق
 
اطع على أن هذه القضية هي أهم نقطة كانت تشغل الشاطبي ليس في مقدماته إن

 فحسب، ولكن في جميع الكتاب. 

استعرض عبد المجيد التركي مشكلات المسائل التي عالجها الشاطبي في كتابه في 

ثم  تساءل الكاتب عن الغاية التي توخاها  ،ضوء ما قرره من أن أصول الفقه قطعية

 . 2يته، والنتائج التي قد يثمرها تطبيق هذه النظرية؟الشاطبي من نظر 

أما النتيجة الأولى: المتوقعة من تطبيقها فذات طابع أخلاقي مفادها إخراج النسان 

ا» ا كما هو عبد الله اضطرارا ا لله اختيارا  .3«عن داعية هواه حتى يكون عبدا

ه في كيف تكون ليجب أن يتعلم الفقيه  حيث والنتيجة الثانية: ذات طابع شرعي

 إلى أن الشريعة كلها ترجع إلى قول واحد في فروعهاالشريعة نظرة كلية تسمح له أن ينتهي 

 «.كما أنها في أصولها كذلك ،وإن كثر الخلاف

ده  ؛ونحن نتفق مع الكاتب في هذه النتيجة لأنها تنسجم مع الهدف الذي حد 

اخل الاتجاهات الفقهية الشاطبي منذ البداية وهو البحث عن عوامل التوفيق د

                                           
 .30-1/29الشاطبي، الموافقات،  - 1
 ، ترجمة وتحقيق عبد الصبور مناظرات في أصول الشريعة الإسلاميةعبد المجيد التركي،  -2

 486، ص(م1986هـ/1400؛ بيروت:دار الغرب السلامي،  1شاهين )ط
 .172-2/162الشاطبـي، الموافقات،  -3

 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

341 

 

 

وهي أن  ،المختلفة، وتلتقي أيضا مع الخطوة المنهجية التي رسمها لتحقيق هذا الاتفاق

 أصول الفقه قطعية لا ظنية.

 والإنقاذ من آفات الخلاف "الاعتصام" 2.2.3

 وإذا كان الخلاف الفقهي قد أفرز مذاهب فقهية انتهت إلى غاية، ما كان مؤسس

ه على الفقه من ركود هذه المذاهب أنفسه م ليرضوا بها، وهي التعصب المقيت وما جرَّ

وجمود، فإن الاختلاف على الصعيد الفكري والعقدي قد قسم المسلمين إلى فرق حرفت 

ين الحق أمام  ،الدين عن مساره، فعمت البدع، واختفت السنن وكادت أن تقض ي على الد 

ت الفكرية إلى صراعات سياسية بين شيوع الجهل وقلة العلم بالشرع. وانتهت الخلافا

أتت على كل مقدرات الأمة وشغلتها  داخليةطوائف متقاتلة أقحمت المسلمين في حروب 

 بنفسها عن عدوها المتربص بها. 

عن كل هذا، فهو ابن الأندلس الممزقة إلى دويلات وطوائف  بعيدالم يكن الشاطبي 

وهو  المسلمين وغيرهم، من مع جيرانها متنافرة وابن غرناطة التي تخوض الحروب الطاحنة

. من هنا يأتي كتاب 1ابن الأندلس حيث عشش التصوف بطرقه المختلفة وفرقه المتنوعة

ا من خطر التفرق في الدين الذي نهانا الله تعالى عنه في  الاعتصام للإمام الشاطبي محذرا

                                           
رين مهاجيرجع بعض الباحثين ازدهار حركة الزهد والتصوف في غرناطة والأندلس إلى قدوم -1

من الهند وسمرقند وتبريز وخراسان واستقرارهم في الأندلس ومساهمتهم في إبراز تيار الزهد، 

ه وجد في غرناطة رابطة خاصة بالمتصوفين المعجبين 
 
ى أن أعظم -الحلاج،  وقد كان لابن عربيبحت 

ة في طيوسف شكري فرحات، غرنا انظر: أثر واضح في المجتمع الأندلس ي. -صوف في الأندلسمت

 (.157-156-155) ص ،ظل  بني الأحمر



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

342 

 

 

وا دينَ  أكثر من آية قال تعالى:
ُ
ق رَّ

َ
 إنَّ الذينَ ف

ُ
ان
َ
يءهُم وَك

َ
ستَ منهُم في ش 

َ
ا ل وا شيَعا

وقال:   1

قوا واختلفوا من بَعد مَا جَاءهُم البَينَات ذينَ تفر 
 
ولا تكونوا كال

2. 

بي )صلى الله عليه وسلم( أن فساد ذات البين هي الحالقة وأنها تحلق  وقد بين الن 

ن، قال تيفلا بد من جمع الأمة على نهج الكتاب والسنة والاعتصام بحبل الله الم،الدين

ا ولا تفرقوا تعالى: واعتَصمُوا بحَبل الله جميعا
عداه من طرق الباطل  ، وترك ما3

فالتآلف إنما يحصل عند الائتلاف بمعنى واحد، أما إذا تعلقت كل شيعة بحبل  ،والضلال

ا صرَاطي  ما تعلقت به الأخرى فلا بد من التفرق وهو معنى قول الله تعالى:
َ
ن هذ

َ
وأ

م عَن سَبيلهمُستَقيما 
ُ
رق بك

َ
 تتبعُوا السُبلَ فتف

َ
بعوه وَلا اتَّ

َ
ف

4.5. 

وعند الشاطبي أن البدع هي أساس التفرق، لما تفض ي إليه من إلقاء العداوة 

الذين أعلنوا العداء  6والبغضاء بين أهل السلام وأول شاهد على ذلك في الواقع "الخوارج"

                                           
 .159 يةالآ الأنعام، سورة  -1
  .153ية الآ الأنعام،  سورة -2
 .103يةالآ آل عمران، سورة  -3
 .153سورة الأنعام، الآية -4
 .2/401الاعتصام،  - 5
هم فرق مختلفة كان أول ظهورهم في جيش علي عقب قبول التحكيم، من آرائهم في  الخوارج: -6

لخلافة أن الخليفة يعين بالاختيار الحر، ولا يشترطون أن يكون من أسرة وقبيلة معينة، يقولون ا

بخلع المام أو قتله إذا سار بغير العدل، ويكفرون مرتكب الكبيرة، وهم فرق مختلفة، يتفاوتون 

ا الأزارقة والصفرية وأقرب هذه الفرق إلى جماعة المسلم ين مغالاة واعتدالا، وأشدهم غلوا

.ومقالات السلاميين، 117-114-1/48الملل والنحل،  "الباضية " أتباع عبد الله بن أباض، انظر:

 .72ومابعدها. الفرق بين الفرق للإسفرائيني، ص101-5ص



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

343 

 

 

لونهم ويدعون الكفار كما أخبر عنهم لأهل السلام حتى استحلوا دماءهم فصاروا يقت

 .1الحديث الصحيح

ئ عن ق ناش ر التف» وحسب الشاطبي دائما فإن التفرق ملازم للاختلاف من جهة أن:

ومنه فإن استئصال آفة التفرق والتشيع في الدين يتطلب  .2«الاختلاف في المذاهب والآراء

شروط ن يبين أنواع الاختلاف و علاج أسبابه ومناشئه المتمثلة في الاختلاف ولذلك حرص أ

 الاختلاف السائغ. 

وبعقلية علمية أصولية مقاصدية انطلق الشاطبي يحرر كتابه "الاعتصام " حيث 

ا اجتماعيا ودينيا كما كان مجددا بكتابه الموافقات.  ظهر الشاطبي من خلاله مصلحا

لم ف العلولا أن هذا الكتاب ألف في عصر ضع» :-رحمه الله–وعلى رأي رشيد رضا 

والدين لكان مبدأ نهضة جديدة لحياء السنة وإصلاح شؤون الأخلاق والاجتماع ولكان 

ظم من أع -الذي لم يسبق إلى مثله-المصنف بهذا الكتاب وبصنوه كتاب الموافقات 

المجددين في السلام فمثله كمثل الحكيم الاجتماعي ابن خلدون كل منهما جاء بما لم 

   .3...«تفع الأمة كما يجب بعلمه يسبق إلى مثله ولم تن

                                           
 عن –رض ي الله عنه–، أما الحديث فهو ما رواه أبو سعيد الخدري 1/88 الاعتصام: الشاطبي، -1

يخرج فيكم قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم وصيامكم مع » ل:)صلى الله عليه وسلم( قا النبي

صيامهم وعملكم مع عملهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم )وفي رواية تراقيهم( يمرقون من 

 كتاب فضائل القرآن، باب :، أخرجه البخاري في صحيحه«الدين كما يمرق السهم من الرمية

ورواه أحمد في مسنده  .4/1928، 4771أو فخر به، رقم  إثـم من راءى بقراءة القرآن، أو تآكل به

  126-125، ص18، ج11579عن أبي سعيد الخدري بلفظ قريب من لفظ البخاري، رقم 
 .2/390الشاطبي، الاعتصام،  -2
 .  4لشاطبي، ص للإمام االاعتصام  ته على كتابقدمفي ممحمد رشيد رضا،  -3



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

344 

 

 

وهكذا فقد ظهر الشاطبي واعيا بمخاطر الاختلاف المفض ي إلى التفرق ، لذا كان 

يعمل في المجال الفكري إلى البحث عن عوامل التوفيق من خلال كتابيه الموافقات 

ي س والاعتصام، ويبدو أن البيئة الأندلسية التي عجت في عصره بالاختلاف والتفرق السيا

والتناحر العسكري قد مهدت للشاطبي الطريق للبحث في أسباب هذا الوضع من الناحية 

الدينية الأصولية آخذا في حسبانه أن الاختلاف في الانتماء المذهبي من أسباب الفرقة بين 

المسلمين؛ بسبب تعصب كل واحد لمذهبه، كما أن البدع والابتعاد عن الدين الصافي من 

 إلى الاختلاف والتفرق. الأسباب المؤدية

ولأجل الوصول إلى الوفاق لا بد من فهم الاختلاف ودوافعه، وتحديد أسبابه، ودوره 

في إضعاف المجتمع وبالتالي فقدان القدرة على مواجهة الأعداء المتربصين بالمسلمين في 

 الأندلس.

 التقعيد المقاصدي لمسائل الخلاف .4

ا بتحرير القواعد الجامعة وصياغتها مو  -رحمه الله -ظهر المام الشاطبي لعا جدًّ

ه استطاع أن يجمع علمي المقاصد والأصول في قواعد 
 
ى أن صياغة علمية دقيقة، حت 

جامعة محدودة، وهو عمل جليل الفائدة حيث يساهم في ضبط هذين العلمين، يقول 

باحث من المإن صاحب الموافقات لم يذكر في كتابه مبحثا واحدا »الشيخ عبد الله دراز: 

 إشارة في بعض الأحيان لينتقل منها إلى تأصيل قاعدة، أو تفريع  ،المدونة في كتب الأصول 
 
إلا

، وهذا ما تنبه له الباحثون المعاصرون بحيث أفردوا هذه القواعد بالتأليف مثل 1«أصل

"، يرسالة الدكتور عبد الرحمان إبراهيم زيد الكيلاني" قواعد المقاصد عند المام الشاطب

 وبحث للدكتور الجيلالي المريني "القواعد الأصولية عند المام الشاطبي".

                                           

 .1/8اطبي، عبد الله دراز، مقدمة الموافقات للش -1



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

345 

 

 

لقد هيمن النظر المقاصدي على الشاطبي رحمه الله وهو يتناول مسائل الاختلاف  

مشكلا ملامح نظرية متكاملة جمع خيوطها في قواعد هي زبدة بحث عميق، وهنا سنقف 

 المام الشاطبي الكثير من آرائه في الاختلاف، وفي على مجموعة من القواعد التي بنى عليها

مقدمة تلك القواعد قاعدة أجاب بها الشاطبي عن سؤال هام: "هل الاختلاف من مقاصد 

الشريعة"؟ ثم قواعد مقاصدية أخرى تمثل خصائص التشريع السلامي ومبادئه العليا 

وقاعدة: "إخراج المكلف من كقاعدة: "التيسير ورفع الحرج" وقاعدة: "التوسط والاعتدال" 

 داعية هواه".

 قاعدة في نفي الاختلاف عن الشريعة 1.4 

هل الاختلاف من مقاصد الشريعة؟ إجابة على هذا السؤال انتهى الشاطبي إلى 

الشريعة كلها ترجع إلى قول واحد في فروعها، وإن كثر الخلاف، » تقعيد أصل مهم وهو أن:

ها في أصولها كذلك، ولا  ، أي أن  الشريعة في جميع أحكامها 1«يصح فيها غير ذلككما أن 

راجعة إلى قول واحد، وكثرة اختلاف المجتهدين لا يعني اختلاف الشريعة في ذاتها، بل إن  

كل  تلك الآراء المختلفة راجعة عند التحقيق إلى قول واحد، هو قصد الشارع، مما ينفي أن 

 يكون الاختلاف من مقاصد الشريعة.

أي فليس من مقاصد الشرع »ح الموافقات عبد الله دراز في شرح القاعدة: قال شار 

وضع حكمين متخالفين في موضوع واحد في الواقع، ولا ينافي هذا حصول اختلاف من 

 .2«المجتهدين من الطريق الذي يريده الشارع

                                           
 .4/85الشاطبي، الموافقات،  -1
 .4/85هامش الموافقات،  -2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

346 

 

 

بهذه القاعدة يكون المام الشاطبي قد نفى الاختلاف في فروع الشريعة من جهة 

د الفهوم، قصد  الشارع إلى ذلك، أما اختلاف المجتهدين والعلماء فهو بسبب النظر وتعد 

ولا تعارض بين أن يقصد الشارع حكما وقولا واحدا، وبين أن تختلف الاجتهادات عند 

 النظر في المسألة تبعا لاختلاف المفهوم والظنون.

إذ  ف عن القرآنيؤكد هذا المعنى عبارة الشاطبي في الاعتصام وهو ينفي الاختلا 

فإن  الاختلاف بين المكلفين في بعض معانيه أو مسائله لا يستلزم أن يكون فيه »يقول: 

نفسه اختلاف، فقد اختلفت الأمم في النبوات، ولم يكن ذلك دليلا على وقوع الاختلاف في 

 عالنبوات، واختلفت في مسائل كثيرة في علوم التوحيد، ولم يكن اختلافهم دليلا على وقو 

 .1«الاختلاف فيما اختلفوا فيه..

الأدلة لثبات هذا الأصل، سواء من القرآن أو  -رحمه الله -ولا يعدم المام الشاطبي

 .2غيره، مثل قوله تعالى:﴿ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا﴾

ان ك فلو كان الاختلاف من الشريعة لما  ومن الأدلة أيضا ثبوت الناسخ والمنسوخ،

هناك ما يستدعي البحث والاجتهاد للعلم بالناسخ والمنسوخ، وكان يكتفي بالوقوف عند ما 

ثبت بنص قاطع، بحيث يصح العمل بكل واحد منهما ابتداء ودواما، استنادا إلا أن  

الاختلاف أصل من أصول الشريعة، وهكذا في كل دليل مع معارضه كالعموم والخصوص، 

 .3أشبه ذلك، مما يؤدي إلى انخرام كل هذه الأصول  والطلاق والتقييد، وما

لو قلنا بأن  الاختلاف أصل من أصول الشريعة لكان ذلك يؤدي ومن الأدلة أيضا: 

 وسعها﴾؛ لأن  الدليلين إذا 
 
إلى تكليف ما لا يطاق والله تعالى يقول:﴿لا يكلف الله نفسا إلا

                                           
 .2/480الشاطبي، الاعتصام،  -1
 .82سورة النساء، الآية  -2
  .4/87المصدر السابق،  -3



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

347 

 

 

يقال إن  المكلف مطالب جاءا متعارضين وفرضناهما مقصودين معا للشارع، ثم  

ه يقتض ي
 
عل" لمكلف و"لاتف "افعل" بمقتضاهما فإن  ذلك هو عين التكليف بما لا يطاق لأن

 .1واحد من وجه واحد

: اتفاق الأصوليين على إثبات الترجيح بين الأدلة المتعارضة إذا لم ومن الأدلة أيضا 

ين لصح   ارضين إعمال أحد الدليلين المتع يمكن الجمع بينها، ولو كان الاختلاف أصلا في الد 

جزافا، دون النظر في طرق ترجيحه، ومنه فإن  القول بثبوت الخلاف في الشريعة يرفع باب 

ه لا حاجة إليه حينئذ
 
 .2الترجيح جملة؛ لأن

مسائل متعلقة بالاختلاف عالجها الشاطبي في ضوء قاعدة نفي الاختلاف  2.4

 في الشريعة 

رجع "الشريعة كلها ت اطبي من تقرير قاعدته السابقة بأن  بعد أن انتهى المام الش

ها في أصولها كذلك..." بنى على هذه  إلى قول واحد في فروعها وإن كثر الخلاف، كما أن 

القاعدة موقفه من مجموعة من القواعد تتعلق باختلاف العلماء منها: "مسألة تخيير 

جعل الاختلاف حجة على الباحة" المقلد وتتبع الرخص" و" الالتزام بمذهب بعينه" و"

 ومسألة "الأخذ بأخف القولين أو أثقلهما "وقاعدة "مراعاة الاختلاف".

د الشاطبي موقفه الأصولي العلمي من هذه المسائل، انطلاقا من الأصل   حيث حد 

ا بذلك على مخالفيه الذين لهم رأي مغاير  ره حول نفي الاختلاف عن الشريعة، رادًّ الذي قر 

 ه القضايا.في هذ

 قاعدة التيسير ورفـع الحارج 1.2.4 

                                           
 .4/87الموافقات،   -1
 نفسه. -2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

348 

 

 

عالج في ضوئها موقفه من مسألة الورع بالخروج من الخلاف: وهو موقف يتسم 

بالرفض المطلق كما سنرى نتيجة تخلفها وعدم جريانها مع الأصول المطردة والمبادئ العامة 

 للتشريع، وعلى رأسها مبدأ رفع الحرج وعدم التكليف بالشاق، 

ها لا تصلح أن وه   كذا فقد رد  الشاطبي قاعدة "الخروج من الخلاف ورعا"، وأن 

تكون أصلا تبنى عليه الأحكام؛ لما يترتب على ذلك من حرج شديد يلحق بالمكلف، فيؤدي 

ين وإلى الانقطاع والتقصير، وهذا مصادم لقصد الشارع في رفع  إلى التشدد والتنطع في الد 

 صل عام ومقطوع به في الشريعة.الحرج والتيسير، الذي هو أ

 قاعدة " إخراج المكلف من داعية هواه" 2.2.4

يرى المام الشاطبي أن  فتح المجال أمام الهوى والأغراض في الأحكام الشرعية،   

ة لاقتناص أغراضه، ويترتب  ين، بحيث يصير كالآلة المعد  يؤدي إلى الاحتيال بها على الد 

، ويأسف الشاطبي كثيرا لوقوع ذلك فعلا في 1لشرعياتعلى ذلك مفاسد لا تحص ى في ا

أصول كلية وفروع جزئية؛ كمسألة الأخذ بالهوى عند اختلاف العلماء، ومسألة إطلاق 

 .2القول بالجواز عند اختلافهم

د موقف الشاطبي من كثير من المسائل والقواعد المتعلقة    انطلاقا من هذا يتحد 

خير بين الأقوال والمذاهب" ومسألة كمسألة "تتبع باختلاف العلماء  الرخص" ومسألة "الت 

لق بالرفض المط "جعل الاختلاف حجة على الباحة" وغيرها من المسائل وهو موقف يتسم

لمصادمة هذه المسائل لأصل قطعي قامت عليه الشريعة ألا وهو البراءة من الهوى، والذي 

                                           
 .2/134الموافقات،  -1
 .1/247الموافقات،  -2



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

349 

 

 

ى بإطلاق من غير التفات إلى الأمر أو أن  كل عمل كان المتبع فيه الهو » من أولى فوائده:

 .1«النهي أو التخيير، هو باطل بإطلاق

وفي المقابل يصف الشاطبي رأي مخالفيه في هذه المسائل بأنه خطأ كله وجهل بما   

، وهذه إشارة منه بأن  مخالفيه في هذه المسائل أسسوا رأيهم فيها دون 2وضعت له الشريعة

صولها الكلية، التي متى أعرض المجتهد عنها جانب الصواب التنبه إلى مقاصد الشريعة وأ

ووقع في الخطأ في تقريره للأحكام الجزئية أو القواعد الكلية؛ وهو إذ يدعم موقفه بمقاصد 

ما يرجو أن يسلم له مخالفوه ويتفقوا معه ما دام يردهم إلى أدلة 
 
الشريعة وكلياتها إن

 قطعية لا مجال للتشكيك فيها.

 دة التوسط والاعتدالقاع 3.2.4

إن الشريعة كما لا تلزم المكلف بما فيه مشقة وحرج شديد، فهي أيضا تمنعه من   

الانسياق وراء الهوى والأغراض، ليكون في طريق مستقيم وسط أعدل لا تفريط فيها ولا 

إفراط، وهذا أصل عام من أصول الشريعة ومقصد كلي من مقاصدها، قال المام أبو 

الشريعة جارية في التكاليف بمقتضاها على الطريق » -رحمة الله -بي إسحاق الشاط

الوسط الأعدل، الآخذ من الطرفين بقسط لا ميل فيه، الداخل تحت كسب العبد من 

غير مشقة عليه ولا انحلال به، بل هو تكليف جار على موازنة تقتض ي في جميع المكلفين 

 3«غاية الاعتدال

الشاطبي خاصية هامة من خصائص الشريعة ألا  بهذه القاعدة يكشف المام  

وهي خاصية التوسط والاعتدال، والتي يفضل ابن عاشور تسميتها "السماحة"، وهو 

                                           
 .2/132الموافقات،  -1
 .4/134قات، الشاطبي، المواف -2
 .124/ 2المصدر السابق،  -3



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

350 

 

 

ساهل»يعرف السماحة بأنها: 
 
 «سهولة المعاملة في اعتدال، فهي وسط بين التضييق والت

ي لتوسط بين طرفومعتبرا إياها أولى أوصاف الشريعة وأكبر مقاصدها...وأن  الاعتدال وا

الفراط والتفريط هو قوام الصفات الفاضلة، ومنبع الكمالات وقد قال تعالى في وصف 

1وكذلك جعلناكم أمة وسطاهذه الأمة 
 .2 

 ومن تطبيقات هذه القاعدة على مباحث الاختلاف 

 الإفتاء في الأمور المختلف فيها 3.4

الأصل المطلوب، الذي ينبغي أن  أن  التوسط في الفتاء هو يرى المام الشاطبي  

 مع أصحاب 
 
يلتزمه المفتي مع جمهور الناس، وإذا خرج إلى طرف التشديد فذلك لا يكون إلا

الورع، على أن يراعي درجة الورع عنده، فيفتيه بحسبها، فالفتوى تختلف تشديدا أو 

 تيسيرا باختلاف أحوال الناس ورعا وتقوى.

 التقليد واختيار المذهب 4.4  

مثلما ألزم الشاطبي المفتي بأن يفتي الناس بما يوافق قصد الشارع في الاعتدال   

والتوسط، يلزم أيضا المقلد بأن يكون اختياره للمذهب محكوما بميزان الاعتدال 

ى يكون موافقا لقصد الشارع؛ يقول الشاطبي: إذا ثبت أن  الحمل على » والوسطية، حت 

وهو الذي كان عليه السلف الصالح فلينظر المقلد  التوسط هو الموافق لقصد الشارع،

باع وأولى بالاعتبار
 
 .3«أي مذهب كان أحرى على هذا الطريق، فهو أخلق بالات

ئ بعض المذاهب أو يلغيها، يبين أن  المسألة عنده   
 
ى لا يُفهم أن  الشاطبي يُخط وحت 

باع الهوى قائمة على موضوع الترجيح؛ لأن  اختيار المذهب جزافا دون ترجي
 
 ح موقع في ات

                                           
 .143سورة البقرة، الآية  -1
 .60ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص -2
 .4/191ابن عاشور، مقاصد الشريعة،  -3



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

351 

 

 

ه أبعد من »الذي نهينا عنه 
 
فالمذاهب كلها طرق إلى الله ولكن الترجيح بينها لا بد  منه؛ لأن

باع الهوى 
 
 .1«ات

ومعيار الترجيح بين هذه المذاهب؛ هو مدى التزام المذهب بمنهج الوسطية   

 والاعتدال في تقرير الأحكام، 

 خاتمة.5  

 نتائج هذه الورقة البحثية في العناصر التاليةيمكن تسجيل أهم  ختاما

احتل موضوع الاختلاف حيزا كبيرا من فكر الشاطبي وإنتاجه المعرفي، وذلك  -1

انطلاقا من الواقع الذي عاشه، فهو ابن الأندلس الممزقة، وابن غرناطة التي عجت 

ينية بسبب انتشار البد ن جهة، ع مبالخلافات السياسية والفكرية وعاشت الفرقة الد 

واستفحال التعصب المذهبي من جهة أخرى. وقد تجسد انشغال الشاطبي بالاختلاف في 

 و"الاعتصام". أهم مؤلفاته التي بين أيدينا "الموافقات"

بدا النظر المقاصدي مهيمنا على الشاطبي وهو يعالج موضوع الاختلاف، بدءا  -2

فه الشاطبي بأنه: )تع ارض أنظار المجتهدين في مسائل من حقيقة الاختلاف الذي يعر 

الشريعة بسبب دورانها بين طرفين ظهر قصد الشارع فيهما ...(، والمجتهد يسعى إلى تحري 

ا يجعلهم ش هذا القصد، فيكون اختلافهم في تعيين مقصد الشارع الذي هو واحد، ركاء مم 

تفقون بار فهم مفي غاية واحدة، هي معرفة قصد الشارع في المسألة المعروضة، وبهذا الاعت

 وليسوا مختلفين. 

الاختلاف عن الشريعة في أصولها وفروعها  -رحمه الله–نفى المام الشاطبي  -3        

على حد سواء، وأنها لم توضع على قصد الاختلاف، فليس الاختلاف من مقاصد الشريعة، 

                                           
 .4/191ابن عاشور، مقاصد الشريعة،  -1



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

352 

 

 

. ويجب نزاعوكيف تكون كذلك وقد جعلها الله حكما بين المختلفين، ومرجعا لهم عند ال

التفريق بين احتمال وقوع الاختلاف بين المجتهدين عند النظر في الأحكام، وبين نسبة 

 الاختلاف إلى الشريعة في أصولها وفروعها.

عُه الشديد بتحرير القواعد  -رحمه الله–عُرِف عن المام الشاطبي  -13     
َ
وَل

ا من الجامعة، وصياغتها صياغة علمية دقيقة، في هذا الطار  استطاع أن يعالج كثيرا

مسائل الاجتهاد والاختلاف في ضوء قواعد مقاصدية تمثل خصائص التشريع السلامي 

ومبادئه العليا، كقاعدة "الوسطية والاعتدال" التي عالج في ضوئها موضوع الفتوى عند 

ن ماختلاف الأقوال وتعددها، وشروط اختيار المذهب الملتزم به، وقاعدة "إخراج المكلف 

داعية هواه" التي عالج في ضوئها عدة مسائل مثل تتبع الرخص، والتخير بين الأقوال 

 والمذاهب، ومسألة جعل الاختلاف حجة على الباحة وغيرها.

_ لقد ظهر الشاطبي مجددا في عرضه لقضايا الخلاف لأن تناوله لموضوع 4

حيث موقف مقاصد الاختلاف كان في إطار علمه الجديد )مقاصد الشريعة( سواء من 

الشريعة منه ابتداء، أو من جهة محاصرته والتقليل منه، أو التنظير لكثير من مسائله في 

 ضوء قواعد مقاصدية. 

وهكذا هو منهج المام الشاطبي في جميع أطروحاته الأصولية، والعلمية، وهو     

ختلفة، العلمية المالمنهج الذي أراد تعميمه ليكون مشروع اتفاق وموافقات بين الاتجاهات 

جاعلا من مقاصد الشريعة )العلم الجديد( جوهره ومحوره، ربما لم ينجح الشاطبي في 

عصره لتمرير مشروعه بحكم معطيات الواقع آنذاك، مما تسبب له في معاناة وغربة تمنى 

 فما معنى أن 
 
الرحيل دونها، لكن الحق يقال لقد نجح في عصرنا هذا إلى حد بعيد، وإلا

الشاطبي معلما لكثير من الاتجاهات الفكرية، والدعوية على الساحة السلامية  يكون 

اليوم؟، وهو محل قبول وتقدير من الجميع، فهو العالم السلفي رافع راية الكتاب 



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

353 

 

 

والسنة، ونهج سلف الأمة، ومحارب البدعة، وهو المذهبي الذي لا يخرج عن المذهب بحال 

د الذي حرر العقل، وحارب التقليد والجمود بجميع من الأحوال، وهو العقلاني المجد

 أشكاله.

بقي أن نتساءل: كيف نستفيد من عبقرية هذا العلم الشامخ في صياغة مشروع 

 فكري  يوحد ولا يفرق، ويجمع ولا يشتت في ضوء معطيات العصر وملابساته؟ 

 . قائمة المراجع6

تحقيق لجنة  من ذهب،شذرات الذهب في أخبار  أبو الفلاح بن عماد الحنبلي، .1

 إحياء التراث العربي. بيروت: دار الآفاق(.

مطبوع ) نيل الابتهاج في تطريز الديباج،أحمد بن أحمد بن عمر بابا التنبكتي،  .2

 بهامش الديباج لابن فرحون. بيروت: دار الكتب العلمية(.

الديباج المذهب في معرفة علماء أعيان إبراهيم بن علي بن محمد بن فرحون،  .3

 ، )بيروت؛ دار الكتب العلمية(.لمذهبا

افقات،إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي الشاطبي،  .4 )بيروت: دار الكتب  المو

 العلمية، لا. ت(. 

)راجعه محمد محي  سنن أبي داوود،أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني،  .5

 عبد الحميد، دار الفكر(.

افقات،هـامش المأبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان،  .6 ؛ مصر: دار ابن 1)ط و

 هـ (. 1446عفان، 

)حققه مكتب تحقيق التراث السلامي، سنن النسائي،  أحمد بن شعيب النسائي، .7

 م(، 1991هـ/ 1411؛ بيروت: دار المعرفة، 1ط

، )تحقيق حسان عباس بيروت: دار صادر، نفح الطيبأحمد بن محمد المقري،  .8

 م (.1988هـ /1408



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

354 

 

 

؛ بيروت: مؤسسة الرسالة، 1، )طالمسند ،أحمد بن محمد بن حنبل .9

 م(.2001هـ/1421

؛ 1)ط عاشور  الإمام محمد الطاهر بن نظرية المقاصد عندإسماعيل الحسني،  .10

  م(1995هـ/1416المعهد العالمي للفكر السلامي، 

، )ترجمة حسين مؤنس. مصر: تاريخ الفكر الأندلس يانخل جانتالثا بالاسيا،  .11

 )لا. ت((.مكتبة الثقافة الدينية، 

 م(.1982هـ/1402، )دار الفكر، كشف الظنون عن أسامي الفنون حاجي خليفة،  .12

 )بيروت: دار الكتاب العربي(  المستدرك،الحاكم،  .13

؛ مصر: مكتبة 1)ط المغرب العربي الحاضارة الإسلامية فيحسن علي حسن،  .14

 (.1980الخانجي، 

مد ، تحقيق محرآنالمفردات في غريب القالحسين بن محمد الراغب الأصفهاني،  .15

 م(، 1998هـ/ 1418؛ بيروت: دار المعرفة، )1خليل عثمان )ط

 م(1980؛ بيروت: دار العلم، 5، )طلأعلامخير الدين الزركلي، ا .16

، ضبطه وصححه أحمد عبد الشافي )الجزائر: دار شريفة، ، الاعتصامالشاطبي .17

 لا. ت(.

محي الدين عبد )تحقيق محمد  الفرق بين الفرق، عبد القاهر السفرائيني، .18

 م(.1993هـ/1413الحميد. بيروت: المكتبة العصرية، 

، )تحقيق عبد الرحمن هاشم، سنن الدارمي عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، .19

 ه(ـ.1404باكستان. حديث أكاديمي، 

عبد  ، ترجمة وتحقيقمناظرات في أصول الشريعة الإسلاميةعبد المجيد التركي،  .20

 . (م1986هـ/1400: دار الغرب السلامي، ؛ بيروت1الصبور شاهين )ط

 ،الفكر الأصولي وإشكالية السلطة العلمية في الإسلامعبد المجيد الصغير،  .21

  م(.1994-ه1415، بيروت: دار المنتخب العربي ،1)ط



 التنظير المقاصدي للاختلاف الفقهي

 هـ(790قراءة في مشروع العلم الجديد لأبي إسحااق الشاطبي )ت
 

 

355 

 

 

)صححه عبد الرحمان خليفة.  الفصل في الملل والنحل،علي بن أحمد بن حزم،  .22

 م(. 1980هـ/1400دار الفكر، 

؛ 3، )تحقيق هلموت ربتر. ط مقالات الإسلاميين إسماعيل الأشعري،علي بن  .23

 بيروت: دار إحياء التراث العربي،)لا. ت((.

 دار الفكر العربي، لا.ت(،  )مصر: ابن حـزم،محمد أبو زهرة،  .24

)قطر: لا.ت، رحمة الأمة في اختلاف الأئمة،  محمد بن عبد الرحمن الدمشقي، .25

 م(.1981-هـ1401

؛ بيروت: المؤسسة 1، )طغرناطة في ظل بني الأحمرن، حايوسف شكري فر  .26

م(.1982هـ/1402الجامعية للدراسات، 



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

356 

 

 

 ر و مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش

Taking into account nature in the jurisprudential theory of objectives 

according to Sheikh Muhammad al-Tahir ibn Ashur 
 د. عاد التجاني1، د. وصيف خالد إبراهيم 2

Dr.ad tedjani1, dr.oucif khaled brahim2 

  ad-tedjani@univ-eloued.dz1،  )جامعة الوادي )الجزائر  
 brahimbek77@gmail.com،2   )الجزائر(جامعة الوادي 

 ملخص:

لفطرة من المفاهيم ذات الدلالات المصطلحية الأصيلة في السلام؛ التي لها جذور تعد  ا

عميقة في نظام الشريعة؛ كونها وصفا تكوينيا للإنسان الذي يرتبط ارتباطا وثيقا بالأمر 

 التشريعي تأثرا وتأثيرا.

وتسعى هذه الدراسة إلى بيان مفهوم الفطرة ومعانيها عند ابن عاشور ومدى مراعاة 

ت مظاهرها في أحكام الفقه 
 
الشريعة واعتبارها في الفكر المقاصدي العاشوري، وكيف تجل

 ومقاصده وفق الرؤية المقاصدية لابن عاشور.

وتوصل البحث إلى أن الفطرة مفهوم مصطلحي مركزي في فكر ابن عاشور، وله مكانة 

بنى عليه ساس الذي توتموقع في الكلية التنظيرية المقاصدية العاشورية، فهو الأصل والأ 

فأصالة الفطرة هو الضامن لدوام الشريعة واستمراريتها وصلاحيتها في ، منظومة المقاصد

 كل زمان ومكان وحال.

 الفطرة، التنظير، الفقهي، المقاصدي، ابن عاشور. كلمات مفتاحية:

Abstract: 

Fitrah is one of the concepts with authentic terminological connotations in 

Islam; which has deep roots in the Sharia system; as it is a compositional 

mailto:brahimbek77@gmail.com


 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

357 

 

 

description of the human being who is closely linked to the legislative order, 

through influence and impact. 

This study seeks to clarify the concept of fitrah and its meanings according to 

Ibn Ashour and the extent to which Sharia is taken into account and 

considered in the Maqasid Ashuri thought, and how its manifestations were 

manifested in the rulings of jurisprudence and its objectives according to the 

Maqasid vision of Ibn Ashour. 

The research concluded that fitrah is a central terminological concept in Ibn 

Ashour's thought, and has a place and position in the theoretical Maqasid 

Ashuri theory, as it is the origin and foundation upon which the Maqasid 

system is built. 

The authenticity of fitrah is the guarantor of the continuity, continuity and 

suitability of Sharia in every time, place and situation. 

Key words: Instinct, theory, jurisprudence, objectives, Ibn Ashour.  
__________________________________________ 

 eloued.dz-tedjani@univ-adيميل: ، الإ  عاد التجاني: المرسل: المؤلف1 
 brahimbek77@gmail.comيميل: ، الإ  وصيف خالد إبراهيمالمؤلف المرسل:  2

 

 مقدمة: .1

صحبه و الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله 

 أجمعين، وبعد: 

ها للإنسان المكلف؛ وذلك لما اتصف به من كرامة     لقد جاء الخطاب الشرعي اللهي موج 

العقل الذي هو مناط التكليف، وقد خلق النسان على الجبلة والفطرة التي فطر الله 

الناس عليها، هذا الوصف التكويني الذي يشترك فيه كافة البشر على اختلاف ألوانهم 

 ولغاتهم وأجناسهم.

mailto:brahimbek77@gmail.com


 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

358 

 

 

إن الارتباط العميق بين الخلق التكويني والأمر التشريعي يدل  على حكمة الله تعالى في خلقه 

وكونه، فالله سبحانه وتعالى شرع الشرائع وفطر النسان على قبولها؛ من أجل عمارة 

، ونشر الخير والمحبة والسلام في هذا الكون، والسعي في  لصلاح االأرض وعبادته عز وجل 

 والصلاح.

وقد اهتم علماء الأمة بموضوع "الفطرة" تأصيلا وتقعيدا وتعليلا وتقصيدا، تنظيرا 

 وتطبيقا.

ومن أهم العلماء وأبرزهم المام محمد الطاهر بن عاشور الفقيه الأصولي المقاصدي الذي 

جتماعي اهتم بأصل الفطرة في كتبه الثلاثة: مقاصد الشريعة السلامية، أصول النظام الا 

في السلام، التحرير والتنوير، حيث تموقعت الفطرة بمعانيها ومقتضياتها ومقاصدها في 

 نظرياته الفقهية والمقاصدية.

فارتأيت أن يكون موضوع المشاركة في هذا الملتقى الوطني المنعقد بكلية العلوم النسانية 

" مراعاة الفطرة في التنظير أحمد بن بلة، والموسوم ب:1والعلوم السلامية بجامعة وهران 

 هـ(.1394الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاشور )ت 

وتهدف الدراسة إلى بيان مركزية الفطرة وأصالتها في النظرية الفقهية والمقاصدية للإمام 

 محمد الطاهر بن عاشور.

ت مراعاة الفطرة في التنظير الفقه
 
اصدي عند ي المقوإشكال الدراسة يتمثل في: كيف تجل

 ابن عاشور؟

 وتفرع عن هذا الشكال أسئلة فرعية كالآتي: 

ما موقع ومكانة الفطرة في منظومة الفقه المقاصدي عند ابن عاشور؟ وما علاقتها بأحكام 

 الشرع ومقاصده؟ 

أما عن الدراسات السابقة لموضوع البحث، فلم أقف على موضوع تناول الفطرة ومراعاتها 

لفقهي المقاصدي عند ابن عاشور، ولكن هناك بحوث تناولت الموضوع من في التنظير ا

 جوانب متفرقة، فحاولت جمع شتاتها في هذه الدراسة.

 وقد اعتمدت في هذه الدراسة على منهجين:



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

359 

 

 

من خلال الوقوف على مفهوم الفطرة ومراعاة الشريعة لها  المنهج الوصفي التحليلي: -

 مام لمقتض ى الفطرة ومعانيها وتعلقاتها.عند ابن عاشور، وتحليل عبارات ال 

: من خلال تتبع كلام وآراء ابن عاشور حول التأصيل الفطري المنهج الاستنباطي -

 للتنظير الفقهي المقاصدي في كتبه الثلاثة.

 .وخلصت إلى جملة من النتائج وبعض التوصيات

 أما خطة البحث فكانت كالآتي:

 ا في الفكر المقاصدي عند الطاهر بن عاشور المبحث الأول: حقيقة الفطرة ومراعاته

 المطلب الأول: مفهوم الفطرة عند الطاهر بن عاشور 

 المطلب الثاني: مراعاة الشريعة ومقاصدها للفطرة عند الطاهر بن عاشور 

 المبحث الثاني: الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الطاهر بن عاشور 

 المقاصدي المطلب الأول: مفهوم التنظير الفقهي

 المطلب الثاني: التأصيل الفطري للتنظير الفقهي المقاصدي عند الطاهر بن عاشور 

المبحث الأول: حقيقة الفطرة ومراعاتها في الفكر المقاصدي عند الطاهر بن  .2

 عاشور 

يتناول هذا المبحث الوقوف على حقيقة الفطرة من الناحيتين اللغوية والاصطلاحية، 

 يعة ومقاصدها عند ابن عاشور، وذلك في المطالب الآتية:  ومدى مراعاتها في الشر 

 المطلب الأول: مفهوم الفطرة عند الطاهر بن عاشور  1.2

 الفرع الأول: تعريف الفطرة لغة عند الطاهر بن عاشور  1.1.2

وردت لفظة الفطرة في المعاجم اللغوية من مادة )فطر(، وتحمل عدة معاني لغوية يمكن 

 بيانها كالآتي:

قة:ا -أ
ْ
،  لخِل

ا
را
ْ
ط

َ
رُهُ بالضم ف

ُ
رَهُ يَفْط

َ
ط

َ
. وقد ف

ُ
 بالكسر: الخِلقة

ُ
رَة

ْ
جاء في الصحاح:" والفِط

 1أي خلقهُ."

                                           
. مادة 4/510. مادة فطر. ابن فارس، مقاييس اللغة، 2/781الجوهري، الصحاح تاج اللغة،  - 1

 طر.ف



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

360 

 

 

قُ  -ب
َّ
: جاء في لسان العرب:" فطر الش يء يفطره فطرا فانفطر وفطره: شقه. وتفطر الش

الش يء: تشقق. والفطر: الشق،...وأصل الفطر: الشق؛ ومنه قوله تعالى: إذا السماء 

انفطرت؛ أي انشقت. وفي الحديث: قام رسول الله، صلى الله عليه وسلم، حتى تفطرت 

 .1قدماه، أي انشقتا"

رَهُمُ الله  الدين: -ت
َ
ط

َ
ين. ف بِعَتْ عليها الخليقة من الد 

ُ
جاء في كتاب العين:" والفِطرة: التي ط

ته. "  .2على معرفته برُبُوبي 

ة: -ث
ّ
د على نوع من الجبلة والطبع المتهيئ لقبول قال ابن منظور:" والمعنى أنه يول الجِبل

 .3الدين"

 . 4جاء في مختار الصحاح:" و )الفطر( أيضا الابتداء والاختراع" الابتداء والاختراع: -ج

انِ  ى أتاني أعربيَّ اس رض ي الله عنه: كنت لا أدري ما فاطِرُ السموات حتَّ قال ابن عبَّ

رْتُها 
َ
ط

َ
 .5أي أنا ابتدأتهايختصِمان في بئر فقال أحدهما: أنا ف

ة: -ح
ّ
ن ." السُّ

ُ
ة نَّ : السُّ

ُ
رَة

ْ
 6جاء في تاج العروس:" والفِط

صْلُ 
َ
قَ، وَأ

َ
ل
َ
رَ: خ

َ
ط

َ
ف العلامة ابن عاشور الفطرة لغويا في تفسيره حيث قال:" وَف وقد عر 

ى إِيجَا
َ
رُ عَل

ْ
ط

َ
ف
ْ
لِقَ ال

ْ
ط
ُ
أ
َ
قَّ ...، ف

ُ
ا ش

َ
ا إِذ ورا

ُ
ط

ُ
طِرَ ف

ُ
الُ ف

َ
. يُق قُّ

َّ
رِ الش

ْ
ط

َ
ف
ْ
ىال

َ
يْءِ وَإِبْدَاعِهِ عَل

َّ
 دِ الش 

فِعْلِ"
ْ
لُ لِل ِ

ه 
َ
ؤ
ُ
ةٍ ت

َ
 .7هَيْئ

يْهَا وقال في تفسير قوله تعالى:" 
َ
اسَ عَل رَ النَّ

َ
ط

َ
تِي ف

َّ
ِ ال

َّ
رَتَ اللّ

ْ
ا فِط ينِ حَنِيفا ِ

قِمْ وَجْهَكَ لِلد 
َ
أ
َ
ف

 
َ
ث
ْ
ك
َ
كِنَّ أ

َ
مُ وَل ِ

ي 
َ
ق
ْ
ينُ ال ِ

لِكَ الد 
َ
ِ ذ

َّ
قِ اللّ

ْ
ل
َ
بْدِيلَ لِخ

َ
 ت

َ
مُونَ )لا

َ
 يَعْل

َ
اسِ لا  (30رَ النَّ

                                           
 . مادة فطر.5/55ابن منظور، لسان العرب،  - 1
 .7/418خليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين،  - 2
 .5/58ابن منظور، لسان العرب،  - 3
 .241الرازي، مختار الصحاح، ص - 4
 .2/781الجوهري، الصحاح تاج اللغة،  - 5
 .13/331مرتض ى الزبيدي، تاج العروس،  - 6
 .7/324ير والتنوير، ابن عاشور، التحر  - 7



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

361 

 

 

 
َ
ط

َ
تِي ف

َّ
هُ ال

ُ
وْل

َ
نَهُ ق مَا بَيَّ

َ
ةِ ك

َ
ق
ْ
خِل

ْ
لَ ال

ْ
قُ مِث

ْ
ل
َ
خ
ْ
رِ وَهُوَ ال

ْ
ط

َ
ف
ْ
ةٍ مِنَ ال

َ
هُ اسْمُ هَيْئ

ُ
صْل

َ
 أ
ُ
رَة

ْ
فِط

ْ
 رَ وَال

نِينَ مِنْهَا." ِ
 
يْ مُتَمَك

َ
يْهَا، أ

َ
هُمْ عَل

َ
ق
َ
ل
َ
اسَ وَخ يْ جَبَلَ النَّ

َ
يْها أ

َ
اسَ عَل  1النَّ

 فالمعنى اللغوي للفطرة عند ابن عاشور تحمل معنى الخلقة والجبلة والبداع. 

وعليه يمكن القول أن تعدد المعاني اللغوية للفطرة وتباين دلالاتها يوحي بأن هناك تطور 

دلالي لمفهوم الفطرة عند أهل اللغة، وهذا يؤثر على اختلاف الآراء في تحديد وضبط مفهوم 

 صطلاح.الفطرة عند أهل الا 

 الفرع الثاني: تعريف الفطرة اصطلاحا عند الطاهر بن عاشور  2.1.2

عند النظر في كتب المام محمد الطاهر بن عاشور ) التحرير والتنوير، مقاصد الشريعة 

السلامية، أصول النظام الاجتماعي في السلام(، نجد أنه أعطى لمفهوم الفطرة من 

ن زوايا تدل على مكنته اللغوية وسعة فكره وإبداعه الناحية الاصطلاحية عدة تعريفات م

وإلمامه بعلوم وفنون شتى، وهذا التعدد من باب التنوع والتكامل لا الاختلاف؛ فهو تنوع 

ة  ، وأهم  هذه التعريفات: 2زوايا النظر واتجاهاته، ليكتمل المعنى ويتضح بصورة جلي 

د بها جملة الدين بعقائده وشرائعه -أ
ٌ
إذ يُتَدَاول غالبا أن الفطرة هي الدين، .3الفطرة مُرَا

ويتم التركيز على جانب العقيدة فقط في أغلب الأحيان، لكن المام الطاهر بن عاشور 

 . 4لفت الانتباه إلى أنها الدين، لكن بأصليْه: العقيدة والشريعة، وهو تنبيه مهم

 الفطرة: الخِلقة، أي النظام الذي أوجده الله في كل مخلوق. ففطرة  -ب
ُ
طِر النسان هي ما ف

لِق –
ُ
 . 5عليه النسان ظاهرا وباطنا، أي جسدا وعقلا -أي خ

                                           
 .21/6/90المصدر السابق،  - 1
 .35ينظر: نجيبة عابد، الفطرة وعلاقتها بأصول التشريع السلامية، ص  - 2
 .261الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص - 3
 .35المرجع السابق، ص  - 4
 .261الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص - 5



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

362 

 

 

ن فيه المام الطاهر بن عاشور أن الفطرة عبارة عن مجموعة من  فهذا التعريف بي 

العناصر والمكونات المترابطة والمتناسقة والمتفاعلة والمتكاملة مع بعضها البعض التي 

 .تحكم النسان جسديا وعقليا

 .1الفطرة هي سلامة العقول من عوارض الجهالة والضلال -ت

هنا المام يركز في تعريف الفطرة على الجانب العقلي، ذلك أن العقل هو مناط التكليف، 

فعندما يسلم العقل مما يفسده ويخرمه، وتنتفي عنه الجهالة والضلال، تكون الفطرة 

 على هيئة سوية مستقيمة. 

حاصلة لنفوس البشر في حالة سلامة النفوس من اكتساب الفطرة هي الانفعالات ال -ث

 .2التعاليم الباطلة والعوائد السيئة

ن فيه أن الفطرة هي كيفية نفسية وحالة شعورية منظمة خالية  فهذا التعريف للإمام يبي 

 من الفساد والشر. 

 . 3الفطرة هي الأصل الأصيل الجامع لحقيقة دين السلام -ج

 ن المام جعل الفطرة هي جوهر حقيقة السلام وأساسه. يظهر من خلال التعريف أ

الفطرة هي الحالة التي خلق الله عليها عقل النوع النساني سالما من الاختلاط  -ح

 .4بالرعونات والعادات الفاسدة

 .5التوحيد هو الفطرة، والشراك تبديل للفطرة -خ

                                           
 .12/187بن عاشور، التحرير والتنوير،  الطاهر - 1
 .16الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي في السلام، ص  - 2
 .20المصدر نفسه، ص - 3
 .263الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص - 4
 .21/90الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير،  - 5



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

363 

 

 

فطر الناس على الفطرة هي القابلية لأحكام الدين، حيث قال ابن عاشور:" ومعنى  -د

الدين الحنيف أن الله خلق الناس قابلين لأحكام هذا الدين وجعل تعاليمه مناسبة 

 .1لخلقتهم غير مجافية لها، غير نائين عنه ولا منكرين له"

فالفطرة عموما في فكر المام الطاهر بن عاشور هي تلك الممارسات السليمة العقلية 

 لقة، ولها القابلية لأحكام الدين.والجسدية للإنسان النابعة من أصل الخ

ويبقى معنى الفطرة عند ابن عاشور الممارسة السليمة لمكانات النسان العقلية 

 . 2والجسدية

 المطلب الثاني: مراعاة الشريعة ومقاصدها للفطرة عند الطاهر بن عاشور  2.2

 شور الفرع الأول: مراعاة الشريعة الإسلامية للفطرة عند الطاهر بن عا 1.2.2

تعد  الفطرة عند الطاهر بن عاشور أصل فهم التشريع، فهي الأساس والمرتكز، ومن 

خلالها يمكن فهم التشريع، وكيفية الاستنباط منه، حيث يقول في كتابه أصول النظام 

الاجتماعي:" الفطرة هذا الوصف العظيم صالح لأن يكون الأصل العام لفهم مناحي 

 .3أولى الأوصاف بأن يجعل أصلا جامعا لكليات السلام"التشريع والاستنباط منه، فهو 

فقد أشار المام إلى ضرورة مراعاة الفطرة عند إجراء الأحكام، فهي الأصل في الاجتهاد 

ل على ذلك بقوله:" لكونه وصفا مفردا تندرج تحته الأوصاف 
 
والاستنباط، حيث عل

 .4المتآخية في الاندراج تحته"

رة من اليجاز الجامع يتضمن دعوة العلماء وفقهاء الشريعة فوصف السلام بأنه الفط

إلى وجوب اعتبار الفطرة ومراعاتها في أحكام الشريعة، حيث يقول المام في ذلك:" ففي 

يْهَا وصف السلام به في آية: 
َ
اسَ عَل

َّ
رَ الن

َ
ط

َ
تِي ف

َّ
ِ ال

 اللََّّ
َ
رَت

ْ
ا  فِط

ً
ينِ حَنِيف  لِلدِّ

َ
قِمْ وَجْهَك

َ
أ
َ
﴿ ف

، تنبيه للعلماء في فهم الشريعة والتفقه فيها، وفي تنفيذ الشريعة ["30الروم: ﴾]سورة 

                                           
 .21/90المصدر نفسه،  - 1
 .269حسني، نظرية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، صإسماعيل ال - 2
 .18الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص - 3
 .18المصدر نفسه، ص - 4



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

364 

 

 

وسياسة الأمة بها، بأن عليهم أن يسايروا هذا الوصف الجامع ويجعلوه رائدهم وعاصمهم 

 .1في إجراء الأحكام بمنزلة إبرة المغناطيس، لربان السفينة."

صلاحية استحضار هذا الأصل الجامع ويؤكد المام الطاهر بن عاشور في موضع آخر إلى 

وهو الفطرة وتحكيمه في فقه المجتهدين، فيقول :" وإذ قد استبان أن الفطرة هي الأصل 

الأصيل الجامع لحقيقة دين السلام، كان حقا على المتفقهين في الدين أن يلحظوا تطبيق 

م ته عون عظيهذا الأصل في مواقع الاستنباط فإن شرائع السلام آيلة إليه، وملاحظ

 .2للفقيه عند التردد أو التوقف أو تعارض الأدلة"

كما يرى المام من خلال وصف السلام بأنه فطرة الله، هذا الوصف العظيم يستدعي 

حفظ أساس الفطرة وأوصافها الأصلية وضرورة إحياء معالمها ومقتضياتها وما يتفرع منها 

مية داعية أهلها إلى تقويم الفطرة من أوصاف، فيقول في ذلك: "أن الشريعة السلا 

 . 3والحفاظ على أعمالها، وإحياء ما اندرس منها أو اختلط بها"

فالتشريع السلامي في المنظور المقاصدي عند الطاهر بن عاشور يهدف إلى حفظ الفطرة 

ويحميها من أي ش يء يمكن أن يخرقها أو يخل بها، بل يعد  كل ش يء يحميها من الواجبات 

دوبات أو المباح، وكل ش يء يخل  بها كان ذلك محظورا أو منهيا عنه. والشواهد على أو المن

 ذلك كثيرة منها:  

 الزواج والرضاع من الفطرة وكل ما من شأنه بقاء النوع النساني.-

 التعاوض وآداب المعاشرة وكل مجالات التعاون على بقاء الحياة.-

 نوع النساني من الهدر والزوال.حفظ النفس والنسب وكل مجال فيه حماية ال-

وحب الحضارات والتمدن والاختراعات وشتى أنواع المعرف والعلوم وكل ما تولد عن -

 .4التفكير والعقل الذي هو من الخلقة

                                           
 .18الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص  - 1
 .20الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص  - 2
 .265الشريعة السلامية، ص الطاهر بن عاشور، مقاصد - 3
 .05نور حلمي عبد أبو رومي، الفطرة ودورها في تحقيق مقاصد الشريعة، دراسة فقهية، ص - 4



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

365 

 

 

حيث قال:" فالزواج والرضاع من الفطرة، وشواهده ظاهرة في الخلقة، والتعاوض وآداب 

لتعاون على البقاء، وحفظ الأنفس والأنساب من المعاشرة من الفطرة، لأنهما اقتضاهما ا

الفطرة. والحضارة الحق من الفطرة، لأنها من آثار حركة العقل الذي هو من الفطرة، 

وأنواع المعارف الصالحة من الفطرة، لأنها نشأت عن تلاقح العقول وتفاوضها، 

ن ما تولد موالمخترعات من الفطرة لأنها متولدة عن التفكير، وفي الفطرة حب ظهور 

 .1الخلقة"

 :                                              2ويستفاد من فهم الفطرة ومدلولاتها ما يلي

القدرة على الترجيح عند تعارض مقتضيات الفطرة، فإذا كان لا يمكن الجمع بينها في -1

من  القتلالعمل عند التعارض، يرجح الأولى والأبقى على استقامة الفطرة، لذلك كان 

 أعظم الذنوب، ومنع إتلاف الحيوان بغير أكله، والنهي عن الترهب.

القدرة على القضاء في العوائد، فالعادة المعتبرة هي التي لا تنافي الأحكام الشرعية، ولا -2

تنافي الفطرة. فيباح من العوائد ما يناسب فطرة النسان، فيكون الحصول عليها مرغوبا 

 بالفطرة.

ع الثاني: مراعاة مقاصد الشريعة للفطرة عند الإمام محمد الطاهر بن الفر  2.2.2

 عاشور 

يرى المام محمد الطاهر بن عاشور أن الفطرة هي أساس لبناء المقاصد الشرعية، حيث 

ذكر ذلك في أحد عناوين كتابه مقاصد الشريعة السلامية، فقال:" ابتناء المقاصد على 

"وصف الشريعة السلامية الأعظم:  ، بل يصفها بأنها قوام الشريعة 3وهو الفطرة

المحمدية، فيقول:" معنى: الفطرة، التي هي قوام الشريعة المحمدية كما قال تعالى: فأقم 

                                           
 .266-265الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص ص  - 1
 .267-266المصدر نفسه، ص  - 2
 .259الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص  - 3



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

366 

 

 

[، وهذه أوضح علامة 30وجهك للدين حنيفا فطرت الله التي فطر الناس عليها ]الروم: 

 .1لتعرف أحكام الشريعة المحمدية".

طاهر بن عاشور بنى نظريته المقاصدية على أساس الفطرة؛ إذ أنها وهذا يوحي أن المام ال

الوصف الأعظم للشريعة السلامية، فالفطرة هي من المفاهيم التشريعية التي تأسست 

 عليها نظرية المقاصد عند الطاهر بن عاشور.

دت الفطرة أصلا كليا كبيرا انبنت عليه جملة من المقاصد الشرعية، لأنه على  فقد جس 

در تساوق هذا المقصد الشرعي أو ذلك مع الفطرة، تتغير قيمته المقاصدية التشريعية، ق

وفي ضوء هذا التأصيل الفطري للمقاصد يتفقه المجتهد مناحي التشريع، تفهما 

 .2واستنباطا

فكانت الشريعة بأحكامها ومقاصدها وغاياتها خادمة للفطرة، حافظة لها، وإن فهم 

اصد التشريع هو الذي تتأسس عليه عالمية الدعوة السلامية، الرابطة بين الفطرة ومق

وإن كان المقصد العام من التشريع تحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل، بجلب 

د عليها صرح  المصالح ودرء المفاسد عنهم، فالفطرة هي الطريق لذلك، وهي القاعدة التي شي 

شريع يظهر من خلال وصف الفطرة المقاصد الشرعية، والتأصيل الفطري لمقاصد الت

 .3كأصل كلي جامع لكليات الشريعة، وهو معيار صالح لتقويم الأعمال التي يقوم بها المكلف

فالمقصد العام من التشريع السلامي يراعي في أحكامه كلها حفظ الفطرة من جانبي 

ن قصد العام مالوجود والعدم، إذ يقول ابن عاشور في ذلك:" ونحن إذا أجدنا النظر في الم

التشريع...نجده لا يعدو أن يساير حفظ الفطرة والحذر من خرقها واختلالها، ولعل ما 

أفض ى إلى خرق عظيم فيها يعد  في الشرع محذورا وممنوعا، وما أفض ى إلى حفظ كيانها يعد  

                                           
 .9/135اهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الط - 1
 .272إسماعيل الحسني، نظرية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، ص - 2
أ.د. جمال أحمد زيد الكيلاني، و أ. محمد صبحي حامد عودة: مدرس في قسم الفقه والتشريع  - 3

ي تحقيق مقصد احترام فلسطين، مسلك مراعاة الفطرة وأثره ف–جامعة النجاح الوطنية  –

 .13-12التشريع، ص 



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

367 

 

 

واجبا، وما كان دون ذلك في الأمرين فهو منهي عنه أو مطلوب في الجملة، وما لا يمسها 

 .1ح."مبا

من هنا تظهر المكانة الرائدة للفطرة في منظومة مقاصد التشريع، فهي المحور والأساس    

التي تنبني عليه المقاصد، ومعظم المقاصد مسايرة ومتسقة وملائمة ومتوافقة مع النظام 

 .2الداخلي التكويني للإنسان

ظرية النظري لن وحاصل القول في شأن مفهوم الفطرة أنه قام بدور تأسيس ي في البناء

المقاصد، فبعد إقامة ابن عاشور تطابقا تاما بين الفطرة والشرع، أسس مقاصده كلها 

 .3على الفطرة، ويكفي دلالة على ذلك المظاهر التسعة للفطرة في الشرع السلامي

قال ابن عاشور في التحرير والتنوير:" فبهذا الأصل: أصل الفطرة كان السلام دينا صالحا 

 لأمم في جميع الأعصر.لجميع ا

 ثم ظهر هذا الأصل في تسعة مظاهر خادمة له ومهيئة جميع الناس لقبوله.

إصلاح العقيدة بحمل الذهن على اعتقاد لا يشوبه تردد ولا تمويه ولا أوهام  المظهر الأول:

 ولا خرافات.

 جمعه بين إصلاح النفوس، بالتزكية، وبين إصلاح نظام الحياة. المظهر الثاني:

اختصاصه بإقامة الحجة، ومجادلة المخاطبين بصنوف المجادلات وتعليل  لمظهر الثالث:ا

 أحكامه، بالترغيب وبالترهيب.

 أنه جاء بعموم الدعوة لسائر البشر. المظهر الرابع:

الدوام ولم يدع رسول من الرسل أن شريعته دائمة، بل ما من رسول، ولا  المظهر الرابع:

 ة برسول يأتي من بعده.كتاب، إلا تجد فيه بشار 

القلال من التفريع في الأحكام بل تأتي بأصولها ويترك التفريع لاستنباط  المظهر الخامس:

 المجتهدين.

                                           
 .266الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص - 1
 .301نجيبة عابد، الفطرة وعلاقتها بأصول التشريع السلامي، ص  - 2
 .279إسماعيل الحسني، نظرية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، ص - 3



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

368 

 

 

 أن المقصود من وصايا الأديان إمكان العمل بها. المظهر السادس:

الرأفة بالناس حتى في حملهم على مصالحهم بالاقتصار في التشريع على  المظهر السابع:

 موضع المصلحة.

 امتزاج الشريعة بالسلطان في السلام. المظهر الثامن:

 .1صراحة أصول الدين...." المظهر التاسع:

 المبحث الثاني: الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الطاهر بن عاشور  .3

نتطرق في هذا المبحث إلى بيان مفهوم التنظير الفقهي المقاصدي ومدى أصالة المفهوم 

 ي فيه تأثرا وتأثيرا، وذلك في المطالب الآتية:الفطر 

 المطلب الأول: مفهوم التنظير الفقهي المقاصدي 1.3

 الفرع الأول: مفهوم التنظير الفقهي  1.1.3

 أولا: تعريف التنظير لغة

ر العين 2مشتق من النظر وهو تأمل الش يء بالعين
َ
ظ

َ
رُتُ إلى كذا وكذا من ن

َ
ظ

َ
. وتقول: ن

ر القلب... 
َ
ظ

َ
ورٌ: ون

ُ
ظ

َ
رْت لكَ، أي عطفت عليك بما عندي،... ورجلٌ ن

َ
ظ

َ
وقد تقول العرب: ن

ه لُ عن النظر إلى ما أهَمَّ
َ
رْتُ 3لا يغف دَبَّ

َ
مْرِ ت

َ ْ
رْتُ فِي الأ

َ
ظ

َ
 .4. وَن

قِيسُهُ 
َ
رُهُ وت ِ

د 
َ
ق
ُ
رُ في الش يءِ ت

ْ
: الفِك

ا
كة رُ، محرَّ

َ
ظ  .5والنَّ

قليبُ البَصيرةِ لدراكِ ا
َ
يْضا ت

َ
ر أ

َ
ظ حْص، وَقد يُراد وَالنَّ

َ
ل والف مُّ

َ
أ لش يءِ ورُؤيتِه وَقد يُراد بِهِ التَّ

 بعد الفحْص
ُ
 الحاصلة

ُ
 .6بِهِ المعرفة

                                           
 .196 -194/ 3ر، ابن عاشور، التحرير والتنوي - 1
 . مادة نظر.2/830الجوهري، الصحاح تاج اللغة،  - 2
 . مادة نظر.8/154الفراهيدي، كتاب العين،  - 3
 .2/612الرازي، المصباح المنير،  - 4
 .1/184الفيروز آبادي، القاموس المحيط،  - 5
 .14/245مرتض ى الزبيدي، تاج العروس،  - 6



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

369 

 

 

رٍ قِيَاس
َ
ظ

َ
يْسَ كل  ن

َ
رٌ، وَل

َ
ظ

َ
ن كل  قِيَاس ن

َ
قيَاس، لِأ

ْ
 وَهُوَ أعمُّ من ال

ُ
ر: البحث

َ
ظ  .1والنَّ

ة ر نتائجَ بحثِه: وضعها في شكل نظريَّ
َّ
 .2ونظ

 لتنظير اصطلاحاثانيا: تعريف ا

ة تثبت ببرهان ضِيَّ
َ
 .3مصطلح التنظير من مشتقات النظرية وهي: ق

 .4أو أنه جملة من التصورات المؤلفة تأليفا عقليا تهدف إلى ربط النتائج بالمقدمات

فالتنظير معناه بناء نسق من المعلومات على أساس منهج علمي يعتمد على التحقيق 

 ية أو ظاهرة أو أكثر، ويسهل علينا التحكم فيها.والتدقيق، ويساعدنا على فهم قض

فالتنظير والتعليل والتقصيد كلمات قريبة في المعاني التي توصلنا إلى تقعيد وتأسيس 

 وتأصيل وتقنين.

فكلمة التنظير: أوسع وأعمق وأشمل من كلمة نظرية؛ فالنظرية: هـي القاعـدة المقـروءة 

هو تقعيد قواعد، وتأصيل أصول، وتقنين مسائل، المكتوبة غير المطبقة. أما التنظير: ف

وبناء أسس، أي انتقال من الجزء إلى الكل، ولذا نجده أساسيا لنشاء علم جديد ... 

التنظير وُجد لوضع أسس وقواعد وأصول وكليات، يؤكد تسمياته وأسـسه وقواعـده 

 وإثباتاتـه، كـالتنظير الفقهي والتنظير الأصولي والتنظير المقاصدي.

فيمكننا أن نقول إن النظرية هي ذلك البناء المعرفي العام الذي يقترح علينا تفسيرا 

لسلسلة من القضايا، أو الظواهر ثم التوصل إليها بعد ترتيبها في شكل نسق محدد، ثم 

 ضبطها عن طريق التفكير المنهجي المحترم للمواصفات العلمية.

 لكلمة "التنظير": وهكذا يتسنى لنا أن نحدد المدلول الاصطلاحي

" ولما كان التنظير تصورا فكريا للواقع فهما لحركيته وإدراكا لتفاعلاته السياسية 

والاقتصادية بطرق منهجية ووسائل علمية، تساعد على استنباط المفاهيم 

                                           
 .4/254المصدر نفسه،  - 1
 .3/2232مختار عبد الحميد عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة،  أحمد - 2
 .2/932مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط،  - 3
 .145يعقوب الباحسين، القواعد الفقهية، ص  - 4



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

370 

 

 

والمـصطلحات، وتمكـن مـن استخلاص النظريات المعرفية والقوانين العلمية التي بواسطتها 

 . 1توجيـه حركيـة المجتمع وفقا لأهدافه الحضارية وغاياته الثقافية " يتم التحكم في

 ثالثا: تعريف الفقه لغة

مِ 
ْ
عِل

ْ
يْءِ وَال

َّ
ى إِدْرَاكِ الش 

َ
صْلٌ وَاحِدٌ صَحِيحٌ، يَدُلُّ عَل

َ
هَاءُ أ

ْ
 وَال

ُ
اف

َ
ق
ْ
اءُ وَال

َ
ف
ْ
هَ( فال

َ
ق
َ
من الفعل )ف

هُهُ.
َ
ق
ْ
ف
َ
 أ
َ
حَدِيث

ْ
قِهْتُ ال

َ
قُولُ: ف

َ
هُوَ فِقْهٌ  بِهِ. ت

َ
يْءٍ ف

َ
مٍ بِش 

ْ
لُّ عِل

ُ
 .2وَك

هُ: 3والفقه: العلم بالش يء والفهم له قُّ
َ
ف تُ لهُ. والتَّ

ْ
ن هِمَ. وأفقهتُه: بَيَّ

َ
 إذا ف

ا
هُ فِقْها

َ
قِهَ يَفْق

َ
. وف

مُ الفِقْهِ 
ُّ
عَل

َ
 .4ت

 رابعا: تعريف الفقه اصطلاحا

رف الأصوليون الفقه بتعريفات متعددة ولكنها متقاربة في الم  عنى منها: ع 

رِ  -
َ
ظ ةِ بِالنَّ فُرُوعِيَّ

ْ
ةِ ال رْعِيَّ

َّ
امِ الش

َ
حْك

َ ْ
ةٍ مِنَ الأ

َ
حَاصِلِ بِجُمْل

ْ
مِ ال

ْ
عِل

ْ
صُوصٌ بِال

ْ
فِقْهُ مَخ

ْ
ال

لِ 
َ

 .5وَالِاسْتِدْلا

ةِ  - فْصِيلِيَّ تِهَا التَّ
َّ
دِل

َ
سَبُ مِنْ أ

َ
ت
ْ
ك
ُ ْ
ةِ الم عَمَلِيَّ

ْ
ةِ ال رْعِيَّ

َّ
امِ الش

َ
حْك

َ ْ
مُ بِالأ

ْ
عِل

ْ
 .6ال

 مسا: مفهوم التنظير الفقهيخا

يعد  مصطلح التنظير الفقهي من المصطلحات المعاصرة، الذي يرادف مصطلح "النظرية 

الفقهية" من حيث الصياغة والمدلول، وقد جاءت تعريفات الفقهاء المعاصرين لهذا 

المصطلح متباينة ومختلفة تبعا لاختلافهم في تحديد الماهية والشروط والضوابط والأسس 

 لتي تبنى عليها.ا

                                           
محمد حسين، التنظير المقاصدي عند المام محمد الطاهر بن عاشور في كتابه مقاصد  -  1

 127-126ص الشريعة السلامية،
 . مادة فقه.4/442ابن فارس، مقاييس اللغة،  - 2
 . مادة فقه.13/522ابن منظور، لسان العرب،  - 3
 . مادة فقه.3/370الفراهيدي، العين،  - 4
 .1/6الآمدي، الحكام في أصول الأحكام،  - 5
 .1/34بدر الدين الزركش ي، البحر المحيط في أصول الفقه،  - 6



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

371 

 

 

 ومن بين التعريفات ما يأتي:

تعريف الشيخ مصطفى أحمد الزرقا:" نريد بالنظريات الفقهية الأساسية تلك  .1

ا في 
ًّ
ا منبث ا موضوعيًّ ا حقوقيًّ الدساتير والمفاهيم الكبرى التي يؤلف كل منها على حِدَة نظاما

 .1الفقه السلامي"

ا تنطوي تعريف وهبة الزحيلي:" المفهوم العام ا .2 ا موضوعيًّ ا حقوقيًّ لذي يؤلف نظاما

 .2تحته جُزْئِيات مُوزعة على أبوابِ الفقه المختلفة"

تعريف علي الندوي:" موضوعات فقهية أو موضوع يشتمل على مسائل فقهية أو  .3

قضايا فقهية، حقيقتها أركان وشروط وأحكام، تقوم بين كل منها صلة فقهية، تجمعها على 

ا" وحدة موضوعية تحكم  .3هذه العناصر جميعا

تعريف جمال الدين عطية:" التصور المجرد الجامع للقواعد العامة الضابطة للأحكام  .4

 .4الفرعية الجزئية"

تعريف محمد عثمان شبير:" نظام عام لموضوع فقهي خاص، تنطوي تحته مسائل  .5

نع اوفروع فقهية عديدة تتعلق بتعريف الموضوع وبيان مقوماته من أركان وشروط ومو 

 .5وضوابط وبيان آثاره وتحديد أسبابه ونهايته"

تعريف يوسف القرضاوي:" صياغة أحكام الفقه الجزئية وفروعه المتفرقة في صورة  .6

 . 6نظريات كلية عامة"

 الفرع الثاني: مفهوم التنظير المقاصدي 2.1.3

 أولا: تعريف المقاصد لغة

                                           
 .1/329رقا، المدخل الفقهي العام، أحمد مصطفى الز  - 1
 .4/2837وهبة الزحيلي، الفقه السلامي وأدلته،  - 2
 .55علي الندوي، القواعد الفقهية، ص - 3
 .06جمال الدين عطية، التنظير الفقهي، ص - 4
 .25محمد عثمان شبير، القواعد الكلية والضوابط الفقهية في الشريعة السلامية، ص - 5
 .31اوي، الفقه السلامي بين الأصالة والتجديد، صيوسف القرض - 6



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

372 

 

 

نى واحد، وقد ذكر علماء جمع مقصد، مأخوذ من الفعل قصد، فالقصد والمقصد بمع

ة معان  :1اللغة أن  القصد في اللغة يأتي لعد 

ه. ، وإتيانُ الش يء، والتوج  مُّ
َ
 أحدها: الاعتماد، والأ

 الطريق، يقال: طريق قاصدٌ سهلٌ مستقيمٌ، وسفرٌ قاصدٌ سهلٌ قريبٌ.
ُ
 والثاني: استقامة

ط وعدمُ الفراط.  والثالث: العدل، والتوسُّ

نْ تقولَ: قصدت العودَ قصدا؛ كسرته. الرابع: الكسر في
َ
أ
َ
 أي وجه، ك

 ثانيا: تعريف المقاصد اصطلاحا

ة تعريفات متنوعة منها: ن بعد  ف العلماء مقاصد الشريعة باعتبارها علما على علم معي   عر 

قال ابن عاشور: "مقاصد التشريع العامة هي: المعاني والحكم الملحوظة للشارع في  .1

معظمها، بحيث لا تختص  ملاحظتُها بالكون في نوع خاص من  جميع أحوال التشريع أو

 .2أحكام الشريعة"

 ثالثا: تعريف التنظير المقاصدي

يمكن تعريفه أنه: صياغة المقاصد الشرعية بمراتبها وأقسامها وقواعدها في صورة نظريات 

 كلية عامة.

 الفرع الثالث: مفهوم التنظير الفقهي والمقاصدي 3.1.3

وف على التنظير الفقهي والتنظير المقاصدي يمكن القول إن مفهوم التنظير من خلال الوق

الفقهي المقاصدي هو: صياغة تجديدية لأحكام الفقه ومقاصد الشريعة في صورة منظومة 

 عامة وكلية جامعة.

المطلب الثاني: التأصيل الفطري للتنظير الفقهي المقاصدي عند الطاهر بن  2.3

 عاشور 

                                           
. الخليل بن أحمد 5/95. ابن فارس، مقاييس اللغة، 3/353ينظر: ابن منظور، لسان العرب،  - 1

 .525-2/524. الجوهري، الصحاح، 5/54الفراهيدي، كتاب العين، 
 .3/165ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية،  - 2



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

373 

 

 

لت الف      
 
طرة أساسا متينا في الفكر المقاصدي عند الطاهر بن عاشور، هذا الأصل مث

عت عنه مقاصد شرعية عامة وخاصة.  الأصيل تفر 

منها مقصد تعيين الحقوق عن طريق التكوين، وهو طريق فطري : 1المقاصد الخاصة .1

ن الحق مع تكوين صاحبه وقرن بينهما، وهو أعظم  ومعناه أن يكون أصل الخلقة قد كو 

في العالم، وقد عرض المام الطاهر بن عاشور نماذج من هذه الحقوق التي يستلزم  حق

 هذا المقصد الشرعي تعيينها والمبنية على الفطرة بمعنى الخلقة، ومن هذه الحقوق ما يلي:

حق المرء في تصرفات بدنه وحواسه ومشاعره مثل التفكير والأكل والنوم والنظر  -

 والسمع.

د عنه -
 
مثل حق المرأة في الطفل الذي تلده ما دام لا يعرف لنفسه حقا أو  حقه فيما تول

 .لم تثبت له الشريعة حقا

حقه في كل ما تولد من ش يء ثبت فيه حق معتبر، مثل نسل الأنعام المملوكة لأصحابها  -

 .2وثمر الشجر ومعادن الأرض

 المقاصد العامة: .2

لعموم والمساواة والحرية أما المقاصد العامة التي انبنت على وصف الفطرة فهي: ا

 والسماحة وانتفاء النكاية عن الشريعة والمقصد العام من التشريع.

وبيان ذلك أن استواء البشر في الأصل الأول  يتفرع عن الفطرة وصف العمومالعموم:  .1

للخلقة يقتض ي أن يستووا في الدعوة والتشريع الفطري، ولكن إذا دخل على الفطرة ش يء 

 3لذلك الاختلاف أثر في التشريع.من الاختلاف ظهر 

يتفرع عن الفطرة مقصد المساواة، فكل ما شهدت الفطرة بالتساوي فيه أو المساواة:  .2

التفاوت فيه فالشرع قاض به، ومعنى ذلك أن الفطرة معيار في ضبط الموانع المعتبرة إما 

 في إجراء المساواة أو في عدم إجرائها.

                                           
 .272نظرية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، ص إسماعيل الحسني،  - 1
 .423-422ينظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص  - 2
 .89ينظر: ابن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص  - 3



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

374 

 

 

م دين قوامه الفطرة فكل ما شهدت الفطرة بالتساوي قال ابن عاشور:" قررنا أن السلا 

فيه بين الناس فالسلام يرمي إلى المساواة، وكل ما شهدت الفطرة بتفاوت المواهب البشرية 

 .1فيه، فالسلام يعطي ذلك التفاوت حقه بمقدار ما يستحقه"

د أن كفي المنظومة المقاصدية لابن عاشور، فيؤ  عظيمة مرتبة تحتل  الحريةالحارية:  .3

 . 2من أهم مقاصد الشريعة إبطال العبودية وتعميم الحرية

فوا في أول وجودهم  فالحرية في فكر ابن عاشور وصف فطري نشأ عليه البشر وبه تصر 

 .4. ويرى أن كون الناس أحرارا أمر فطري 3على الأرض

وقول  رفالحرية هذه خاطر غريزي في النفوس البشرية فيها نماء القوى النسانية من تفكي

 .5وعمل، وبها تنطلق المواهب العقلية متسابقة في ميدان الابتكار والتدقيق

وعليه يمكن القول إن الحرية مقصد أصلي من مقاصد الشريعة عند ابن عاشور، وأصل 

هذا المقصد مبني على الفطرة النسانية، فكل ما ينافي مقتض ى الفطرة لا يعد  حرية في 

 المنظور السلامي.

وهي مقصد من مقاصد الشرع، قال ابن عاشور:" واستقراء الشريعة دل  : السماحة .4

  .6غلى أن السماحة واليسر من مقاصد الدين"

د ابن عاشور 7وقد وصفها ابن عاشور بأنها: "أول أوصاف الشريعة، وأكبر مقاصدها"
 
، وأك

جعل  أن مقصد السماحة مبني على الفطرة فقال:" إن حكمة السماحة في الشريعة أن الله

                                           
 .135ابن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص - 1
 .392ينظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص  - 2
 .152المصدر نفسه، ص  - 3
 .391ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص  - 4
 .153-152ابن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص  - 5
 .270ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص  - 6
 .268المصدر نفسه، ص - 7



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

375 

 

 

لة، فهي كائنة في النفوس، سهل  هذه الشريعة دين الفطرة، وأمور الفطرة راجعة إلى الجب 

 . 1عليها قبولها، ومن الفطرة النفور من الشدة والعنات"

د ابن عاشور أن الشريعة لا تشتمل على نكاية بالأمة، فإن من  انتفاء النكاية: .5
 
أك

سعى إلى تحصيل مقاصدها في عموم الأمة خصائص شريعة السلام أنها شريعة عملية ت

وفي خويصة الأفراد، فلذلك كان الأهم في نظرها إمكان تحصيل مقاصدها، ولا يتم ذلك 

 .2إلا بسلوك طريقة التيسير والرفق 

وبسبب شدة اتصال الشريعة بالفطرة جاءت بالتسهيل والترخيص، هذا في جانب إقامة 

ا في جانب حمايتها ورد الناس إليها أي حفظ جانب الفطرة أي حفظها من جانب الوجود ، أم

، ولذلك لم يجز أن 3العدم، فقد جاءت بالتشديد مراعاة لمقصد الصلاح المساير للفطرة

تكون الزواجر والعقوبات والحدود إلا إصلاحا لحال الناس بما هو اللازم في نفعهم دون ما 

وزته الشريعة إلى ما فوقه، ولأنه لو دونه ودون ما فوقه، لأنه لو أصلحهم ما دونه لما تجا

 .4كان العقاب فوق اللازم للنفع لكان قد خرج إلى النكاية، دون مجرد الصلاح."

بناء على مسلك الاستقراء يقرر ابن عاشور أن المقصد العام المقصد العام للتشريع:  .6

 عمن التشريع هو حفظ نظام الأمة واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه، وهو نو 

النسان ويشمل صلاحه صلاح عقله، وصلاح عمله، وصلاح ما بين يديه من موجودات 

 .5العالم الذي يعيش فيه

ويؤكد ابن عاشور انبناء المقصد العام للتشريع على الفطرة، وأن هناك رابطة وثيقة       

 وعميقة تربط المقصد العام من التشريع بالفطرة، فيقول:" ونحن إذا أجدنا النظر في

المقصد العام من التشريع، نجده لا يعدو أن يساير حفظ الفطرة والحذر من خرقها 

                                           
 .271المصدر نفسه، ص  - 1
 .337ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص  - 2
 .277ية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، ص إسماعيل الحسني، نظر  - 3
 .338-337ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ص ص  - 4
 .273ابن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، ص  - 5



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

376 

 

 

واختلالها، ولعل ما أفض ى إلى خرق عظيم فيها يعد  في الشرع محذورا وممنوعا، وما أفض ى 

إلى حفظ كيانها يعد  واجبا، وما كان دون ذلك في الأمرين فهو منهي عنه أو مطلوب في 

  .1مباح."الجملة، وما لا يمسها 

ره ابن عاشور، يدل  على أن الفطرة بمفهومها       هذا التوجيه المقاصدي الذي قر 

ل جوهر المقصد العام من التشريع، فالرجوع إلى الفطرة هو طريق الصلاح 
 
ومقتضياتها تمث

والصلاح، وعودة النسان إلى فطرته التي فطر الله الناس عليها رجوع إلى عهد الصفاء 

قابلية أحكام الدين، وهذا يجعل النسان صالحا مصلحا محققا لغايته والنقاء و 

 الوظيفية من الوجود وهي العبادة والاستخلاف في الأرض وعمارتها.

 . خاتمة: 4

 بعد هذه الجولة العلمية بين طيات البحث نخلص بالنتائج والتوصيات الآتية:

 أولا: النتائج

 سلامي عند ابن عاشور.الفطرة مقصد أصلي من مقاصد التشريع ال  .1

 مركزية الفطرة في منظومة الفقه والمقاصد عند ابن عاشور. .2

 مراعاة الشريعة ومقاصدها للفطرة في النظام السلامي العام عند ابن عاشور. .3

 بناء نظرية مقاصد الشريعة عند ابن عاشور على مقتض ى الفطرة النسانية. .4

يل بخاصية التنظير والتعقيد والـتأصتميزت المدرسة الفقهية المقاصدية لابن عاشور  .5

 لمقصد الفطرة.

الفطرة في المنظومة الفكرية لابن عاشور مسلك مقاصدي، ومقصد شرعي، وأصل  .6

 إنساني.

 ثانيا: التوصيات

عقد ندوات وملتقيات وطنية ودولية لمزيد البحث والدراسة في موضوع الفطرة  .1

 وأبعادها النسانية والحضارية.

                                           
 .266المصدر نفسه، ص - 1



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

377 

 

 

ر إلى البحوث حول القواعد الفقهية والأصولية والمقاصدية المتعلقة توجيه طلبة الماست .2

 بالفطرة.

 دراسة التكامل المعرفي للفطرة بين العلوم النسانية والعلوم السلامية. .3

وصل  اللهم وسلم وزد وبارك على سيدنا وحبيبنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما 

 كثيرا.

 قائمة المصادر والمراجع: .4

مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار إبراهيم  .1

 الدعوة.

أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي )المتوفى:  .2

 -هـ(، الحكام في أصول الأحكام، تح: عبد الرزاق عفيفي، المكتب السلامي، بيروت631

 لبنان. -دمشق

ليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري )المتوفى: أبو عبد الرحمن الخ .3

 هـ(، كتاب العين، تح: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.170

هـ(، البحر 794أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركش ي )المتوفى:  .4

 م.1994 -هـ 1414: 1المحيط في أصول الفقه، دار الكتبي، ط

هـ(، الصحاح تاج اللغة 393أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي )المتوفى:  .5

 1407: 4بيروت، ط –وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين 

 م.1987 - هـ

هـ(، معجم 395أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )المتوفى:  .6

 م.1979 -هـ 1399مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، 

هـ( بمساعدة فريق عمل، معجم اللغة 1424أحمد مختار عبد الحميد عمر )المتوفى:  .7

 م. 2008 -هـ  1429: 1العربية المعاصرة، عالم الكتب، ط

 -ه1418: 1أحمد مصطفى الزرقا، المدخل الفقهي العام، دار القلم: دمشق، ط .8

 م.1991



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

378 

 

 

إسماعيل الحسني، نظرية المقاصد عند المام محمد الطاهر بن عاشور، المعهد  .9

 م.1995 -ه1416: 1العالمي للفكر السلامي، ط

جمال أحمد زيد الكيلاني، ومحمد صبحي حامد عودة: مدرس في قسم الفقه والتشريع  .10

تحقيق مقصد  فلسطين، مسلك مراعاة الفطرة وأثره في–جامعة النجاح الوطنية  –

، 1، ع40احترام التشريع، مجلة كلية الشريعة والدراسات السلامية، جامعة قطر، مج

 م.2022 -ه1443

 م.1987 -ه1407: 1جمال الدين عطية، التنظير الفقهي، ط .11

 م.1991-ه 1412: 2بيروت، ط -علي أحمد الندوي، القواعد الفقهية، دار القلم .12

ة، القاهر  -الاجتماعي في السلام، دار السلام محمد الطاهر بن عاشور، أصول النظام .13

 م. 2016 -ه1437: 4مصر، ط

محمد الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة السلامية، تح: محمد الطاهر الميساوي،  .14

 م.2001 -ه1421: 2دار النفائس، الأردن، ط

هـ(، 1393محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونس ي )المتوفى:  .15

، «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد»ير والتنوير التحر 

 هـ. 1984تونس،  –الدار التونسية للنشر 

بيدي  .16 ب بمرتض ى، الزَّ اق الحسيني، أبو الفيض، الملق  د بن عبد الرز  د بن محم  محم 

مجموعة من هـ(، تاج العروس، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: 1205)المتوفى: 

 المحققين، دار الهداية.

محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي  .17

 هـ. 1414: 3بيروت، ط –هـ(، لسان العرب، دار صادر 711الفريقي )المتوفى: 

محمد حسين، التنظير المقاصدي عند المام محمد الطاهر بن عاشور في كتابه  .18

السلامية، أطروحة دكتوراه في العلوم السلامية، تخصص: علم أصول  مقاصد الشريعة

-ه1423الفقه، إشراف: أ.د عمار ساس ي، كلية العلوم السلامية، جامعة الجزائر، 

 م.2002



 ور مراعاة الفطرة في التنظير الفقهي المقاصدي عند الشيخ محمد الطاهر بن عاش
 

 

379 

 

 

محمد عثمان شبير، القواعد الكلية والضوابط الفقهية في الشريعة السلامية، دار  .19

 م.2007 -ه1428: 2النفائس، الأردن، ط

الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي )المتوفى:  زين .20

، الدار النموذجية -هـ(، مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية 666

 م.1999هـ / 1420: 5صيدا، ط –بيروت 

ية، قنجيبة عابد، الفطرة وعلاقتها بأصول التشريع السلامية دراسة تأصيلية تطبي .21

: 1الولايات المتحدة الأمريكية، ط -فرجينيا -المعهد العالمي للفكر السلامي، هرندن

 م.2024 -ه1446

 نور حلمي عبد أبو رومي، الفطرة ودورها في تحقيق مقاصد الشريعة، دراسة فقهية. .22

23.  
َّ
ة الش

 
امل للأدل

َّ
تُهُ )الش

َّ
، الفِقْهُ السلاميُّ وأدل حَيْلِي  ة و وَهْبَة بن مصطفى الزُّ الآراء رعيَّ

ة وتخريجها(، دار الفكر  بويَّ ة وتحقيق الأحاديث النَّ ات الفقهيَّ ظريَّ ة وأهم  النَّ  -المذهبيَّ

ة  ابعة.  –سوريَّ  دمشق، الطبعة: الرَّ

 م.1998 -ه1418: 1الرياض، ط –يعقوب الباحسين، القواعد الفقهية، مكتبة الرشد  .24

: 2لة والتجديد، مكتبة وهبة، القاهرة، طيوسف القرضاوي، الفقه السلامي بين الأصا .25

 م.1999 -ه1419

 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

380 

 

 

 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ

- Foundations of the Maqasid Methodology - Criticism and Evaluation  

 achab mohammedأ.د  عشاب محمد 

 achabmed2002gmail.com:   الإميل) الجزائر (،  1 جامعة وهران

 : ملخص

ف إليها الناظر على              يعتبر البحث في مناهج التشريع من أرقى المباحث التي يتشو 

ق بها النظر  على المستوى التنظير والتقعيد ابتداء وعلى 
 
اعتبارها تمثل المسالك التي يتعل

ها الطرق التي تقوم عليها عملي  ةمستوى التنزيل والتطبيق انتهاء؛ وحاصل هذه المناهج أن 

 الاستدلال تأصيلا وتنزيلا.

ق بنظرين ؛ 
 
ومن أهم المناهج التي عرفها التشريع السلامي المنهج المقاصدي الذي تعل

ق التنظير بالتنزيل ؛ وهو ما يجعلنا 
 
أحدهما أصول الفقه والثاني القواعد الفقهية؛ تعل

ن من 
 
ذا ترقية هأمام إشكال بيان موقع المنهج المقاصدي في أصول التشريع بما يمك

منظومة التشريع وضبطها و بما يخدم أهدافها ومقاصدها ؛ولا يخفى ما لي ذلك من 

الأهمية والتي تكمن أساسا في رفع اللبس عن اعتبار  علم المقاصد منهجا قائما بذاته 

 يمكن التعويل عليه توجيه الاجتهاد وتصحيح النظر .

 .مأسس، المنهج، المقاصد، نقد، تقيي كلمات مفتاحية:

Abstract: 

Research into methods of legislation is considere One of the most important 

approaches known to Islamic legislation is the purposeful approach, which is 

related to two theories: One is the principles of jurisprudence and the other is 

the rules of jurisprudence. Endoscopy is related to downloading; This is what 

brings us before the problem of clarifying the position of the Maqasid 

approach in the principles of legislation in a way that enables this system of 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

381 

 

 

legislation to be promoted and controlled and in a way that serves its goals and 

purposes. The importance of this is not hidden, which basically lies in 

removing the confusion regarding considering the science of Maqasid as a 

stand-alone approach that can be relied upon to guide diligence and correct 

consideration. 

Keywords: foundations, method, objectives, criticism, evaluation. 

_______________________________________ 

 achabmed2002gmail.comيميل: الإ  عشاب محمدالمؤلف المرسل: .  1

 
 مقدمة: 

ى له أن  أصول التشريع عإن  الناظر بإمعان في أصول التشريع ومناهجه وطرقه يتج      
 
لى ل

اعتبار المعنى العام ؛ تتلخص في ثلاث طرق اصطلح عليها العلماء؛ وهي أصول الفقه 

والقواعد الفقهية ومقاصد الشريعة؛ ولكل طريق من هذه الطرق خصائصه ووسائله 

 وغاياته وأهدافه الخاصة؛ وبيان ذلك:

جمالية من حيث حجيتها وطرق استفادة أن  أصول الفقه اختص بالبحث في الأدلة ال       

 المجتهد منها في عملية الاستدلال

ا القواعد الفقهية فاختصت بالبحث في الأحكام الكلية أو الأغلبية من جهة استغراقها  وأم 

 للمسائل والجزئيات التي تشترك في معنى واحد

ا مقاصد التشريع؛ فقيل هي المعاني والحكم ؛ وقيل الأسرار والغاي اعث ات وقيل البو وأم 

ق 
 
وكل ذلك لا يخرج عن مراد الشارع الحكيم من التشريع جملة وتفصيلا ؛ وهي بذلك تتعل

ق بالقواعد الفقهية من جهة اعتبار المعاني
 
 بأصول الفقه من جهة الدليل الكلي وتتعل



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

382 

 

 

ر الفكري لأص        ل و وما يمكن ملاحظته من هذه المفاهيم؛ يشير في مجمله إلى مراحل تطو 

التشريع السلامي خلال عصور التشريع المتوالية؛ بحيث لم يفتقر التشريع إلى نصب دليل 

 شرعي أو بيان حكم من أحكام ما يعرض للمكلف أو مقصد للشارع الحكيم .

تشترك في أمرين أساسين لا يمكن الاختلاف فيهما  غاية ذلك أن  هذه الطرق والمناهج      

ل أساسا في بحال؛ وهما وحدة المنشأ و 
 
ل فيتمث ا الأو  المصدر ووحدة المنتهى والغاية ؛ فأم 

ل في المقصد الأعظم من التشريع وهو؛ الامتثال 
 
ا الثاني فيتمث ة  خاصة وأم  الكتاب والسن 

 لحكم الشارع .

 . الأساس النظري للمنهج المقاصدي ــــــ نقد وتقييم  ـــــــ1

 :نقد وتقييم المفاهيم: 1.1

أبرز ما ورد عن علماء المقاصد وخاصة المعاصرين منهم في تعريف المقاصد لا  لعلى       

يخرج عن تعلقهم بالأسرار والحكم ، أو الغايات والأهداف ، أو المعاني والعلل والبواعث 

على التشريع؛ وهو ما يجعل القدر المشترك بين هذه التعاريف على مستوى التنظير؛ هو 

 هى أو الأسباب والنتائج وهو ما كان أقرب إلى الجمال منه إلى البيانالتراوح بين المنشأ والمنت

،ولعلى التداخل بين المفاهيم في ضبط حد  المقاصد كان من الشكالات الأولى التي أعاقت 

العلماء عن تحرير المنهج المقاصدي وفق ما تقتضيه قواعد وأصول البحث قديما وحديثا؛ 

ر ضبط الاصطلاح 
 
 العلمي الدقيق الذي يذعن له ويقطع عنده البيان.وظاهر ذلك تعذ

ق بطرفي          
 
وحاصل ما ورد في ذلك؛ أن  مفهوم المقاصد لم ينفك من التعل

التشريع باعتبار الناظر لا باعتبار حقيقة الأمر، وبناء على ذلك كانت المقاصد بواعث 

ائج يشير ين الأسباب والنتوأسباب للأحكام ونتائج لها في نفس الوقت ، والقدر المشترك ب

إلى حتمية استدلالية تقوم على التناسب والتلازم بين الأسباب والنتائج؛ بمعنى نقل 

أوصاف المقدمات إلى النتائج ؛ وبمعنى أدق نقل أحكام  المقدمات إلى النتائج بالضرورة ؛ 

 فيكون المقصد سببا للحكم والحكم سبب للمقصد 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

383 

 

 

ما في الاستدلال حقيقة ؛ هو أن  نقل اليقين من والقدر المختلف بينه        

المقدمات إلى النتائج في عملية الاستدلال ليس مقطوعا به، وهو ما يجعل أحكام القواعد 

قد لا تكون نفسها أحكام النتائج وإن تضمنتها، وهذا لا يتناقض مع منطق الاستدلال 

 ن  التلازم في الاستدلال لا يعنيالقائم على أن  النتائج لازمة عن المقدمات بالضرورة ؛ لأ 

ن و الاندراج والتناسب والتلاؤم.  التطابق بالضرورة و إنما قد يعني التضم 

شأنه في ذلك؛ شأن الاستدلال بالكليات على الجزئيات ؛ فنقل الأحكام لا يعني 

 بل يكفي الاشتراك في الوصف المؤثر في الحكم. الاوصافالاشتراك في كل 

 لمقاصد: أساس علم ا  2.1

ل تصريح بالدعوة إلى تأسيس وصياغة المقاصد كعلم قائم بذاته هو       لا خلاف في أن  أو 

  كتاب مقاصد الشريعة للشيخ الطاهر بن عاشور، حيث قال: ما ورد في 

... " 
َ
عمِد

َ
ة للتفقه في الدين، حقَّ علينا أن ن  قطعيَّ

ً
فنحن إذا أرَدْنا أن ندوِّن أصولا

رها بمعيار إلى مسائل أصول   ذوبانها في بَوْتقة التدوين، ونعيِّ
َ
الفقه المتعارفة، وأن نعيد

 معادن 
َ
لِثت بها، ونضع فيها أشرف

ُ
النظر والنقد، فننفي عنها الأجزاء الغريبة التي غ

يه: علم مقاصد الشريعة،  مدارك الفقه والنظر، ثم نعيد صوغ ذلك العلم، ونسمِّ

 .(1)." ونترك علم أصول الفقه على حاله

من خلال تحليل النص المنقول عن الامام طاهر بن عاشور والذي اعتبره كل     

من جاء بعده العمدة في الدعوة إلى استقلالية علم المقاصد وبالقراءة المتأنية ؛ يظهر أن  

مضمون عبارة طاهر بن عاشور  لا تعتبر دعوى لاستقلالية علم المقاصد عن اصول الفقه 

 إشكاليات عدة يجب الوقوف عندها: فحسب ؛ بل هو يثير

ة للتفقه في  قوله في أوّل العبارة : " ..  قطعيَّ
ً

فنحن إذا أرَدْنا أن ندوِّن أصولا

 .."الدين،



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

384 

 

 

..    ؛"إعادة النظر في قواعد أصول الفقه وتصفيتها من الشوائب والدواخل  

 
َ
 إلى مسائل أصول الفقه المتعارفة، وأن نعيد

َ
عمِد

َ
 ذوبانها في بَوْتقةحقَّ علينا أن ن

لِثت بها، 
ُ
رها بمعيار النظر والنقد، فننفي عنها الأجزاء الغريبة التي غ التدوين، ونعيِّ

يه:   معادن مدارك الفقه والنظر، ثم نعيد صوغ ذلك العلم، ونسمِّ
َ
ونضع فيها أشرف

 .."علم مقاصد الشريعة، ونترك علم أصول الفقه على حاله

د كلام بعيد عن القارئ بموضوعية و إمعان له ذه العبارة يجدها عبارة عن  مجر 

ال أوجه ؛ وهو ما يقدح في نظم العلوم والمناهج التي تقوم  التحقيق ... بل أكثر من ذلك حم 

على الدقة والوضوح لا على البهام والجمال؛ رحم الله الامام الشافعي جعلنا في رسالته 

 ن فهم المقصود منها قارئ على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ ع

والذي يؤخذ على هذه الدعوة هو أنها مشوبة بالجمال والغموض وكان على الشيخ الطاهر 

ر  رها بمعيار الفصاح؛ وهو أهل له  بما يفس  بن عاشور أن يذيبها في بوتقة البيان ويعي 

 المقصود بالأصول التي تراوحت بين العلم تارة والمسائل تارة أخرى 

ه
 
ا علق بها،كما  كما أن ن الأدوات والطرق التي تعتمد لتصفية المسالك القديمة مم  لم يبي 

د الوظيفة المرجوة من علم المقاصد ؛ هل هي نفسها وظيفة أصول الفقه أم أن   ه لم يحد 
 
أن

 لها وظيفة أخرى  .

 ومع ذلك ؛ يمكن أن نقول:

واعدا ومسالكا ؛ هو ضرورة اعادة النظر في أصول الفقه ق حاصل هذه العبارة

ومسائلا وتصفيتها من الشوائب والزوائد التي علقت بها عبر تاريخ التشريع والاجتهاد ؛ 

ولعله يقصد بذلك بعض مباحث علم الكلام ومباحث اللغة التي لا ينبني عليها عمل كما 

قال الشاطبي وبعض قواعد الأصول التي لم ترقى إلى الاتفاق حولها وكذا ما تعلق بمسالكها 

 وأدلتها من الظن.



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

385 

 

 

وقد كان الامام الشاطبي واضحا تمام الوضوح في وجوب تصفية اصول الفقه من 

كل مسألة مرسومة في أصول الفقه لا ينبني عليها فروع فقهية أو  الشوائب. حيث قال:"

  أو لا تكون عونا في ذلك ; فوضعها في أصول الفقه عارية آداب شرعية

لم يختص بإضافته إلى الفقه إلا لكونه مفيدا له ، والذي يوضح ذلك أن هذا العلم 

ومحققا للاجتهاد فيه ، فإذا لم يفد ذلك فليس بأصل له ، ولا يلزم على هذا أن يكون كل 

ما انبنى عليه فرع فقهي من جملة أصول الفقه ، وإلا أدى ذلك إلى أن يكون سائر العلوم 

، والتصريف ، والمعاني ، والبيان ،  من أصول الفقه ; كعلم النحو ، واللغة ، والاشتقاق

والعدد ، والمساحة ، والحديث ، وغير ذلك من العلوم التي يتوقف عليها تحقيق الفقه ، 

وينبني عليها من مسائله ، وليس كذلك ; فليس ] كل ما يفتقر إليه الفقه يعد من أصوله ، 

  ليس [ بأصل لهف -وإنما اللازم أن كل أصل يضاف إلى الفقه لا ينبني عليه فقه 

وعلى هذا يخرج عن أصول الفقه كثير من المسائل التي تكلم عليها المتأخرون وأدخلوها  

فيها  كمسألة ابتداء الوضع ، ومسألة الباحة ; هل هي تكليف أم لا ، ومسألة أمر المعدوم 

يف إلا لمتعبدا بشرع أم لا ، ومسألة لا تك -صلى الله عليه وسلم  -، ومسألة هل كان النبي 

بفعل ، كما أنه لا ينبغي أن يعد منها ما ليس منها ، ثم البحث فيه في عمله وإن انبنى عليه 

الفقه ، كفصول كثيرة من النحو ، نحو معاني الحروف ، وتقاسيم الاسم والفعل والحرف 

 ".(2، والكلام على الحقيقة والمجاز ، وعلى المشترك والمترادف ، والمشتق ، وشبه ذلك..." )

ه تارة يفهم من كلامه        
 
ومن صور البهام التي وردت في عبارة طاهر بن عاشور أن

صياغة اصول جديدة للتشريع وتارة يشير إلى البقاء على أصول الفقه ؛ وهو ما يجعلنا 

ه بعد عملية النقد 
 
نقف عند مسألة الغاية من علم المقاصد..؟ وحاصل ما ذهب إليه هو أن

لدينا أصول قطعية هذه الأصول تضاف إليها قطعيات المنقول والتصفية تحصل 

والمعقول ويصاغ كل ذلك في قواعد تشريعية قطعية تسمى بعلم مقاصد الشريعة ويترك 

 علم أصول الفقه على حاله.



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

386 

 

 

ومعنى ما ذهب إليه طاهر بن عاشور في هذه العبارة ؛ أن  أصول التشريع تقوم 

 ه المعهود والثاني علم مقاصد الشريعة ؛ وبيان ذلك: على علمين؛ أحدهما علم أصول الفق

ـــ الأول: علم أصول الفقه المعهود: وهو أصول الفقه على الحاال الذي كان  

عليه قبل عملية التصفية والتذويب؛ ويقوم على المسائل الأصولية المعتادة؛ وعلم أصول 

 نا أمام إشكالية؛ الفقه الذي ترك على هذا الحال؛ وعلى هذا الاعتبار نجد أنفس

هل علم اصول الفقه على هذا النحو هو في حكم الملغى ؛  بمعنى هل يفهم من  

ذلك أنها دعوى صريحة للغاء منظومة أصول الفقه  والاعتماد على علم مقاصد الشريعة 

 أن  ذلك جاء بلغة أهل السياسة ؛ لما لذلك من وقع  عند الخصوم أم انه 
 
بدلا عنه ؛ إلا

 إبقاء العمل به على ما هو عليه ...؟قصد إلى 

ا سبق يمكن القول أن  الامام الشاطبي على ماله من فضل سبق في          مم 

التدوين في المقاصد ومع ما لي كتابه من فضل علم على كل من جاء بعده ؛ حيث يعتبر 

في  ةكتابه الموافقات العمدة في المقاصد دون منازع ؛ حيث كان أكثر ضبطا وأدق منهجي

إخراج قواعد المقاصد وصياغتها بما يؤهلها لمصاف علوم الشريعة؛ ومع ذلك كان متحفظا 

 ومحتاطا للدعوة إلى تأسيس علم جديد يسمى بعلم المقاصد... 

؛ وهو العلم الذي نتج بعد عملية تصفية أصول ـــ الثاني: علم مقاصد التشريع

لعقلية و النقلية وحاصل هذا الفقه من شوائب الظن وإضافة اشرف مدارك النظر ا

العلم ؛ هو تأسيس أصول قطعية للتشريع تمكن من البحث عن اليقين أو الاقتراب منه ، 

 ورفع الخلاف الواقع أو المتوقع.

وهنا حري بنا أن نناقش مسألة قطعية المقاصد على اعتبارها الأساس في         

 الدعوة إلى استقلالية علم المقاصد.

 م المقاصد:: قطعية عل3ـ1



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

387 

 

 

تقوم قطعية المقاصد على تحقق قطعية المقدمات التي تقوم عليها وهي قطعية     

ثبوت المقاصد في التشريع تأصيلا وقطعية أثرها في الاستدلال تنزيلا و تطبيقا، والتحقق 

 من ذلك يكون كما يلي:

 التأسيس لذلك يكون بناء على مقدمتين:  

لتأصيل النظري لعلم المقاصد لازمة عن قطعية ثبوت ـــــــ المقدمة الأولى: قطعية ا

 قواعدها وقطعية ثبوتها لازمة عن قطعية مسالكها وقواعدها.

ــــــ المقدمة الثانية: قطعية الاستدلال بعلم المقاصد لازمة عن التطابق بين 

 المقدمات و النتائج في الأوصاف والأحكام.

يات القائم أساسا على عملية نقل على اعتبار أن  الأصل في الاستدلال بالقطع

ل في قطعية مسالك ثبوتها وقطعية قواعدها وقطعية 
 
اليقين؛ أن  قطعية الأدلة تتمث

 تطبيقاتها ونتائجها.

 وينبني على هذا نظر.

ــ قطعية مسالك المقاصد: تعويلا على ما ذكره الامام طاهر بن عاشور  1.3.1 

  (  3يلي:) من المسالك في إثبات المقاصد يمكن  كما 

ا القرآن فشرطه أن يكون قطعي الدلالة ـــــ  ة: فأم  النص الصريح من القرآن والسن 

 على استصحاب قطعية الثبوت ابتداء.

ا السنة؛ فالشرط فيها قطعية الثبوت وقطعية الدلالة معا؛ وعليه فيكون  وأم 

 المقصود هنا هو الأخبار المتواترة القطعية الدلالة.

ا العلة فيجري فيها ما يجري في دلالة النص بغض النظر عن كام: ـــــ علل الأح و أم 

قطعية ثبوت النص الدال على الحكم؛ فمجال الظن فيها واسع ؛ وهو ما جعل بعض 

 العلماء يشترطون التنصيص في العلة في باب القياس ولا يقبلون الاستنباط.



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

388 

 

 

ا إن نقص عن التمام فهو قطعية الاستقراء معلقة على تمامه وأم   ـــــ الاستقراء:

ظن ولو كان غالب ؛ والاستقراء هنا يشمل كل من الاستقراء اللفظي والاستقراء المعنوي؛ 

ة  ل طاهر بن عاشور على الاستقراء وتوسع فيه من استقراء نصوص القرآن والسن  وقد عو 

وسلم  هالى استقراء أثار الصحابة على اعتبارها شاهدة على تصرفات النبي صلى الله علي

مع أنها لا تخلو من الظن بل إن  مجال الظن فيها واسع ؛ وهو ما يجعل عدم التعويل إليها 

أقرب من التعويل عليها؛ وهو ما يشير إلى عدم أخذ جمهور علماء الأصول بقول الصحابي 

ده بشروط.  ومن اعتبره قي 

أصول  حاصل ما ذكر أن  مسالك المقاصد لا تخلو من الظن شأنها شأن        

ق بأصول 
 
الفقه بل الظن فيها أوسع من الظن في أصول الفقه على اعتبار ان  الظن المتعل

 الفقه ظن لذاته والظن المتعلق بمسالك المقاصد ظن مركب على ظن.

وعليه يمكن القول أن مسالك المقاصد يجري فيها القطع والظن كما يجري في 

ه لا يسلم من الاحتمال أصول الفقه ، وعلى اعتبار ذلك فلا يصح تعمي
 
م القطع مع أن

ث للظن.  المور 

التطبيق والتنزيل متعلق بواقع ومقام قطعية التطبيق أو التنزيل:  2.3.1

التكليف؛ وهو مقترن بحال المكلف وملاباسات الواقع وتفاصيله ؛ وكلما زادت تفاصيل 

يل الشيطان وملابسات الواقع اتسعت دائرة الظن وضاق مدار ومناط القطع ؛ وقد ق

 يسكن في التفاصيل ... 

ق بالجنس البعيد قد لا يحصل بينهما 
 
وذلك أن  التفاصيل والجزئيات حال التعل

 المناسبة العقلية؛ ومثال ذلك قاعدة حفظ الدين وهي 
 
نفس اليقين ؛  ولا ضابط لذلك إلا

ه لا يمكن 
 
 أن

 
لقطع تخليص امن القواعد الكلية المقاصدية وإن كانت قطعية في ذاتها إلا

منها في جزئية بعينها وإن حصل في غيرها ؛ وهو ما وقع مع الامام الغزالي حين اشترط في 

 ضرب الترس أن تكون مصلحة ضرورية كلية قطعية؛ فلولا ذلك ما كان داعي لاشتراط ذلك.



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

389 

 

 

ومن خلال ما سبق يمكن القول: أن  قطعية المقاصد بإطلاق مصادرة عن 

 د يقينا عن قطعية أصول الفقه. المطلوب؛ وأنها لا تزي

اقع والمتوقع:   ـــــ رفع الخلاف الو

ا بني عليه الفكر المقاصدي وإشادته بالدعوة إلى تأسيس علم المقاصد            مم 

هو تحقيق مقصد رفع الخلاف ، وهو ما عبر عنه الامام طاهر بن عاشور بقوله : "قصدت 

 الاختلاف بين الفقهاء "بهذا الكتاب.... توسلا إلى القلال من 

ه لازم وناتج عن 
 
و يتضح جليا من مقصد التأليف في المقاصد على اعتبار أن

 المقصد الأساس في التعويل على المقاصد وهو تحصيل اليقين.

ولا يخفى ما لمسألة رفع الاختلاف أو حتى التقليل منه من كونها مسألة شائكة     

ن الوصول إليه وتحقيقه بحال ؛ وهو ما يجعل وتحصيل ذلك نسبي ظني بل وقد لا يمك

من الأساس القطعي للمقاصد لا يحقق الغاية التي لأجلها رصد وفي كل الأحول لا يمكن أن 

 يكون بحال قطعي .

 من أمثلة ذلك :

: فالخلاف بين الفقهاء والمذاهب في علة الربا لا يمكن مسألة الأصناف الربوية

 د النص ومتعلق تساوي الظنون في العلة؛ رفعه بحال لمتعلقين؛ متعلق ورو 

مَ:  
َّ
يْهِ وَسَل

َ
ُ عَل

َّ
ى اللّ

َّ
ِ صَل

َّ
الَ رَسُولُ اللّ

َ
الَ: ق

َ
امِتِ رض ي عنه ق  بْنِ الصَّ

َ
حديث عُبَادَة

مْرُ بِ  عِيرِ، وَالتَّ
َّ
عِيرُ بِالش

َّ
، وَالش بُرِ 

ْ
بُرُّ بِال

ْ
ةِ، وَال فِضَّ

ْ
 بِال

ُ
ة فِضَّ

ْ
هَبِ، وَال

َّ
هَبُ بِالذ

َّ
حُ ال)الذ

ْ
ل ِ
ْ
مْرِ، وَالم تَّ

 
ْ
 شِئ

َ
يْف

َ
بِيعُوا ك

َ
: ف

ُ
صْنَاف

َ ْ
تْ هَذِهِ الأ

َ
ف
َ
تَل

ْ
ا اخ

َ
إِذ

َ
ا بِيَدٍ، ف لٍ، سَوَاءا بِسَوَاءٍ، يَدا

ْ
 بِمِث

ا
لا
ْ
حِ، مِث

ْ
ل ِ
ْ
تُمْ، بِالم

ا بِيَدٍ( انَ يَدا
َ
ا ك

َ
 (.4)   إِذ

فقد اختلف علماء المذاهب على أقوال في علة ربا الفضل فمنهم من تمسك 

 اهر النص ومنهم من توسع في حدود الجنس وهكذا؛ وهي كما يلي:بظ

 في فقيل بالثمنية في الذهب والفضة 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

390 

 

 

 واختلف في الأصناف الأخرى 

 فقيل الكيل والوزن ..

 وقيل الاقتيات والادخار.

ا تحكم  قا بالمقاصد إم 
 
دا عن دليل أو تعل وترجيح احد هذه الأقوال على الآخر مجر 

د ظن؛ والظن لا يغني من الحق شيئأ و وهو سبب الخلاف وما كان كذلك لا يرفع  أو مجر 

 الاختلاف بحال. 

 : زكاة الفطر؛ والخلاف المشهور بين الفقهاءالمسألة الثانية 

عن ابن عمر رض ي الله عنهما :" فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر 

ر و الانثى والصغير والكبير من صاعا من تمر أو صاعا من شعير على العبد والحر والذك

 المسلمين وأمر أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة"، رواه البخاري ومسلم

وبناء على ما  ورد اختلف العلماء في زكاة الفطر ؛ فمنهم من تمسك بظاهر النص فقال 

ال ( ، ومنهم من توسع في ذلك فق5تخرج في المنصوص عليه دون غيره كالظاهرية والحنابلة )

 ( 6تخرج من قوت أهل البلد وهو قول المالكية )

 

( ، ومنهم من قال بجواز أن تخرج القيمة وهم الحنفية التماسا 7وبه قال أيضا الشافعية )  

 لما يتحقق عنده مصلحة الفقير.

والحاصل أن  ترجيح أحد هذه الأقوال لا يخضع إلى دلالة النص في حقيقة الأمر 

ف وحاجته وهذا أمر ر يصعب ضبطه وهو ما يجعل الخلاف بقدر ما يعود إلى حال الم
 
كل

 رفع الخلاف مع ما يشوبه من 
واقع وسائغ ولا تدعو ضرورة إلى ترجيح ورفع الخلاف بل إن 

ف وهو في حد ذاته مخالف لهدي ومقصد الشريعة من 
 
الظن ؛ فهو تضييق على المكل

 التوسيع ورفع الحرج.

 صولي بالمنهج المقاصدي:ــــــ تقييم علاقة المنهج الأ 2



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

391 

 

 

 : القدر المشترك بين المنهج الأصولي والمنهج المقاصدي: 1ــــــ 2

 وينظر إلى ذلك من أوجه:

بوة :  تاريخ التشريع من عصر الن التلازم التاريخي بين أصول الفقه والمقاصدــــــــــ 

ا وأغلب قاصد معإلى يوم الناس لم يشهد انفكاكا في عملية الاستدلال بأصول الفقه والم

مسائل أصول الفقه لا تخلو من النظر المقاصدي؛ بل صحة الاستدلال والاجتهاد لا تقوم 

 بهما وقد جعل العلماء قديما من شروط الاجتهاد العلم بأصول الفقه وبمقاصد 
 
إلا

 الشريعة على السواء.

اء من مولعلى ما يحويه تراث التشريع في مدونان الفقه والأصول و ما عرفه العل

 طرق الاجتهاد لا يخلو من اعتبارهما معا.

: وظيفة أصول التشريع على الجملة تتمثل في بيان الأحكام التلازم الوظيفيــــــــــ 

الشرعية بغرض تحقيق الامتثال في واقع التكليف وبقدر ما تكون متعلقات الامتثال 

م لشريعة أشد وأما فيما لتحتاج إلى نظر تكون الحاجة إلى كل من اصول الفقه ومقاصد ا

يكن كذلك واتضحت المسائل فقد يكتفي الناظر بالاستدلال الاصولي وهذا لظهور الحكم 

 في المسالة وعدم الحاجة إلى بيان المقصد وليس لعدم وجوده.

ل  ــــــ التلازم المنهجي: ويقصد به كيفية عرض الأدلة إما تأصيلا أو تنزيلا؛ فأما الأو 

يع نشأة في حضن أصول الفقه ومسالك إثبات المقاصد لا تخلو من فإن مقاصد التشر 

النظر الاصولي، وأما تنزيلا فإن  تطبيق قواعد الأصول دون اعتبار ونظر مقاصدي قد يخل 

أما و  بمقصود الشارع من تشريع الأحكام فتتناقض بين يدي الناظر الأحكام بل القواعد،

قه فهو مزلة قدم وتمييع للنظر الصحيح الاستقلال بالعمل بها مجردة عن أصول الف

 وابتعاد عن أصول التشريع بالجملة.

التشريع لا يحتمل علمين منفصلين و إن احتمل فعلى اعتبار  ــــــ ـالتلازم التشريعي:

تكميل احدهما للآخر؛ كما أن  البيت لا يحتمل رجلين وان احتمل امرأتين أو أكثر  والسماء 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

392 

 

 

تقلال قول بالالغاء أو قول بالتناقض ولا هذا ولا ذاك يستقيم لا تحتمل ، والقول بالاس

 في العقول السليمة.

وحاصل ذلك أن  أصول التشريع يمثل منهجا متكاملا  ازدوج فيه النظر الاصولي 

 والنظر المقاصدي لا ينفك احدهما عن الآخر .

يها ل والأصل فوذلك أن  الاستدلال يقوم على مدارك وأصو  ـــــــ التلازم الاستدلالي:

الاعتبار في التشريع جميعا، ولا يعدل عن ذلك إلا حال التعارض بينها ؛ ومتى كان ذلك 

قد ثبت و ، فالجمع أولى من الترجيح والترجيح أولى من النسخ والنسخ أولى من التساقط

 عدم التعارض وعلى افتراضه فالجمع أولى من غيره والعمال أولى من الهمال .

 خاتمة: .4

لقد أدرك الامام الشاطبي هذا تمام الدراك وهو ما جعله يعبر عن المقاصد            

بالضروريات والحاجيات والتحسينات؛ مستهلا بذلك كتاب الأدلة ومؤكدا ذلك في كتاب 

 المقاصد ، وكأنه يشير إلى عموم هذا الاعتبار وأسبقية كليته على غيره من الاعتبارات.

ل المقاصد ليس في جانب ثبوتها فحسب بقدر تحققها والحاصل من ذ         
 
لك كله؛ أن  تمث

في مواقع التكليف في إشارة منه إلى انتقال المقصد إلى مصلحة أي الانتقال من اعتبار 

التشريع إلى اعتبار حال وحاجة المكلف في واقع التكليف والانتقال من العموم إلى 

 التشريع وهو الامتثال والانقياد.الخصوص نزولا بذلك عند المقصد العام من 

وعليه فالعموم في واقع التكليف غير مطلوب وإن كان مقصود ابتداءا  و الخصوص في     

إثبات قواعد المقاصد مخالف لمقصد الارتقاء والارتقاء من الأصول إلى المقاصد مطلوب 

 وينبني على ذلك النتائج التالية:

قام طلب الأدلة ولا معنى للأدلة إذا لم تور ث أحكاما تنبني عليها ــــــــــــ  لا معنى للأحكام في م

 أعمال .

ل المقاصد في خصوص واقع التكليف 
 
 ـــــــــــ  أن  تمث



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

393 

 

 

ـــــــــــ  أن  انتقال قطعية المقاصد من التنظير إلى التطبيق محفوف في الغالب بالظنون؛ لأن  

ما الشرط اختلاف محل الورود يدعو إلى اختلال طبيعة ا
 
لمنقول ولا يشترط فيه ذلك وإن

 .الموافقة وإن كانت على سبيل الظن المعتبر

ها توليف بين جناحي أصول الفقه في تأصيلاتها  والقواعد الفقهية في  ـــــــــــ حقيقة المقاصد أن 

تطبيقاتها؛ حيث تشكل أصول الفقه الجانب النظري و التأصيلي لها وتشكل القواعد 

 جانب العملي والتطبيقي لها فهي بين عموم العلل وكلية الأحكام.الفقهية ال

ـــــــــــ الطعن في أصول الفقه هو طعن في المقاصد في حد ذاتها؛ على اعتبار أن  أصول الفقه 

ل الجانب النظري لتركيبة المقاصد
 
 تمث

عادة نظر؛ على ـــــــــــ مسلمة قطعية المقاصد عبارة عن مصادرة عن المطلوب وتحتاج إلى إ

 اعتبار أن  مسالكها لا تخلو من الظن تأصيلا وتنزيلا

ــــــــــ ـعلى التسليم بقطعية المقاصد فهذا لا يتعدى الأساس النظري وأما الأساس العملي فإنها 

 في الغالب لا تخلو من الظن

د غا ر تحـــــــــــ التوكؤ على قطعية المقاصد في رفع الخلاف بين المذاهب هو مجر 
 
صيلها ية يتعذ

 في الغالب 

ــــــــــــ أن  تطبيق الفقه المقاصدي وتنزيله على واقع المكلفين محكوم لاعتبارات واقع التكليف 

ف وهو ما يجعله يتغير مكانا وزمانا 
 
 وحال المكل

ــ لا يوجد تلازم بين النص الصريح و إثبات قطعية مقصد الشارع؛ كما ورد في مسالك 

قاصد على اعتبار أن  النص الصريح وإن كان صحيحا فقد يدل  على الكشف عن الم

 المقصد على سبيل الظن وليس القطع . 

 . قائمة المراجع:

ابن عاشور، محمد الطاهر: مقاصد الشريعة الِسلامية، تحقيق ودراسة محمد  .1

 .124الطاهر الميساوي، البصائر للإنتاج العلمي، ص 



 أسس المنهج المقاصدي ـــ نقد وتقييم ــــ
 

 

394 

 

 

 (.1587رواه مسلم ) .2

 .303، ص2بين للنووي ،جروضة الطال .3

 .229،ص2شرح مختصر خليل للخرش ي ج .4

 .110، ص 6المبسوط، للسرخس ي ، ج .5

 .87، ص 3المغني لابن قدامة ج .6

 ، تونس.22مقاصد الشريعة السلامية ، طاهر بن عاشور ، ص  .7

 .(  38،39ص )   1الموافقات في أصول التشريع السلامي ، الشاطبي ، ج .8



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

395 

 

 

 في التنظير الفقهي المقاصدي قاعدة سد الذرائع وأهميتها

The rule of blocking the means and its importance in the jurisprudential 

theory of objectives 

 benmammar said  1 بن معمر سعيد .د

 benmammarsaid@gmail.com :الإميلجامعة محمد بوضياف المسيلةأستاذ متعاقد 

 :ملخص

وتفاوتوا في الاعتماد على عدد من مصادر التشريع السلامي،  اختلف الفقهاء           

حتى اشتهر بعضهم ببعض الأصول دون غيرهم، وأهم تلك المصادر هي: سد الذرائع، 

الصحابي، وعمل أهل المدينة، والعرف،  وقول  والمصالح المرسلة،  والاستحسان، 

الخلاف عند المالكية وغيرها من القواعد المعتمدة عند كل مذهب بحسبه، كمراعاة 

 ..ونحوه

ولعل أهم هذه المصادر المختلف فيها وأكثرها ورودا في استدلال الفقهاء والتي            

أثبتوا بها كثيرا من النظريات الفقهية، وبالأخص النظريات الفقهية المقاصدية في الفقه 

ظور أو في مح   قوعمن الو   السلاميقاعدة سد الذرائع التي تعتبر قاعدة كفيلة بالمنع

في    هونحوه مما سيأتي بيان   مكروه مثله، ثم تأتي غيرها من المصادر مثل الاستحسان، 

   .ثنايا البحث إن شاء الله تعالى

 .سد الذرائع ، النظرية ، المقاصد ، المكروهات الكلمات المفتاحية:

Abstract: 

Jurists have differed and varied in their reliance on a number of sources of 

Islamic legislation, to the point that some of them are known for their 

emphasis on certain principles and not others. The most important of these 

sources are: blocking the means, istihsan, public interest, the sayings of the 

Companions, the practices of the people of Medina, custom, and other 

principles adopted by each school according to its own, such as taking into 

account differences of opinion among the Malikis and other. 



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

396 

 

 

Perhaps the most important of these disputed sources and the one most 

frequently cited in the reasoning of jurists, through which they have proven 

many of the jurisprudential theories, especially the purposive 

jurisprudential theories in Islamic jurisprudence, is the principle of blocking 

the means, which is considered a principle capable of preventing falling into 

something forbidden or something similarly disliked. Then come other 

sources such as istihsan and the like, which will be explained in the folds of 

the research, God willing. 

Keywords: blocking the means, theory, objectives, disliked things. 

_______________________________________ 

 benmammarsaid@gmail.comيميل: الإ  بن معمر سعيدالمؤلف المرسل: .  1
 

  :   مقدمة

من قواعد الشريعة السلامية ومصدرا  تعتبر قاعدة سد الذرائع قاعدة عظيمة             

مهما من مصادر التشريع التي احتج بها  الفقهاء في استنباط الأحكام الشرعية المختلفة 

التي تحجز العبد من الوقوع في المحرمات والآثام، وهي في الجملة أحكام من شأنها حفظ 

ذلك من مقاصد  خرام، وكلندين العبد من النقص، وعرضه من الطعن، ومروءته من ال 

 الشريعة

 .السلامية

 :إشكالية البحث 

يمكن لنا طرح إشكالية رئيسة وهي مدى تأثير قاعدة سد الذرائع في التنظير الفقهي 

 :ويبنى عليها المقاصدي؟

 .بيان الحد التصوري لقاعدة سد الذرائع ية الأولى:ضالفر  

 .نظير المقاصديبين أثر القاعدة من حيث أهميتها في الت الفرضية الثانية:

mailto:benmammarsaid@gmail.com


 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

397 

 

 

بيان دليل نظرية المقاصد من قاعدة سد الذرائع من حيث الأنواع  الفرضية الثالثة:

 .والأقسام

 :أهداف البحث

يهدف هذا البحث إلى مدى معالجة قاعدة  سد الذرائع بين الأصوليين  بالمنهج المقاصدي   

واهدها قاعدة  بتتبع شبعد النظر في الحد التصوري للقاعدة ثم ظهار طبيعة الخلاف في ال

عند الأصوليين ، ثم النظر في مجموع الفروع الفقهية التي ترجع إلى اصل القاعدة ببيان 

ثمرة الخلاف الفقهي الناتج عنها مع تحصيل  بالمنهج المقاصدي فيها جلبا للمصالح ودرء 

 .للمفاسد

 :منهج البحث

ين تاج إليه من المنهج المقارن بسلكت في هذا البحث منهج التتبع والاستقراء ، مع ما أح 

 .القواعد والأدلة

 العنوان الرئيس ي الأول: تعريف سد الذرائع لغة و اصطلاحا .1

 العنوان الفرعي الأول: تعريف سد الذرائع  لغة 1.2

ا من وجعلنيسد به و هو الحاجز بين الشيئين ، قال تعالى : )  لأنهالردم  السد لغة : -أ    

 [9( ]يس: فهم لا يبصرون فأغشيناهمن خلفهم سدا بين أيديهم سدا وم

  ويطلق أيضا السد على الغلق  -ب

  : : جمع ذريعة وتستعمل في عدة معان الذرائع لغة -ج

 . الوسيلة التي يتوصل بها الى الش يء أولا :

 . السبب الموصل الى الش يء ثانيا :

 الذريعة هي كل ما ك 
ان طريقا ووسيلة الى الش يء وهناك معان أخرى يمكن القول فيها بأن 

 في المعنى اللغوي 

 .العنوان الفرعي الثاني: تعريف سد الذرائع اصطلاحا

هو الغلق لان السد اذا اضيف الى الذرائع كان معناه غلق باب  السد في الاصطلاح:  -أ 

الفساد وحسم الوسائل المؤدية اليه دفعا لها، فمتى كان الفعل السالم عن المفسدة 

 .مفسدة منع من ذلك الفعلوسيلة لل



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

398 

 

 

 تطلق على معنيين، عام وخاص الذرائع في الاصطلاح: -ب

  :أولا المعنى العام للذريعة

و حراما، والذرائع بهذا المعنى قد أخر حلالا آلى ش يء إيراد به كل ما يتخذ وسيلة وطريقا 

مراد  نلأ لى مصلحة، وذلك إذا كانت طريقا إلى مفسدة وقد تفتح إذا كانت طريقا إتسد 

 : حكام قسمانالأ 

عمال والتصرفات المقصودة لذاتها والتي تسعى النفوس : وهي الأ مقاصد  القسم الأول :

  .لى تحصيلها بمساع شتىإ

 .لى المقاصدإوهي الطرق المفضية  : وسائل القسم الثاني :

ن أليه من المقاصد فوسيلة الواجب واجبة كما إفضت أوحكم الوسائل تابعة لحكم ما 

وفاحشة الزنى حرام  ليها واجب ،إفصلاة الجمعة واجبة والسعي  ،وسيلة المحرم محرمة

ارع ذا حرم الشإليها وعلى ذلك فإيؤدي  لأنهو الخلوة بها حرام ألى عورة الأجنبية إوالنظر 

تثبيتا نه يحرمها ويمنع منها تحقيقا لتحريمه و إليه فإالحكيم شيئا وله طرق ووسائل تفض ي 

لكان ذلك نقضا  ليهإباح الوسائل و الطرق المفضية أولو  ن يقرب حدوده ،أومنعا  له ،

  .وحكمة الشارع الحكيم وعلمه يأبى ذلك كل الباء ،غراء للنفوس بهإللتحريم و 

ويكره ويندب  ان الذريعة كما يجب سدها يجب فتحهأقال القرافي رحمه الله :) واعلم  

ن وسيلة المحرم محرمة فوسيلة الواجب واجبة أن الذريعة هي الوسيلة فكما إويباح ، ف

  ج (.كالسعي للجمعة و الح

  .ثانيا : المعنى الخاص للذريعة

ضية و لم يقصد بها المفسدة لكنها مفألى المفسدة إهي كل وسيلة مباحة قصد بها التوصل 

لماء عهذا المعنى الخاص للذريعة هو المراد عند  و رجح من مصلحتها،أليها غالبا ومفسدتها إ

 .الأصول 

 العنوان الرئيس ي الثاني: أقســــــام الذرائــــــــع

 :تنقسم الذرائع باعتبار سدها وفتحها إلى ثلاثة أقسام  



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

399 

 

 

ذرائع اتفق العلماء على سدها لفضائها إلى المفسدة قطعا أو ظنا قريبا من  القسم الأول:

ار  مصلحة فيه تدخل في اعتبالقطع، لأن الأحكام الشرعية مبنية على ذلك، وهذا النوع لا

 .الشارع

ذرائع اتفق العلماء على عدم سدها لعدم إفضائها إلى المفسدة إلا نادرا،  القسم الثاني:

فهذا القسم لا يسد ولا يمنع، لأن الشارع فيما ورد عنه لم يعتبره، ولأن سد الذرائع النادرة 

ة، لح، وذلك بمجرد توهم المفسديؤدي إلى المنع من مباحات كثيرة، وإلغاء كثير من المصا

 .وهذا مما لا يقول به أحد من العلماء

ذرائع اختلف العلماء في سدها وفتحها، وذلك لتردد إفضائها إلى مصلحة  القسم الثالث:

ومفسدة لم يترجح طرف أي منهما على الأخرى، وهذا القسم قد توسع المامان مالك 

مامان أبو حنيفة والشافعي رحمة الله عليهم وأحمد في سده، بينما لم يتوسع في سده ال 

 .جميعا

 :والضابط في حكم هذا القسم الأخير ما يلي

إذا تعارضت المصلحة والمفسدة وتبين رجحان المفسدة على المصلحة سدت هذه  •

 .الذريعة باتفاق

إذا تعارضت المصلحة والمفسدة وتبين رجحان المصلحة على المفسدة لم تسد  •

 .باتفاقهذه الذريعة 

إذا تعارضت المصلحة والمفسدة ولم يتبين رجحان المفسدة على المصلحة، فإن  •

مالكا وأحمد قد سدا هذه الذريعة بناء على أن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح، 

بينما خالف المامين أبي حنيفة والشافعي في هذا القسم، وتعددت عنهم النقول في 

 .الذريعة ترجيحا منهم لجانب المصلحة مسائل كثيرة لم يسدوا فيها

غير أن الصواب في الحكم على هذا القسم هو ما ذهب إليه المامين مالك وأحمد، وسبب 

 :هذا الاختيار

أن قاعدة سد الذرائع منهج مقاصدي وقائي يقي الحياة البشرية من المفاسد  -

  :المتوقعة، وفي هذا يقول الله تعالى

ذِ 
َّ
وا ال سُبُّ

َ
مٍ ﴾ ]الأنعام:﴿ وَلا ت

ْ
يْرِ عِل

َ
ا بِغ َ عَدْوا

َّ
وا اللّ يَسُبُّ

َ
ِ ف

َّ
 .[108ينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّ



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

400 

 

 

لِكَ " وفي هذا أيضا يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: 
َ
نٌ، وَبَيْنَ ذ ِ

حَرَامُ بَي 
ْ
نٌ وَال ِ

حَلالَ بَي 
ْ
 ال

ى مَا لا يَ 
َ
دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِل

َ
تَبِهَاتٌ، ف

ْ
مُورٌ مُش

ُ
 .(1)". رِيبُكَ أ

ثِيرٌ " ويقول أيضا :  
َ
مُهُنَّ ك

َ
تَبِهَاتٌ لا يَعْل

ْ
نٌ، وَبَيْنَهُمَا مُش ِ

حَرَامَ بَي 
ْ
نٌ، وَإِنَّ ال ِ

حَلالَ بَي 
ْ
إِنَّ ال

عَ فِ 
َ
بُهَاتِ وَق

ُّ
عَ فِي الش

َ
 لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَق

َ
بُهَاتِ اسْتَبْرَأ

ُّ
ى الش

َ
ق مَنِ اتَّ

َ
اسِ، ف  يمِنَ النَّ

لا وَإِنَّ 
َ
ى، أ ِ مَلِكٍ حِما

ل 
ُ
لا وَإِنَّ لِك

َ
عَ فِيهِ، أ

َ
نْ يَرْت

َ
حِمَى، يُوشِكُ أ

ْ
اعِي يَرْعَى حَوْلَ ال الرَّ

َ
حَرَامِ، ك

ْ
 ال

سَدَتْ، 
َ
ا ف

َ
هُ، وَإِذ

ُّ
ل
ُ
جَسَدُ ك

ْ
حَ ال

َ
حَتْ، صَل

َ
ا صَل

َ
، إِذ

ا
ة
َ
جَسَدِ مُضْغ

ْ
لا وَإِنَّ فِي ال

َ
حِمَى اِلله مَحَارِمُهُ، أ

سَدَ 
َ
بُ  ف

ْ
ل
َ
ق
ْ
لا وَهِيَ ال

َ
هُ، أ

ُّ
ل
ُ
جَسَدُ ك

ْ
 .(2)"  ال

أن سد الذرائع دليل من أدلة التشريع، ومسلك من مسالك التنظير المقاصدي، متفق     -

 .عليه بين العلماء في الجملة وإن اختلفوا بعض تطبيقاته وجزئياته

ب سد الذرائع أحد ولأهمية هذه القاعدة وهذا المبدأ يقول ابن القيم رحمه الله: " وبا  -

أرباع التكليف، فإنه أمر ونهي ، والأمر نوعان: مقصود لنفسه، والثاني: وسيلة إلى المقصود 

، والنهي نوعان: أحدهما : ما يكون النهي عنه مفسدة في نفسه، والثاني: ما يكون وسيلة 

 ."إلى المفسدة، فصار سد الذرائع المفضية إلى الحرام أحد أرباع الدين

ان الرئيس ي الثاني: دليل نظرية المقاصد من قاعدة سد الذرائع المفضية العنو  -

 . للمكروهات

لقد استدل الفقهاء على كثير من الكراهات بقاعدة سد الذرائع، إذ تعد إحدى           

القواعد والمصادر التشريعية المهمة التي دل على اعتبارها القرآن والسنة في باب التروك 

رد في السنة في باب المكروهات بعض النصوص الدالة على اعتبار هذا والنواهي، وقد و 

غْ فِي ... وَبَالِ "الأصل، ومنها ما رواه لقيط بن صبرة أن النبي صلى الله عليه وسلم: قال: 

ا ونَ صَائِما
ُ
ك
َ
نْ ت

َ
اقِ إِلا أ

َ
ش

ْ
 .(3) ." الِاسْتِن

                                           

 (.1599(، ومسلم )2051، 25البخاري) الحديث رواه ( 1)
 (.1599(، ومسلم )2051، 25البخاري)  سبق تخريجه، رواهالحديث ( 2)
الحديث رواه الترمذي في سننه في أبواب الصيام، ب/ ما جاء في كراهية مبالغة الاستنشاق ( 3)

، والنسائي 1/36(، 142، وأبو داود ك/ الطهارة، ب/ في الاستنثار، ح )3/146 (،788للصائم، ح )



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

401 

 

 

ارجه نشاق عند الوضوء أو خعن المبالغة في الاست "فقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم: 

 ." لفضائه إلى إفساد الصوم، فقد يصل إلى جوفه ش يء من الماء فيفسد صومه

 .(1).."قال الشوكاني: " كره المبالغة للصائم خشية أن ينزل إلى حلقه ما يفطره
ولمنع وقوع هذه المفسدة قال الفقهاء بكراهته للصائم، كما كرهوا المبالغة في            

ص إذ هي الأصل لورود الن مضة للصائم قياسا على كراهة المبالغة في الاستنشاق؛المض

 .(، بينما رد بعض الشافعية هذا القياس وقالوا بالتفريق بينهما1بها) 

قال الماوردي: " والفرق في الصائم بين أن يبالغ في المضمضة ولا يبالغ في الاستنشاق؛ لأنه 

صوله إلى جوفه، ولا يمكنه رد الماء بخيشومه عن يمكنه بإطباق حلقه رد الماء عن و 

 .(2)" الوصول إلى رأسه

والصحيح هو ما ذهب إليه الجمهور كما قال النووي: " ولكن الصحيح الذي عليه الجمهور 

 .(3) "كراهة المبالغة فيهما للصائم؛ لأنه لا يؤمن سبق الماء

على جملة من المكروهات ما ومن نصوص السنة الدالة على اعتبار هذا الأصل في الحكم 

فقال فيما قال:  روي عن أبي برزة الأسلمي رض ي الله عنه أنه سئل عن صفة صلاة النبي

                                           

، وابن 1/110(،99م، ح )في الكبرى، ك/الطهارة، ب/الأمر بالمبالغة في الاستنشاق لغير الصائ

، وقال 1/262(،407ماجة في سننه، ك/الطهارة، ب/المبالغة في الاستنشاق والاستنثار، ح )

 .4/85(، 935الترمذي:"حسن صحيح" وصححه الألباني في الرواء ح)
 لدينا عصام: اليمني، تحقيق الشوكاني الله عبد بن محمد بن علي بن لمحمد نيل الأوطار( 1)

من  المعتصر، وانظر: 1/185مصر،  الحديث، م، دار1993 -هـ1413، ت ط 1ط الصبابطي، 

طي الدين جمال محمد بن موس ى بن يوسف المحاسن لأبيالمختصر من مشكل الآثار 
َ
ل
َ
 الم

 .3/44 :الشرح الكبير، و 1/12بيروت، الكتب عالم الحنفي، د ت ط،
 حبيب نب محمد بن محمد بن علي نالحس الشافعي لأبي المام مذهب فقه في الكبير ( الحاوي 2)

 الموجود، ط عبد أحمد معوض وعادل محمد علي: بالماوردي، تحقيق البغدادي الشهير البصري 

 .1/188 :مغني المحتاج، وانظر: 1/168 العلمية، الكتب م، دار1999 -هـ1419 ، ت ط1

 .2/169: المهمات في شرح الروضة والرافعي ، وانظر:1/357 :المجموع( 3)



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

402 

 

 

هَا، وَالحَدِ " 
َ
بْل
َ
وْمَ ق رَهُ النَّ

ْ
انَ يَك

َ
، وَك

َ
دْعُونَهَا العَتَمَة

َ
تِي ت

َّ
اءَ، ال

َ
رَ العِش ِ

 
خ

َ
نْ يُؤ

َ
انَ يَسْتَحِبُّ أ

َ
 يوَك

َ
ث

 (1)" بَعْدَهَا

حظ الفقهاء مراعاة سد الذرائع في مثل هذا الحديث فقالوا: " إنما نهى عن السمر وقد لا 

بعد العشاء الآخرة؛ لأن مصلي العشاء الآخرة قد كفرت عنه ذنوبه لصلاته، فنهي أن يسمر 

في الحديث مع الناس خوفا أن يكون له في كلامه ما يدنس نفسه بالذنب بعد طهارة، لأن 

 .(2) "ينام  بطهارته

كما أخذ جمهور الفقهاء بهذا الأصل واستنبطوا بناء عليه كثيرا من الأحكام المتعلقة 

 :بالكراهة، وسأذكر هنا بعض النماذج توضح ذلك منها

كراهة السجود للتلاوة عند طلوع الشمس، وعند غروبها، وحين يقوم قائم  أولا : -

لاة وسجدة التلاوة في معنى الصالظهيرة، لورود النهي عن الصلاة في هذه الأوقات الثلاثة، 

فدخلت في عموم النهي، وقيل بالكراهة سدا لذريعة التشبه بمن يصلي للشمس أو يسجد 

 .(3)لها، وإن كان المصلي والساجد لا يقصد ذلك

كراهة زواج المسلم من الكتابية في دار الحرب سدا لذريعة التوطن فيهم أو   ثانيا: -

الحرب، أو ما فيه من تعريض ولده للرق إذا سبيت والولد مخافة أن يبقى له نسل في دار 

 .(4)في بطنها

                                           

 .1/114(، 547ه، ك/ مواقيت الصلاة، ب/ وقت العصر، ح )صحيح في البخاري الحديث رواه  (1)
 لرحمنا عبد ، تحقيق:المروزي  الحجاج بن نصر بن محمد الله عبد الصلاة لأبي قدر ( تعظيم2)

 .167 -1/166المدينة،  -الدار م، مكتبة1986 -هـ1406 ، ت ط1الفريوائي، ط  الجبار عبد
 عبد: الحنفي، تحقيق العز أبي بن علي   بن علي   الدين الهداية لصدر مشكلات لىع ( التنبيه3)

الرشد  م، مكتبة2003 -هـ1424 ، ت ط1زيد، ط  أبو صالح شاكر وأنور  محمد بن الحكيم

 .477-1/476السعودية،  العربية ناشرون، المملكة
 .10/163 :المبسوط( 4)



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

403 

 

 

ا حتى يجعل قبره مسجدا مخافة الفتنة   ثالثا: -
ا
كراهة الشافعي أن يعظم مخلوق

 .(2) النووي ، والكراهة هنا للتحريم كما جزم به(1)عليه وعلى من بعده من الناس

 لذريعة الوقوع في المحرمـ كراهة كثرة الكلام  :رابعا               -
ا
 .(3)المباح للصائم سدا

كراهة خروج المعتكف من معتكفه لحاجة النسان في بيته سدا للذريعة  خامسا: ـ -

فساد الاعتكاف وبطلانه؛ " لأن الاعتكاف يقتض ي عبادة مخصوصة، فلا يدخل فيه غيرها 

 .(4) "االه إذا كان خفيفقياسا على الصلاة، وله أن يأمر بمصلحته ومصلحة أهله، ويبيع م
فيتضح مما سبق أن سد الذرائع مصدر مهم من مصادر التشريع التي احتج بها  

الفقهاء في استنباط الأحكام المتعلقة بالمكروه التي تعتبر حاجزا بين العبد والوقوع في 

الحرام، فهي أحكام من شأنها حفظ دين العبد من النقص، وعرضه من الطعن، ومروءته 

 ..نخرام، وكل ذلك من مقاصد الشريعة السلاميةمن ال 

 

 :خاتمة

 إن قاعدة سد الذرائع قاعدة احتياطية تمنع من المفاسد الواقعة والمتوقعة •

إن قاعدة سد الذرائع تحقق وتحمي المقاصد الشرعية المرعية بشتى أنواعها  •

 وأقسامها

 :يلي إن قاعدة سد الذرائع مبنية على مبادئ مهمة تتمثل فيما •

                                           

ني، الرويا إسماعيل بن الواحد عبد المحاسن يالشافعي لأب المذهب فروع في المذهب ( بحر1)

 .2/552العلمية،  الكتب م، دار2009 -هـ1430، ت ط 1السيد، ط  فتحي طارق : تحقيق
 بن ىعيس  بن موس ى بن محمد الدين كمال البقاء المنهاج لأبي شرح في الوهاج ( انظر: النجم2)

مِيري، تحقيق لجنة علمية، ط  علي  .3/110المنهاج جدة،  ، دارم2004-هـ1425 ، ت ط1الدَّ
أحمد  نب الدين لمحمد علوم من الضروري  على المعين المرشد شرح المعين والمورد الثمين ( الدر3)

ص:  القاهرة، الحديث م، دار2008 -هـ1429 المنشاوي، ت ط الله عبد: المالكي، تحقيق ميارة

469. 
 .2/539 :للقرافي الذخيرة( 4)



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

404 

 

 

      درء المفاسد أولى من جلب المصالح سواء رجحت المفسدة أو تساوت مع المصلحة* 

 إذا تعارضت مفسدتان روعي أعظمها بارتكاب أخفهما* 

 إذا تعارض الحرام والحلال غلب الحرام الحلال* 

 .إن قاعدة سد الذرائع مسلك مهم من مسالك التنظير الفقهي المقاصدي •

 :من التوصيات

وجه الباحثين في الدراسات العليا بسلوك منهج سد الذرائع في التنظير الفقهي أ 

المقاصدي، وخاصة ما تعلق منه بموضوع إبطال الحيل المعاصرة والمتوقعة مستقبلا 

اولها بالدراسة ومحاولة تن المفضية إلى المفاسد، والتي ألف فيها الكتب وتكلم عنها الفقهاء،

ورها وتعدد وتنوع وتتطور ص ية، وتكييف الدراسة بما يتناسبالقرعية الفقهية المقاصد

 .وأشكالها، ويواكب تغيرات الزمان والمكان

 .وسبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك

 :قائمة المصادر والمراجع

بن  دبن محم المام الشافعي لأبي الحسن علي بن محمد في فقه مذهب الحاوي الكبير-1

 بدع أحمد معوض وعادل حبيب البصري البغدادي الشهير بالماوردي، تحقيق: علي محمد

 .الكتب العلمية م، دار1999-هـ1419، ت ط 1الموجود، ط 

 بدع بن الحجاج المروزي، تحقيق: بن نصر الله محمد الصلاة لأبي عبد تعظيم قدر-2

 .المدينة-الدار م، مكتبة1986 -هـ1406، ت ط 1الجبار الفريوائي، ط  الرحمن عبد

بن أيوب بن سعد شمس الدينا بن  بن أبي بكر إعلام الموقعين عن رب العالمين لمحمد-3

 دار م،1991 -هـ 1411ط  ت ،1ط  السلام إبراهيم، عبد تحقيق: محمد قيم الجوزية،

 .ييروت –الكتب العلمية 

قيق: ي العز الحنفي، تحالدين علي  بن علي بن أب التنبيه على مشكلات الهداية لصدر-4

 م، مكتبة2003 -هـ1424، ت ط 1صالح أبوزيد، ط  شاكر وأنور  الحكيم بن محمد عبد

 .السعودية العربية الرشد ناشرون، المملكة

ق: الله بن يونس التميمي الصقلي، تحقي بن عبد محمد الجامع لمسائل المدونة لأبي بكر-5

  .الفكر، بيروت م، دار2013-هـ1434، ت ط 1من الباحثين، ط  مجموعة



 قاعدة سد الذرائع وأهميتها في التنظير الفقهي المقاصدي  
 

 

405 

 

 

المعين على الضروري من علوم الدين لمحمد بن  المعين شرح المرشد الثمين والمورد الدر-6

 الحديث م، دار2008 -هـ1429الله المنشاوي، ت ط  المالكي، تحقيق: عبد أحمد ميارة

 .القاهرة

جمال  دمالمعتصر من المختصر من مشكل الآثار لأبي المحاسن يوسف بن موس ى بن مح-7

طي الحنفي، د ت ط،
َ
ل
َ
  .بيروت عالم الكتب الدين الم

علي  بن موس ى بن عيس ى بن النجم الوهاج في شرح المنهاج لأبي البقاء كمال الدين محمد-8

مِيري، تحقيق لجنة علمية، ط   .المنهاج جدة م، دار2004-هـ1425، ت ط 1الدَّ

ياني، بن إسماعيل الرو  الواحد عبد لمذهب في فروع المذهب الشافعي لأبي المحاسن بحرا-9

 .الكتب العلمية م، دار2009 -هـ1430، ت ط 1تحقيق: طارق فتحي السيد، ط 

عيب بن ش الرحمن أحمد السندي، لأبي عبد سنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية-10

المعرفة  م، دار1999 -هـ 1420، ت ط: 5النسائي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث، ط 

 .بيروت

بن إدريس بن عبدالرحمن  رح تنقيح الفصول لأبي العباس شهاب الدين أحمدش-11

 1973 -هـ  1393، ت ط: 1الرؤو ف سعد، ط  تحقيق: طه عبد ، المالكي الشهير بالقرافي

 ..المتحدة الفنية الطباعة م، شركة

وي لهر ا أبي الحسن نورالدين الملا المصابيح لعلي بن محمد مرقاة المفاتيح شرح مشكاة-12

 .بيروت الفكر م، دار2002 -هـ1422، ت ط 1القاري، ط 

 الله الشوكاني اليمني، تحقيق: عصام بن عبد بن علي بن محمد نيل الأوطار لمحمد-13

 مصر. الحديث، م، دار1993 -هـ1413، ت ط 1الدين الصبابطي، ط 



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

406 

 

 

 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

Deduction tools and methos of inference for doctrinal theorizing  

Intentional 

 amur seddas  ،1 عامر سداسد. 

 amurseddas1991@gmail.com :الإيميل ،)أحمد بن بلة( 1وهران جامعة 

    Aissa benammar   2   د. عيس ى بن عمار  

 جامعة الامير عبد القادر للعلوم السلامية قسنطينة، الإيميل: 

Aissabenammar1991@gmail.com 

 :الملخص

يرد على الفقهاء في كل فترة نوازل ومستجدات فقهية طارئة ،يذهبون إلى التعامل معها    

ا واستنادا إلى الكتاب والسنة للبحث عن أحكامها الشرعية، معتمدين في ذلك  وفقا

ات تقض ي بحكم النازلة الجديدة، إذ يسعى حُذاق وأساطين علم أصول روافد وآلي

الفقه الجابة على تلك النوازل والمسائل، وتوضيح المسالك والعلل والدلالات والأوجه 

والراجح والمرجوح بين المختلف في المذاهب واعتماد الأقوى دليلا يذهب إليه أئمة كل 

ات الفقهية الجامعة بين هذه الأخيرة، منها ، بما يعرف اليوم الآراء الفقهية  أو النظريَّ

وهي ثمرات أهلية الاجتهاد وما توصل إليه أئمة الأصول من تنظير في تخريج أحكام 

عاصرة،
ُ
فموضوع التشريع السلامي من أعظم الموضوعات  جديدة للمسائل الطارئة الم

مِ حياة الناسوالشادة و الذي يهدف إلى سن وضبط معاملات  هالجديرة بالتنوي
ُ
ظ

ُ
 .و ن

بعثا –وعطفا على ما سبق تأتي هذه الورقة البحثية مبينة وكاشفة عن سبل الاستنباط 

لمسالك الاستدلال؛ مقتصرة على أمثلة معاصرة ودلالات فقهية تبين  -أو إثباتا أو رفضا

كالمصلحة المرسلة والاستحسان وغيرها من مصادر التشريع المختلف –الاختلاف فيها 

لمقاصدية مراعية في ذلك كله النظرة ا -ا بين الأصلية والتبعية بين النقلية والعقلية فيه

التي حرصت الشريعة السلامية على إعمالها والعمل بمقتضاها رعاية لمصالح الناس ، 

وفي سؤال نبحث عن مراميه وأبعاده من خلال هذه الورقة العلمية ،ما المقصود بأدوات 

 ستدلال؟ وما المقصود بالتنظير الفقهي المقاصدي ؟الاستنباط ومسالك الا 

mailto:Aissabenammar1991@gmail.com
mailto:Aissabenammar1991@gmail.com


 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

407 

 

 

 .الاستنباط، الاستدلال، التنظير، الفقه، المقاصد الكلمات المفتاحية:

Abstract: 

Responds to the jurists in each period calamities and developments 

jurisprudential emergency, go to deal with them according to and based on 

the Qur'an and Sunnah to search for the provisions of legitimacy, relying on 

tributaries and mechanisms that stipulate the rule of the new descending, as 

seeks to clever and legends of the science of jurisprudence answer those 

calamities and issues, and clarify the paths and ills and semantics and 

aspects and the most likely and likely between the different schools of 

thought and the adoption of the strongest evidence goes to the imams of 

each, including what is known today jurisprudential opinions or 

jurisprudential theories between The latter, which is the fruits of the 

eligibility of ijtihad and the findings of the imams of the origins of theorizing 

in the graduation of new provisions for contemporary emergency issues, the 

subject of Islamic legislation is one of the greatest topics worthy of mention 

and praise, which aims to enact and control the transactions and systems of 

people's lives . 

In addition to the above, this research paper shows and reveals the ways of 

deduction - by resurrection, proof or rejection - of the methods of inference, 

limited to contemporary examples and jurisprudential indications that 

show the difference in them - such as the interest sent, approval and other 

sources of legislation in which the difference between the original and the 

dependency between transport and mental - taking into account thatAll of 

it is the intentional view that the Islamic Sharia was keen to implement and 

act according to to it to take care of .the interests of the people 



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

408 

 

 

keywords: deduction, reasoning, theorizing, jurisprudence, purposes. 

__________________________________________ 

 :انالمؤلف

 amurseddas1991@gmail.com :اليميل ،1 عامر سداسد.  

  gmail.com1991Aissabenammar@ :اليميل ،2 عيس ى بن عمارد. 

 

  : المقدمة

ـا، ت علينا قبل كل ش يء أن نعـرف أساسقبل الشروع في تحديد المفاهيم والمصطلحا

النسان في كل ما توصل إليه من تطور، وما انتهى إليه من مستوى حضاري، كما هو  أن

مجسد في التطور التقني والتنظيم الاجتماعي، والنظام القيمي الذي يخضع له سلوكه 

دفة، يس نتاج صالذاتي ،والاجتماعي في هذا العصر، إنما هو نتاج فكره وإبداع عقله، و ل

ولا وليد اتفاق، بل يأتي إليـه عن طريق صراع مع الذات والغير، مع المرئي والغيبي، مع 

الحس ي و المجرد، وهذا الصراع الممتد الطويل، هو الذي أنضج عقله، وطور فكره، وهيأ 

ا مله أن يتحول مـن حيــاة الكهــوف والأحراش، إلى حياة التمدن والحضارة، وهي حياة أبعد 

تكون عن البساطة والرتابة، بل هي شديدة التعقيد، بالغة التنوع دائمة التغيير ،وهذا 

يعنى أنها تفترض في مـن يحياهـا نوعـا مـن القدرات، وثراء في الخبرات، وقابلية للتكيف مع 

المستجدات، ولذلك تميزت الحيـاة الحـضارية بالاهتمام بالتعليم والتوسع فيه باعتباره 

ة الأساسية لتنمية مختلف أنمـاط الـتفكير عنـد النسان، فحاجة النسان الوسيل

المعاصر في هذا الوقت أكيدة للفكر المفض ي إلى استيعاب الظـواهر، واكتشاف العلاقات، 

والقادر على تنظيمها في انسياق تساعده على فهمها وبالتالي توجه الفكر إلى وضع قوانين 

فادة منها، وهذا يعني أن الحياة المعاصـرة، ومـا تتميز به من تمكن من التحكم فيها والاست

تعقيد حضاري وإن كانت تفرض على النسان ترقية فكره، إنها بصفة أخص صارت 

تتطلب منه لا مجرد القدرة على تفكير، بل تطالبه على التفكير البداعي ذلك النط من 

نباط ، فما المقصود بأدوات الاست التفكير الذي يمثله التنظير ، في أرقى صوره وأشكاله

 ومسالك الاستدلال؟ وما المقصود بالتنظير الفقهي المقاصدي ؟.



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

409 

 

 

 : أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال

الاستخراج، قال بان فارس : )نبط : النون والباء  المقصود بالاستنباط لغة :

خراج المراد به : استوالطاء كلمة تدل على استخراج ش يء، واستنبطت الماء استخرجته . و 

 . الحكم من ألفاظ الأدلة

المرشد إلى المطلوب، والموصل إلى المقصود .  والمراد به " ما يتوصل  الدليل لغة :

 . بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري 

أو هو استنتاج قضية مجهولة من قضية أو من عدة قضايا معلومة، أو هو 

كم تصديقي معلوم، أو بملاحظة حكمين التوصل إلى حكم تصديقي مجهول بملاحظة ح

فأكثر من الأحكام التصديقية المعلومة، فهو إذا عملية عقلية منطقية يتنقل فيها الباحث 

من قضية أو عدة قضايا إلى قضية أخرى تستخلص منها مباشرة دون اللجوء إلى 

   . التجربة

لب التي تطفإن النفس  التمييز بين مراتب المعارف، ومن فائدة طلب الدليل:

الدليل على أصول المسائل الدينية إذا جاءت إلى المسائل الدينية الاجتهادية فإنها تدرك 

بخلاف من لم يطلب الأصول بالدليل، ولذا فإن أسباب  التفاوت بين مراتبها في القوة،

التعصب الفقهي في المسائل الاجتهادية عدم إدراك المتعصب لمراتب المعارف، وبهذا التمييز 

ين مراتب المعارف يتمكن النسان من إدراك التفاوت بين مراتب المعارف يتمكن النسان ب

من إدراك التفاوت بين العقائد الدينية الحقة التي يعتقدها والأوهام التي تسربت إلى 

  .نفسه

والمقصود بالأدوات المفاتيح والضوابط التي يستند إليها الفقيه في استخراج 

 لشرعيةواستنباط الأحكام ا

التنظير اسم مشتق من النظر ،الذي ''هو مصدر الفعل الثلاثي  التنظير لغة :

النظـر، والنظران ) بفتحتين، تأمل الش يء بالعين، وقد (نظر) إلى و المجرد )نظر( أي: ن ظ 

، و)النظير( الش يء مثله، و )النظر( بوزن التبر لغة فيه …و )الناظر( الحافظ … الش يء 

هذا لغة، أما الذي نبحث عن معانيـه ودلالته في القرآن الكريم و في السنة كالنديد والند.  

 :و في القواميس والمعاجم, فنجده يشير إلى معان عدة منها



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

410 

 

 

  : فوجه منها نظر

أولئك لا خلاق لهم في الِخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر "  : كقوله تعالى الرحمة : /1

 77عمران: [ يعني ولا يرحمهم.   "] آل إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم

ما ينظرون إلا "   : :أي : المهال والتأخير ، كقوله تعالى الانتظار ومن معانيه /2

  [49"  ]يس:صيحة واحدة 

 [17"  ]الغاشية:  أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت"  :  النظر  ومن معانيها :  /3

:  له بعينه، وفي الحديث الشريفينظر ، نظرا، ونظرا إلى الش يء: أبصره وتأم نظر:

" إن الله لا ينظر إلى أجسادكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأشار بأصابعه إلى 

  . صدره

 –يقال : في هذا الأمر نظر أي مجال للتفكير  -البصيرة –النظر هو البصير  نظر :

 .. ونظرا إلى كذا وبالنظر إليه، أي ملاحظته واعتبارا له

والأمر النظري هو الذي تكون وسائل بحثه  –النظري هو المنسوب إلى النظر  نظري:

 .عن طريق الفكر، والتخيل ويقابله العملي

    .النظرية هي القضية التي تحتاج إلى برهان، لثبات صحتها نظريات نظرية :

ومن معانيه أيضا : استقراء الواقع والجزئيات، بهدف الوصول إلى حقائق كلية 

 " قل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين"  : من مثل قوله تعالى عامة، 

  [69]النمل:

إنه "   : ومن معانيه أيضا : التفكير والتحليل والنقد والحكم من مثل قوله تعالى

دثر: "  ]المفكر وقدر * فقتل كيف قدر * ثم قتل كيف قدر * ثم نظر * ثم عبس وبسر *

18 – 22] 

يه أيضا ترتيب أمور معلومة لتؤدي إلى مجهول، مثلما يقول الرازي: " إن ومن معان

  " النظر ترتيب تصديقات يتوصل بها إلى تصديقات أخرى 

 وهناك من يرى أنه يعني البحث ، وهو أعم من القياس. 

نستخلص من كل ما ذكرناه آنفا إن النظر كالفكر فعل صادر عن النفس 

  .. وماتلاستحصال المجهولات من المعل



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

411 

 

 

ولا يمكن للناظر تحقيق ذلك إلا إذا حصل على المعلومات المناسبة، ترتيبا معينا 

يفرضه عليه المنهج المختار للبحث وفق شروط موضوعية البحث، وتكفل حياد الباحث، 

 . حتى يتسنى له الوصول على معرفة المجهول معرفة يرضاها العقل أو يصادق عليها الواقع

ناء نسق من المعلومات على أساس منهج علمي يعتمد على فالتنظير معناه ب

التحقيق والتدقيق، ويساعدنا على فهم قضية أو ظاهرة أو أكثر، ويسهل علينا التحكم 

 . فيها

فالتنظير والتعليل والتقصيد كلمات قريبة في المعاني التي توصلنا إلى تقعيد 

  . وتأسيس وتأصيل وتقنين

وأشمل من كلمة نظرية ، فالنظرية : هي القاعدة  أوسع وأعمق  :فكلمة التنظير

المقروءة المكتوبة غير المطبقة ، أما التنظير: فهو تقعيد قواعد، وتأصيل أصول، وتقنين 

مسائل، وبناء أسس، أي انتقال من الجزء إلى الكل ،ولذا نجده أساسيا لنشاء علم 

كد تسمياته وأسسه جديد ... التنظير وُجد لوضع أسس وقواعد وأصول وكليات، يؤ 

ولا شك أن التنظير بهذا المفهوم يمثل بالنسبة  ،  وقواعده وإثباتاته، كالتنظير المقاصدي

للأمة العربية خاصة، والسلامية عامة، حاجة حيوية لا غنى عنها، حيث أنه من هذا 

 المنظور يعتبر التنظير أداة حاسمة لحداث عملية التغيير في مجتمعاتنا، وتحريرها من

قيد التبعية والتقليد، وإعطائها دفعا قويا، يدفع بها إلى عالم الابتكار والبداع، ذلك هو 

كيد منعتها ،وضمان استمرارها، وتعزيز وجودها، أالسبيل الوحيد لتحقيق عزتها، وت

  .ويكفل ديمومتها مهما امتدت بها الحياة

ي  فية  استثمارها  فويعد  البحث  في  مقاصد  الشريعة  السلامية  ،  وكي يشكل

الصناعة  الفقهية،  وآفاق  إمكاناتها  التجديدية  ،  انشغالا  محوريا  في  الجهود  الصلاحية  

والنهضوية،  ومنذ  نشأتها  مع  المام  الجويني  ،  مرورا  بالشاطبي،  وانتهاءا  بابن  عاشور  

 .  والصلاحية  السلامية

وم  على  "المصلحة"  ،وأن  هذه  الشريعة  السلامية  إن  جوهر  الفكر  المقاصدي  يق

إنما  أشيدت  لتحصيل  مصالح  العباد  في  العاجل  والآجل،  وأن  "  الشارع  وضعها  على  

اعتبار  المصالح  باتفاق  ،  ومن  هنا  فإن  كل  مسألة  خرجت  عن  العدل  إلى  الجور  وعن  



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

412 

 

 

ة  إلى  المفسدة،  وعن  الحكمة  إلى  العبث:  فليست  الرحمة  إلى  ضدها ،  وعن  المصلح

من  الشريعة  وإن  أدخلت  فيها  بالتأويل  ،  وإنما  يتم  دركها  بإعمال  المجتهد  جهده  العلمي  

والعقلي  في  تعقل  الأدلة  الشرعية  من  أجل  فقهها  تفسيرا  وتعليلا  ثم  استدلال  ،ومن  

أساس  الفكر  المقاصدي  عند  الأصوليين،  وهو  بالضرورة  مبني    هنا  شكل  "  التعليل  "

 . من  أوامر  ونواهي  معقولة  المعنى-على  فكرة  الأحكام  الشرعية 

المقاصدية  نشأت  ابتداءا  كجزء  من  باب  القياس  عند  تقسيم  الأصوليين   والفكرة

ات  وتحسينيات،  ومن  ثم  كانت  للعلة  بحسب  قصد  الشارع،  وأنها  ضروريات  وحاجي

كونها  مبحثا  من  مباحث  أصول  الفقه،  ثم  توسع    -في  الاعتبار  –المقاصد  لا  تتجاوز  

القول  بها  إلى  حد  عدها  شرطا  للمجتهد  الواجب  إحاطته  بمقاصد  الشرع،  وصولا  إلى  

  .  اشور القول  "  بعلم  المقاصد"  مع  المام  الطاهر  بن  ع

والعديد  من  الباحثين  في  مقاصد  الشريعة  يعنون  بالتأريخ  لنشأة  الفكرة  

المقاصدية،  ومع  أن  الكثيرين  منهم  عزوا  إلى  الشاطبي  فضيلة  ابتكار  هذا  الفن  فإن  

ى  لبعض  الباحثين  حاول  نسبة  الفكرة  إلى  إبراهيم  النخعي  من  التابعين،  وآخر  ذهب  إ

القول  :"إن  الصحابة  هم  أول  الملتفتين  وأول  المراعين  لمقاصد  الشرع  ولحكمة  الله  

تعالى  :  "  وعلى  هذا  :  "فمقاصد  الشريعة  ومعرفتها  ومراعاتها  ليست  شيئا  اكتشفه  

  مول  فهاللاحقون  أو  ابتكره  المتأخرون،  بل  هو  من  صميم  الدين  من  أول  يوم  ومن  أ

"  .  

لى  يحيل  إ  –هي  قفزة  نوعية  في  الفقه  السلامي    –إن  البحث  في  المقاصد  

جوهر  الانقسامات  الحاصلة  في  الفقه  السلامي  الذي  هو  "  خلاصة  الفكر  السلامي  

ثارة  اطن  إوالمظهر  الأكثر  تمثيلا  لطريقة  الحياة  السلامية  ،  ولهذا  كان  أكثر  المو 

للمشكلات  أمام  الضمير  السلامي  الذي  يتحرك  في  حياته  اليومية  بناء  على  فكرة  "  

الحلال  والحرام"  والتي  هي  جوهر  الفقه  ومحوره،  وهو  يحاول  التكيف  مع  متطلبات  

  داخل  –الحضارة  الحديثة،  ومن  هنا  يبقى  الفقه  العنصر  الحاسم  الذي  يخوضه  

 كل  من  تياري  الغائية  والنصية،  -العالم  السلامي  يفي  صدامه  مع  الحداثة  الغربية

  . ما يسمى بالحرفية والذي يلصق تاريخيا بالتوجه الظاهري   أو



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

413 

 

 

مكانة مركزية في  وليس غريبا بعد هذا أن الشاطبي على وجه التحديد يشغل،

يه: " الاعتصام" و" الموافقات" ف " الموافقات " الانشغال الفكري والفقهي من خلال كتاب

جوهره التعليل والبحث في تحقيق الغايات بشكل يجمع بين الجزئي والكلي، و" الاعتصام" 

وهو من عدَّ "البدعة" دوما مذمومة وليس  جوهره محاربة البدع والتزام السنة المأثورة،

مار الاعتصام من قبل التوجه فيها حسن وس يء، ومن هنا كان من الطبيعي أن يتم استث

السلفي، والمقاصد من قبل التوجهات الصلاحية والفقهية والتقليدية في محاولاتها لتجنب 

تهميش الفقه أمام متغيرات الحياة، ومتطلباتها الحديثة،" فالتعليل هو الذي فتح عين 

ارع د الشبل هو الفقه أو هو لباب الفقه، وليس الغرض منه إلا أن نعرف مقاص الفقه،

  . الحكيم من النصوص

وعليه لفهم المعنى العام لهذا العنوان المراد دراسته يجب فهمه والبحث في 

إذ لا بد للباحث الأكاديمي عند تناوله لدراسة مسألة ما،  ... مقصوده حتى يعي المطلوب

ا، همن العودة إلى جذور تلك المسألة والتعرف على الظروف والملابسات التي واكبت نشأت

وكيف ظهرت إلى الوجود ؟ وما هي الجوانب الأولى التي ظهرت منها ولفتت الانتباه إليها 

بلت وسلم بها؟. أم احتج عليها وعارضها ؟. ثم ماذا كانت 
ُ
؟.كيف كانت ردود الفعل ؟ هل ق

نتيجة رد الفعل عليها ؟. هل عطل ذلك تطورها ؟. أم عجل به؟. ثم ما هي أبرز العوامل التي 

 . في تعزيز وجودها، والتمكين لها؟. ولماذا؟ ساهمت

إن معرفة الباحث لكل ذلك هو الذي يجعله قادرا على أن يتكفل بالنظر في 

المسألة، والبت فيها, لأن ذلك يوفر له المعطيات التي تساعده على بناء مقدمات سليمة 

 .تتيح له الوصول إلى بناء نتائج على جانب كبير من الصحة والدقة

عـرف للت  ينكرها باحث، خصصنا هذه الورقةبهذه القاعدة العلمية التي لا وعملا

الرهاصات الأولى التي دلت على بداية ظهور وتطور الفكر المقاصدي، مركزين في ذلك  علـى

على الجوانب والعوامل التي هي ذات علاقة واضحة بموضوع الورقة العلمية وأهـدافها 

ننا لا نلزم أنفسنا بتقص ي كل العوامل والمؤثرات وإنما علـى وجـه الخصوص، نعني بذلك أ

   .سنبقي منها ما كان له علاقة بموضوعنا وبهدفه

  : وتتجلى أهمية وأهداف بسط  التنظير الفقهي المقاصدي في



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

414 

 

 

جعل المجتهد يبذل وسعه في فهم العلل الغائية للأحكام الشرعية، ليتم بهذا  /1

 . وتنزيلها على الواقع بشكل صحيح تفسير النصوص، واستنباط الأحكام

يجل المجتهد لا يتوقف عند حرفية النصوص بل يسعى إلى معرفة مقاصد  /2

 .الشريعة، حتى يجعل منها كليات تشريعية يدور معها الحكم حيث دارت وجودا وعدما

التنظير والاجتهاد المقاصدي يجعل المجتهد يركز على المآلات التي تنتهي إليها  /3

من مصلحة أو مفسدة بحسب موازين الشرع، وذلك  -بعد تطبيق الأحكام عليها–ل الأفعا

في المواطن التي تظهر فيها المصلحة وتختفي المفسدة في مآلاتها، أو المواطن التي تظهر فيها 

 وبالتالي فإن معرفة المآل في هذه المواطن يجعل المفسدة، وتختفي المصلحة في مآلاتها،

هد يدرك الحكم الشرعي اللازم في ذلك بما يقدره شرعا من المآل للأفعال المجتهد يدرك المجت

وأحكامها، يقول الشاطبي في المسألة العاشرة من كتاب الاجتهاد :" النظر في مآلات الأفعال 

معتبر مقصود شرعا ...، وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن 

إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل، فقد يكون شرع،  المكلفين بالقدام أو الحجام

  ... لمصلحة فيه تستجلب أو لمفسدة تدرأ

التنظير )الاجتهاد المقاصدي( يجعل المجتهد يرجح بين الأدلة المتعارضة بحسب /4

ما ترشد إليه المقاصد الشرعية، كما يرجح بين المصالح المتعارضة، أو المفاسد المتعارضة 

 . ير فقه الموازنات المستمدة من مقاصد الشريعةبمعاي

يجعل المجتهد يرتب الأولويات في الأعمال والمصالح بحسب ما ترشد إليه  /5

 . نصوص الشريعة ومقاصدها

يجعل المجتهد يقوم باستنباط الأحكام من المقاصد العامة للشريعة، وذلك  /6

قياس محدد، وقد أشار العز بن للوقائع المستجدة التي لا تندرج تحت نص معين، ولا 

عبدالسلام إلى أهمية الاجتهاد المقاصدي في استنباط أحكام شرعية للحوادث التي لم يرد 

فيها نص، ولا إجماع، ولا هي محل قياس، فقال : " من تتبع مقاصد الشرع في جلب المصالح 

 وز إهمالها،ودرء المفاسد حصل له من مجموع ذلك اعتقاد أو عرفان بأن المصلحة لا يج

نص، ولا قياس خاص،  وأن هذه المفسدة لا يجوز قربانها، وإن لم يكن فيها إجماع ،ولا

  . فإن فهم نفس الشرع يوجب ذلك



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

415 

 

 

ومرونتها، وقدرتها على التحقق  وواقعيتها، يؤكد صلاحية الشريعة، ودوامها، /7

  . والتفاعل مع مختلف البيئات والظروف والأحوال

  : لمقاصد في استنباط أحكام المستجداتمسلك الاستعانة با

لابد من البحث  ولا قياس محدد، إن المستجدات التي لا تندرج تحت نص معين،

عن حكمها من خلال المقاصد وذلك بأن يتأمل المجتهد في مجموع المقاصد التي جاءت بها 

م كالشريعة، فيرتسم له موجهات كلية، ومبادئ عامة، يستطيع في ظلها استنباط الح

المناسب لتلك القضية المستجدة، فمثلا وضع الأنظمة الدارية للمؤسسات يعد أمرا 

ظمة وهذه الأن مشروعا، لما فيه من جلب الكثير من المصالح، ودفع العديد من المفاسد،

وقد تكون واجبة إذا كانت  قد تكون مباحة أو مندوبة إذا كانت تحقق مصالح تحسينية،

الناس كما هو شأن قواعد المرور، ففيها حفاظ على الأنفس  تحقق أمرا ضروريا لحياة

  .والأموال

وقد أشار العز بن عبد السلام إلى أهمية الاجتهاد المقاصدي في استنباط الأحكام 

ع فقال :"من تتب الشرعية للحوادث التي لم يرد فيها نص ولا إجماع ولا هي محل قياس،

د حصل له من مجموع ذلك اعتقاد أو عرفان مقاصد الشرع في جلب المصالح ودرء المفاس

وأن هذه المفسدة لا يجوز قربانها، وإن لم يكن فيها  بأن هذه المصلحة لا يجوز إهمالها،

   . إجماع، ولا نص ولا قياس خاص، فإن فهم نفس الشرع يوجب ذلك

والنظر في مستجدات الوقائع والأحداث واستنباط أحكامها من المقاصد الكلية قد 

ح وقياس المصال والواسع، والمصلحي، عليه مصطلحات كثيرة :القياس الكلي، أطلق

 المرسلة، والمقاصد العالية.

  : الخاتمة

وختاما يعد منحى التنظير المقاصدي مدخلا مهما لرساء معالم التجديد الفقهي 

وما نتج عنه من دراسات  السلامي ودل على ذلك التطورات الحاصلة في ميدان الفقه،

ثية هامة أفادت الخزانة والتراث السلامي أثراها علماء المقاصد مستندين في ذلك بح

دراسة ومعالجة المستجدات والنوازل الفقهية وفق مسالك الاستنباط وبناء الدليل ، 

 –محتكمين في ذلك أيضا إلى جملة من الضوابط أقرها الشرع واعتمدها علماء الأصول 



 أدوات الاستنباط ومسالك الاستدلال للتنظير الفقهي المقاصدي

 

 

416 

 

 

الخام التي تبنى عليها النظريات والتعليلات والأحكام لمواجهة هي المادة  –إذ فكرة المقاصد 

التحديات المعاصرة للإسلام ، والمأمول من ذلك كله مراجعة الفقه الموروث وفق رؤية 

   مقاصدية تجعل الشريعة حية معطاءة ، تقض ي حوائج الناس ، بما أراد الله تعالى

  :المصادر والمراجع

 القران الكريم

ي الحسين بن محمد، قاموس القرآن وإصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الدامغان.1

 05،1985الكريم ، حققه عبد العزيز سيد الأمل، دار العلم للملايين بيروت، ط 

ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة،  الرحمن حسن حنبكة الميداني، عبد.2

   .م1993-ه1414،دار القلم، دمشق،4ط

لة المج يد محمد السوسوة، مسالك الاجتهاد المقاصدي في فقه الصحابة،المج عبد.3

  .م2018-ه4،1440العدد: ،14الأردنية في الدراسات السلامية، مج

 .لرازي عبد القادر ، مختار الصحاح، طبعة دار المعارف، مصر.4

دار  ة،عمحمد براء ياسين ، معالم المتشرعين مسالك الاستدلال عند أهل السنة والجما.5

   .ه1439السلف، 

التنظير المقاصدي عند المام محمد الطاهر ابن عاشور في كتابه  محمد حسين،.6

 .م2005-ه1426 مقاصد الشريعة، رسالة لنيل شهادة الدكتوراه

  . 4750مسلم، صحيح، كتاب البر و الصلة و الآداب، رقم الحديث .7

روعيتها  وغايتها،  إسلامية  المعرفة،  السنة  ،  الوظيفة  المقاصدية:  مش معتز  الخطيب .8

 .م2007-ه1428/  48الثانية  عشرة،  ع

 معجم مقاييس اللغة، ابن فارس.9

 .الوظيفة  المقاصدية:  مشروعيتها  وغايتها.10

 



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

417 

 

 

 في الفقه المالكي وتجليات التقصيد " ما جرى به العمل" نظرية 

The theory of "what has been practiced" in Maliki jurisprudence and the 

manifestations of tasseed 

 2،د. ماني سعادة حسين ، 1 د. محمد عبد الرحمن حسوني
 hassounierr@gmail.com، (قسنطينة)جامعة الامير عبد القادر للعلوم السلامية 1

                                                                           saadahousuine@yahoo.com، لعلوم السلاميةقسنطينةجامعة الامير عبد القادر ل 2

 ملخص: 

 بامتياز بما احتواه من أصول اجتهادية وقواعد 
ا
 مقاصديا

ا
يعد الفقه المالكي فقها

ة كلية ونظريات عامة قوامها النظر المصلحي، والبعد المآلي، وأساسها التشوف فقهي

للنصوص الشرعية بما يخدم مصالح العباد، ويدرء المفاسد والمضار عنهم،  المقاصدي

ولعل مفهوم النظريات الفقهية من أهم المفردات التي يتجلى فيها استيعاب الأحكام 

ص أو ابتسار، ويتضح فيها إعمال الموازنات، وإدراك مقاصدها بصورة لا يشوبها نق

ورعي الأولويات واعتبار المآلات، ومن ثم تأتي هذه المداخلة بعنوان )نظرية ما جرى به 

العمل في الفقه المالكي وتجليات التقصيد( بوصفها إحدى النظريات الفقهية التي انفرد 

لدى  نظير الفقهي المقاصدي(بها الفقه المالكي، نسعى من خلالها إلى إبراز ملامح )الت

فقهاء المالكية، والوقوف عند مميزات هذه النظرية، والتعرف على المناهج والمسالك 

 التي سلكها فقهاء المالكية في ضبط وصياغة مثل هذه النظريات.

وتحقيقا لهذا المسعى نتصور أن تنتظم خطتنا وفق نقاط مهمة، وضرورية، 

فهوما ومنهجا ومجالا، ثم بيان موقف فقهاء المالكية تكون بداية ببيان هذه النظرية م

من مفهوم العمل، ثم بيان منهجهم وضوابطهم في الأخذ بمسمى العمل، ثم بيان بعض 

التطبيقات العملية لهذه النظرية، وانتهاء بإبراز الملامح المقاصدية في وضع هذه 

 النظرية.

 الفقه المالكي،نظرية، ما جرى به العمل، المقاصد، كلمات مفتاحية: 

Abstract:  

mailto:hassounierr@gmail.com
mailto:saadahousuine@yahoo.com


 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

418 

 

 

The Maliki jurisprudence is its purpose with distinction, with the 

assets of jurisprudence, entire jurisprudential rules, and general theories 

based on the premium view, the millions, and the basis for the purposes of 

the legal texts to serve the interests of the servants, and the spoilers and 

harms of them, and perhaps the concept of jurisprudence theories is one of 

the most important vocabulary in which the absorption of judgments is 

evident And the awareness of its purposes in an incomparable manner or a 

decrease, in which the budgets are clear, the grazing of priorities and the 

consideration of the fate, and then this intervention comes entitled (the 

theory of what was done in the work of Maliki jurisprudence and the 

manifestations of the investigation) as one of the jurisprudential theories 

that Maliki jurisprudence is unique, through which we seek Standing the 

features of (the theoretical theoretical theoretical) among the Maliki jurists, 

standing at the advantages of this theory, and identifying the curricula and 

paths that the Malikis jurists have taken in controlling and formulating such 

theories. 

In order to achieve this endeavor, we imagine that our plan is 

organized according to important and necessary points, the beginning of 

this theory is a concept, a curriculum and a field, then the position of the 

Maliki jurists on the concept of work, then an indication of their approach 

and their controls in taking the name of the work, then explaining some 

practical applications for this theory, and ending with highlighting Magic 

features in the position of this theory. 

Keywords: Theory, On which the work was done , Maqasid, Maliki 

jurisprudence  



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

419 

 

 

__________________________________________ 

 :انالمؤلف

 saadahousuine @yahoo.com :يلاليم ،1د. محمد عبد الرحمن حسوني  

 ،  hassounierr @gmail.com: اليميل ،2د. ماني سعادة حسين 

 

 مقدمة

يتميز الفقه المالكي _ من خلال النظر في أصوله وقواعده وفروعه_ بالواقعية وبعد النظر، 

، عتمدها إمام المذهب في الاجتهاد والاستنباطولعل مرد ذلك إلى طبيعة تلك الفصول التي ا

كقاعدة الاستصلاح، وسد الذرائع، ومراعاة العرف واعتماد عمل أهل المدينة كأصل ثابت 

غت تلك . فانصب-كما هو معلوم-من أصول المذهب التي ترتقي إلى مرتبة السنة المتواترة 

و انقباض على ظواهر القواعد والأصول بالمرونة ورحابة الأفق، من غير انكفاف أ

النصوص، ولا تسيب أو انسلاخ من روحها وأسرارها وغاياتها، بل بالتقيد بما يحقق 

 مقاصد التشريع من درء المفاسد وجلب المصالح.

إن هذه الأصول والقواعد الاجتهادية التي ورثها علماء المذهب عن إمامهم جعلتهم يتأثرون 

ة، فكان أن اعتمد مالكية الغرب السلامي قاعدة به، لا سيما في الأخذ بعمل أهل المدين

 من ملامح الاجتهاد، وهو نظرية 
ا
من قواعد الاستنباط، وأصلا من أصول الفقه، وملمحا

الأخذ بما جرى به العمل، التي مقتضاها العدول عن القول الراجح أو المشهور في المذهب، 

راة لعرف قائم، أو لعادة التفاتا إلى مصلحة مستجلبة، أو مفسدة مستدفعة، أو مجا

 محكمة، 

 من النظر في فقه الواقع، 
ا
ولا شك أن هذا النظر الاجتهادي، لا يضطلع به إلا من أوتي حظا

 إلى مصالح الخلق.
ا
 بمقاصد الشرع، وتشوفا

ا
 وبصيرة في الدين، وتبصرا

اصدي( قومن ثم جاءت هذه الورقة البحثية في إطار هذا الملتقى العلمي)التنظير الفقهي الم

 وأقساما وشروطا 
ا
ترمي إلى المساهمة في محاوره، من خلال البحث في هذه النظرية مفهوما

وضوابط، وتفترض طرح بعض الأسئلة والشكالات المهمة عن حجية هذه النظرية؟ 

mailto:authorC@mail.com


 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

420 

 

 

وموقف المالكية من الأخذ بها؟، ثم عن علاقة هذه النظرية بمقاصد الشريعة؟ وعن تلك 

 تي روعيت عند تنظيرها واعتبارها؟.القواعد المقاصدية ال

 وللإجابة عن هذه التساؤلات والشكالات، حاولنا أن ننظم خطتنا وفق النقاط التالية:

 أولا: مفهوم نظرية )ما جرى به العمل( عند المالكية

 ثانيا: أقسام )العمل الجاري( عند المالكية

 ثالثا: حجية )الأخذ بما جرى به العمل( عند المالكية 

 عا: شروط المالكية في إثبات القول بالعملراب

 خامسا: مسائل تطبيقية لنظرية )الأخذ بما جرى به العمل(

 سادسا: ملمح التقصيد في نظرية )ما جرى به العمل(

ــ ـــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــ  ــــــــــــــــــــــــ

 ة )ما جرى به العمل ( عند المالكيةالمطلب الأول: مفهوم نظري

 الفرع الأول: تعريف مصطلح )ما جرى به العمل(

يعبر الفقهاء عن نظرية الأخذ بما جرى به العمل بعدة تعابير، منها: عمل الأمصار، عمل 

، ويسمى أحيانا بالعمليات، وقد يضاف إلى الحاضرة (1)الأقاليم، وعمل الفقهاء المتأخرين

 ل العمل الفاس ي، وهكذا.تسمى بها مث التي

 وننوه هنا إلى أن هذه النظرية لم تعرف عند مالكية المشرق، بل هي خاصة بالمالكية المغاربة

)إفريقيا والمغرب والأندلس( فمالكية هذه الأمصار هم الذين عرفوا بالعمل، وجعلوه أصلا 

 .(2)بمن أصول الفقه، وقاعدة يرجع إليها عند الاجتهاد، ولكن في إطار المذه

وقبل الخوض في الكلام عن تجليات القصدية في هذه النظرية، نعرض أولا لبيان مفهوم 

 هذا المصطلح، وبيان أقسامه وشروطه، وبعض تطبيقاته وما إلى ذلك.

                                           

ما جرى به العمل بسوس والصحراء واثره في تطور الفقه المالكي ( ينظر، احيا الطالبي، "1)

 .77، ص1441/2019، سنة4بالمغرب"، مجلة المذهب المالكي، ع

يوليو 1، 152، ع ( ينظر، عبد الله كنون، قاعدة العمل حجة في مذهب مالك، مجلة العربي2)

 22ص، 1971



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

421 

 

 

فقد ذكر "الجيدي" أن الذي استقر عليه اصطلاح مالكية الغرب السلامي أن المراد بما 

الراجح أو المشهور في بعض المسائل إلى القول  جرى به العمل: "هو العدول عن القول 

 لمصلحة الأمة وما تقتضيه حالتها الاجتماعية"
ا
 الضعيف فيها، رعيا

أو هو "اختيار قول ضعيف والحكم والفتاء به، وتمالؤ الحكام والمفتين بعد اختياره على 

 (1)العمل به لسبب اقتض ى ذلك"

ة من النوازل مقلدين لقول ضعيف، مخالفين المدغري: "هو أن يحكم القضاة في نازل ندوع

 (2)للمشهور أو الراجح لأمر اقتضاه، مع استقرار القضاء عليه وعمل القضاة  به"

وعرفه عبد الله بن بيه بقوله: "الأخذ بقول ضعيف في القضاء والفتوى من عالم يوثق به 

 (3)في زمن من الأزمان ومكان من الأمكنة لتحقيق مصلحة أو درء مفسدة"

 من خلال هذه التعاريف يتبين ما يلي:

أن ما جرى به العمل في أصله عدول عن قول راجح أو مشهور في المذهب إلى قول  1-

 ضعيف لمصلحة

. أن هذا العدول إنما هو لموجب أو سبب "كدرء مفسدة، أو خوف فتنة، أو جريان عرف 2

اقتضت هذا الجراء،  ( 4)في الأحكام التي مستندها العرف لا غيره، أو تحقيق مصلحة"

 كان ذلك 
ا
فاستمرارية العمل بالحكم ترتبط بهذا الموجب ارتباط العلة بالمعلول، وأيا

 عن أصول مذهبه المعروفة، فإن كان 
ا
الموجب، فهو مبني على مذهب مالك، ولا يعد خروجا

                                           

، 1982مهما لدى علماء المغرب، ( عمر الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهو 1)

 342مطبعة فضالة، المحمدية، ص

( عبد الكبير المدغري، ما جرى به العمل، نموذج من تراثنا القضائي، وزارة الأوقاف 2)

 26والشؤون السلامية، المغرب، ص

، ، دار المنهاج، لبنان1428/2007، 1صناعة الفتوى وفقه الاقليات، ط( عبد الله بن بية، 3)

 114ص

، 1982( عمر الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب، 4)

 342مطبعة فضالة، المحمدية، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

422 

 

 

 فيه إلى العرف، فهو على أصل مالك في اعتبار الأعراف وتحكيمها، وإن كان م
ا
 نمركونا

ا
ظورا

 فيه إلى جلب 
ا
فيه إلى درء مفسدة، فهو على أصله في الاعتداد بسد الذرائع، وإن كان ملتفتا

؛ 
ا
 وعدما

ا
مصلحة، فهو على أصله في الاستصلاح، بيد أن العمل يرتبط بموجبه وجودا

ولأجل ذلك يختلف باختلاف البلدان، بل ويتبدل في البلد الواحد بتجدد الأزمان، فإذا 

 . (1)جب عاد الحكم إلى الراجح والمشهور ارتفع المو 

. أن الذي يقوم بإجراء العدول هو القاض ي أو المفتي المجتهد الموثوق بعلمه؛ إذ أن هذا 3

 من البصر بمقاصد الشرع، 
ا
الجراء ""صنيع اجتهادي لا يضطلع به إلا من أوتي حظا

ل المصالح ع إلى تحصيوالغوص على فقه الواقع، وتحقيق مناطات التطبيق؛ لأن فتح الذرائ

يقتض ي الموازنة بين المصلحة والمفسدة المتزاحمتين، وركوب معايير التغليب والترجيح، 

، يقول الحجوي: "فالعمل لا يعتمد إلا إذا جرى بقول راجح، أو (2)وهذا هو عين الاجتهاد"

مييز تمن قاض مجتهد الفتوى بين وجه ترجيح ما عمل به؛ لأن المجتهد هو الذي يقدر على 

ما هو مصلحة وما هو مفسدة، أو ذريعة إليها ويميز ما هو في رتبة الضرورات أو الحاجيات، 

وما هو في رتبة التحسينات... وعلى كل حال لا يقدر على نقد مثل هذا إلا من بلغ رتبة 

الاجتهاد المذهبي، أما من لم يبلغها، ليس له رخصة في أن يترك المشهور إلى الشاذ في الفتوى 

   (3) والحكم أصلا، فالباب دونه مسدود."

.أن إجراء العمل لا يكتفى بصدور الحكم فيه من القاض ي أو المفتي، بل لابد من توفر 4

شرط آخر وهو استمرار و"استقرار القضاء عليه وعمل القضاة  به"، وكذا "تمالؤ الحكام 

 والمفتين بعد اختياره على العمل به".

 )ما جرى به العمل( وعمل أهل المدينة الفرع الثاني: الفرق بين

                                           

، دار ابن حزم، بيروت، ص 1435/2014، 1( ينظر الريسوني، بحوث في الفقه المالكي، ط1)

 343، والجيدي، نفسه، ص212

 211( قطب الريسوني، نفسه، ص2)

م، دار الكتب العلمية، 1995 -هـ1416/ 1مي في تاريخ الفقه السلامي، ط(الفكر السا3)

 .466، 2/465بيروت، لبنان، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

423 

 

 

 بين مصطلح ما جرى عليه العمل ومصطلح عمل أهل المدينة، 
ا
لا شك أن هناك فرقا

ى  "وذلك لاختلافهما في المفهوم والمشرب؛ إذ مبنى الأول على القول الضعيف الذي تقو 

اقتض ى  وجببجابر معتبر في دائرة أصول المذهب، فترقى إلى رتبة الراجح أو المشهور، لم

ذلك. أما الثاني، فمبني على المشاهدة المتصلة، والملاحظة المستمرة، لمسائل وقعت في 

عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وامتدت إلى زمن المام مالك في مكان مخصوص 

 .(1)هو المدينة المنورة، دار الهجرة، ومهد السنة، ومأوى الصحابة رضوان الله عليهم"

الدكتور "عمر الجيدي" وكذا "عبد الكبير المدغري" إلى أن العمل الذي استقر  بينما يميل

 لعمل أهل المدينة في الأصل والمظهر، 
ا
عليه فقهاء الغرب السلامي لا يعدو أن يكون امتدادا

وهذا الرأي محل   (2)فهو "يتفق مع عمل أهل المدينة في المبدأ، ويختلف عنه في الاعتبارات"

ب التقارب والتضايف بين عمل أهل المدينة والعمل عند المتأخرين في نظر؛ لأنه يوج

 منه بحظ يقل أو يكثر، 
ا
 لأصله، ومستمدا

ا
المفهوم والمنزع؛ إذ لا بد أن يكون الفرع مشابها

وهذا ما لا يسلم؛ لاختلافهما في المفهوم والطبيعة، والسياق الاجتهادي الذي دار في فلكه 

 .(3)العملان

 : الفرق بين )ما جرى عليه العمل( والعرفالفرع الثالث

يرى )الجيدي( أنه لا فرق بين المفهومين، وأن الأول امتداد للثاني، والثاني أصل للأول، 

، وأن ما يذكر من فروق بينهما (4)"فتعارف الناس شيئا وتعودهم عليه معناه عملهم به"

 تمنعهما من الالتقاء، وهذا رأي غالبية الفقها
ا
 ء.ليست حاجزا

                                           

 212( قطب الريسوني، بحوث في الفقه المالكي، ص1)

 44، المدغري، ماجرى به العمل، ص342( الجيدي، العرف والعمل، ص2)

 213( ينظر، قطب الريسوني، المرجع السابق، ص3)

 393جيدي، العرف والعمل، ص( ينظر، ال4)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

424 

 

 

في المقابل يفرق آخرون بين المصطلحين بعدة فروق، أهمها وأجلاها أن العرف والعادة ما 

تواطأ عليه عمل العامة، من غير استناد إلى مدرك، وأما العمل، فهو حكم القضاة 

 .(1)والعلماء المقتدى بهم بالقول وتواطؤهم عليه

 والاعتراض؛ فقد "يبنى العملوالذي يظهر أن هذا الفرق على وجاهته لا يسلم من النقض 

 لقيام العمل وتقديمه على المشهور أو الراجح، 
ا
على عرف دارج؛ بل يكون العرف مرجحا

ولا يختص الترجيح به بالمجتهد، لأن العرف مدرك ظاهر، يستوي في إدراكه وملاحظته 

 .(2)الخاص والعام"

 المطلب الثاني: اقسام )العمل الجاري( عند المالكية

 : (3)لعمل باعتبار الوضع الذي يجري فيه إلى قسمينوينقسم ا

، وهو الذي لا يختص ببلدة واحدة في الغالب، ولا يرتبط بالعرف عمل مطلق: الأول  -

الخاص، بل مرجعه إلى العرف العام، أو تبدل المصالح والعلل، أو فساد الزمان، أو تطور 

، أقطار شتى، كالعمل الأندلس ي الأوضاع العامة، فهو غير مقيد بمكان معين، بل يجري في

 والعمل الفريقي، والعمل المغربي. 

، وهو المحصور ببلد بعينه، فلا يتعداه إلى بلدان أخرى، كالعمل الثاني: عمل مقيّد -

 .يالقرطبي، والعمل الفاس ي، والعمل السوس ي، والعمل التطوان

 المطلب الثالث: حجية )الأخذ بما جرى به العمل( عند المالكية 

                                           

 1/5( ينظر، المهدي الوزاني، تحفة الاكياس بشرح عمليات فاس، 1)

، والعسري، نظرية الاخذ بما جرى به 213( ينظر، قطب الريسوني، المرجع السابق، ص2)

، وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، 1417/1996العمل في المغرب في اطار المذهب المالكي، ط

 257صالمغرب،  

، 13( ينظر، تقديم هاشم العلوي لكتاب تحفة اكياس الناس بشرح عمليات فاس، ص 3)

 ، 213وقطب الريسوني، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

425 

 

 

 على حجية العمل وصحة الركون إليه في الفتوى والقضاء، (1)يكاد يطبق فقهاء المالكية

وأنه أصل معتبر، لا يستغنى عنه في صناعة الفتوى والقضاء، وأن تركه مع قيام المصلحة 

الداعية إليه، تضييق على الناس، وفتح لأبواب الخصام، وجمود مناف لمقاصد الشرع، 

مذهب السواد الأعظم من فقهاء المالكية، کابن عبدالبر والمازري وقواعد المذهب، وهذا 

وابن فرحون وابن سراج والعبدوس ي، والحطاب، والأجهوري، وميارة، والتسولي، وأبي 

 . (2)العباس الهلالي، وابن لب، والبرزلي، والشاطبي وغيرهم

ة نقص، ومجلببل ذهب بعض فقهاء المالكية إلى أن الخروج عن العمل الجاري مدعاة للت

للريبة والتهمة القادحة وإساءة الظن بالقاض ي أو المفتي، "قال المازري: قال بعض الناس: 

إن كان القاض ي على مذهب مشهور عليه عمل أهل بلده، نهي عن الخروج عن ذلك 

 
ا
 أداه اجتهاده إلى الخروج عنه، لتهمة أن يكون خروجه حيفا

ا
المذهب، وإن كان مجتهدا

قول عمل بمقتض ى السياسة." ثم عقب عليه الشيخ ميارة بقوله: والمقصود وهوى، وهذا ال

من هذا النقل التنصيص على أن القاض ي يلزمه اتباع عمل بلده، وإن خروجه عنه موجب 

إساءة الظن به، ولكن بعد أن يثبت ويصح أن العمل جرى على ذلك غير ما مرة من العلماء 

 .(3)المقتدى بهم"

                                           

( خالف في ذلك البعض منهم كالمامين الطرطوش ي والمقري، ورأوا أن الاخذ بالعمل بدعة 1)

ان سمنكرة، وضلال في الدين، وتحريف للنصوص. ينظر: المقري، نفح الطيب، المحقق: إح

 .  1/556لبنان -بيروت  -عباس، دار صادر

وما بعدها ، وابن فرحون، تبصرة  62( ينظر: المواق، سنن المهتدين في مقامات الدين، ص2)

م مكتبة الكليات الأزهرية، 1986 -هـ 1406، 1الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، ط

، 1زقاق، تحقيق رشيد البكاري، ط، وميارة، فتح العليم الخلاق في شرح لامية ال 69/  1

وما  1/556، المقري، نفح الطيب446، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ص 1429/2008

، دار يوسف بن 1428/2007، 1بعدها. والهلالي، نور البصر في شرح خطبة المختصر، ط

لثعالبي، الفكر ، والحجوي ا134تاشفين ومكتبة الامام مالك، موريتانيا، الامارات العربية، ص

   .466/ 2السامي، 

 446، 445( ميارة، فتح العليم الخلاق في شرح لامية الزقاق، ص3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

426 

 

 

  –ا جرى عمل الناس على ش يء وكان لهم مستند صحيح وقال المسناوي: "إذ
ا
 -ولو ضعيفا

 .(1)فلا ينبغي أن يشوش عليهم بذكر غيره وإن كان مشهورا"

وقد ذكر ابن فرحون في التبصرة: أن" نصوص المتأخرين من أهل المذهب متواطئة على أن 

نئذ يكون ذلك حيهذا)أي العمل الجاري( مما يرجح به، إلا أن يختلف العرف في بلدين فلا 

... ومثل هذا لا تجدهم يقولون فيه الذي جرى به العمل واستقرت عليه الأحكام 
ا
مرجحا

كذا، بل يقولون الذي جرى به العمل في هذه المسألة في بلد كذا، وفي عرفهم كذا وكذا، 

وأما غير ذلك من المسائل التي يذكرون ما جرى به العمل فيها للعرف الذي اقتضته 

في حق العامة وتغير العوائد، وذلك أمر عام؛ فإنه مما يرجح به ذلك القول المصلحة 

 .(2)المعمول به، ولا ينبغي أن يختلف في هذا، وظاهر النصوص تشهد بذلك"

وهذا يجرنا إلى الكلام على الأدلة والمستندات التي اتكأ عليها فقهاء المالكية في القول بحجية 

 تي:هذه النظرية، وذلك على النحو الآ

 أدلة حجية )الأخذ بما جرى به العمل(-

أن  الخروج عن الر اجح والمشهور إلى الضعيف والشاذ فيه رخصة ورفع للحرج؛ إذ قد  -1-

، والنصوص 
ا
يؤدي تطبيق القول الراجح والمشهور إلى الضيق والحرج وهما مرفوعان شرعا

 في رفع الحرج والعنت متكاثرة.

نظرية هو العرف وتغيره، فيتغير العمل بتغيره، ويختلف أهم ما تستند عليه هذه ال -2 

اس أقضية بقدر ما أحدثوا من الفساد"  باختلافه؛ لقول عمر بن عبد العزيز: " تحدث للن 

 بذلك باب التطور في الأحكام وصبغها بصبغة المجتمع
ا
 .(3)فاتحا

 :(4) قال الغلاوي ناظما هذه الحقيقة

                                           

 .366، نقلا عن الجيدي، العرف والعمل، ص2/228( تحفة الاكياس 1)

 69/  1(ابن فرحون، تبصرة الحكام، 2)

 61، المدغري، ما جرى به العمل، ص343( ينظر، الجيدي، العرف والعمل، ص3)

، المكتبة المكية، مكة 1425/2004، 2( ينظر، البوطليحية، تحقيق: يحيى بن البراء، ط4)

 128المكرمة، مؤسسة الريان، بيروت، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

427 

 

 

 عدما دور البدور مع  وكل ما انبنى على العرف يدور 
ا
 ه وجودا

 فيما جرى عرف به بل منه تب  فاحذر جمودك على ما في الكتب

 إلى الـعــــوائـد لها مجامع  فكل ما في الشرع فهو تابع

 تعين الحكم بــه إذا بدت  فمـا اقتضتـه عادة تجـددت

الح تبار المصأن هذه النظرية ترجع إلى أصول معتمدة في المذهب كسد الذرائع، أو اع -3-

فلا بد للعمل من أصل يعتمد عليه وموجب  -كما سبقت الشارة -المرسلة، أو للعرف،

 يوجب القول به والجري عليه، حتى إذا زال الموجب عاد الحكم للمشهور.

 (1)المطلب الرابع: شروط المالكية في إثبات القول بالعمل

 لكل راتع، أو يشدد المالكية في مسالة إثبات )ما جرى به العمل( إذ
ا
 لم يتركوها كلأ مباحا

 لكل طامع، بل حوموا حولها الحمى بتلك الشروط التي نصوا على استيفائها 
ا
 مشرعا

ا
بابا

 لثبوت العمل، وهي كالآتي:

، ذلك أن قول القائل في مسألة معينة: بهذا جرى العمل، ثبوت جريان العمل بالقول  - 1

وة بد من إثباتها بنقل صحيح، حتى يصبح في ققضية نقلية يبنى عليها حكم شرعي، فلا 

 المشهور والراجح.

 وكذامعرفة محل جريان العمل، عاما كان أو خاصا بناحية من النواحي)المكانية(،  - 2

، فإنه إذا جهل المحل أو الزمان الذي جرى فيه العمل، لم معرفة زمان جريان العمل – 3

ليه؛ إذ للأمكنة خصوصيات كما للأزمنة تتأت تعديته إلى المحل الذي يراد تعديته إ

خصوصيات، فإذا ثبت أن أهل بلدة من البلاد جرى عملهم في زمان ما في قضية ما، فلا 

يجوز لنا الاقتداء بهم، بأن نأخذ بمثل ما أخذوا به في بلد أو زمان مغاير، إذ قد يكون لهم 

 مصلحة في ذلك، ولا تتوفر في غيرها.

 فإن العمل من العمل من الأئمة المقتدى بهم في الترجيح، أن يكون من أجرى ذلك – 4

المقلد بما جرى به العمل تقليد لمن أجراه، وإذا لم يعرف من أجراه لم تثبت أهليته؛ إذ ربما 

                                           

 ،132، الهلالي، نور البصر، ص343( ينظر في هذا، الجيدي، العرف والعمل، ص1)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

428 

 

 

عمل بعض القضاة بالمرجوح لجهله أو جوره، لا لموجب شرعي فيتبعه من بعده بنحو ذلك، 

 في الجور والجهل.فيقال جرى به العمل، ولا يجوز التقليد 

من عرف، أو قياس أو ضرورة أو حاجة،  معرفة سبب أو موجب العدول عن المشهور، - 5

؛ فإنه إذا جهل موجب جري العمل امتنعت تعديته؛ 
ا
 وفتحا

ا
أو مصلحة، أو ذريعة سدا

 في البلد الذي يريد تعديته إليه.
ا
 لجواز أن يكون الموجب معدوما

 ، فقال:(1)الغلاوي نظم هذه الشروط العلامة  وقد 

 به أمور خمسة غير همل  شروط تقديم الذي جرى العمل

 بذلك القول بنص يحتمل  أولها ثبوت إجراء العمل

 معرفة الزمان والمكان  والثاني والثالث يلزمـان

 أو تخصيصا
ا
 ببلد أو زمن تنصيصا  وهل جرى تعميما

 وقد يعم وكذا في الأزمنة  وقد يخص عمل بأمكنة

 أهلا للاقتداء قولا وعمل  ها كون الذي أجرى العملرابع

 تقليده يمنع في النقلية  فحيث لم تثبت له الأهلية

 فإنها معينة في الباب  خامسها معرفة الأسباب

إضافة إلى هذه الشروط المذكورة لجراء للعمل، لابد من الشارة الى شرط آخر متمم 

لا يجري إلا في مقابل قول، فإذا وجد قول واحد.. للاعتداد بهذه النظرية، وهو "أن العمل 

فلا يقال: جرى به العمل"، قال السجلماس ي: ..لا يقال في القول: معمول به.. إلا في مقابلة 

 .(2)قول أهمل ولم يؤخذ به... فلا يقال في القول الواحد: جرى العمل به"

                                           

 .124، 123( نظم بوطليحية، ص1)

( نقلا عن بن بية، صناعة الفتوى 2/102( السجلماس ي، شرح العمل المطلق، مخطوط )2)

 120وفقه الاقليات، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

429 

 

 

يس إنشاء لرأي جديد فالعمل لابد له من قول يعتمد عليه، فهو ترجيح من الخلاف، ول

؛ ولهذا طعنوا في بعض المسائل التي جرى بها العمل بأنها 
ا
مستقل؛ لأن صاحبه ليس مجتهدا

 . (1)لا تستند إلى قول في المذهب، وقد ردوها بذلك

 المطلب الخامس: مسائل تطبيقية لنظرية )الأخذ بما جرى به العمل(

 دة لهذه النظرية، تجلية لها، وكنجتزئ هنا بعض التطبيقات الفقهية المالكية الشاه
ا
شفا

 للمنحى المقاصدي فيها، على النحو الآتي:

 أولا: مسألة الخلطة في اليمين:

صبغ: قال أالخلطة عند المالكية، هي أن يعلم بين المتداعيين مخالطة أو معاملة أو تهمة، 

ليه عابن القاسم، وسئل عن المخالطة التي يستوجب بها المدعي على المدعى "سمعت 

عوى د اليمين ما هي؟ قال: يسالفه فيبيعه ويشتري منه". وقال اللخمي: "من ادعى قبل رجل

فأنكره، فلا يحلفه بمجرد الدعوى إلا بما ينضاف إليها من خلطة أو شبهة أو دليل، وذلك 

 . (2)يختلف باختلاف المدعى فيه"

ينه ، حتى تثبت الخلطة بوالمشهور في مذهب مالك أن المدعى عليه إذا أنكر لا يمين عليه

 في اليوم 
ا
وبين المدعي، ووجه ذلك أن لا يبتذل أهل السفه أهل المروءة بتحليفهم مرارا

. غير أن الذي (3)الواحد، قال ابن أبي زيد في رسالته: "ولا يمين حتى يثبت الخلطة أو الظنة"

حديث الخلطة؛ ل عليه العمل في الأندلس وإفريقيا هو قول ابن نافع الذي لا يرى اشتراط

                                           

 120(بن بية، المرجع نفسه، ص1)

م، دار الكتب 1994-هـ1416، 1( ينظر، المواق، التاج والكليل لمختصر خليل، ط2)

هـ  1408، 2. ابن رشد، البيان والتحصيل، حققه: د محمد حجي وآخرون، ط8/124العلمية،

ِيادات، 9/288السلامي، بيروت، لبنان، م، دار الغرب  1988 -
وادر والز  . ابن ابي زيد، النَّ

 144/ 8م دار الغرب السلامي، بيروت،  1999، 1تحقيق، محمد الأمين بوخبزة، ط

 131( متن الرسالة، ط دار الفكر، ص3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

430 

 

 

 :
ا
. يقول الدسوقي: "والذي مش ى عليه (1)«ولكن اليمين على المدعى عليه»ابن عباس مرفوعا

المصنف قول مالك وعامة أصحابه، وهو المشهور من المذهب، لكن المعتمد قول ابن نافع؛ 

  (2)لجريان العمل به، ومعلوم أن ما جرى به العمل مقدم على المشهور في المذهب إن خالفه"

دلة، يجري على عموم الأ  -وترك المشهور فيها -ولا شك أن الركون إلى العمل في هذه المسألة 

 : (3)ومقتض ى القواعد الشرعية، وبيان ذلك من وجوه

الأول: أن عمومات القرآن والسنة تأمر بإقامة العدل، ونصرة المظلوم، وصيانة الحقوق،  -

 تاج إلى دليل مخصص ناهض. واشتراط الخلطة يجافي هذه العمومات، فيح

الثاني: أن اشتراط الخلطة ذريعة إلى إهدار الحقوق، وتضييع المصالح؛ ذلك أن المدعي  -

نة على إثباته، ولا تقوم بينه وبين المدعى عليه  قد يكون صاحب حق، لكن تعوزه البي 

 همخالطة أو ملابسة، فإذا اقتض ى هذا الشرط المجحف عدم حضور المدعى إليه وتوجي

 اليمين له، فإن ذلك مفض إلى تضييع حق المدعي، وفتح ذرائع المحاباة والميل في القضاء. 

 بين المفسدتين، مفسدة تضييع الحقوق، ومفسدة ابتذال  -
ا
الثالث: أننا إذا تصورنا تزاحما

، فإن القاعدة تقض ي عند الترجيح بارتكاب أخف الضررين، 
ا
أهل المروءة بتحليفهم مرارا

خف هنا هو إهدار تحسينيات تتعلق بكرامة ذوي الهيئات وأهل المروءات، والضرر الأ 

فكيف يغلب على الضرر الأشد  وهو إهدار ضروريات كحفظ الحقوق المادية أو المعنوية 

 ؟ !

الرابع: أن الاحتياط لكرامة ذوي الهيئات، وسد الذريعة إلى ابتذالهم، لا يتأتى بتضييع  -

زال بمثله، وإقالة عثرات ذوي الهيئات لا يستلزم الضرار حقوق الناس؛ إذ الضرر لا ي

 بالغير، وغمط الحقوق، وإهدار المصالح.

                                           

 ( أخرجه البخاري في كتاب الشهادات، باب اليمين على المدعى عليه في الأموال والحدود،1)

، واللفظ 1711، ومسلم في كتاب الأقضية، باب اليمين على المدعى عليه، برقم:  2524رقم: 

 لمسلم.  

 .145/ 4(الدسوقي، الحاشية على الشرح الكبير، ط دار الفكر، 2)

 227، 226( ينظر، قطب الريسوني،  بحوث في الفقه المالكي ص3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

431 

 

 

ويمكن الاحتياط لمنع أهل السفه من ابتذال أهل المروءة بمسالك أخر، كتوكيل المدعى 

عليه لمن يسد مسده إن كره الحضور إلى مجلس القضاء، أو أن يفرد لهم الحاكم مجالس 

فيها بينهم وبين خصومهم، فلا ترد الدعوى حينئذ، مع حسم مادة الساءة خاصة يجمع 

 والمضارة واليقاع في الحرج .

 (1)ثانيا: مسألة تضمين الرعاة

أن يعهد الناس في رعي مواشيهم إلى شخص معين،  -منذ القدم-جرت عادة الناس في المغرب

: ا جاء في الجامع لابن يونسيسمى الراعي المشترك، والأصل أنه أمين لا ضمان عليه، كم

قال مالك: لا ضمان على الرعاة إلا فيما تعدوا فيه أو فرطوا في جميع ما رعوه من الغنم »

والدواب لأناس شتى أو رجل واحد... ولا يضمن ما سرق إلا أن تشهد بينة أنه ضيع أو 

يل هم من مخا. لكن العمل جار بخلاف المشهور، وهو تضمين الرعاة؛ لما يظهر علي(2)«فر ط

 عن أن الحكم بعدم تضمينهم يؤدي 
ا
الكذب وأمارات التفريط، وهو غالب أحوالهم، فضلا

إلى تلف كثير من أموال الناس لاضطرارهم إليه في كثير من الأحيان، وفي هذا رعي للمصلحة 

 العامة التي هي من أصول مذهب مالك، وهي مما شهد لها الشرع بالاعتبار.

حال: "القياس والنظر عدم ضمان الراعي المشترك، والذي تقتضيه كثرة قال أبو علي ابن ر 

 .(3)خيانة الرعاة في هذه الأزمنة هو ضمانه. وهذا هو الذي نختاره فيه"

ومما اعتضد به أصحاب هذا العمل اختيار ابن حبيب الذي حكى الخلاف في المسألة، ثم 

 لهم بالصناع، حيث قال
ا
: "اختلف أهل العلم في الراعي الذي مال إلى تضمين الرعاة إلحاقا

 كان أو غيره، 
ا
ورد في الحديث سقوط الضمان عنه، فعن مالك وأصحابه أنه كل راع مشتركا

ما لم يتعد أو يفرط، وقال ابن المسيب والحسن البصري ومكحول والأوزاعي: إنه الراعي 

                                           

الريسوني، المرجع نفسه، ، وقطب 483، 482( ينظر، الجيدي، العرف والعمل، ص1)

 ، 227، 226ص

 468/ 15م، دار الفكر، 2013 -هـ  1434، 1، الجامع لمسائل المدونة، ط( ابن يونس2)

، نقلا عن الجيدي، العرف والعمل، 2/192( حاشية ابن رحال على شرح ميارة للتحفة 3)

 .484ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

432 

 

 

خذ حبيب: والأ الذي لرجل خاص، فأما المشترك فهو ضامن حتى يأتي بالمخرج، قال ابن 

 . (1)بهذا القول أحب إلي؛ لأنه صار كالصانع الذي أجمع أهل العلم على تضمينه"

 ويتضح من هذا القول أن إجراء العمل بتضمين الرعاة إنما هو مقيد بشرطين: 

د بالراعي المشترك الذي يرعى لأناس شتى، أما الخاص الذي يرعى  - الأول: أن التضمين مقي 

 ين، فهو بمنزلة الأمين، ولا ضمان عليه. لشخص واحد أو شخص

 الثاني: أن الضمان يسقط عن الراعي المشترك إذا قامت البينة على أن لا يد له في الضياع. -

 (2)ثالثا: مسألة أجرة الدلال 

 أن يعطى 
ا
 وحديثا

ا
)الدلالة( في العرف هي )السمسرة( والعمل الشائع فيها عند الناس قديما

ه( للسمسار ليصيح بها ويعرضها للبيع في أسواق عمومية، حتى إذا المرء سلعته )بضاعت

انقطعت الزيادة فيها استأذن الدلال صاحبها، فإن وافق على البيع. استحق الدلال الأجرة 

كاملة. وهذه الأجرة تجرى على العرف بحسب المكان والزمان وقيمة الش يء المباع، وإن لم 

 تبع فلا ش يء له.

ه أنه لم يتمحض للجعل ولا للإجارة، فهو جعل من حيث أن السمسار وهذا العقد مشكلت 

 إلا بإنهاء البيع، وهي إجارة من حيث الدخول على التأجيل
ا
صرحا وان لم ي -لا يستحق شيئا

لكون العادة جرت بأن الدلال ليس له الحق في احتضان السلعة بعد افتراق السوق  -بذلك

 فصار بهذا الاعتبار كأنهما دخلا على ضرب الأجل.ليستأنف العمل من جديد في وقت آخر، 

وأصول مذهب مالك تقتض ي منع هذه المعاملة، لأن من شرط صحة الجعل والجارة أن 

 يكونا معلومين من حيث الثمن ووصف العمل.

                                           

 2/331( ينظر، ابن فرحون، تبصرة الحكام، 1)

، وقطب الريسوني، بحوث في الفقه 487، 486عرف والعمل، ص( ينظر، الجيدي، ال2)

 ، 231المالكي، ص



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

433 

 

 

وقد راعى المالكية المتأخرون في إجراء العمل بأجرة الدلال الضرورة، وهي من الأصول 

لمن يستثمرها بجزء من  (1)ما ركنوا إلى قياسها على إعطاء الأجباحالمرعية عند مالك، ك

 .(2)غلتها

 (3)رابعا: بيع الصفقة

وصورتها أن تكون دار بين رجُلين مثلا ملكاها بشراء أو إرث مثلا، فيعمدُ أحدهما إليها 

ويبيعها جميعها بغير إذن شريكه، ثم يكون لشريكه الخيار بين أن يكمل البيع للمشتري، 

 يأخذ منه ثمن نصيبه، أو أن يضم  المبيع لنفسه ويدفع مناب حصته للبائع منهما.و 

فالمشهور من المذهب يقتض ي منع بيع الصفقة، ولا يجوز إلا بشروط عديدة تصل إلى  

تسعة، ومنها رفع الأمر إلى الحاكم ليجبر الممتنع. لكن ما جرى به العمل" عند الفقهاء 

 دون النظر إلى القيود التي قال بها الفقهاء المتقدمون:المتأخرين جواز بيع الصفقة 

 وفي ذلك يقول عبدالواحد الونشريس ي:

 بين قضـاتـه ببــدو وحضر  والبيع بالصفقة بالغرب اشتهر

 وظاهر المذهب منعه اقتض ى  ولم يرد نص لها عمن مض ى

 ويقول عبدالرحمن الفاس ي:

 لضابط أو ربقه فلم يؤل   وخالف المنصوص بَيْعَ الصفقة      

والباعث على جواز بيع الصفقة هو المصلحة؛ إذ أنه مبني على قاعدة الضرر يُزال؛ لأنه 

عَ مريدُ بيع الصفقة الأمر إلى الحاكم، طال الأمر عليه، وحصل له ضرر من جهة 
َ
إذا رَف

 النقص في الحصة إذا بيعت مفردة، ومن عدم أداء الشريك قيمة النقص.

                                           

 2/419( الأجباح، واحدها جبح، وهي مواضع النحل في الجبل وفيها تعسل، لسان العرب1)

 8/235( ينظر مسألة كراء الأجباح، في المعيار المعرب2)

لح ما طمصلزنيفي، بحث ، و عبد الفتاح ا300، 299( ينظر، العسري، المرجع السابق، ص3)

مؤتمر نحو منهج علمي اصيل  1239، 1238وى، صالفت على تغير جرى به العمل وأثره

 14/5/1431-13لدراسة القضايا الفقهية المعاصرة، الرياض، 



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

434 

 

 

اء القانون الأوروبي ببيع الصفقة كما جرى به العمل بالمغرب، واعتبره وقد أشاد بعض فقه

 أن بعض القصور الشاهقة أصبحت 
ا
من الحلول العملية للأملاك المشتركة، خصوصا

 .(1)عرضة للتلف، أو أن أحد الشركاء يستبد بها، ولا يُمكنُ للباقي من ملاكها أن يفعلوا شيئا

 نظرية )ما جرى به العمل(المطلب السادس: ملمح التقصيد في 

إن الأبعاد المقاصدية في هذه النظرية ظاهرة الملامح، ورعي المصالح فيها باد وواضح، إذ 

 
ا
مبنى هذه النظرية على العدول عن المشهور إلى الضعيف أو عن الراجح إلى المرجوح تحقيقا

 لمصلحة من المصالح الم
ا
ة عند الاجتهاد رعيلمقصد من المقاصد المعتبرة في التشريع، وجلبا

 والتفريع، وعليه؛ فإن مدارك النظر المقاصدي في هذه النظرية تقوم على:

: فإن من شرط المجتهد القائم بإجراء العمل أن يقف على أولا: اعتبار المقاصد وإدراكها

"المعاني والحكم الملحوظة للشرع في جميع أحوال التشريع أو معظمها بحيث لا تختص 

، وبخاصة تلك المقاصد الشرعية ( 2)ن في نوع واحد من أحكام الشريعة"ملاحظتها بالكو 

الخاصة بأبواب المعاملات، "وهي الكيفيات المقصودة للشارع لتحقيق مقاصد الناس 

فاتهم الخاصة، كي لا يعود سعيهُم في  النافعة، أو لحفظ مصالحهم العامة في تصر 

س لهم من تحصيل  ِ
س 
ُ
 عن غفلة مصالحهم الخاصة بإبطال ما أ

ا
مصالحهم العامة، إبطالا

ى وباطِل شهوةٍ"  . (3)أو عن استزلال هوا

: فإن مجري العمل بالقول المرجوح يروم ثانيا: اعتبار التيسير ورفع الحارج عن المكلف

 للضيق والضرر عنهم فيما إذا أخذوا 
ا
 لمعاملاتهم، ورفعا

ا
التماس المخارج للمكلفين تيسيرا

لمعاملة، يقول الشاطبي: "كل أمر شاق جعل الشارع فيه للمكلف بالرأي الراجح في تلك  ا

، فقصد الشارع بذلك المخرج أن يتحراه المكلف إن شاء
ا
كما جاء في الرخص  -مخرجا

                                           

 23(ينظر، عبد الله كنون، قاعدة العمل حجة في مذهب مالك، ص1)

 2004 -هـ  1425ابن الخوجة، ط ( ابن عاشور،  مقاصد الشريعة، تحقيق: محمد الحبيب 2)

 3/165م وزارة الأوقاف والشؤون السلامية، قطر، 

 3/402( المصدر نفسه،3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

435 

 

 

فإذا توخى المكلف الخروج من ذلك على الوجه الذي شرع له،  -شرعية المخرج من المشاق

 بالحزم في أمره، وإ
ا
 ن لم يفعل ذلك وقع في محظورين، كان ممتثلا لأمر الشارع آخذا

  -كانت تلك المخالفة في واجب أو مندوب أو مباح-أحدهما: مخالفته لقصد الشارع 

والثاني: سد أبواب التيسير عليه، وفقد المخرج عن ذلك الأمر الشاق الذي طلب الخروج 

 . (1)عنه بما لم يشرع له"

ول الشاطبي: "النظر في مآلات الأفعال : يقثالثا: اعتبار المآلات والذرائع عند الاجتهاد

... وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن 
ا
معتبر مقصود شرعا

المكلفين بالقدام أو بالحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل... فقد يكون 

 لمصلحة فيه تستجلب أو لمفسدة تدرأ، ولكن له مآل على خلاف 
ا
يه، ما قصد فمشروعا

وقد يكون غير مشروع لمفسدة تنشأ عنه أو مصلحة تندفع به، ولكن له مآل على خلاف 

ذلك... وهو مجال للمجتهد صعب المورد إلا أنه عذب المذاق محمود الغب جار على مقاصد 

عن المشهور قد يكون  -مجري العمل-. وعلى هذا فإن حياد المجتهد أو القاض ي (2)الشريعة"

 إلى خصوصية الزمان وخصوصية المكان، باعتبارهما وعاءين في بعض الأ 
ا
حيان التفاتا

 بثمرة هذا الحكم الذي لا بد أن يثمر 
ا
مؤثرين في الحكم المراد تنزيله على الواقع، واعتدادا

 عن أسباب التعطيل والانطماس، وأكثر ما يتجلى هذا النظر 
ا
مقصده عند التنزيل، بعيدا

 لمفسدة راجحةالمآلي الراشد في تلكم ا
ا
 ، (3)لمواضع التي يجري فيها الأخذ بالعمل، درءا

ح : يقول العز: "إذا اجتمعت المصالرابعا: نظر الموازنة والترجيح بين المصالح والمفاسد

والمفاسد، فإن أمكن دفع المفاسد وتحصيل المصالح فعلنا ذلك، وإن تعذر الجمع، فإن 

                                           

م، دار 1997هـ/ 1417، 1تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، ط ( الموافقات،1)

 1/346، ابن عفان

  5/178( الموافقات، 2)

 .234كي، ص ( ينظر، قطب الريسوني، بحوث في الفقه المال3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

436 

 

 

اب المفاسد، وإن رجحت المفاسد دفعناها ولا رجحت المصالح حصلناها، ولا نبالي بارتك

 . (1)نبالي بفوات المصالح"

وهذا النظر هو أس هذه النظرية وعمودها؛ فإن العدول عن العمل بالمشهور إلى الضعيف 

قائم على هذه الموازنة، يقول ابن بية: "أما المالكية فإنهم أصلوا لقاعدة جريان العمل 

ي بلاد الغرب السلامي، فكان لكل قطر عمل يختلف فراجعوا مذهب مالك على ضوئها ف

وا ضعيف الأقوال 
ُ
فيه عَنْ عمل القطر المجاور كعمـل فـاس وقرطبة وتونس، فأعمل

وأهملوا راجحها إذا ترجحت المصالح وماسُوا مَعَ رياح المقاصد الغوادي والروائح، وحكموا 

ة أو درء مفسدة ... بتقديم الضعيف على القول الصحيح لعروض سبب من جلب مصلح

ورتبوا على هذه القاعدة تعديل الرجحان في مئات المسائل، كلها في المعاملات والأحوال 

نه لا يجوز إجراء العمل فيها، سوى مسألة 
َ
الشخصية، دون العبادات التي نصوا فيها على أ

 .(2)واحدة، هي ترك الجمع في المطر في عمل أهلِ فاس"

اقعخامسا: مراعاة العرف وتغي : يقول ابن عابدين في شروط الاجتهاد "إنه لابد فيه ر الو

من معرفة عادات الناس، فكثير من الأحكام تختلف باختلاف الزمان لتغير عرف أهله 

 للزم منه 
ا
ولحدوث ضرورة أو فساد أهل الزمان بحيث لو بقي الحكم على ما كان عليه أولا

 المبنية على التخفيف والتيسير ودفعالمشقة والضرر بالناس، ولخالف قواعد الشريعة 

 لنظرية )ما جرى به (3)الضرر والفساد"
ا
. وإن هذه القاعدة المقاصدية تكاد تكون تفسيرا

العمل(؛ إذ هي علاج تشريعي، اقتضته الأحوال الاستثنائية الحاصلة في بلدة أو مجتمع ما، 

فين، وف جاءت لعطاء الحلول للنوازل المعروضة، ولتنزيل أحكام الشريعة
 
ق على المكل

                                           

، دار الفكر 1416، 1(العز بن عبد السلام، القواعد الصغرى، تحقيق: إياد خالد الطباع ط1)

 47المعاصر، دار الفكر، دمشق، ص

 .136، 135( بن بية، صناعة الفتوى، ص2)

)مطبوع ضمن مجموع رسائل ابن عابدين(،  ( نشر العرف في بناء بعض الأحكام على العرف3)

 125، ص1907 -هـ 1325بول، دار سعادت، إسطن



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

437 

 

 

ل الزمان، قصد الصلاح والتخفيف عن  بَدُّ
َ
 لاستعدادهم بسبب فساد وَت

ا
أحوالهم، ورعيا

 الناس، "إذ تحدث للناس أقضية بحسب ما أحدثوا". 

فـ )ما جرى به العمل(، ليس مسايرة لأهواء الناس، وتصرفات العوام، بل غايته أن تبقى 

قة في حياة الناس،  ا عُلِمَ مِن مقاصد الشريعة أنه أينما وُجدت المصلحة الشريعة مطب 
َ
لِم

. ووفق هذا المسلك الرحب الفسيح يتأتى للفقيه مدارجة مستجدات ( 1)فثم شرع الله

عصره، والتدلي إلى أسباب الواقع، فيعمل على تقوية الأقوال الضعيفة المهجورة بمدارك 

 بهذه الأقوال، ناهضة، ليصبح لها حظ من النظر والاعتبار، بيد أن 
ا
العمل يستمر جاريا

، فإن زال لعارض جديد اكتنف محل التنزيل أو 
ا
، ومدركها ناهضا

ا
ما دام موجبها قائما

وقته، عاد الحكم إلى الراجح أو المشهور، لدوران الحكم مع علته، وارتباط المصلحة 

عمد ذهب، في، يقول الحجوي: وذلك أن بعض المسائل فيها خلاف بين فقهاء الم(2)بموجبها

بعض القضاة إلى الحكم بقول مخالف المشهور لدرء مفسدة، أو لخوف فتنة، أو جريان 

عرف في الأحكام التي مستندها العرف لا غيرها، أو نوع من المصلحة، أو نحو ذلك، فيأتي 

من بعده، ويقتدي به ما دام الموجب الذي لأجله خالف المشهور في مثل تلك البلد، وذلك 

ذا مبني على أصول في المذهب المالكي قد تقدمت، فإذا كان العمل بالضعيف الزمن، وه

لدرء مفسدة فهو على أصل مالك في سد الذرائع، أو جلب مصلحة، فهو على أصله في 

 .(3)المصالح المرسلة... فإذا زال الموجب، عاد الحكم للمشهور"

زيد مية التي تدل على موعلى كل، فإن هذه النظرية تعد "فسحة من فسح الشريعة السلا 

استعدادها للتطور، وصلاحيتها لكل زمان ومكان، وقابليتها للتجديد والاجتهاد، ولكن مع 

                                           

وى، الفت على تغير لح ما جرى به العمل وأثرهطمص( ينظر، عبد الفتاح الزنيفي، بحث 1)

 1217ص

 235( ينظر، قطب الريسوني، بحوث في الفقه المالكي، ص 2)

 . 2/465( الفكر السامي، 3)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

438 

 

 

مراعاة الشروط المذكورة، فإذا شذ عنها، فاصطبغ بصبغة الغرض والشهوة، فإن العلماء 

 عليه"
ا
 إلبا

ا
 .(1)يردونه ولا يقبلونه، ويكونون جميعا

 

 خاتمة 

 ث، نجمل النتائج المتوصل إليها على النحو الآتي:في خاتمة هذا البح

إن نظرية )ما جرى به العمل( من النظريات التي تدل على حيوية الفقه ومرونة  -1- 

 من ثروة فقهية اجتهادية وحلول  -على حد سواء-التشريع، بما تقدمه للمجتهد أو القاض ي 

 ده وشططه.قضائية متعددة وفق شروط وضوابط ، تسيج اختياره وترد شرو 

أن الأخذ بما جرى به العمل، وإن كان فيه عدول عن الراجح والمشهور في المذهب،  – 2-

إلا أنه يعتضد بموجبات وأدلة ناهضة هي من صميم فقه مالك وأصوله الاجتهادية، فإذا 

 لمصلحة فهو على أصله في الاستصلاح، أو لدرء مفسدة فهو على أصل 
ا
كان الموجب جلبا

 لعرف أو عادة جارية فهو على أصله في اعتبار عمل أهل المدينة سد الذرائع، 
ا
أو رعيا

 ومراعاة الأعراف والعوائد، بيد أنه إذا انتفى  الموجب عاد الحكم إلى  الراجح أو المشهور.

 اقتضته الأحوال الاستثنائية  -في جوهرها -أن هذه النظرية  -4-
ا
 تشريعيا

ا
تمثل علاجا

وتبرز عقلية وشخصية الفقيه المالكي الذي كان يعيش زمانه الحاصلة في بلدة معينة؛ 

 ويفقه واقعه ويجتهد في البحث عن الأجوبة الشرعية لتك النوازل المحلية الواقعة.

وعليه فإن هذه النظرية سبيل، لكبح جماح التعصب للمشهور، والجمود على  -5

 يق الموازنات، وركوبالمنقولات، وفتح لباب الاجتهاد لجلب المصالح الراجحة، عن طر 

 معايير التغليب، وتحقيق مناطات التطبيق.

6- 
ا
، ظهر جليا

ا
 -من شروط هذه النظرية وبعض تطبيقاتها الفرعية وعلاقتها بالمقاصد-أخيرا

مدى اتساع ورحابة النظر الفقهي، لا سيما الفقه المالكي الذي امتاز بصبغته الاجتماعية، 

قاصدية المصلحية التي تفعل روح النصوص وتكيفها وبأصوله الاجتهادية، ونظرياته الم

                                           

 22(عبد الله كنون، قاعدة العمل حجة في مذهب مالك، ص1)



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

439 

 

 

بحسب المصالح والحاجات والأمكنة والأزمنة والأحوال، فتعتبر بالمآلات، وتوازن بين 

 المصالح والمفاسد، وبين الراجح والمرجوح.

واما عن اقتراحات هذا البحث، فهو لفت المهتمين إلى مزيد القراءة المتأنية لمباحث هذه 

بخاصة جانبها التطبيقي، من خلال تتبع مسائلها وجردها مسألة مسألة، وتمييز النظرية، و 

ما هو منها مما أقحم فيها، ثم الوقوف عند أدلة وموجبات كل مسألة، بغية الوصول إلى 

 خصوصيات المنهج ومدركات النظر المقاصدي فيها.

 

 

 قائمة المصادر والمراجع

يادات، ت .1 ِ
وادر والز  م دار  1999، 1حقيق، محمد الأمين بوخبزة، طابن أبي زيد، النَّ

 الغرب السلامي، بيروت، 

 ابن أبي زيد، متن الرسالة، ط دار الفكر،  .2

 -هـ  1408، 2ابن رشد، البيان والتحصيل، حققه: د محمد حجي وآخرون، ط .3

 م، دار الغرب السلامي، بيروت، لبنان،  1988

)مطبوع ضمن  لى العرفابن عابدين، نشر العرف في بناء بعض الأحكام ع .4

 ، 1907 -هـ 1325مجموع رسائل ابن عابدين(، دار سعادت، إسطنبول، 

هـ  1425ابن عاشور، مقاصد الشريعة، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، ط  .5

 م وزارة الأوقاف والشؤون السلامية، قطر،  2004 -

 -هـ 1406، 1ابن فرحون، تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، ط .6

 م مكتبة الكليات الأزهرية، 1986

 هـ، دار صادر، بيروت،  1414، 3ابن منظور، لسان العرب، ط .7

 م، دار الفكر، 2013 -هـ  1434، 1ابن يونس، الجامع لمسائل المدونة، ط .8



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

440 

 

 

احيا الطالبي، "ما جرى به العمل بسوس والصحراء واثره في تطور الفقه المالكي  .9

 ، 1441/2019، سنة4لمالكي، عبالمغرب"، مجلة المذهب ا

 ، دار المنهاج، لبنان 1428/2007، 1بن بية، صناعة الفتوى وفقه الاقليات، ط .10

م، دار 1995 -هـ1416/ 1الحجوي، الفكر السامي في تاريخ الفقه السلامي، ط .11

 الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 

 الدسوقي، الحاشية على الشرح الكبير، ط دار الفكر،  .12

 ، دار ابن حزم، بيروت، 1435/2014، 1بحوث في الفقه المالكي، طالريسوني،  .13

، 1الشاطبي، الموافقات، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، ط .14

 م، دار ابن عفان، 1997هـ/ 1417

وى، الفت على تغير لح ما جرى به العمل وأثرهطمصعبد الفتاح الزنيفي، بحث  .15

يل لدراسة القضايا الفقهية مؤتمر نحو منهج علمي اص 1239، 1238ص

 14/5/1431-13المعاصرة، الرياض، 

، 152عبد الله كنون، قاعدة العمل حجة في مذهب مالك، مجلة العربي، ع  .16

 ، 1971يوليو 1

، 1416، 1العز بن عبد السلام، القواعد الصغرى، تحقيق: إياد خالد الطباع ط .17

 دار الفكر المعاصر، دار الفكر، دمشق، 

الاخذ بما جرى به العمل في المغرب في اطار المذهب المالكي،  العسري، نظرية .18

 ، وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، المغرب،  1417/1996ط

عمر الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب،  .19

 ، مطبعة فضالة، المحمدية، 1982



 ما " جرى به العمل " في الفقه المالكي وتجليات التقصيد نظرية

 

 

441 

 

 

، المكتبة 1425/2004، 2، طالغلاوي، البوطليحية، تحقيق: يحيى بن البراء .20

 المكية، مكة المكرمة، مؤسسة الريان، بيروت، 

المدغري عبد الكبير ، ما جرى به العمل، نموذج من تراثنا القضائي، وزارة  .21

 الأوقاف والشؤون السلامية، المغرب، 

 لبنان  -بيروت  -المقري، نفح الطيب، المحقق: إحسان عباس، دار صادر .22

م، دار الكتب 1994-هـ1416، 1ليل لمختصر خليل، طالمواق، التاج والك .23

 العلمية،

المواق، سنن المهتدين في مقامات الدين، تحقيق: محمدن بن سيدي محمد بن  .24

 ، مؤسسة الشيخ مربيه ربه لحياء التراث، سلا،  2002، 1حمين، ط

، 1ميارة، فتح العليم الخلاق في شرح لامية الزقاق، تحقيق رشيد البكاري، ط .25

 ، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، 1429/2008

، دار يوسف بن 1428/2007، 1الهلالي، نور البصر في شرح خطبة المختصر، ط .26

 تاشفين ومكتبة الامام مالك، موريتانيا، الامارات العربية، 

 م. 1990الونشريس ي، المعيار المعرب، ط دار الغرب السلامي،  .27

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

442 

 

 

 الحاق وأبعادها المقاصدية نظرية التعسف في استعمال

The theory of abuse of rights and its teleological dimensions 

 boudjemaa hammadبوجمعة حمد 

 msila.dz-hammad.boudjemaa@univ، جامعة محمد بوضياف المسيلة )الجزائر(

 ملخص: 

 أهميةتعتبر نظرية التعسف في استعمال الحق من أهم النظريات الفقهية        

لاستنادها إلى مبادئ وقواعد فقهية مقاصدية مبنية على معرفة علل الأحكام وقصد 

الشارع من التشريع ، ذلك أن الحقوق إنما شرعت لأجل مصالح ومقاصد معينة فأي 

حق انحرف مستعمله عن المقصد الذي شرع لأجله الحق، يعد المستعمل للحق 

 ناقضة قصد الشارع من التشريع ، ولذلكمتعسفا في ذلك الحق ويمنع من استعماله لم

فأصل النظرية مبني على ذلك، وجميع معايير التعسف المذكورة في هذا البحث تنطلق 

من قاعدة مناقضة قصد الشارع من التشريع ، وذلكم هو البعد المقاصدي الذي 

 تنطلق منه هذه النظرية.

ف في استعمال الحق ، : النظرية ، الفقه السلامي ، التعسالكلمات المفتاحية 

 مقاصد الشريعة.

 Abstract: 

          The theory of arbitrariness in the use of the right is one of the most 

important jurisprudential theories because it is based on principles and 

rules of jurisprudence based on the knowledge of the reasons for the rulings 

and the intention of the street from the legislation. This is because rights are 

legislated for certain interests and purposes, so any right whose user 

deviates from the purpose for which the right was legislated, the user of the 

right is considered arbitrary in that right and is prohibited from using it to 

contradict the intention of the street from the legislation, so the origin of the 

theory is based on this, and all the criteria for arbitrariness mentioned in this 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

443 

 

 

research proceed from the rule of contradicting the intention of the street 

from legislation, which is the intentional dimension that this theory is based 

on. 

Keywords: theory; Islamic jurisprudence; Abuse of right; Purposes of the 

Shari'ah  . 

_________________________________________ 

 msila.dz-hammad.boudjemaa@univيميل: ، الإ بوجمعة حمدالمؤلف المرسل: 

 

 : مقدمة.1

 

هذه النظرية عرفها الفقه السلامي منذ نشأته ، فقد انبثقت أنوارها الأولى، ونبت        

ها الأولى من القرآن الكريم والسنة المطهرة ، ثم أخذت هذه غرسها المبارك ، ووضعت أصول

النظرية تتطور وتحتل مكانها المرموق في التشريع السلامي بتعهد الفقهاء لها في جميع 

مراحل التشريع، حتى استوت خلقا سويا، كامل التكوين واضح المعالم ، حتى كان لها من 

لمقاصد مالم يتحقق لها في التشريعات العموم والشمول المبني على قواعد الفقه وا

الوضعية التي نبتت فيها هذه النظرية ، بعد آماد طويلة من رسوخها واستقرارها في الفقه 

 السلامي .

حقيقة إن الفقهاء المسلمون لم يتناولوا هذه النظرية بوصف كونها نظرية على النظام      

بل  م يُبنَ بوجه عام على النظريات العامة ،المعروف في الفقه الغربي، لأن الفقه السلامي ل

 .  1هو بصورة خاصة وليد الاستقراء والاستخلاص من القضايا الفردية

                                           

يسوي . نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه السلامي. مجلة العلوم عيسوي أحمد ع 1 

( ، ص: 1963) 1, ع 5مصر , مج  -جامعة عين شمس (  -القانونية والاقتصادية ) كلية الحقوق 

01.  

mailto:hammad.boudjemaa@univ-msila.dz


 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

444 

 

 

وترتبط هذه النظرية ارتباطا وثيقا بالحق الذي ذهب أكثر الفقهاء في عصرنا الحاضر        

 خرجه عن، فلا يجوز لمستعمله أن ي  وأبعاد مقاصدية  1إلى أنه ذو وظيفة اجتماعية

، وإلا عد ذلك تعسفا في استعمال الحق، وهذا ما تقتضيه النظرة ومقصدهوظيفته 

الحديثة التي لا تعتبر الحقوق سلطات مطلقة ، وإنما تريدها حقوقا نسبية يمثل كل منها 

 ومنه نطرح الشكال وظيفة اجتماعية لتحقيق غاية معينة يجب ألا يحيد الحق عنها ...

 .؟لأثر المقاصدي في تكوين وتأصيل نظرية التعسف في استعمال الحاقأين يظهر االآتي: 

 وعليه فللإجابة عن هذه الشكالية سنتطرق في هذا الموضوع إلى المسائل التالية:         

 المحاور الأول : مفهوم التعسف في استعمال الحاق 

 حاق ال المحاور الثاني: اختلاف الفقهاء في الاعتداد بنظرية التعسف في استعمال

  المحاور الثالث: معايير التعسف في استعمال الحاق ذات البعد المقاصدي

 المحور الأول : مفهوم التعسف في استعمال الحق 

النسبة لمصطلح التعسف فلم يرد على لسان الفقهاء المسلمين ، إنما هو داية بب          

عض ب استعملوا المسلمون الفقهاء غير أن مصطلح وارد إلينا عن فقهاء القانون الغربي، 

الألفاظ والعبارات التي تؤدي نفس المعنى مع الساءة والتعسف ، فلقد استعمل الشاطبي 

، أما الفقهاء   3المضارة في الحقوق  ، وابن القيم عبارة  2عبارة الاستعمال المذموم

                                           

تعتبر مسألة الحق من أكثر المسائل التي احتدم حولها الصراع وطال فيها النقاش بين المذهب  1 

هب الموضوعي والمذهب المختلط. انظر تفصيل ذلك في : عيسوي أحمد عيسوي الشخص ي والمذ

وما بعدها . فتحي الدريني ، نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه  10، مرجع سابق ، ص 

    .361-341، ص: 2008الاسلامي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت، الطبعة الثالثة ، 
أصول الشريعة ، خرج أحاديثه : أحمد السيد سيد احمد  أبو إسحاق الشاطبي ، الموافقات في 2

 .  3/181م ، د ت ط ،  ج2003علي ، تعليق عبد الله دراز ، المكتبة التوفيقية ،
. نقلا عن الطرق الحكمية لابن القيم ، ولقد رجعت إلى 52فتحي الدريني ، مرجع سابق ص  3

 الكتاب المذكور فلم أجد ذلك.



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

445 

 

 

ة ليعلى التعسف ، ومنهم من فضل الترجمة الأص  1المعاصرون فمنهم من آثر لفظة المضارة

، ومنهم من فضل استعمال كلمة التعسف لدقتها في تأدية المعنى  2للمصطلح وهي الساءة 

 .المراد 

 أولا : تعريف التعسف لغة واصطلاحا 

 تعريف التعسف لغة / 1

: السير بغير هداية والأخذ على غير الطريق ، والعَسْف:  
ُ
 والاعْتِساف

ُ
ف عَسُّ  والتَّ

ُ
العَسْف

بغير قصد، ولا هداية، ولا توخي صوب، ولا طريق مسلوك. يقال:  ركوب المفازة وقطعها

: السيرُ على 
ُ
عْسِيف  إذا قطعه دون صوب توخاه فأصابه. والتَّ

ا
اعْتسف الطريقَ اعتِسافا

صْدَ الحق  ، ثم كثر حتى قيل: 
َ
 إذا لم يقصد ق

ٌ
م ولا أثرٍ. ومنه قيل: رجل عَسُوف

َ
غير عَل

م. وتعسَّ 
َ
ا إذا ركبه بالظلم ولم ينصفه. ورجل عَسُوف عَسَف السلطان: إِذا ظل ف فلانٌ فلانا

ا  .  3إذا كان ظلوما

وخلاصة المعنى اللغوي للتعسف دورانه بين السير على غير الطريق الصحيح، وركوب الأمر 

 من غير تدبير ، والظلم والجور .

 تعريف التعسف اصطلاحا/ 2  

من أشهرها تعريف الأستاذ فهمي  عرف العديد من الفقهاء التعسف بتعاريف متقاربة،

 أبو سنة حيث عرفه بأنه : " تصرف النسان في حقه تصرفا غير معتاد شرعا " .

" قرر الفقهاء كما في الفقه الحنفي وغيره أن للإنسان أن  –يقول أبو سنة  –معنى ذلك 

أل سيتصرف في ملكه تصرفا معتادا ، ولا يسأل عما يترتب عليه من ضرر حينئذ ، وإنما ي

                                           
استعمال الحق ، مجلة إدارة قضايا الحكومة ، مصر ، السنة الخامسة  محمد أبو زهرة ، إساءة 1

 .82م ، العدد الثالث . ص: 1961، سبتمبر
أو سوء استعمال الحق بدل إساءة استعمال الحق كما يعبر به صبحي محمصاني ،مرجع   2

 .44سابق، ص:
/ 4رجع سابق ، ج . أحمد بن فارس ، م208انظر: محمد بن أبي بكر الرازي ، مرجع سابق، ص  3

 .837. مجد الدين الفيروزآبادى ، مرجع سابق ، ص 311



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

446 

 

 

كما -، ومما يلاحظ على هذا التعريف   1عن الضرر إذا كان التصرف في ملكه غير معتاد "

ملاحظات أهمها أن التعسف في حقيقته ليس مرتبطا بغير المعتاد من  -يقول الدريني

التصرف ، إنما يرتبط أساسا بغاية الحق ونتيجة استعماله ، يدلنا على ذلك أن التصرف 

 ذلك تكون نتيجته غير مشروعة ... قد يكون معتادا ومع

غير أن أشهر تعريف متداول للتعسف هو تعريف الأستاذ فتحي الدريني ، وهو تعريف 

دقيق ، وشامل للتصرف المعتاد وغير المعتاد ، ومؤسس على الغاية الاجتماعية للحق 

ذون أالمنبثقة من قاعدة نسبية الحقوق ، فعرفه بأنه :" مناقضة قصد الشارع في تصرف م

 فيه شرعا بحسب الأصل " .

فمناقضة قصد الشارع قد تكون مقصودة وتشمل بذلك استعمال الحق لمجرد قصد 

الضرار ، أو تحقيق مصلحة غير مشروعة ، أو استعمال دون نفع ، أو لنفع تافه ، في حين 

ي تيلحق بغيره ضررا بينا . وإما أن تكون المناقضة غير مقصودة ، وهذه تشمل الأفعال ال

تكون مآلاتها مضادة للأصل العام في الشرع لأن الحقوق إنما شرعت لجلب مصلحة أو درء 

مفسدة فإذا آل استعمالها إلى ما يناقض هذا الأصل لم تشرع ، وهذا هو التعسف في 

 معياره الموضوعي .

ويكون التعسف في جميع التصرفات القولية والفعلية المأذون فيها شرعا بحسب الأصل      

ليخرج بذلك التصرفات والأفعال غير المشروعة لذاتها ، لأن إتيانها يعتبر اعتداء لا تعسفا 

 .  2، وهذا القيد هو الذي يحدد مجال تطبيق هذه النظرية

 المحاور الثاني: اختلاف الفقهاء في الاعتداد بنظرية التعسف في استعمال الحاق        

قهاء الشريعة السلامية اختلفوا أيضا في مدى على غرار فقهاء القانون الوضعي نجد أن ف

مما يدل على سبقهم في التقعيد لهذه  -الأخذ بهذه النظرية وإن لم يسموها بهذا الاسم 

 على عدة أقوال أهمها:  -النظرية 

                                           
أحمد فهمي أبو سنة ، نظرية التعسف في استعمال الحق ، مقال منشور في مجلة الأزهر ،  1

. وأصل هذا المقال محاضرة بأسبوع الفقه 432، ص  218، عدد  1382جمادي الآخرة ، سنة 

 السلامي .
 .91جع سابق ، ص فتحي الدريني ، مر   2



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

447 

 

 

 نظرية الحاق المطلق/ 1

يمثل هذه النظرية اتجاه كبير في الفقه الاسلامي ، فقد ذهب إليها كل من أبي حنيفة 

، ومن مستنداتهم ما تقرر 1لشافعي وبعض الحنابلة وداود الظاهري وابن حزم وغيرهم وا

 . 2في الفقه من أن " الجواز الشرعي ينافي الضمان"

فقد قال أبو حنيفة " من تصرف في ملكه لا يمنع عنه وإن كان يتضرر جاره به " ، وحكي 

ر عليه شاكيا مستفتيا فلم ينك أن رجلا تضرر من بئر حفرها جاره في داره فأتى أبا حنيفة

فعله في ملكه ، بل هدى المستفتي إلى حيلة بقوله " احفر في دارك بقرب تلك البئر بالوعة" 

كما ترى فيه ضرر وأذى ، ولكنه جائز  –يقول صبحي محمصاني  –، ففعل . وكلا الأمرين 

 بناءه، وليس لصاحب...ومثله ما نقله الكاساني أيضا " وله أن يرفع 3لم ينكره أبو حنيفة 

البناء أن يمنعه، وإن كان يفسد عليه الريح والشمس؛ لأنه يتصرف في ملك نفسه فلا يمنع 

عنه، وكذا له أن يبني في ساحته مخرجا أو تنورا أو حماما أو رحى؛ لما قلنا، وكذا له أن يقعد 

وة؛ لما ح بابا أو كفي بنائه حدادا، أو قصارا، وإن كان يتأذى به جاره؛ لما قلنا، وله أن يفت

ذكرنا ألا ترى أن له أن يرفع الجدار أصلا ففتح الباب والكوة أولى، وله أن يحفر في ملكه 

بئرا أو بالوعة أو كرباسا، وإن كان يهي بذلك حائط جاره، ولو طلب جاره تحويل ذلك؛ لم 

لغير، ايجبر على التحويل، ولو سقط الحائط من ذلك لا يضمن؛ لأنه لا صنع منه في ملك 

والأصل أن لا يمنع النسان من التصرف في ملك نفسه إلا أن الكف عما يؤذي الجار 

 4أحسن. "

                                           
. بأن هذا الاتجاه هو الاتجاه الغالب في الفقه 191زعم الدكتور فيض الله  ، مرجع سابق ، ص  1

الاسلامي، وذلك محل نظر ، إذ جاء عن كثير من الفقهاء والأصوليين المدققين خلاف ذلك، مثل 

 الشيخ أبو زهرة والدكتور فتحي الدريني ..
 الأحكام العدلية.من مجلة  91وهي نص المادة  2
 . 39صبحي محمصاني ، مرجع سابق ، ص: 3
علاء الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي ، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع  4

 .29-7/28م ، ج1986، دار الكتب العلمية ، الطبعة: الثانية، 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

448 

 

 

لا ضرر «  لحديثعند شرحه -: ونقل عن الشافعي في حديثه عن الغاصب للأرض قوله    

"ووجهه الذي يصح به: أن لا ضرر في أن لا يحمل على رجل في ماله ما ليس  - »ولا ضرار

و رأيت رجلا بواجب عليه
َ
، ولا ضرار في أن يمنع رجل من ماله ضررا ولكل ما له وعليه... أ

له قطعة أرض بين أراض ي رجل لا تساوي القطعة درهما فسأله الرجل أن يبيعه منها ممرا 

و رأيت رجلا عنده  ، بما شاء من الدنيا
َ
هل يجبر على أن يبيع ما لا ينفعه بما فيه غناه؟ أ

أعطاه بها ابن لها بيت مال هل يجبر على أن يبيعها؟ فإن قال لا يجبر ،  أمة عمياء لا تنفعه 

 ،واحد من هؤلاء على النظر له. قلنا: وكل هؤلاء يقول إنما فعلت هذا إضرارا بنفس ي 

 ، وإن أضر بنفسه وضار غيره: حتى أكون جمعت الأمرين ، فإن قال ، وإضرارا للطالب إلي

ق جدار والمزو  ،ل. قيل: وكذلك حافر البئر في أرض الرجلفإنما فعل في ماله ما له أن يفع

إنما فعل ما له أن يفعل ومنع ما له أن يمنع من  ، وناقل التراب إلى أرض الرجل، الرجل 

 1ماله.

هو أنه " لا يحمل على رجل في  –صبحي محمصاني  –وخلاصة كلام الشافعي كما لخصها 

يفعل في ماله ما له أن يفعل ، ولو أضر هذا  ماله ما ليس بواجب عليه ، وإن الرجل له أن

 .2بغيره ، بل ولو أضر بنفسه أيضا "

وجاء عن ابن حزم أنه قال " لا ضرر أعظم من أن يمنع المرء من التصرف في مال نفسه 

 -مراعاة لنفع غيره ، فهذا هو الضرر حقا " وقال أيضا " ولكل أحد أن يعلي بنيانه ما شاء 

ي في ولكل أحد أن يبن ،لأنه لم يباشر منعه بغير ما أبيح له -والشمس وإن منع جاره الريح 

حقه ما شاء من حمام، أو فرن، أو رحى، أو كمر أو غير ذلك، إذ لم يأت نص بالمنع من 

 3ش يء من ذلك."

 شبيه بالنظرية الأوروبية التقليدية ، التي -محمصانيالأستاذ صبحي يقول  –وهذا الرأي 

ه وإلى حقوقه بحد ذاتها ، بالاستقلال عن حقوق الآخرين وعن حقوق تنظر إلى الفرد وحد

                                           
 3/255، دون طبعة ،ج0199الشافعي محمد بن إدريس ، الأم ، دار المعرفة ، بيروت ،  1
 . 40صبحي محمصاني ، مرجع سابق ، ص: 2
ون بيروت ، بد –أبو محمد علي بن أحمد حزم الأندلس ي الظاهري ، المحلى بالآثار ، دار الفكر  3

 .86-7/85طبعة وبدون تاريخ ، ج



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

449 

 

 

المجتمع الذي ينتسب إليه، فهي ترى حقوقه هذه مطلقة، لا يكون استعمالها أبد غير 

مشروع، وتراها ثابتة لصاحبها يستعملها بحرية، دون تغيير ودون التفات كبير إلى الغاية 

 . 1ظرية بالنظرية الفردية ولذلك سميت هذه الن ،التي منحت لأجلها 

 النظرية المادية / 2

تنظر هذه النظرية إلى الضرر الناتج من استعمال الحق ، بغض النظر عن نية ممارس 

الحق ما دام يضر بالآخرين ضررا فاحشا ، وممن قال بهذه النظرية جمهور الفقهاء من 

من القواعد الفقهية  ، مستندهم في ذلك العديد2المالكية ومتأخري الحنفية والحنابلة

 5، " درء المفاسد أولى من جلب المصالح"4" ، " الضرر يزال3مثل قاعدة " لا ضرر ولا ضرار"

 ... 6، " إذا تعارض المانع والمقتض ي يقدم المانع"

غير أن الضرر المذكور ليس على إطلاقه ، بل يشترط فيه أن يكون بينا ، والبين هو 

" كل أحد له التعلي على 1198ومن ذلك ما جاء في المجلة م الفاحش في التعابير الفقهية ،

 حائط الملك وبناء ما يريد ، وليس لجاره منعه ، ما لم يكن ضررا فاحشا" .

                                           
 . 40صبحي محمصاني ، مرجع سابق ، ص: 1
 .105مرجع سابق ، ص . أبو زهرة ، 187فتحي الدريني ، مرجع سابق ، ص  2
 .19. مجلة الاحكام العدلية المادة  1/199محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق ، ج 3
عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي ، الاشباه والنظائر ، دار الكتب العلمية ،  4

شباه ، زين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف بابن نجيم المصري ، الأ  1/83م . ج1990

والنظائر على مذهب أبي حنيفة النعمان ، علق عليه وخرج أحاديثه : زكريا عميرات، دار الكتب 

. محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق، 72م . ص1999لبنان ، الطبعة الاولى  -العلمية ، بيروت 

 .20. مجلة الأحكام العدلية المادة 1/210ج
. ابن نجيم ، مرجع سابق 1/87طي ، مرجع سابق ، ج، السيو  30مجلة الاحكام العدلية المادة  5

 .78، ص
.محمد الزحيلي ، مرجع 100. ابن نجيم ، مرجع سابق ، ص 1/115السيوطي ، مرجع سابق ، ج 6

 . 46. مجلة الاحكام العدلية المادة 1/244سابق ج



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

450 

 

 

ومن النصوص الفقهية ما جاء عن مالك في المدونة في الرجل يفتح كوة في داره يطل منها 

وى، فعها علي، وفتح فيها أبوابا وكعلى جاره  " قلت: فلو أن رجلا بنى قصرا إلى جنب داري ور 

 يشرف منها على عيالي أو على داري، أيكون لي أن أمنعه من ذلك في قول مالك؟

للضرر الفاحش  البين من اطلاع الغير على العيال وصحن  1قال: نعم، يمنع من ذلك "

لا كوى، ، وجاء عنه أيضا: " قلت: وكذلك إن لم يفتح فيها أبوابا و  2الدار والمطبخ والبئر

ولكنه منعني الشمس التي تسقط في داري ومنعني الريح التي كانت تهب في داري، أيكون لي 

أن أمنعه من أن يرفع بنيانه إذا كان مضرا بي في ش يء من هذه الوجوه التي سألتك عنها في 

 قول مالك؟

نها ي يمنع مقال: لا يمنع من هذا، وإنما يمنع إذا أحدث كوى أو أبوابا يشرف منها، فهذا الذ

.   3ويقال له سدها، ولم أسمع من مالك في الريح والشمس شيئا. ولا أرى أن يمنع من ذلك"

" منع المنافع التي ليست  1201لأنه لا يرى فيها ضررا فاحشا وهو ما أكدته المجلة في المادة 

من الحوائج الأصلية كسد الهواء والنظارة أو منع دخول الشمس ليس بضرر فاحش لكن 

 .4سد الضياء بالكلية ضرر فاحش ..."

ومنه قول ابن جزي "من أحدث ضررا أمر بقطعه ... وينقسم الضرر المحدث قسمين: 

أحدهما متفق عليه والآخر مختلف فيه ،  فالمتفق عليه أنواع : فمنه فتح كوة أو طاق 

ما أو كير ايكشف منها على جاره فيؤمر بسدها أو سترها، ومنه أن يبني في داره فرنا أو حم

حداد أو صائغ مما يضر بجاره دخانه فيمنع منه إلا إن احتال في إزالة الدخان، ومنه أن 

يصرف ماءه على دار جاره أو على سقفه أو يجري في داره ماء فيضر بحيطان جاره، وأما 

                                           
م 1994، لبنان ،الطبعة الاولى  –مالك بن أنس ،  المدونة ، دار الكتب العلمية ، بيروت   1

 .4/474،ج
 1201،  1200من المجلة ومثلت للضرر الفاحش في عدة مواد منها   1202وهو ما أكدته  المادة  2

 ،1202  ،1204  ... 
 .4/475مالك بن أنس ، مرجع سابق ، ج 3
وهو ما أكده الشيخ أبو زهرة بقوله " ولا يعد في عرف الفقهاء ضوء الشمس من الحوائج   4

 .106و زهرة ، مرجع سابق، ص الأصلية" محمد أب



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

451 

 

 

المختلف فيه فمثل أن يعلي بنيانا يمنع جاره الضوء والشمس فالمشهور أنه لا يمنع منه 

 . 1منع"وقيل ي

ومنه ما جاء عن بعض متأخري الحنفية كابن عابدين قوله :" القياس في جنس هذه    

المسائل أن من تصرف في خالص ملكه لا يمنع ولو أضر بغيره، لكن ترك القياس في محل 

يضر بغيره ضررا بينا، وقيل وبه أخذ كثير من المشايخ وعليه الفتوى اهـ كمن أراد أن يبني 

ا للخبز دائما أو رحى للطحن أو مدقة للقصارين يمنع عنه لتضرر جيرانه ضررا في داره تنور 

 . 2فاحشا. "

والخلاصة من هذه النظرية هو أن الضرر البين والفاحش عند استعمال الحق يكون 

ممنوعا بغض النظر عن نية صاحبه أكانت حسنة أم سيئة ، وإن كان الضرر غير بين فهو 

ق حقه وإن ثبت أن نية صاحبه كانت لأجل الضرار بالغير من قبيل استعمال صاحب الح

، لهذا سميت هذه النظرية بالنظرية المادية لتمييزها عن النظرية المعنوية التي تنظر في 

 . 3استعمال الحقوق إلى نية صاحبها

 النظرية المعنوية / 3

 لغير.ضررا با وهذه النظرية تقوم على تحري نية ممارس الحق ، الذي أنزل بممارسته إياه

فإن لم تكن له نية سوى مجرد الضرار بغيره ، من غير ما مصلحة له في تصرفه ، كان  -

 مسيئا في ممارسته لحقه ، فيرد قصده عليه ، ويؤمر بإزالة الضرر .

لا يعتبر الضرر بغيره ، و  لحقوإن لم تتجه نيته إلى غيره بإضرار أو أذى ، ففعله سليم وإن  -

 ته لحقه .مسيئا في ممارس

فمدار هذه النظرية هو التركيز على نية مستعمل الحق ، وتتبع حركاتها عند استعماله 

 .4لحقه ، وذلك في ضوء الدلائل والقرائن الخارجية التي تشير إلى ذلك 

                                           
 .224أبو القاسم، محمد بن أحمد ابن جزي ، القوانين الفقهية ، مرجع سابق ، ص  1
م ، 1992بيروت ، الطبعة: الثانية،  -ابن عابدين، رد المحتار على الدر المختار ،  دار الفكر 2

 .5/237ج
 .48صبحي محمصاني ، مرجع سابق ، ص: 3
 . 136 – 135، ص فيض الله ، مرجع سابق 4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

452 

 

 

وممن نبه إلى ذلك أبو إسحاق الشاطبي والذي أوجب تنفيذ الأحكام الشرعية وفقا 

عند كلامه في المسألة الثالثة تحت عنوان بطلان العمل للمقاصد التي وضعت لها ، فقال 

المغاير لقصد الشارع : " كل من ابتغى في تكاليف الشريعة غير ما شرعت له فقد ناقض 

الشريعة ، وكل من ناقضها فعمله في المناقضة باطل ، فمن ابتغى في التكاليف ما لم تشرع 

 له فعمله باطل .

هر ، فإن المشرعات إنما وضعت لتحصيل المصالح ودرء أما أن العمل المناقض باطل فظا

المفاسد ، فإذا خولفت لم يكن في تلك الأفعال التي خولفت بها جلب مصلحة ولا درء 

 . 1مفسدة  "

والتي يؤصل من خلالها  –ثم قسم هذه الأفعال المؤدية إلى جلب منفعة أو دفع مفسدة 

الدكتور صبحي محمصاني في أربعة  إلى ثمانية أقسام ، اختصرها  -لنظرية التعسف 

 أقسام كالآتي  :

إذا كان الفعل الجائز شرعا لا يلزم عنه إضرار الغير ، فهو يبقى جائزا على " أصله  – 1 

من الذن ، ولا إشكال فيه، ولا حاجة إلى الاستدلال عليه ، لثبوت الدليل على الذن 

 ابتداء" .

، وكان فاعله لا يقصد إضرارا بأحد ه إضرار الغيرنإذا كان الفعل الجائز شرعا يلزم ع – 2

، فهو يبقى جائزا لمن ثبت حقه فيه شرعا ، إلا في حالتين : الأولى إذا كان الضرر عاما 

فالفاعل يمنع مما هم به ...والثانية إذا كان الفعل يسبب ضررا خاصا من نوع المفسدة 

 القطعية ، وكان تركه لا يلحق بصاحبه ضررا...

 بندين الآتيين بيت القصيد في النظرية المعنوية لسوء استعمال الحقوق :وفي ال

ا ممنوع ، فهذصد منه فاعله إلا الضرار بالغيرإذا كان الفعل المأذون فيه شرعا لم يق – 3

 من دون شك.

إذا كان الفعل المأذون فيه شرعا قد قصد به فاعله نفع نفسه والضرار بغيره معا .  – 4

عته قصدا لطلب معاشه وللإضرار بالغير ، فهنا لا إشكال في منع القصد كالمرخص في سل

إلى الضرار من حيث هو إضرار لثبوت الدليل على أن لا ضرر ولا ضرار في السلام ، لكن 

                                           
 .2/283أبو إسحاق الشاطبي ، مرجع سابق ، ج 1



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

453 

 

 

يبقى النظر في هذا العمل الذي اجتمع فيه قصد نفع النفس وقصد إضرار الغير : هل 

بقى على حكمه الأصلي في الذن ، ويكون عليه إثم يمنع منه فيصير غير مأذون فيه ؟ أم ي

 ما قصد ؟ فالجواب على هذا السؤال يحتمل تفصيلا ، وهو أنه : 

إما أن يكون إذا رفع ذلك العمل أمكن تحصيل النفع للفاعل من وجه آخر ، فحينئذ لا 

ضرر  إشكال في منعه منه ، لأنه لم يقصد ذلك الوجه إلا لأجل الضرار ، فلينقل عنه ولا

 عليه .

وإما أن لا يكون له محيص عن تلك الجهة التي يستضر منها الغير ، فحق من ثبت له الحق 

 مقدم ولا يمنع أبدا من استعماله . 

ويتلخص كلام الشاطبي في أن من يثبت له حق شرعي في أمر ما فإنه يمنع من استعماله 

ه أن هذ –ول صبحي محمصاني يق –إذا لم يقصد به إلا الضرار بالغير . وعلى الجملة 

النظرية موافقة أكثر من غيرها لروح التشريع الاسلامي...وأنها هي بعينها النظرية الحديثة 

 .1لسوء استعمال الحقوق ، إن لم تكن أرقى منها من حيث الدقة والتعليل

ونسبة هذه النظرية من طرف الدكتور صبحي محمصاني إلى الشاطبي لا يعني أن الشاطبي 

يتكلم عن النظريتين السابقتين ، بل نص في الأوجه السابقة على جميع النظريات التي لم 

تؤصل للتعسف وزاد عليه وجها آخر متعلق بالجانب المعنوي لم يتطرق إليه الفقهاء وهو 

 قصد الضرار .

 المحاور الثالث: معايير التعسف في استعمال الحاق ذات البعد المقاصدي 

وعنه استمد القانون المدني الجزائري معايير التعسف  دني المصري لقد استمد القانون الم

 124المادة  عليها نصتومعايير التعسف في استعمال الحق كما K 2من الفقه السلامي

 : "يشكل الاستعمال التعسفي للحق خطأ لا سيما في الحالات الآتية : ق م ج هي مكرر 

 إذا وقع بقصد الضرار بالغير . -

                                           
 .53 -51صبحي محمصاني ، مرجع سابق ، ص: 1

انظر بوجمعة حمد ، أثر أحكام الفقه السلامي في القانون المدني الجزائري ، دكتوراه علوم  2 

  .254.  204ص :  2018، سنة  1جامعة باتنة 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

454 

 

 

 ي للحصول على فائدة قليلة بالنسبة إلى الضرر الناش ئ للغير .إذا كان يرم -

 إذا كان الغرض منه الحصول على فائدة غير مشروعة ".  -

 أولا : معيار قصد الإضرار

، فقد تكلم عنه فقهاء 1وأكثرها شيوعا ،ا المعيار من أقدم المعايير شهرةيعتبر هذ     

الأخذ به في الفقه السلامي والفقه الغربي  الرومان ، وأجمع عليه من جاء بعدهم ، واستقر

، غير أن هذا المعيار يعد معيارا شخصيا ذاتيا يصعب إثباته،  2ودرج القضاء على العمل به

لأن أساسه الذي يبنى عليه هو النوايا والقصود ، وهي أمر مستكن في النفس ، ولذلك 

ي معيار وه –لقرائن والأمارات توسع القضاء في هذا المعيار من حيث إثباته ، فجعلوا من ا

 ما يدل على قصد الضرار ، وذلك بأمرين هما : –مادي 

: لأن الحق لم يشرع لغير مصلحة ولا انتفاء المصلحاة وانعدامها في التصرف في الحاق  -

، 3للعبث من غير فائدة ، مما يعد صاحبه قد ناقض قصد المشرع في أصل تشريع الحق

حققها تحققا عرضيا غير مقصود لصاحبه ، فمن غرس ويستوي انتفاء المصلحة مع ت

أشجارا في أرضه بقصد حجب النور عن جاره لا غير يعد متعسفا في استعمال حق الملكية 

 .  4حتى لو تبين فيما بعد أن هذه الأشجار قد عادت على الأرض بالنفع

ة لأهميلأن الحقوق لم تشرع إلا للمصالح الجدية الحقيقية ذات اتفاهة المصلحاة :  -

، فإلحاق ضرر بالغير مقابل مصلحة 5لصاحب الحق نفسه ، وللمنفعة الاجتماعية أيضا

                                           
لعامة في القانون المدني ، دراسة موازنة بالفقه السلامي و محمد وحيد سوار ، الاتجاهات ا 1

المدونات المدنية العربية ، مكتبة دار الثقافة للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن ، الطبعة الثالثة ، 

 .82م ، ص 2001سنة 
 1/209مجموعة الأعمال التحضيرية للقانون المدني المصري ، مرجع سابق ، ج 2
 .385مرجع سابق ، ص  فتحي الدريني ، 3
. محمد وحيد 1/959السنهوري ، الوسيط في شرح القانون المدني المصري ،  مرجع سابق ، ج 4

 .82سوار ، الاتجاهات العامة في القانون المدني ، مرجع سابق ، ص 
 .386فتحي الدريني ، مرجع سابق ، ص  5



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

455 

 

 

تافهة تتحقق لصاحب الحق يعد ذلك تعسفا في استعمال الحق ، كما أكدته المذكرة 

 . 1اليضاحية للقانون المدني المصري 

 ميسلا في الفقه ال  على معيار قصد الضرار الفقهية والمقاصدية تطبيقاتومن ال

هذا المعيار الشاطبي بقوله :" كل من ابتغى في تكاليف الشريعة غير ما  بداية أكدفقد     

شرعت له فقد ناقض الشريعة ، وكل من ناقضها فعمله في المناقضة باطل ، فمن ابتغى 

إنما  «صلى الله عليه وسلم :  مصداقا لقوله 2في التكاليف ما لم تشرع له فعمله باطل "

 .3 »بالنيات...الأعمال 

ولقد وردت أمثلة كثيرة لهذا المعيار في الفقه السلامي منها إجمالا تحريم الرجعة إضرارا     

وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو ﴿  :بالزوجة ، لقوله تعالى

،  4﴾ سرحوهن بمعروف ولا تمسكوهن ضرارا لتعتدوا ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه

، فدل ذلك على أن من كان 5﴾ وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحا ﴿  :وقوله

 المضارة فإنه آثم بذلك .قصده بالرجعة 

                                           
 .1/209سابق ،  جمجموعة الأعمال التحضيرية للقانون المدني المصري ، مرجع  1
 .2/283أبو إسحاق الشاطبي ، مرجع سابق، ج 2
أخرجه البخاري من حديث عمر ابن الخطاب مرفوعا ، كتاب بدء الوحي ، باب كيف كان بدء  3

، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله 1الوحي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ،حديث رقم 

من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه  البخاري ، الجامع المسند الصحيح المختصر

وأيامه ، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، نشر: دار طوق النجاة ، الطبعة: الأولى، سنة 

 .1/06هـ ج1422
 .231سورة البقرة ، آية رقم :  4
 .228سورة البقرة ، آية :  5

https://www.islamweb.net/ar/library/content/50/661/%D8%A7%D9%84%D9%82%D9%88%D9%84-%D9%81%D9%8A-%D8%AA%D8%A3%D9%88%D9%8A%D9%84-%D9%82%D9%88%D9%84%D9%87-%D8%AA%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%89-%D9%88%D8%A8%D8%B9%D9%88%D9%84%D8%AA%D9%87%D9%86-%D8%A3%D8%AD%D9%82-%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D9%87%D9%86-%D9%81%D9%8A-%D8%B0%D9%84%D9%83-%D8%A5%D9%86-%D8%A3%D8%B1%D8%A7%D8%AF%D9%88%D8%A7-%D8%A5%D8%B5%D9%84%D8%A7%D8%AD%D8%A7-#docu


 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

456 

 

 

وهذا كما كانوا في أول الاسلام قبل حصر الطلاق في ثلاث يطلق الرجل امراته ثم يتركها 

حتى يقارب انقضاء عدتها ، ثم يراجعها ، ثم يطلقها ، ويفعل ذلك أبدا بغير نهاية فيدع 

 . 1المرأة لا مطلقة ولا ممسكة ، فأبطل الله ذلك ، وحصر الطلاق في ثلاث مرات

له و  وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة﴿ : والوصية إضرارا بالورثة والدائنين ، لقوله تعالى

،  الثلث أخ أو أخت فلكل واحد منهما السدس ، فإن كانوا أكثر من ذلك فهم شركاء في

 . 2﴾من بعد وصية يوص ى بها أو دين غير مضار ، وصية من الله، والله عليم حليم

 ﴿ ا في شرحه للآية " ذكر المفسرون ابن كثير وغيره تفسيرا لقوله تعالىقال الأستاذ الزرق

أن معناه أن تكون وصيته على العدل لا بقصد الضرار بالورثة والجور عليهم ﴾ غير مضار 

بحرمانهم من الرث أو نقص لحقوقهم فيه ، ونقل عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه 

ورواه ابن جرير عن ابن عباس موقوفا  » ة من الكبائرالإضرار في الوصي «: وسلم قال 

 ، ووقفه هو الصحيح. عليه

لأن فيها   »ألا لا وصية لوارث «ولذا منعت الوصية للوارث بقوله عليه الصلاة والسلام 

 .3" زيادة لبعض الورثة ونقصا لآخرين فتتحقق بها المضارة

﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين  :ومضارة الوالدة بولدها والوالد بولده لقوله تعالى

كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف لا تكلف 

أي إذا أرات الأم أن تأخذ ، 4﴾ بولدها ولا مولود له بولده تضار والدة نفس إلا وسعها لا

يه عبء ، أو تترك لأب أجرا على الرضاع تخير بين أن تقبل بأجر المثل الذي يلتزم به الأب

إرضاعه ليستأجر له مرضعة ،  وذكر الجصاص في تفسيره أنها إن لم ترض بأجرة مثلها 

أجبر الزوج على إحضار المرضعة حتى ترضعه في بيت أمه ، حتى لا يكون مضارا لها بولدها 

                                           
حمدي أبو النور ، دار السلام ، ابن رجب الحنبلي ، جامع العلوم والحكم ، تحقيق : محمد الأ  1

 .3/917م ، ج2004القاهرة ، الطبعة الثانية ، سنة 
 .12سورة النساء ، آية رقم :  2
مصطفى أحمد الزرقا ، صياغة قانونية لنظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه إسلامي،   3

 .32-31مرجع سابق ، ص: 
 233سورة البقرة ، آية رقم :  4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

457 

 

 

 ولدهاار والدة بلا تض﴿  :في حقها بحضانته في بيتها، ونقل عن مجاهد في تفسير قوله تعالى

 أنه لا يمنع أمه أن ترضعه ليحزنها بذلك.﴾ 

والتي  ﴾ولا مولود له بولده﴿  :ثم تكلم عن المضارة التي تكون من جهة الأم في قوله تعالى

تكون : إما بأن تشتط وتطلب فوق حقها في النفقة ، أو تمنعه من رؤيته . قال ويحتمل 

 تفسيره بأن تغترب به وتخرجه من بلده.

سيرات هذا النص أن المضارة استعملت فيه لمعنى انحراف صاحب الحق في ويتضح من تف

 .1ممارسة حقه عن غايته المشروعة  بقصد س يء للحاق الضرر برفيقه في حقه المقابل

وسفر الزوج بزوجته بعيدا عن بلدها وأهلها إضرارا بها ، ورفع الدعوى على الفضلاء بالتهم 

ض مرض الموت بالدين لحرمان الورثة أو الدائنين ، ، وإقرار مري2الباطلة للتشهير بهم

 ... 3وطلاق مريض مرض الموت لزوجته حرمانا لها من الميراث

 رجحاان الضرر على المصلحاة رجحاانا كبيرا معيار :  ثانيا

عن المعيار السابق في أنه لا يستند إلى ناحية شخصية لدى صاحب هذا المعيار   يختلف 

التفاوت الكبير بين الفائدة التي يجنيها صاحب الحق من  الحق ، ذلك أنه يقوم على

، وهو ما يعرف في الفقه السلامي بالاختلال 4استعماله لحقه ، والضرر الذي يصيب الغير

البين في توازن المصالح ، ذلك أن الشريعة السلامية أقرت معيار التناسب والتوازن بين 

ن حق تعسفيا إذا كان على وجه يخل بالتواز المصالح المتعارضة ، بحيث يصبح استعمال ال

                                           
الزرقا، صياغة قانونية لنظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه إسلامي،   مصطفى أحمد 1

 .30-29مرجع سابق،ص:
من مجلة الأحكام العدلية والتي تشترط في المدعى به أن  1629وهو ما جاء موضحا في المادة  2

يكون محتمل الثبوت فالدعوى بما هو محال عقلا او عادة لا تصح ، ومثلوا بدعوى شخص 

وف بالفقر أنه أقرض شخصا آخر مبلغا عظيما من المال ، أو أنه غصب مبلغا كبيرا منه . معر 

انظر : سليم رستم باز اللبناني  شرح المجلة ، دار إحياء التراث العربي ، بيوت ، لبنان ،الطبعة 

 .926-925م ص 1986الثالثة ، سنة 
 .4/32وهبة الزحيلي ،الفقه السلامي وأدلته ، مرجع سابق ،ج 3
 .59محمد صبري السعدي ، المسؤولية التقصيرية ، مرجع سابق، ص  4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

458 

 

 

بين المصالح المتعارضة إخلالا بينا ، إذ يصبح التفاوت شاسعا بين ما يبتغيه صاحب الحق 

سواء كان ذلك الضرر لاحقا بالفرد أم بالجماعة ،  1من فائدة ، وبين الضرر الناش ئ للغير

 . 2لى القصد بل إلى النتيجة أو مقصودا أو غير مقصود ، فلا ينظر في المعيار المادي إ

را رجحان الضرر على المصلحة رجحانا كبيعلى معيار  الفقهية والمقاصدية تطبيقاتومن ال

، الضرر الأشد يزال   4، الضرر يزال3قاعدة لا ضرر ولا ضرارنجد  في الفقه السلامي

ن جلب ، درء المفاسد أولى م6عامال، يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر  5بالضرر الأخف

 ...7المصالح

تطبق هذه القواعد في حالة ما إذا استعمل النسان حقه لغرض تحقيق مصالح 

مشروعة، ولكنه أثناء استعماله لحقه أصاب غيره بضرر أكبر من الفائدة التي تحصل 

، وقد يكون هذا الضرر لاحقا بالجماعة نتيجة  فيمنع سدا للذريعة ، 8عليها ، أو مساو لها

                                           
يقول الدكتور الدريني معلقا على اشتراط القانون المدني الجزائري التفاوت الشاسع في هذا  1

المعيار واعتباره شرطا يتوقف عليه تحقق التعسف، بأنه يضيق من مجال نظرية التعسف 

حاب الحقوق لممارستها على وجه تعسفي ، مادام لم يبلغ ذلك ودورها ، ويفتح السبيل أمام أص

القدر من جسامة الضرر ، فكان الفقه السلامي أوسع مجالا في محاربة التعسف ، ودوره أكثر 

فع ولو أن يزيد الضرر على الن –في ما عدا مضار الجوار غير المألوفة  –تفعيلا  لأنه يشترط فقط 

 .411مرجع سابق ، ص  بدرجة يسيرة .فتحي الدريني ،
 .410المرجع نفسه ، ص  2
  1/199، محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق .ج19مجلة الاحكام العدلية المادة  3
، ابن نجيم  1/83، جلال الدين السيوطي ، مرجع سابق ج20مجلة الأحكام العدلية المادة،  4

 . 1/210ج . محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق72المصري ، مرجع سابق . ص
 .1/219. محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق ج27مجلة الأحكام العدلية المادة  5
 .1/235. محمد مصطفى الزحيلي ، مرجع سابق ج26مجلة الأحكام العدلية المادة  6
. ابن نجيم ، مرجع سابق 1/87، السيوطي ، مرجع سابق ، ج 30مجلة الاحكام العدلية المادة  7

 .78، ص
ن لا يعتبر الضرر المساوي ، أو الذي يزيد قليلا على المنفعة  واجب الزالة تحت غطاء القانو  8

التعسف أو غيره خلافا للشريعة السلامية ، وهذه من المسائل التي يتوجب على المشرع الجزائري 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

459 

 

 

كما يكون ضررا لاحقا بفرد مقابل مصلحة لفرد آخر، ومن أمثلة الضرر  ، تصرف فرد ما

العام اللاحق بالجماعة الاحتكار وهو شراء ما يحتاجه الناس وادخاره لبيعه وقت غلاء 

 . 1" لا يحتكر إلا خاطئالأسعار وحاجة الناس إليه ، وهو محرم لقوله عليه السلام " 

                                           

تداركها ، ويقول في هذا الدكتور الدريني : فاقتصار المشرع الجزائري على التفاوت الشاسع 

تباره شرطا يتوقف عليه التعسف يضيق من مجال النظرية، وخصوصا وأن الشريعة واع

الاسلامية لا تشترط في ما عدا مضار الجوار غير المألوفة أن يكون الاختلال بينا، بل يكفي أن 

.  والظاهر أن 411يزيد الضرر على النفع ولو بدرجة يسيرة ، فتحي الدريني ، مرجع سابق ، ص 

وحتى الكثيرين من فقهاء الشريعة يعتبرون  أن هذه القاعدة داخلة في المباحات  فقهاء القانون 

لا الحقوق، وهو المتبادر إلى الذهن لمن نظر في جميع معايير التعسف المأخوذة عن الفقه 

السلامي في الدول التي جعلت منه المصدر الأول في تشريعها كالأردن والمارات ، وحتى من 

للقانون المدني المستمد من الشريعة السلامية أساسا ، كمشروع القانون المدني المشاريع المعدة 

المصري المستمد من الفقه السلامي الذي أعد مجلس الشعب برئاسة الدكتور صوفي أبو طالب 

، والذي لم ينص على ذلك مطلقا بل نص فقط على الضرر الكبير أو الضرر الفاحش ، مشروع 

. ولا حتى من 10/ 5ي المستمد من الفقه السلامي ، مرجع سابق ، ج القانون المدني المصر 

المشاريع التي أعدها بعض فقهاء الشريعة السلامية مثل الشيخ الزرقا الذي له كتاب بعنوان 

صياغة جديدة لنظرية التعسف ، أورد فيه جملة من المعايير وأغفل مسألة تساوي الضرر 

...مصطفى الزرقا ، صياغة قانونية لنظرية التعسف في استعمال والمنفعة، أو زيادته زيادة يسيرة

 .59الحق في الفقه إسلامي،  مرجع سابق ، ص
رواه مسلم من حديث معمر ابن عبد الله مرفوعا ، كتاب المساقاة ، باب تحريم الاحتكار في  1

قل بن ، مسلم بن الحجاج النيسابوري ، المسند الصحيح المختصر 1605الأقوات ،حديث رقم 

العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي ، نشر دار 

 .3/1228بيروت دون رقم الطبعة ولا سنة النشر ج –إحياء التراث العربي 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

460 

 

 

جر للوافدين من الريف إلى المدينة لبيع محاصيلهم ، ومنه تلقي الركبان : وهو تلقي التا

وشرائها بثمن أقل من السعر القائم ، وبيعها لأهل المدينة بثمن مرتفع ، وهو محرم لنهي 

 .1النبي صلى الله عليه وسلم عن تلقي الركبان

 ومنه منع تجار السلاح من بيعه أثناء الفتنة لما في ذلك من إشعال نارها وإن لحق التجار

،  أو بيعه لقطاع  2ضرر من ذلك المنع ، ولكن اتقاء الفتنة العامة أولى لأن ضررها أشد

 الطرق .

وبيع العنب لمن يعصره خمرا ، فالضرر الذي يلحق بالمجتمع من بيع الخمور وانتشارها 

 .3أعظم من تعطل مصلحة بائع العنب والضرر الذي يلحق به

ن المصلحة العامة مقدمة مع استحقاق صاحب ونزع الملكية الخاصة للمصلحة العامة لأ 

الملكية الخاصة تعويضا عادلا فبناء مستشفى أو مدرسة إن لم يكن له مكان ملائم إلا 

 مكان صاحب الملكية الخاصة فتقدم المصلحة العامة على مصلحته لأن الضرر الذي

 يلحقه لا يقارن أبدا بالضرر الذي يلحق بالجماعة...

الأشد فتح نافذة في بناء تطل على مقر نساء الجار إلا إذا كانت أعلى  ومثال الضرر الخاص

من مستوى النظر، وقد منع النبي صلى الله عليه وسلم سمرة ابن جندب من دخول بستان 

نخله بسبب تأذي الأنصاري من دخوله ، لأن الضرر في الدخول كان  الأنصار لتفقد لأحد

 .4أشد من عدم تفقد صاحب النخل نخله 

هذا ويزيد الفقه السلامي في تطبيقاته للتعسف في استعمال الحق من ذلك إذا كان الضرر 

مساويا للمصلحة ، على ما اقتصر عليه القانون المدني الجزائري الذي يشترط كأصله 

  . المصري أن يكون الضرر راجحا رجحانا كبيرا على المصلحة الحاصلة للطرف المقابل

                                           
 2162رواه البخاري ، مرجع سابق ، كتاب البيوع ،باب النهي عن تلقي الركبان... ، حديث رقم  1

ورواه مسلم، مرجع سابق، كتاب البيوع ، باب تحرم بيع الرجل على بيع أخيه ، حيث . 3/72، ج

 .3/1155، ج 1515رقم 
 . 416فتحي الدريني ، مرجع سابق ، ص  2
 .4/34وهبة الزحيلي ، الفقه السلامي وأدلته، مرجع سابق ، ج 3
 .4/34المرجع نفسه ، ج 4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

461 

 

 

 غير المشروعة : معيار المصلحاة  ثالثا

يعد هذا المعيار معيارا موضوعيا أيضا ، وإن كان طريق الوصول إليه عاملا ذاتيا هو نية 

، ولمعرفة متى تكون المصلحة غير مشروعة أجابت المذكرة اليضاحية   1صاحب الحق

بقولها "ولا تكون المصلحة غير مشروعة إذا كان تحقيقها يخالف للقانون المدني المصري 

ن أحكام القانون فحسب ، وإنما يتصل بها هذا الوصف أيضا إذا كان تحقيقها حكما م

، كمن يؤجر منزلا لغرض مقابلات مخالفة للآداب 2يتعارض مع النظام العام ، أو الآداب "

 ، أو كفصل عامل لأنه التحق بنقابة العمال...

ه السلامي  في الفقمعيار المصلحة غير المشروعة على  الفقهية المقاصدية تطبيقاتال ومن

اتخاذ عقد الزواج وسيلة لتحليل المطلقة ثلاثا لزوجها الأول ، إذ لا يقصد الزوج نجد مثلا : 

الثاني دوام العشرة مع هاته الزوجة ولكنه يريد تحليلها فقط وبذلك يستطيع زوجها الأول 

رث منه تزوجها من جديد ،ومثل إسلام الزوجة الكتابية عند مرض موت زوجها قصد ال 
، وتطليق الزوج لزوجته تطليقا بائنا عند مرض موته ليحرمها من الميراث ، فذلك تعسف 3

في استعمال حق الطلاق قد أفض ى إلى مصلحة غير مشروعة، وهي إبعاد الزوجة عن 

الميراث حتى يستحوذ عليه الأبناء فقط ، وكذلك امتناع الأب عن تزويج ابنته إذ تقدم 

ها ، لأجل مصالح شخصية له كأن تكون ابنته تخدمه وليس له لخطبتها من هو كفء ل

المقدم غير كاف ...فإذا تبين للقاض ي أن رفض الولي ليس له  المهر غيرها ، أو ادعاؤه أن

 لتعسفه في استعمال حق الولاية 
ا
 .4مبرر معقول كان له تزويجها دون إذن وليها درءا

 الخاتمة : 

استعمال الحق بهذه الشهادة والاعتراف بأسبقية ونختم بحثنا في موضوع التعسف في 

الفقهاء المسلمين في معرفة هذه النظرية والتأصيل لها ، يقول الدكتور علي علي منصور : 

                                           
، محمد صبري السعدي 1/959، مرجع سابق ، جالسنهوري ، الوسيط في شرح القانون المدني  1

 .59، مرجع سابق ، ص 
 .1/209المرجع نفسه ، ج 2
 .4/33وهبة الزحيلي ، الفقه السلامي وأدلته،  مرجع سابق ، ج 3
 .421فتحي الدريني ، مرجع سابق ، ص  4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

462 

 

 

ولقد عثرت أخيرا على مقال للأستاذ الدكتور عبد السلام ذهني تحت عنوان " تجميع 

ريعة السلامية " ورد فيه: " لما كنت بمدين
 
توراه في ة ليون بفرنسا بقسم الدكالقوانين والش

م ،كان أستاذنا "لامبير" يرى أن  الفقه السلامي في المعاملات كنزٌ لا  1920 -1911سنة 

يفنى ومعين لا ينضب ، وكان يشير على الطلبة المصريين بالرجوع لوضع رسائلهم في 

ريعة السلامية ، وفعلا وضع الدكتور محمد
 
سالة فتحي ر  الدكتوراه في مواضيع من الش

الدكتوراه عن مذهب الاعتساف في استعمال الحق والخروج عما شرع له عند فقهاء 

ت   المسلمين
 
ة أشهر، وكتبت عنه المجلا ى نفدت في ست  سالة تطبع في كتاب حت  وما كادت الر 

شريع السلامي ... 
 
 القانونية كثيرا ، وأشادت بعظمة الت

في مقال له " إن  الألمان كانوا يتيهون عُجبا على غيرهم وما كتب الفقيه الألماني " كوهلر " 

شريع في القانون المدني 
 
ة الاعتساف في استعمال الحق؛ وإدخالها ضمن الت لخلقهم نظري 

م ، أما وقد ظهر كتاب "الدكتور فتحي" وأفاض في شرح هذه  1787الذي وضع سنة 

ه يجدر بع
 
ظرية نقلا عن رجال الفقه السلامي، فإن عن  لماء القانون الألماني أن يتنازلواالن 

المجد الذي نسبوه لأنفسهم، ويعترفوا بالفضل لأهله ، وهم فقهاء السلام الذين عرفوا 

ظرية وأفاضوا في الكلام عليها قبل الألمان بعشرة قرون ...   1هذه الن 

ية ر وذلك كله راجع إلى تلكم المبادئ والقواعد المقاصدية التي تشبعت بها هذه النظ

 مستمدة إياها من روح الشريعة السلامية وخصائصها ومقاصدها الكبرى.

 : مراجع البحث 

  الكريم القرءان  

  كتب السنة النبوية 1

محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله –

ار طوق اصر، نشر: دصلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه ، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الن

 .هـ1422النجاة ، الطبعة: الأولى، سنة 

                                           
شريعة م ، نقلا عن مقارنات بين ال 1937جانفي  23من مقال نشر في الجريدة القضائية في  1

 . 42-41السلامية والقوانين الوضعية، مرجع سابق. ص 



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

463 

 

 

مسلم بن الحجاج، المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل إلى  –

رسول الله صلى الله عليه وسلم ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي ، نشر دار إحياء التراث 

 .بيروت دون رقم الطبعة ولا سنة النشر –العربي 

 كتب المعاجم اللغوية  2

أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، معجم مقاييس اللغة ، تحقيق : عبد السلام –

  . م1989محمد هارون ، دار الفكر ، 

محمد بن أبي بكر الرازي ، مختار الصحاح ، عني بترتيبه : محمود خاطر، دار الفكر ،  –

  .. م2001الطبعة الأولى ، 

 مةكتب فقهية عا 3

أبو إسحاق الشاطبي ، الموافقات في أصول الشريعة ، خرج أحاديثه : أحمد السيد سيد  –

   . م ، د ت ط2003احمد علي ، تعليق عبد الله دراز ، المكتبة التوفيقية ،

أحمد فهمي أبو سنة ، نظرية التعسف في استعمال الحق ، مقال منشور في مجلة الأزهر  –

،. وأصل هذا المقال محاضرة بأسبوع الفقه  218، عدد  1382، جمادي الآخرة ، سنة 

 . السلامي

ابن رجب الحنبلي ، جامع العلوم والحكم ، تحقيق : محمد الأحمدي أبو النور ، دار –

 . م2004السلام ، القاهرة ، الطبعة الثانية ، سنة 

ئر على نظازين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف بابن نجيم المصري ، الأشباه وال –

مذهب أبي حنيفة النعمان ، علق عليه وخرج أحاديثه : زكريا عميرات، دار الكتب العلمية 

 م.د1999لبنان ، الطبعة الاولى  -، بيروت 

سليم رستم باز اللبناني  شرح المجلة ، دار إحياء التراث العربي ، بيوت ، لبنان ،الطبعة –

 .م1986الثالثة ، سنة 

نظرية العامة للموجبات والعقود في الشريعة الاسلامية ، دار صبحي محمصاني ، ال –

 .م1972العلم للملايين ، بيروت ، الطبعة الثالثة ، 

بيروت ، الطبعة: الثانية،  -ابن عابدين، رد المحتار على الدر المختار ،  دار الفكر –

 . م1992



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

464 

 

 

علمية ر ، دار الكتب العبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي ، الاشباه والنظائ –

 . م1990، 

علاء الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي ، بدائع الصنائع في ترتيب  – 

 .م1986الشرائع ، دار الكتب العلمية ، الطبعة: الثانية، 

علي علي منصور ، مقارنات بين الشريعة السلامية والقوانين الوضعية ، دار الفتح ،  –

 م 1970لطبعة الأولى ، بيروت ، ا

عيسوي أحمد عيسوي . نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه السلامي. مجلة  –

 1, ع 5مصر , مج  -جامعة عين شمس (  -العلوم القانونية والاقتصادية ) كلية الحقوق 

(1963).  

روت بي – أبو محمد علي بن أحمد حزم الأندلس ي الظاهري ، المحلى بالآثار ، دار الفكر –

  .، بدون طبعة وبدون تاريخ

فتحي الدريني ، نظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه الاسلامي ، مؤسسة الرسالة  –

  .2008، بيروت، الطبعة الثالثة ، 

  . م1994لبنان ،الطبعة الاولى ،  –مالك بن أنس ،  المدونة ، دار الكتب العلمية ، بيروت  –

 . ، دون طبعة1990ي ، الأم ، دار المعرفة ، بيروت ، محمد بن إدريس الشافع–

محمد أبو زهرة ، إساءة استعمال الحق ، مجلة إدارة قضايا الحكومة ، مصر ، السنة  –

 . م ، العدد الثالث1961الخامسة ، سبتمبر

محمد مصطفى الزحيلي ، القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة ، دار الفكر  –

 . م 2006الطبعة الأولى ،  دمشق ، –

محمد وحيد سوار ، الاتجاهات العامة في القانون المدني ، دراسة موازنة بالفقه  –

السلامي و المدونات المدنية العربية ، مكتبة دار الثقافة للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن 

  . م2001، الطبعة الثالثة ، سنة 

لنظرية التعسف في استعمال الحق في الفقه  مصطفى أحمد الزرقا ، صياغة قانونية –

 .2/1987إسلامي ، دار البشير ، عمان ، ط

 أطروحات الدكتوراه 4



 نظرية التعسف في استعمال الحاق وأبعادها المقاصدية
 

465 

 

 

وم ، دكتوراه عللامي في القانون المدني الجزائري ، أثر أحكام الفقه السحمد بوجمعة –

 .2018، سنة 1الشريعة والقانون جامعة باتنة  شعبة الشريعة تخصص

 

 

 

 



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

466 

 

 

 -مسائل كورونا-وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية الضرورة

The theory of necessity and its impact on emerging issues   - COVID-19 

Issues- 

 Abdelbaki sedika   1عبدالباقي صديقة

 univ.dz-gha.sedika.si@la، (الجزائر) جامعة عمار ثليجي بالأغواط

 ملخص: 

يتناول البحث موضوع نظرية الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة بسبب كورونا،     

من خلال التعريف بنظرية الضرورة وبيان ملامح مراعاة الشريعة السلامية للضرورة 

في التشريع وإبراز لأثرها في مسائل كورونا المستجدة، وقد خلصنا لعدة نتائج من أهمها: 

حقيقة نظرية الضرورة هي كل الحالات التي تطرأ على النسان وتستدعي مراعاتها  أن

لمنع تفويت مصالح معتبرة أو الوقوع في مفسدة ممنوعة، وشهدت عدة نصوص شرعية 

من الكتاب والسنة وإجماع العلماء على اعتبار الضرورة في الأحكام الشرعية، كما 

د مساراتها ومواقعها حتى لا تتخذ وسيلة أحاطها الفقهاء بعدة ضوابط شرعية تحد

لبلوغ المحرم أو التملص من التكاليف الشرعية، وبرز أثر الضرورة في بناء الأحكام 

الشرعية لما يستجد من نوازل ظاهر وهذا ما برز من خلال بعض المسائل التي استجدت 

 بسبب فيروس كورونا.

 ورونا.ك ،مسائل مستجدة ،نظرية، الضرورةكلمات مفتاحية: 

Abstract:  

     The research addresses the topic of the theory of necessity and its 

impact on emerging issues due to Corona, by defining the theory of 

necessity and explaining the features of Islamic law’s consideration of 

necessity in legislation and highlighting its impact on emerging issues of 

Corona. We have concluded several results, the most important of which 

are: The reality of the theory of necessity is all situations that occur to a 

person and require consideration to prevent missing out on important 

mailto:a.sedika.si@lagh-univ.dz


 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

467 

 

 

interests or falling into forbidden corruption. Several legal from the Qur’an 

and Sunnah and the consensus of scholars have attested to the 

consideration of necessity in legal rulings, the jurists have also surrounded 

it with several legal controls that determine its paths and locations so that it 

does not you take a means to achieve what is forbidden or to evade legal 

costs, the effect of necessity in constructing legal rulings became apparent 

due to the emerging catastrophes, and this is what emerged through some 

of the issues that arose due to the Corona virus.  

Keywords: theory; necessity; emerging issues; Corona. 

__________________________________________ 

 univ.dz-a.sedika.si@lagh يميل: ، الإ عبدالباقي صديقةالمؤلف المرسل: 

 

 مقدمة: .1

 

خرجت للناس،      
ُ
مة أ

ُ
الحمد لله الذي هدانا للدين القويم ومن علينا بأن جعلنا خير أ

مة، نبي الهدى والرحمة، تركنا على المحجة 
ُ
صلي وأسلم على خير مبعوث بعث لخير أ

ُ
وأ

وأصحابه  لامه عليه، وعلى آلهالبيضاء ليلها كنهارها ، لا يزيغ عنها إلا هالك، صلوات ربي وس

 :وأتباعه إلى يوم وبعد

السلامية السمحة خاتمة الرسالات، مبنية  فإن من فضل الله علينا أن جعل الشريعة     

على جلب المصالح ودرء المفاسد، فجاءت مراعية لأحوال العباد وظروفهم، وهذه من أهم 

 .خرى خصائصها التي جعلتها مهيمنة على جميع الديانات الأ 

والمكلف بأحكام هذه الشريعة تعتريه أحوال مختلفة من يسر وعسر واضطرار، وهذه     

الحالة )الضرورة( لم يتركها الشارع بدون مراعاة نظرا لما يلحقها من مشقة وضيق وتفويت 

للمصالح المطالب تحصيلها، غير أن حالة الضرورة تحكمها قيود وضوابط شرعية محددة 

و أو الفراط الذي يخرجها من دائرة التشريع أو يفتح الباب أمام المتحللين لتمنع عنها الغل

mailto:a.sedika.si@lagh-univ.dz


 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

468 

 

 

من الدين أو المريدين لبلوغ المحرم باسم الضرورة، ولهذا اخترت أن يكون عنوان المداخلة 

  .حولة نظرية الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة بسبب كورونا

ية الضرورة؟ وماهي ضوابطها ومظاهر وبهذا تكون إشكالية البحث: ما حقيقة نظر     

مراعاتها في الشريعة السلامية؟ وكيف أثرت الضرورة في أحكام المسائل المستجدة بسبب 

  نازلة كورونا؟

 .وللإجابة على الشكالية نتبع المنهج الوصفي والتحليلي

 :كالتالي عناصر خطة البحث: وقسمت البحث لثلاثة     

 :: مفهوم نظرية الضرورةأولا

 :: ملامح مراعاة الشريعة للضرورة وضوابطهاثانيا

 : أثر الضرورة في مسائل كورونا المستجد:ثالثا

 مفهوم نظرية الضرورة: .2

 تعريف النظرية: 1.2

رَ( النون والظاء والراء أصل صحيح يرجع فروعه إلى معنى واحد وهو ) النظرية لغة:      
َ
ظ

َ
ن

ع فيه. فيقال: نظرت إلى الش يء أنظر إليه، إذا تأمل الش يء ومعاينته، ثم يستعار ويتس

نظرته أنظره نظرا ونظرت إليه أيضا أبصرته والفاعل ناظر ونظرت في الأمر أي:  1عاينته.

 تدبرته، ونظرت الش يء وانتظرته بمعنى وفي التنزيل: ﴿
َّ

 إِلا
َ
رُون

ُ
 مَا يَنظ

ٰ
ةصَيۡحَة وَ

َ
﴾ )يس: حِد

49. تَظِرُونَ
ْ
يْ: مَا يَن

َ
 فِي وله تعالى: ﴿ومنه ق  2( أ

ْ
رُوا

ُ
مۡ يَنظ

َ
وَل
َ
تِ أ

ٰ
وَ
ٰ
مَ وتِ ٱلسَّ

ُ
ك
َ
مَل

رۡضِ 
َ ۡ
 )185﴾)الأعراف:وَٱلأ

                                           

م، معجم 1979 -هـ 1399هـ(، 395بن فارس أحمد بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )ت  1 

 .444، ص5ط(، دار الفكر، ج-مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، )د

 –ر في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية الفيومي أحمد بن محمد بن علي، المصباح المني 2 

 .612، ص2بيروت، ج



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

469 

 

 

  1والنظر: الفكر في الش يء أي تقدره، والنظير: المثل والند وجمعه نظائر.

أما فيما يخص التعريف بالنظرية في الجانب الاصطلاحي، فهي  النظرية اصطلاحا:      

مل على الكثير من الفروع التي تجتمع في معنى واحد تجمع تدل على: قضية كلية تشت

  2شتاتها.

 تعريف الضرورة: 2.2

الضرورة اسم لمصدر الاضطرار، تقول: حملتني الضرورة على كذا، الضرورة لغة:      

 3واضطر فلان إلى كذا وكذا. والضرورة الحاجة، والشدة لا مدفع لها، والمشقة.

 :ت الضرورة بتعريفات عدة، وفيما يلي بعض التعريفاتعرفالضرورة اصطلاحا:       

 4عرفها الجرجاني بقوله: الضرورة: مشتقة من الضرر، وهو النازل مما لا مدفع له.     

عرفها الزركش ي بقوله: الضرورة : بلوغ حدٍ إن لم يتناول الممنوع هلك أو قارب، وهذا      

 5يبيح تناول الحرام.

ي بقوله: هي أن تطرأ على النسان حالة الخطر أو المشقة الشديدة وعرفها وهبة الزحيل     

بحيث يخاف حدوث ضرر، أو أذى بالنفس، أو بالعضو، أو بالعرض، أو بالعقل، أو بالمال 

                                           

الجوهري أبو نصر إسماعيل بن حماد الفارابي، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تح:  1 

 .831، ص1987بيروت، –، دار العلم للملايين 4أحمد عبد الغفور عطار، ط

، 4مقدمات معرفية ومداخل منهجية، طينظر: علي جمعة محمد، الطريق إلى التراث السلامي  2 

 .107، ص2009مصر،  –دار نهضة 

تهذيب اللغة، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، تح: محمد عوض مرعب، دار  3 

 .315، ص11، ج2001بيروت، الطبعة: الأولى،  –إحياء التراث العربي 

لبنان، -اني، دار الكتب العلمية بيروت التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرج 4 

 .138، ص1983/ 1403الطبعة: الأولى 

المنثور في القواعد الفقهية، الزركش ي بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الشافعي، تح: د   5

تيسير فائق أحمد محمود، وزارة الأوقاف الكويتية )طباعة شركة الكويت للصحافة(، الطبعة: 

 .319، ص2م، ج 1985هـ /  1405الثانية، 



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

470 

 

 

ا  وتوابعها، ويتعين أو يباح عندئذٍ ارتكاب الحرام، أو ترك الواجب، أو تأخيره عن وقته؛ دفعا

 1الشرع. للضرر عنه في غالب ظنه ضمن قيود

ومن خلال التعاريف السابقة نستنتج بأن نظرية الضرورة تمثل الحالات التي تنزل      

بالنسان ويكون مآلها إيقاع الضرر أو تفويت مصلحة معتبرة، فيقوم المكلف بفعل 

 المحظور دفعا لهذا الضرر أو المشقة.

 ملامح مراعاة الشريعة للضرورة وضوابطها:. 3

 الشريعة للضرورة:ملامح مراعاة  1.3

وردت عدة آيات في القرآن الكريم تدل على مشروعية العمل  أولا: القرآن الكريم:     

 بمقتض ى الضرورة، واعتبارها في الأحكام ويمكن تقسيم هذه الآيات إلى نوعين: 

 :النوع الأول: آيات وردت بخصوص الضرورة، ومنها

يْرَ بَاغِ قوله تعالى: ﴿  
َ
رَّ غ

ُ
مَنِ اضْط

َ
حِيمُ  ف ورٌ رَّ

ُ
ف
َ
 غ

َ يْهِ إِنَّ اللََّّ
َ
مَ عَل

ْ
 إِث

َ
لا
َ
 عَادٍ ف

َ
(. 173قرة:﴾)الب وَلا

حِيمٌ وقوله تعالى: ﴿ف ورٌ رَّ
ُ
ف
َ
 غ

َ إِنَّ اللََّّ
َ
مِ ف

ْ
ث جَانِفِ لِإِ

َ
يْرَ مُت

َ
مَصَةٍ غ

ْ
رَ فِي مَخ

َ
ضْط

َ
مَنِ أ

َ
َ﴾ 

 03)المائدة:
ا
 ا على النفس(. فهذه الآيات ونحوهما تتضمن استثناء حالة الضرورة؛ حفاظ

 من الهلاك.

النوع الثاني: آيات أخرى تتحدث عن طبيعة الشريعة السلامية وخصائصها من 

 السماحة، والمرونة، والتيسير، ونفي الحرج:

ينِ كقوله تعالى : ﴿  مۡ فِي ٱلدِّ
ُ
يۡك

َ
يُرِيدُ اُلله وقوله تعالى: ﴿  . (78الحج:﴾)حَرَجمِنۡ وَمَا جَعَلَ عَل

يُسْرَ 
ْ
مُ ال

ُ
عُسْرَ  بِك

ْ
مُ ال

ُ
 يُرِيدُ بِك

َ
 (185﴾)البقرة: وَلا

 وكالآيات التي قيدت التكليف بالاستطاعة، كقوله تعالى: ﴿
َ  ٱلِلَّّ

ْ
وا

ُ
ق
َّ
ٱت
َ
مۡ ٱسۡ مَا ف

ُ
عۡت

َ
ط

َ
 ﴾ت

 (.16)التغابن:

 :ثانيًا: السنة المطهرة     

                                           

نظرية الضرورة الشرعية مقارنة مع القانون الوضعي، وهبة الزحيلي، مؤسسة الرسالة،   1

 ..68-67، ص1405/1985، 4بيروت، ط



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

471 

 

 

  لا »قال: صلى الله عليه وسلم ما رواه مالك، عن عمرو بن يحيى المازني، عن أبيه، أن رسول الله

فالحديث يدل على منع كل مظاهر إيقاع الضرر بالنفس أو   1«ضرر ولا ضرار

 بالغير مراعاة للمصلحة وإلتفاتا للتيسير.

  2ميسرين ولم تبعثوا معسرين".عن أبي هريرة أنه قال: "فإنما بعثتم 

 3أيسرهما"اختار بين أمرين إلا صلى الله عليه وسلم "ما خير النبي  :عن عائشة رض ي الله عنها قالت 

ه النصوص من السنة المطهرة تؤسس لاعتبار الضرورة في الشريعة السلامية كنها فهذ      

 .تعبر عن التخفيف والتيسير المطلوب شرعا

لقد حظيت الضرورة بإجماع العلماء في مسائل في الفقه، ومنه ما نقله  ثالثا: الإجماع:     

ى إباحة الأكل منها في ابن قدامة: "أجمع العلماء على تحريم الميتة حال الاختيار، وعل

 
َ
يْتَة

َ ْ
مُ الم

ُ
يْك

َ
مَ عَل مَا حَرَّ الاضطرار، كذلك سائر المحرمات، والأصل في هذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ

مَ عَ 
ْ
 إِث

َ
لا

َ
 عَادٍ ف

َ
يْرَ بَاغِ وَلا

َ
رَّ غ

َ
ضْط

َ
مَنِ أ

َ
ِ ف

َّ
يْرِ اللّ

َ
هِلَّ بِهِ لِغ

ُ
زِيرِ وَمَا أ

ْ
خِن

ْ
حْمَ ال

َ
مَ وَل يْهِ وَالدَّ

َ
َ   إِنَّ ل

َّ
اللّ

فُورٌ رَحِيرُ ﴾ )
َ
 4(.173البقرة:غ

                                           

بنان، ل –الموطأ، مالك بن أنس، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت   1

 .31، رقم الحديث: 745، ص2المرفق، ج م، باب القضاء في 1985هـ /  1406

صحيح البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، تح: د. مصطفى ديب   2

م، باب: قول النبي صلى الله  1993هـ /  1414البغا، دار ابن كثير، دمشق، الطبعة: الخامسة، 

 .5777، رقم الحديث: 2270، ص5عليه وسلم: )يسروا ولا تعسروا(، ج

، رقم الحديث: 2491، ص6صحيح البخاري، باب إقامة الحدود والانتقام لحرمات الله، ج  3

6404. 

المغني، موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدس ي الجماعيلي   4

 بن عبد المحسن التركي، الدكتور عبد ا
َّ

فتاح لالدمشقي الصالحي الحنبلي، تح: الدكتور عبد اللّ

ة، المملكة العربية السعودي -محمد الحلو، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض 

 .330، ص13م، ج 1997هـ /  1417الطبعة: الثالثة، 



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

472 

 

 

فيثبت من خلال ما سبق أن الضرورة كلية قطعية في الشريعة السلامية ترجع إليها      

 الكثير من الفروع الفقهية.

 ضوابط الضرورة: 2.3

تمثل الضوابط الشرعية لاعتبار الضرورة حدودا تبين الفرق بين الضرورة المعتبرة من     

خاصة وأن البعض انتهكوا الحرمات باسم الضرورة، ولذا كان لزاما أن نبين غيرها، 

 :الضوابط الشرعية للضرورة، وهي

ن فلا بد ملضابط الأول: أن تكون الضرورة قائمة بالفعل، لا متوهمة أو متوقعة : ا    

 وجود حقيقة )الضرر(، ونزوله بالمكلف واقعا أو بغلبة الظن، إذ مجرد الظن والوهم لا

م أو ترك واجب، فقد أن بعض الناس يتوهمون أنهم في  يُبيح الترخص في ارتكاب محر 

ضرورة، وما هي بضرورة لمكان الخلاص منها، أو يتوهمون أنهم سيقعون فيها في وقت 

معين، فيأخذون بها منذ توقعهم حدوثها، فهذا كله وهم لا يعتبر ضرورة، بل هو أقرب إلى 

من أن يحصل في الواقع خوف الهلاك أو التلف على النفس، أو  اتباع الهوى. فلا بد إذن

ا  المال، أوالعرض، أو العقل، فيجوز حينئذ أن تبنى على هذه الحالة أحكام التخفيف؛ دفعا

 للحرج والحظر على المكلف.

وفي عصرنا الحاضر نجد كثيرا من الناس يرتكبون المحرمات بدعوى الضرورة مع أنه لا     

قيقية، وإنما هي ضرورة متوهمة، كالتعاطي بالربا بدعوى أصبح مما لا توجد ضرورة ح

محيص عنه في المعاملات الاقتصادية المعاصرة، أو السماح ببيع الخمور وإدخالها للبلاد 

بدعوى أنه مما تستدعيه ضرورة الانتفاع بالضرائب في إنشاء المستشفيات لمعالجة 

 1ما نحوها. المرض ى وإنشاء الدور لسكان الفقراء، و 

الضابط الثاني: أن يكون الضرر في المحاظور الذي يحل الإقدام عليه أقل من ضرر     

ومعنى هذا الضابط: إذا تعارض المصلحتين والمفسدتين في الضرورتين  حالة الضرورة:

خرى، فيُرجح أعظم المصلحتين؛ فتُجلب، وأعظم 
ُ
المجتمعتين بترتب إحداهما على الأ

                                           

، 1408، 1نظرية الضرورة الشرعية خدودها وضوابطها، جميل مبارك، دار الوفاء، مصر، ط  1

 وما بعدها. 312ص



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

473 

 

 

د بعض العلماء قاعدة )الضرورات تبيح المحظورات بشرط المفسدتين؛ فتدفع ؛ ولهذا قي 

 1عدم نقصانها عنها(. 

ومما يتحقق فيه هذا الضابط: جواز أكل الميتة عند المخمصة، وإساغة اللقمة بالخمر     

 إن لم يوجد غيره، والتلفظ بكلمة الكفر بالنسبة للمكره. 

ضرورة بيع كل ما يُمكن أن يكون قوة للكفار ومما يتنافى مع هذا الضابط من صور ال    

المحاربين على المسلمين من معادن وغيرها مما يُستعمل في الصناعات الحربية، فلا يجوز 

أن يُباع ذلك لهم باسم الضرورة؛ لأنها تؤدي إلى ضرر أفدح منها، التغلب على المسلمين 

 2وإذلالهم، وفي ذلك نوع إعانة لهم على المسلمين.

يُحكم باختلال هذا الضابط إذا كان الضرر في حالة الضرورة مساويا، كما لو أن و      

د آخر بالقتل وأجبره على قتل شخص آخر، فلا يحق للمكره أن يوقع القتل؛  شخصا هد 

، وذلك يعود إلى تعارض المصالح، وإلى تقديم ما كان  لأن الضرورة هنا مساوية للمحظور 

مت حُرمت النفس منها أهم؛ ولذا فإنه لو وقع ا لتعارض بين حرمة النفس وحرمة المال قد 

مت مصلحة  على حرمة المال، ولو وقع التعارض بين مصلحة الدين ومصلحة النفس قد 

الدين؛ ولهذا شرع الجهاد الذي فيه المحافظة على الدين وسلامة المجتمع المسلم 

 3ئها. واطمئنانه، وإن كان في ذلك هلاك النفس أو نقصها في بعض أعضا

 :وقد صاغ الفقهاء هذا الضابط في القواعد الفقهية، ومنها    

 .قاعدة: )الضرر لا يزال بمثله( -

 .قاعدة: )يُتحمل الضرر الخاص لدفع ضرر عام( -

 قاعدة: )الضرر الأشد يزال بالضرر الأخف( -

                                           

تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي، تح: عادل أحمد عبد  الأشباه والنظائر،  1

م،  1991هـ /  1411علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى  -الموجود 

 .337ص

 .325نظرية الضرورة الشرعية خدودها وضوابطها، جميل مبارك، ص  2

 .484عقوب الباحسين، مكتبة الرشد، الرياض، صينظر: قاعدة المشقة تجلب التيسير، ي  3



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

474 

 

 

ا بارتكاب أخفهما( -  1قاعدة: )إذا تعارضت مفسدتان رُوعي أعظمهما ضررا

ث: أن يكون مقدار ما يُباح من الضرورة مُقيّدًا بمقدار ما يُدفع به الضابط الثال    

بيح للضرورة يُقدر بقدرها(،  الضرورة :
ُ
وعلى هذا الضابط تفرعت القاعدة الفقهية: )ما أ

، إن الحكم الثابت لأجل الضرورة إنما يرخص منه 2وقاعدة: )ما جاز لعذر بطل بزواله(

، فإذا زالت الضرورة واندفعت عاد الحكم إلى ما كان القدر الذي تندفع به الضرورة فقط

 عليه قبلها.

ولهذا بنوا على هذا الضابط من الأحكام أن المضطر لا يأكل من الميتة إلا بقدر ما يسد     

الرمق، وأن الطبيب لاينظر من العورة إلا لقدر الحاجة أو ما تندفع به الضرورة، ولا يزاد 

خرى تقتض ي المزيد.على هذا القدر الدافع للضرو 
ُ
 3رة إلا إذا كانت هناك ضرورة أ

معنى و  الضابط الرابع: أن لا يخالف المضطر مقاصد الشريعة الإسلامية الأساسية:    

هذا الضابط أن الضرورة لا بد أن تكون داخلة ضمن مقاصد الشريعة التي جاء الشرع 

انات، والحفاظ على لتخفيفها، من حفظ حقوق الآخرين، وتحقيق العدل، وأداء الأم

 .أصول العقيدة السلامية، والحفاظ على حقيقة مبدأ التدين

ومن مخالفة مقاصد الشريعة الصلح الدائم مع اليهود؛ إذ لايجوز الصلح مع الأعداء إلا     

 على أساس قواعد عهد الذمة والتزام الأحكام السلامية. 

ولا "صلى الله عليه وسلم: رم للضرورة، مخالف لقوله مخالفة هذا الضابط: القول بجواز قطع شوك الح    

 4". يعضد شوكه، ولا يُختلى خلاه

                                           

الضرورة ضوابطها وتطبيقاتها المعاصرة، صالح بن عبيد الحربي، مجلة الدراسات السلامية   1

 .562، ص93والبحوث الأكاديمية، العدد

ة، محمد صدقي بن أحمد بن محمد آل بورنو أبو الحارث الغزي،   2 واعِد الفِقْهِيَّ
َ
مُوْسُوعَة الق

 .264، ص6م، ج 2003هـ /  1424لبنان، الطبعة: الأولى،  –سة الرسالة، بيروت مؤس

 .584قاعدة المشقة تجلب التيسير، الباحسين، ص  3

 .1737، رقم الحديث: 651، ص2صحيح البخاري، باب لا يحل قتال بمكة، ج 4 



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

475 

 

 

لا  الاضطرارومن مخالفة هذا الضابط: القول بعدم تضمين المضطر إلى طعام الغير،     

فالاضطرار وإن كان في بعض المواضع يقتض ي تغيير الحكم من الحرمة  :حق الغيريبطل 

ككلمة الكفر  -ها الترخيص في فعله مع بقائه على الحرمة إلى الباحة كأكل الميتة، وفي بعض

إلا أنه على كل حال لا يبطل حق الغير، وإلا لكان من قبيل إزالة الضرر بالضرر وهذا  -

 .غير جائز

ويتفرع عن هذه القاعدة أنه لو اضطر إنسان بسبب الجوع فأكل طعام آخر يضمن     

 1قيمته في القيميات ومثله في المثليات.

 أثر الضرورة في مسائل كورونا المستجد:. 4

 :مسألة تعطيل صلاة الجماعة والجمعة وقت انتشار كورونا 1.4

شكل وباء فيروس كورونا تهديدا خطيرا على الصحة العالمية بالنظر لقابليته للانتقال      

 السريع بين الناس وخاصة المصابين بالأمراض المزمنة وكبار السن، وللحد من خطورته

سارعت الدول السلامية لاتخاذ إجراءات تحد من انتشاره من خلال غلق المساجد وتعليق 

 .إقامة صلوات الجماعة والجمع

وقد ذهبت معظم دور الفتاء والهيئات الشرعية المعتمدة إلى جواز إغلاق المساجد      

ة لوزارة لتابعوتعليق الصلوات فيها، ومن بين أبرز هذه الجهات الشرعية: لجنة الفتاء ا

 2الشؤون الدينية والأوقاف بالجزائر، وهيئة كبار العلماء بالسعودية.

 :ويبرز أثر ملاحظة الضرورة في هذه المسألة فيما يلي     

                                           

ولى، الطبعة الأ الكويت،  –الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون السلامية   1

 .207، ص28مصر، ج –مطابع دار الصفوة 

دراسة أصولية مقاصدية،  -م، نوازل الصلاة خلال جائحة كورونا2020نصر الدين عاشور،  2

 .103(، ص116-99، )ص ص 1، العدد1مجلة المنتقى للبحوث والدراسات، المجلد



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

476 

 

 

ضرورة حفظ النفس: إن الشريعة السلامية جاءت لمراعاة حفظ الضروريات ومن      

ي غلق المساجد وتعطيل صلاة ، وف1أهمها  حفظ النفس من كل ما قد يلحق بها التلف

الجماعة والجمعة حفظ لهذا المقصد الضروري، إذ أن انتشار فيروس كورونا بين المصلين 

يؤدي إلى هلاكهم، وبالتالي إبطال لهذا المقصد الكلي، ثم إن إقامة صلاة الجماعة من 

لا ب مكملات المقاصد الضرورية، فإذا تعارض المقصد الضروري مع المكمل قدم الضروري 

  .شك

ضرورة منع إلحاق الضرر بالنفس وبالغير: قد ورد تحريم الضرر بالنفس في الكثير من      

 النصوص الشرعية، قال تعالى:  ﴿
َ

ةِ وَلا
َ
ك
ُ
هۡل ى ٱلتَّ

َ
مۡ إِل

ُ
يۡدِيك

َ
 بِأ

ْ
وا

ُ
ق
ۡ
ل
ُ
(، وقال 195﴾)البقرة: ت

 سبحانه: ﴿
َ

 بِ وَلا
َ
ان

َ
 ك
َ  إِنَّ ٱلِلَّّ

ۡۚ
مۡ
ُ
سَك

ُ
نف

َ
 أ
ْ
وٓا

ُ
ل
ُ
ت
ۡ
ق
َ
مۡ رَحِيمات

ُ
(، فهذه الأدلة تشير 29﴾ )النساء:ك

لمنع الاضرار بالنفس، وفتح المساجد للمصلين لصلاة الجماعة فيه تحقق لهذا المعنى 

 .ومخالفة لمقصد الشارع بمنع الضرر على النفس

لۡ كما وردت عدة أدلة على منع إيقاع الضرر بالغير، ومنها قوله عز وجل: ﴿     
ُ
ت
ۡ
وَمَن يَق

مِ 
ۡ
ابًا عَظِيممُؤ

َ
هُۥ عَذ

َ
عَدَّ ل

َ
هُۥ وَأ

َ
عَن

َ
يۡهِ وَل

َ
ُ عَل ضِبَ ٱلِلَّّ

َ
لِدا فِيهَا وَغ

َٰ
مُ خ

َّ
هُۥ جَهَن

ُ
ؤ
ٓ
جَزَا

َ
دا ف عَمِّ

َ
ت  انا مُّ

 (93﴾ )النساء:

، فالنهي هنا عن الاضرار بالناس، ولا شك أن غلق 2((لا ضرر ولا ضرارصلى الله عليه وسلم: ))وقال النبي      

من منع الاضرار بالنفس والغير، لأن أعراض فيروس  المساجد فيه تحقيق لغاية الشارع

كورونا أحيانا لا تظهر على المصاب وإذا تم السماح بإقامة صلاة الجماعة سيؤدي لوقوع 

الضرر على المصلين بانتقال العدوى إليهم، وخاصة من كبار السن وأصحاب الأمراض 

 .المزمنة

                                           

الشرعية، الطبعة الأولى، م، علم المقاصد 2001 -هـ1421الخادمي نور الدين بن مختار ، 1 

 .99مكتبة العبيكان، ص

 سبق تخريجه. 2 



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

477 

 

 

ة صلاة الجماعة في زمن كورونا ضرر وهو الحاجة لزالة الضرر ففي فتح المساجد وإقام     

إصابة المصلين بالعدوى، ولذا وجب إزالة هذا الضرر بتعطيل الجمعة وصلاة الجماعة 

 .حتى يتم السيطرة على هذا الوباء

ضرورة تقديم درء المفاسد على جلب المصالح: وفي هذا يقول الشاطبي: "إن المناهي       

، فل ِ
 
لإنسان قدرة عليها في الجملة من غير مشقة، وأما الأوامر تمتثل بفعل واحد وهو الكف

فلا قدرة للبشر على فعل جميعها، وإنما تتوارد على المكلف على البدل بحسب ما اقتضاه 

الترجيح، فترك بعض الأوامر ليس بمخالفة على الطلاق بخلاف بعض النواهي فإنه 

إقامة صلوات الجماعة من انتشار فالمفاسد المترتبة عن السماح ب 1مخالفة في الجملة".

العدوى وبالتالي تهديد مقصد ضروري وهو حفظ الأنفس والأرواح تقدم فهي أولى 

بالتقديم من تحقيق مصلحة صلاة الجماعة في المساجد، وخاصة مع عدم توفر علاج لهذا 

 .الفيروس القاتل

 مسألة التباعد بين المصلين في المساجد وقت كورونا: 2.4

ن سمحت الدول بالفتح التدريجي للأماكن العامة أمام الناس، دعت لضرورة بعد أ    

التقيد بالتدابير الوقائية اللازمة خاصة في أماكن التجمعات كالمساجد، ومن هذه التدابير: 

 .التباعد بين المصلين في الصف الواحد

راص ر أن التقد تقرر بأن التراص بين المصلين غاية أمر به على وجه الاستحباب، غي    

بينهم يؤدي إلى انتشار العدوى خاصة مع عدم ظهور أعراض فيروس كورونا على معظم 

المصابين به، وعدم توصل الأجهزة الطبية للقاح له، وهذا ما يؤدي للإضرار بأنفس 

 .المصلين، وقد علم أن الشريعة تقدم دفع ما فيه مفسدة على جلب ما فيه منفعة

بين المصلين مفسدة لمخالفته السنة، غير أن مفسدة تعطيل  إن في ترك سد الفرجة    

صلاة الجماعة بغلق المساجد أشد منها لوجود عذر قاهر هو فيروس كورونا، ولذا وجب 

ارتكاب أدنى المفسدتين وهي ترك التراص بين المصلين حتى نضمن عدم غلق المساجد، ومن 

                                           

م،  1997 -هـ  1417هـ(،  790الشاطبي أبو إسحاق إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي )ت  1 

 .300الموافقات، تح: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الطبعة الأولى، دار ابن عفان، ص



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

478 

 

 

ن أن ترتفع لوجود عذر مانع، جهة أخرى فإن كراهة عدم سد الفرج بين المصلين يمك

ومثال ذلك ما ذكره الرملي: "إن كان تأخرهم عن سد الفرجة لعذر كوقت الحر بالمسجد 

ومما لا شك فيه بأن عذر انتشار فيروس كورونا القاتل  1الحرام لم يكره لعدم التقصير".

 .أقوى من الحر

 :مسألة وضع الكمامات في الصلاة زمن كورونا 3.4

نتشار فيروس كورونا وخاصة مع العطاس، فقد شددت الهيئات الصحية على بالنظر لا     

ضرورة وضع الكمامة على الوجه أثناء أداء الصلوات في المساجد، حيث نجد أن الفقهاء 

المعاصرين ذهبوا إلى جواز استخدام الكمامات أثناء الصلوات الجماعية، من خلال فتوى 

لسلامية ودار الفتاء المصرية، وهذا لتحقق لجنة الفتوى التابعة لمجمع البحوث ا

الضرورة لذلك حتى يمنع انتقال العدوى بين المصلين، ولأن الهيئات المختصة لم تسمح 

 2بفتح المساجد وإقامة الجمع والجماعات إلا بتحقيق شرط وضع الكمامات.

صال واتكما أن تعارض مفسدة ضرر هذا الفيروس وسرعة انتشاره عن طريق المخالطة     

المصلين، مع مصلحة عدم تغطية الوجه في الصلاة، وقد رأينا في المسألة السابقة بأن 

المقرر في الشريعة السلامية هو تقديم دفع المفسدة على جلب المصلحة، فوضع الكمامة 

في الصلاة للاحتراز من العدوى بين المصلين أولى بالتقديم مراعاة للضرورة، وهو أشد 

ن الرخصة، لما ثبت بأن لهذا الفيروس من الضرر، ولسرعة انتشاره حاجة ليدخل ضم

سواء بالرذاذ التناثر من الأنف بالعطاس أو الفم بالسعال، أو بالمخالطة والملامسة 

 .للمرض ى دون اتخاذ تدابير الحماية

                                           

هـ(، 1004العباس أحمد بن حمزة شهاب الدين )ت  الرملي شمس الدين محمد بن أبي 1 

 .197ط(، بيروت، دار الفكر، ص-م، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، )د1984هـ/1404

لبس الكمامة في الصلاة، شوقي إبراهيم علام، موقع دار الفتاء المصرية، تاريخ الاطلاع:  2 

https://www.dar-، 31/03/2020، تاريخ الفتوى: 19/12/2024

alifta.org/ar/fatawa/15664  

https://www.dar-alifta.org/ar/fatawa/15664
https://www.dar-alifta.org/ar/fatawa/15664


 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

479 

 

 

ومن خلال تسليط الضوء على ما استند عليه القائلين بجواز وضع الكمامات أثناء     

فإن أثر اعتبار الضرورة برز لمنع انتقال العدوى للمصلين، كما اعتمدوا اعتبار الصلاة، 

مآلات الأفعال حيث أن عدم وضع الكمامات يساهم في نشر فيروس كورونا لبقية المصلين 

خاصة إذا كان أحد المصلين مصاب به ولا تظهر عليه علامات المرض، وبالتالي يؤدي لغلق 

 .ة الجماعةالمساجد من جديد ومنع صلا 

 :مسألة تعجيل إخراج الزكاة بسبب كورونا 4.4

كان تأثير فيروس كورونا على الاقتصاد كبيرا، خاصة مع فرض حظر التنقل، وتوقف     

العديد من الأعمال والشركات، وهذا ما أدى لظروف اقتصادية صعبة خاصة لمن كانوا 

ن تعجيل إخراج الزكاة قبل أ يشتغلون في القطاع الخاص، وهذا ما حفز على التفكير في

 .يحول عليها الحول لمساعدة هؤلاء المحتاجين

وقد أعلنت اللجنة التابعة لوزارة الشؤون الدينية والأوقاف أنه: "يجوز تقديم الزكاة      

وإخراجها قبل حلول موعدها )أي الحول(، وفي ذلك ما لا يخفى من تحقيق المصلحة التي 

ين، وذلك بمرافقتهم وإعانتهم في تجاوز الصعوبات التي أفرزتها تعود على فئات من المواطن

 1جائحة كورونا". 

وقد استدلوا بأن جواز تعجيل الزكاة في وقت الحاجة والنوازل جائز لأن المتتبع لأحكام     

الشريعة يدرك بأنها تراعي حالات الضرورة والكراه والأعذار، فإذا جاز تعجيل إخراجها 

ٍ بن أبي طالب ))عة في الخير كما ثبت ذلك فيما ثبت عَنْ قبل وقتها مسار 
نَّ عَلِي 

َ
اسَ أ عَبَّ

ْ
 ال

بِيَّ 
َّ
لَ الن

َ
عْجِيلِ فِي صلى الله عليه وسلم سَأ

َ
 ت

َ
لِك

َ
هُ فِي ذ

َ
صَ ل

َّ
رَخ

َ
حِلَّ ف

َ
 ت
ْ
ن
َ
بْلَ أ

َ
ةِ ق

َ
ق
َ
د ، فإذا جاز تعجيل 2((الصَّ

                                           

لجنة الفتوى تجيز إخراج الزكاة قبل حلول موعدها بسبب كورونا، تاريخ الاطلاع:  1 

، على موقع الذاعة الجزائرية،. 19/12/2024

https://radioalgerie.dz/news/ar/article/20200829/198468.html  

سنن أبي داود، أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، المطبعة  2 

 .1624، رقم الحديث: 32، ص2هـ، باب في تعجيل الزكاة، ج 1323الهند،  -الأنصارية بدهلي

https://radioalgerie.dz/news/ar/article/20200829/198468.html


 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

480 

 

 

اجتهم اء للفقراء وسد حبلا حاجة، فإن تعجيلها لنازلة كورونا من باب أولى، لما فيها من إغن

 .والمواساة لهم في المحنة التي يمرون بها

وفي تقرير هذا الرأي سعة ومرونة للفقه السلامي ليستوعب الحاجات الناتجة عن     

الوقائع المستجدة، وهذا يعبر عن عظمة الشريعة السلامية وصلاحيتها لكل الأحوال، وفيه 

افل الاجتماعي والتعاون على البر وتسد حاجات تحقيق لمقاصد الزكاة الجليلة من التك

 الناس خاصة في هذا الوقت العصيب.

 :مسألة تعطيل الحج والعمرة بسبب كورونا 5.4

قد أكد الفقهاء على ضرورة حفظ الأنفس والأرواح بعدم التجمع في مكان واحد حتى لا     

عة تعطيل صلاة الجماتنتقل العدوى من المصابين إلى غيرهم كما رأينا ذلك في مسألة 

والجمعة، ولذا جاءت الفتوى بتعليق شعيرتي الحج والعمرة إلى أن يتم السيطرة على وباء 

 .كورونا وإيجاد علاج له

     ِ
َّ

 )صلى الله عليه وسلم: )ملاحظة ضرورةحفظ الأنفس بمنع الاختلاط بالمرض ى،حيث قال رَسُولَ اللّ
َ

لا

ى مُصِحٍّ يُورِدُ 
َ
بمنع أن يختلط المريض بمرض معد صلى الله عليه وسلم النبي  ، فهنا قد أمر1(( مُمْرِضٌ عَل

بغيره من الناس الأصحاء، ولا شك أن المصاب بفيروس كورونا يدخل ضمن هذا الحكم 

لأنه يسبب انتقال العدوى لغيره ويهدد صحتهم، وبما أن أعراض هذا الفيروس لا تظهر 

جهل لدول ولعادة على المريض فتطلب ذلك تعليق الحج والعمرة لاجتماع الناس من كل ا

 .بالمصاب من غيره، ولحفظ مقصد النفس الضروري 

إن المصاب بفيروس كورونا إذا ذهب للحج والعمرة وخالط الحجاج يتسبب في إلحاق ثم     

الضرر بهم بنقل العدوى لهم، وبالأخص مع عدم ظهور أعراض الصابة عليه، وعليه فإن 

                                           

صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تح: محمد فؤاد عبد  1 

باب لا عدوى ولا  - 33م،  1955هـ /  1374الباقي، مطبعة عيس ى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، 

، رقم 1742، ص4طيرة ولا هامة ولا صفر، ولا نوء ولا غول، ولا يورد ممرض على مصح، ج

 .2220ث: الحدي



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

481 

 

 

الوباء وبالتالي تهديد أرواح الناس  أي تجمع للناس قد يؤدي لزيادة خطورة انتقال هذا

فيلزم من هذا كله أن تعلق شعيرتي الحج والعمرة لحين السيطرة التامة على هذا 

 .الفيروس

درء المفاسد مقدم على جلب المصالح: حيث أنه يقدم النظر إلى المفسدة  ضرورةكذلك     

س كورونا بين الحجاج المتوقعة من وراء السماح بإقامة الحج والعمرة وهي انتشار فيرو 

وبالتالي زيادة دائرة المصابين خاصة وأن معظم الحجاج والمعتمرين من كبار السن 

والمصابين بالأمراض المزمنة، وقد عرفنا خطورة كورونا على هذه الفئة لضعف مناعتها، 

فيقدم درء هذه المفاسد على ما يحصله الحجاج من مصالح من أداء الفريضة وتكفير 

غيرها. كما أن الحج مرهون بالاستطاعة وهنا لا تتحقق الاستطاعة خاصة مع الذنوب و 

 .الحجر المفروض من الدول وتوقف حركة الطيران

 خاتمة: .5

 :من خلال بحث هذا الموضوع نخلص لعدة نتائج من أهمها

حقيقة نظرية الضرورة هي كل الحالات التي تطرأ على النسان وتستدعي مراعاتها  -

 .مصالح معتبرة أو الوقوع في مفسدة ممنوعة لمنع تفويت

شهدت عدة نصوص شرعية من الكتاب والسنة وإجماع العلماء على اعتبار  -

 .الضرورة في الأحكام الشرعية

تحيط بالضرورة عدة ضوابط شرعية تحدد مساراتها ومواقعها حتى لا تتخذ  -

 .وسيلة لبلوغ المحرم أو التملص من التكاليف الشرعية

أثر الضرورة في بناء الأحكام الشرعية لما يستجد من نوازل ظاهر وهذا ما برز أن  -

 .من خلال بعض المسائل التي استجدت بسبب فيروس كورونا

 :التوصيات

يجب توجيه الدراسات الأكاديمية والبحثية لموضوع التنظير المقاصدي كونه  •

 .لايزال طريا ويحتاج دراسات أكثر تبرزه



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

482 

 

 

للتأليف على شكل نظريات سواء في الفقه أو الأصول أو المقاصد ضرورة التوجه  •

لما يثمره من تيسير لدراسة العلوم وربط الأبواب المتعددة ذات الموضوع الواحد ببعضها 

 البعض ونقل ذلك لمجال التدريس.

 . قائمة المراجع:6

هـ(، معجم 395ابن فارس أحمد بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )ت  .1

 -هـ 1399ط(، دار الفكر،  -قاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، )دم

 م1979

أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، صحيح مسلم،  تح: محمد  .2

 1955هـ /  1374فؤاد عبد الباقي، مطبعة عيس ى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، 

 م

بشير الأزدي السجستاني، سنن أبي أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن  .3

 هـ 1323الهند،  -داود، المطبعة الأنصارية بدهلي

أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، صحيح البخاري، تح: د.  .4

 1993هـ /  1414مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، دمشق، الطبعة: الخامسة، 

 م

 السبكي، الأشباه والنظائر،  تح:تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي  .5

علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت،  -عادل أحمد عبد الموجود 

 م 1991هـ /  1411الطبعة: الأولى 

جميل مبارك، نظرية الضرورة الشرعية خدودها وضوابطها، دار الوفاء، مصر،  .6

 1408، 1ط

ج اللغة وصحاح الجوهري أبو نصر إسماعيل بن حماد الفارابي، الصحاح تا .7

 1987بيروت، –، دار العلم للملايين 4العربية، تح: أحمد عبد الغفور عطار، ط



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

483 

 

 

الخادمي نور الدين بن مختار ،علم المقاصد الشرعية، الطبعة الأولى، مكتبة  .8

 م2001 -هـ1421العبيكان، 

الرملي شمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن حمزة شهاب الدين )ت  .9

ط(، بيروت، دار الفكر، -المحتاج إلى شرح المنهاج، )د هـ(، نهاية1004

 م1984هـ/1404

الزركش ي بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الشافعي، المنثور في القواعد  .10

الفقهية، تح: د تيسير فائق أحمد محمود، وزارة الأوقاف الكويتية )طباعة شركة 

 م 1985هـ /  1405الكويت للصحافة(، الطبعة: الثانية، 

هـ(،  790الشاطبي أبو إسحاق إبراهيم بن موس ى بن محمد اللخمي )ت  .11

الموافقات، تح: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الطبعة الأولى، دار ابن 

 م 1997 -هـ  1417عفان، 

شوقي إبراهيم علام، لبس الكمامة في الصلاة، موقع دار الفتاء المصرية، تاريخ  .12

-https://www.dar، 31/03/2020ريخ الفتوى: ، تا19/12/2024الاطلاع: 

alifta.org/ar/fatawa/15664  

صالح بن عبيد الحربي، الضرورة ضوابطها وتطبيقاتها المعاصرة، مجلة  .13

 93الدراسات السلامية والبحوث الأكاديمية، العدد

علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، التعريفات، دار الكتب العلمية  .14

 1983/ 1403لبنان، الطبعة: الأولى -بيروت 

علي جمعة محمد، الطريق إلى التراث السلامي مقدمات معرفية ومداخل  .15

 2009مصر،  –، دار نهضة 4منهجية، ط



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

484 

 

 

الفيومي أحمد بن محمد بن علي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة  .16

 بيروت –العلمية 

ل موعدها بسبب كورونا، تاريخ الاطلاع: لجنة الفتوى تجيز إخراج الزكاة قبل حلو  .17

 .، على موقع الذاعة الجزائرية، 19/12/2024

https://radioalgerie.dz/news/ar/article/20200829/198468.html  

مالك بن أنس، الموطأ، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي،  .18

 1985/  1406لبنان،  –بيروت 

الأزهري الهروي، تهذيب اللغة، أبو منصور، تح: محمد عوض محمد بن أحمد بن  .19

 2001بيروت، الطبعة: الأولى،  –مرعب، دار إحياء التراث العربي 

واعِد  .20
َ
محمد صدقي بن أحمد بن محمد آل بورنو أبو الحارث الغزي، مُوْسُوعَة الق

ة، مؤسسة الرسالة، بيروت   م 2003 هـ / 1424لبنان، الطبعة: الأولى،  –الفِقْهِيَّ

موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدس ي، المغني،   .21

 بن عبد المحسن التركي، عبد الفتاح محمد الحلو، دار عالم الكتب، 
َّ

تح: عبد اللّ

  1997هـ /  1417الرياض، الطبعة الثالثة، 

 دراسة أصولية -نصر الدين عاشور،نوازل الصلاة خلال جائحة كورونا .22

م، )ص 2020،  1، العدد1مقاصدية، مجلة المنتقى للبحوث والدراسات، المجلد

 (116-99ص 

الكويت، الموسوعة الفقهية الكويتية،  –وزارة الأوقاف والشئون السلامية  .23

 مصر –الطبعة الأولى، مطابع دار الصفوة 

وهبة الزحيلي، نظرية الضرورة الشرعية مقارنة مع القانون الوضعي، مؤسسة  .24

 1405/1985، 4رسالة، بيروت، طال



 -مسائل كورونا-الضرورة وأثرها في المسائل المستجدة  نظرية

 

 

485 

 

 

 يعقوب الباحسين، قاعدة المشقة تجلب التيسير، مكتبة الرشد، الرياض .25

 

 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

486 

 

 

 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

The theory of Istiṣḥāb and its legal extension 

 Dr mahi amin   1د. ماحي أمين

 mahi.amin@univoran1.dz، (الجزائر) أحمد بن بلة 1جامعة وهران 
 ملخص: 

بيان حقيقة نظرية الاستصحاب، كونها أحد النظريات جاءت الورقة البحثية تهدف إلى: 

لى ، وكذا الحرص عأثر نظرية الاستصحاب في الفروع القانونية، مع بيان الأصولية

كثير  حل، وهذا قصد بادئ العامةنظرية الاستصحاب في تأسيس القواعد والمتفعيل 

ة نظرية مرون، ومدى من المسائل في الفروع القانون بالاعتماد على نظرية الاستصحاب

 الاستصحاب وامتدادها في كثير من الفروع.

تطرح ورقة البحث اشكالا مثيرا وهو كيف انعكست تطبيقات نظرية الاستصحاب كما 

 بت في كثير من فروع القانون المختلفة؟باعتبارها نظرية أصولية إلى وجودها الثا

 الاستصحاب، البراءة، نظرية، القانون.كلمات مفتاحية: 

Abstract:  

The research paper aims to: clarify the truth of the theory of Istiṣḥāb, as it is 

one of the fundamental theories, with a clarification of the effect of the 

theory of Istiṣḥāb in legal branches, as well as the keenness to activate the 

theory of Istiṣḥāb in establishing general rules and principles, and this is 

intended to solve many issues in legal branches by relying on the theory of 

Istiṣḥāb, and the extent of the flexibility of the theory of Istiṣḥāb and its 

extension in many branches. 

mailto:mahi.amin@univoran1.dz


 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

487 

 

 

The research paper also raises an interesting question: How did the 

applications of the theory of Istiṣḥāb, as a fundamentalist theory, reflect its 

fixed presence in many different branches of law? 

Keywords: Istishab, innocence, theory, law. 

__________________________________________ 

 mahiamine@hotmail.frيميل: الإ  ماحي أمينالمؤلف المرسل: .  1

 

     :   . مقدمة1

                                                                                

تعد نظرية الاستصحاب أحد النظريات الأصولية المعتبرة والتي لها تأثير في الفروع الفقهية، 

 بل ويمتد أثرها إلى الفروع القانونية في المجال المعاملات المدنية والأسرية والجنائية.

 أولا: أهداف الموضوع

 ف الدراسة في الآتي:تتمثل أهدا

 .بيان حقيقة نظرية الاستصحاب، كونها أحد النظريات الأصولية 

 .بيان أثر نظرية الاستصحاب في الفروع القانونية 

 .تفعيل نظرية الاستصحاب في تأسيس القواعد والمبادئ العامة 

 ثانيا: أهمية الموضوع

 تتمثل أهمية الموضوع في الآتي:

  وع القانون بالاعتماد على نظرية الاستصحاب.حل كثير من المسائل في الفر 

 .دور نظرية الاستصحاب في تأسيس قواعد ومبادئ القانون 

 .مرونة نظرية الاستصحاب وامتدادها في كثير من الفروع 

 ثالثا: الشكالية

تطرح ورقة البحث اشكالا مثيرا وهو كيف انعكست تطبيقات نظرية الاستصحاب 

 وجودها الثابت في كثير من فروع القانون المختلفة؟باعتبارها نظرية أصولية إلى 

mailto:mahiamine@hotmail.fr


 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

488 

 

 

 رابعا: خطة الدراسة

 وللإجابة على الشكال المطروح تم تقسيم الدراسة إلى:

 المحور الأول: ضبط المصطلحات محل الدراسة

 المحور الثاني: أثر الاستصحاب على مبادئ القانون 

 المحور الثالث: تطبيقات قضائية مبنية على الاستصحاب

 .ضبط المصطلحاات محل الدراسة2

 :مفهوم النظرية 2.4

ى وَاحِدٍ   ى مَعْنا
َ
رُوعُهُ إِل

ُ
صْلٌ صَحِيحٌ يَرْجِعُ ف

َ
اءُ أ اءُ وَالرَّ

َّ
ونُ وَالظ النظرية في اللغة: النُّ

ى ا
َ
رْتُ إِل

َ
ظ

َ
الُ: ن

َ
يُق

َ
سَعُ فِيهِ. ف

َّ
مَّ يُسْتَعَارُ وَيُت

ُ
تُهُ، ث

َ
يْءِ وَمُعَايَن

َّ
لُ الش  مُّ

َ
أ
َ
 وَهُوَ ت

ُ
ظ

ْ
ن
َ
يْءِ أ

َّ
ا لش 

َ
يْهِ إِذ

َ
رُ إِل

تَهُ 
ْ
بهذا و ، ثم يستعار ويتسع فيه، فيقال: نظرت إلى الش يء أنظر إليه إذا عاينته، 1عَايَن

المعنى استقر مفهوم لفظ النظرية عند علماء الشريعة وتأتي بالتركيب فيقولون القوة 

عنها  ا هي عليه ويعبرالنظرية وهي القوة التي تدرك الكليات وغايتها معرفة الحقائق كم

والأحكام الشرعية النظرية ما يكون المقصود منها  2كذلك بالقوة العقلية وبالقوة العالمة

 .3النظر ويقابلها العملية التي يكون المقصود منها العمل

أما المعنى الاصطلاحي لمفهوم النظرية: فهي في حقيقة الأمر اصطلاح لفظي شاع  

ماء لبناء حقائق علمية مبرهن عليها بالأدلة الكافية فقالوا هي: في الأوساط الباحثين والعل

                                           

، 1979معجم مقاييس اللغة، بن زكريا الرازي، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر: 1 

5/444. 

: 1ينظر: التوقيف في مهمات التعاريف، زين الدين محمد الحدادي، عالم الكتب القاهرة، ط2 

، وت، الكليات الكفوي، ت: عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة، بير276، /1990

 .262، /1، ايضاح المحصول المازري ت: عمار طالبي، دار الغرب السلامي، ط719/

 .19، /2003: 1التعريفات الفقهية، البركتي، دار الكتب العلمية، ط3 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

489 

 

 

قضية تثبت بالبرهان، أو هي تركيب عقلي مؤلف من عدة تصورات متسقة تهدف إلى ربط 

 .1النتائج

وهو المعنى المقصود شرعا على أنها: قوة يتم بها إدراك الأمور الكلية والمعاني    

 .2بالقوة النظريةالمجردة تقابلها العملية، وسموها 

 مفهوم الاستصحااب 2.2

احِبُ،  لِكَ الصَّ
َ
ارَبَتِهِ. مِنْ ذ

َ
يْءٍ وَمُق

َ
ةِ ش 

َ
ارَن

َ
ى مُق

َ
صْلٌ وَاحِدٌ يَدُلُّ عَل

َ
بَاءُ أ

ْ
حَاءُ وَال

ْ
ادُ وَال الصَّ

ا ا
َ
نٌ، إِذ

َ
لا

ُ
صْحَبَ ف

َ
بَابِ: أ

ْ
بٌ. وَمِنَ ال

ْ
الُ: رَاكِبٌ وَرَك

َ
مَا يُق

َ
حْبُ، ك جَمْعُ: الصَّ

ْ
صْحَبَ وَال

َ
ادَ. وَأ

َ
ق
ْ
ن

 
َ
رِكَ عَل

ُ
ا ت

َ
دِيمِ إِذ

َ ْ
الُ لِلأ

َ
دِ اسْتَصْحَبَهُ. وَيُق

َ
ق
َ
ا ف يْئا

َ
ءَمَ ش

َ
يْءٍ لا

َ
لُّ ش 

ُ
 ابْنُهُ. وَك

َ
غ
َ
ا بَل

َ
جُلُ، إِذ عَرُهُ: يْ الرَّ

َ
هِ ش

بُ 
َ
حْل

ُّ
هُ الط

َ
ا عَلا

َ
اءُ، إِذ

َ ْ
صْحَبَ الم

َ
الُ: أ

َ
 .3مُصْحَبٌ. وَيُق

ا، أو نفي ما كان وأما في اصطلاح الأصوليين فقا لوا: هو "استدامة إثبات ما كان ثابتا

ا" ، وبعبارة أخرى عبروا على حقيقة الاستصحاب بناء على نص القاعدة الفقهية على 4منفيا

 أنه بقاء ما كان على ما كان حتى يثبت الناقل أو المزيل.

باب الأدلة  نوأما معنى نظرية الاستصحاب باعتبارها إحدى النظريات الأصولية المنبثقة م

المختلف فيها عند الأصوليين التي يلجأ إليها الفقيه في استنباط الأحكام الشرعية وتأسيس 

 القواعد والمبادئ، وتجمع أحكاما عدة في فروع الفقه والقانون. 

 أثر الاستصحااب على مبادئ القانون  .3

                                           

، 2/477، 1982ينظر: المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني بيروت لبنان: 1 

الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار، دار الدعوة  المعجم الوسيط إبراهيم مصطفى، أحمد

،2/201. 

 .9، ص2019فقه المآلات، عمر الجميلي، درا النفائس، )لبنان(، 2 

م، 1979ه/1399معجم مقاييس اللغة لابن فارس، ت: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، 3 

3/335. 
، دار 1، ت: محمد عبد السلام إبراهيم، طإعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم الجوزية 4

 .1/255م، 1991ه/1411ييروت  –الكتب العلمية 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

490 

 

 

 :البراءة مبدأ قرينة1.3

راءة جنائي الغربي مناداة بضرورة تطبيق مبدأ بمن المبادئ القانونية المشهورة في الفقه ال

النسان من ارتكاب جريمة أو تطبيق عقوبة حتى يثبت بالدليل القاطع ارتكابه لذلك 

 الفعل المجرم وفقا لأحكام عقابية منصوص عليها قانونا.

ومضمون هذا المبدأ القانوني مستمد في أساسه على نظرية الاستصحاب التي تنص على 

لبراءة الأصلية، فالشريعة السلامية مبناها على إثبات لا على افتراض كون استصحاب ا

النسان مجرما بطبيعته أو عن طريق الظن ومن أدلة ذلك حديث ابن عباس رض ي الله 

لو يعطى الناس بدعواهم لادعى ناس دماء رجال »عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 

البينة على المدعي، »، وللبيهقي بإسناد صحيح: 1«ى عليهوأموالهم، ولكن اليمين على المدع

 .2«واليمين على من أنكر

ووجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم جعل الأصل براءة المدعى عليه حتى يثبت 

 .3شغلها بالبينة الصحيحة، وهذا عمل باستصحاب البراءة الأصلية

 :مبدأ براءة الذمة 2.3

ة وإن كان في أصله مبدأ شرعي استمده فقهاء القانون من أما مضمون براءة الذم 

الفقه السلامي، ويأخذون به في مجال المعاملات المدنية والالتزامات، فلا يثبت حق المدعي 

على المدعى عليه بالتزام عمل أو عدم عمل أو أداء حتى يثبت ذلك بالدليل القاطع على 

يكون بملك، وبغير ملك فلم تصر حجة على صحة ما ادعاه، ومن أمثلة ذلك: اليد أصلها 

الشفيع، فأما براءة الذمة للمنكر فهو الحق المقصود للمنكر، وقد ثبت بدليله فاستقام 

                                           

، ت: محمد فؤاد عبد الباقي، مطبعة عيس ى «صحيح مسلم»أخرجه مسلم )الجامع الصحيح 1 

 .3/1336البابي الحلبي وشركاه، القاهرة. 

ب العلمية )لبنان( ، دار الكت3السنن الكبرى للبيهقي، ت: محمد عبد القادر عطا، ط2 

 .10/427م، 2003ه/1424

، دار 1جامع المسائل والقواعد في علم الأصول والمقاصد، عبد الفتاح بن محمد مصيلحي، ط3 

 .2/381م(،  2022 -هـ  1443المنصورة، مصر، ) -اللؤلؤة للنشر والتوزيع 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

491 

 

 

ا لنسان بشراء أقر به المشتري للشفيع ثم 
ا
إبقاؤها بلا دليل، وهذا كما إذا ثبت الدار ملك

دليله فبقي إليه لأن الملك ثبت بأنكر البقاء للحال، وامتنع عن التسليم بالشفعة لم يلتفت 

 .1حجة للشفيع على المشتري عند عدم يزيله

أن المقصود من النكار إذا جاء الصلح عن الدين فساد الصلح والجواب عنه:  

 .2وإنه غير ثابت بدليله

فأما الشفعة فلا تلزم لأن الشفعة من حقوق الملك كالثمرة من حقوق ملك الشجرة، وعند 

 .3صفة الملك كما كان في حقه، فكذلك في حقوقه لأنها تبعةالاحتمال تبقى 

والذي دل على صحة ما قلنا: أن المدعي بالدعوى يستحق حضور الخصم للجواب  

ا فثبت  ا استحضر ثانيا ولا يبطل هذا الحق بالنكار، فإنه لو أنكر مرة ثم غاب، فادعى ثانيا

 .4ه، وهو اليمين كالدعوى أن النكار لا يكون حجة على الخصم حتى يقرنه بدليل

 مبدأ الشك يفسر لصالح المتهم 3.3

وحقيقة هذا المبدأ مستمد من قاعدة فقهية مبنية على أصل الاستصحاب وهي القاعدة 

الفقهية المشهورة بقولهم: "درأ الحدود بالشبهات"، والتي تقرر أصلا هاما فحواه ما قررته 

أو الأصل في الذمة  –في النسان البراءة قاعدة أخرى نص عليها الفقهاء وهي أن الأصل 

والجريمة ما هي إلا أمر مخالف لهذا الأصل، وذلك فإن كل من يدعي خلاف هذا  –البراءة 

الأصل فعليه أن يقوم بإثبات ما ادعاه إثباتا واضحا جليا بعيدا عن كل ريب أو شك، فإذا 

لمحقق لرجوع إلى الأصل اقامت الشكوك وساورت الاحتمالات واكتنفت الشبهات، فينبغي ا

ل المتهم ولهذا كان قو لصالح يفسر الشك وهو البراءة فهذا تقرير لما عرف أخيرا من أن 

                                           

، دار الكتب العلمية م 2001 -هـ  1421، 1تقويم الأدلة في أصول الفقه لأبي زيد الدبوس ي، ط1 

 .323)لبنان(، ص

 .323تقويم الأدلة في أصول الفقه لأبي زيد الدبوس ي ، ص2 

 .323المرجع نفسه، ص3 

 .323المرجع نفسه، ص4 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

492 

 

 

رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فإن المام لن يخطيء في العفو خير من أن يخطيء في 

 .1البراءة أصل العقوبة، فإن تنفيذ الحد مع قيام الشبهة والشك خطأ، أولى منه الرجوع إلى

هم برئ حتى   لما سبق ذكره أن  بعض الباحثين ذكر من القواعد والضوابط "المت 
ا
وتوضيحا

ر الشك  تثبت إدانته" و " هم"، و "الشك  يفسر  لصالح يفس  هم"، و "الأصل براءة المت  المت 

ن م لمصلحة المدين". وهذه القواعد لم ينص عليها فيما سبق، على، فهي قواعد مخرجة،

 . 2أصل الاستصحاب وإن وردت في كتابات رجال القانون 

 . تطبيقات قضائية مبنية على الاستصحااب4

 في القضاء الإسلامي 1.4

لا يختلف اثنان من أن العمل بتقرير مبدأ البراءة الأصلية في القضاء السلامي  

ية مَاعِزُ ضثابت منذ عهد النبي صلى الله عليه وسلم وشواهد على ذلك كثيرة من ذلك ق

رْنِي.  ِ
ه 
َ
! ط ِ

َّ
الَ: يَا رَسُولَ اللّ

َ
ق
َ
ِ صلى الله عليه وسلم معترفا بالزنا، ف

بِي  ى النَّ
َ
بْنُ مَالِكٍ لما جاء إِل

الَ: يَا رَ 
َ
ق
َ
مَّ جَاءَ ف

ُ
يْرَ بَعِيدٍ. ث

َ
رَجَعَ غ

َ
الَ: ف

َ
يْهِ( ق

َ
بْ إِل

ُ
َ وَت

َّ
فِرِ اللّ

ْ
اسْتَغ

َ
الَ )وَيْحَكَ! ارْجِعْ ف

َ
ق
َ
 ولَ سُ ف

يْهِ( 
َ
بْ إِل

ُ
َ وَت

َّ
فِرِ اللّ

ْ
اسْتَغ

َ
ِ صلى الله عليه وسلم )وَيْحَكَ! ارْجِعْ ف

َّ
الَ رَسُولُ اللّ

َ
ق
َ
رْنِي. ف ِ

ه 
َ
! ط ِ

َّ
اللّ

بِيُّ صلى الله عليه وسلم  الَ النَّ
َ
ق
َ
رْنِي. ف ِ

ه 
َ
! ط ِ

َّ
الَ: يَا رَسُولَ اللّ

َ
ق
َ
مَّ جَاءَ ف

ُ
يْرَ بَعِيدٍ. ث

َ
رَجَعَ غ

َ
الَ: ف

َ
ق

 
َ
لَ ذ

ْ
ِ صلى الله عليه وسلم )فيم أطهرك؟( مِث

َّ
هُ رَسُولُ اللّ

َ
الَ ل

َ
 ق

ُ
ابِعَة تِ الرَّ

َ
ان
َ
ا ك

َ
ى إِذ لِكَ. حَتَّ

يْسَ 
َ
هُ ل نَّ

َ
بِرَ أ

ْ
خ
ُ
أ
َ
بِهِ جُنُونٌ؟( ف

َ
ِ صلى الله عليه وسلم )أ

َّ
لَ رَسُولَ اللّ

َ
سَأ

َ
فقال: من الزنى. ف

امَ رَجُ 
َ
ق
َ
ا؟( ف مْرا

َ
رِبَ خ

َ
ش

َ
الَ )أ

َ
ق
َ
الَ بِمَجْنُونٍ. ف

َ
ق
َ
الَ: ف

َ
مْرٍ. ق

َ
مْ يَجِدْ مِنْهُ رِيحَ خ

َ
ل
َ
هَهُ ف

َ
نْك

َ
اسْت

َ
لٌ ف

ِ صلى الله عليه وسلم )
َّ

اسُ فِيهِ رَسُولُ اللّ انَ النَّ
َ
ك
َ
رُجِمَ. ف

َ
مَرَ بِهِ ف

َ
أ
َ
عَمْ. ف

َ
الَ: ن

َ
ق
َ
يْتَ؟( ف

َ
زَن
َ
أ

طِي
َ
تْ بِهِ خ

َ
حَاط

َ
دْ أ

َ
ق
َ
كَ. ل

َ
دْ هَل

َ
ق
َ
ائِلٌ يَقُولُ: ل

َ
تَيْنِ: ق

َ
ضَلَ مِنْ فِرْق

ْ
ف
َ
 أ
ٌ
وْبَة

َ
ائِلٌ يَقُولُ: مَا ت

َ
تُهُ. وَق

َ
ئ

نِي 
ْ
تُل
ْ
الَ اق

َ
مَّ ق

ُ
وَضَعَ يَدَهُ فِي يَدِهِ. ث

َ
ِ صلى الله عليه وسلم ف

بِي  ى النَّ
َ
هُ جَاءَ إِل نَّ

َ
وْبَةِ مَاعِزٍ: أ

َ
ت

                                           

مجلة مجمع الفقه السلامي، )مجموعة من المؤلفين(، منظمة المؤتمر الاسلامي بجدة، وقد 1 

 .1236(، ص12المجلدات، م ) عددا وكل عدد يتكون من مجموعة من 13صدرت في 

ينظر: نتائج البحوث وخواتيم الكتب، )مجموعة من المؤلفين(، على موقع: موقع الدرر السنية 2 

 dorar.netعلى النترنت 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

493 

 

 

مَّ جَاءَ رَ 
ُ
. ث

ا
ة
َ
ث

َ
لا
َ
وْ ث

َ
لِكَ يَوْمَيْنِ أ

َ
وا بِذ

ُ
بِث

َ
ل
َ
الَ: ف

َ
حِجَارَةِ. ق

ْ
ِ صلى الله عليه وسلم وَ بِال

َّ
هُمْ سُولُ اللّ

اعِزِ بْ 
َ
ُ لِم

َّ
رَ اللّ

َ
ف
َ
وا: غ

ُ
ال
َ
ق
َ
الَ: ف

َ
اعِزِ بْنِ مَالِكٍ(. ق

َ
فِرُوا لِم

ْ
الَ )اسْتَغ

َ
ق
َ
سَ. ف

َ
مَّ جَل

ُ
مَ ث

َّ
سَل

َ
وسٌ ف

ُ
 نِ جُل

وْ 
َ
 ل

ا
وْبَة

َ
ابَ ت

َ
دْ ت

َ
ق
َ
ِ صلى الله عليه وسلم )ل

َّ
الَ رَسُولُ اللّ

َ
ق
َ
الَ: ف

َ
ةٍ مَالِكٍ. ق مَّ

ُ
سِمَتْ بَيْنَ أ

ُ
 ق

وَسِعَتْهُمْ(
َ
 .1ل

ففي الحديث دلالة على تحري النبي صلى الله عليه وسلم استصحاب اليقين  

 القضائي قبل صدور الحكم في حق ماعز بن مالك، وذلك لأمرين هما:

 استصحابا للبراءة الأصلية التي لا ترتفع إلا بدليل  أولا:

يفسر لصالح المتهم وهو ما يطلق عليه بدرء الحدود  استصحابا لمبدأ الشك الذي ثانيا:

 بالشبهات في القضاء السلامي، بما لا يدع مجالا للشك على إقامة الحد في حقه.

واستمر العمل على ذلك في عهد الخلفاء الراشدين كتب عمر بن الخطاب خليفة المسلمين 

اب لى تقرير استصحإلى معاوية بن أبي سفيان والي الشام خطابا ينص في مضمونه ع

البراءة في قضائه بين الناس حتى يثبت الدليل على العكس حيث جاء في نصه: "إذا تقدم 

 .2إليك خصمان فعليك بالبينة العادلة أو اليمين القاطعة..."

ومن ذلك تعليق حد السرقة عام الرمادة لعدم توفر شروط تنفيذ حد السرقة والناس قد 

خيرة فيما يأخذونه من غيرهم إلا سدا للجوع الذي أصابهم، أصابتهم المجاعة ليست له ال

نة" قٍ، ولا عام السَّ
ْ
 .3وهذا ما صدر عنه بقوله: "لا يُقطع في عَذ

والأقضية في تقرير استصحاب البراءة الأصلية واليقين القضائي ودرء الحدود بالشبهات 

من  مبادئ جوهرية هيكثيرة لا حصر لها، مما يدل على سبق القضاء السلامي في العمل ب

قبيل العدالة الجنائية، مقارنة بالأنظمة القضائية الوضعية التي لم تعرفها إلا في العصور 

المتأخرة، وهذا إن دلَ إنما يدل على مرونة التشريع السلامي وتميزه بنظريات كفيلة 

                                           

 .3/1321رواه مسلم، 1 

، 1البصائر والذخائر لأبو حيان التوحيدي، علي بن محمد بن العباس، ت: وداد القاض ي، ط2 

 .7/157م 1988ه/1408دار صادر، بيروت 
  (.521/ 5(، وابن أبي شيبة في "المصنف" )242/ 10أخرجه عبد الرزاق في "المصنف" ) 3



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

494 

 

 

بمعالجة الأقضية وحل المشكلات القائمة على أساس العدل، الذي هو مقصد تشريعي 

 يقوم عليه مجال القضاء والفصل في النزاعات والخصومات.

 في القضاء الوضعي 2.5

أما بالمقابل نجد أن العمل باستصحاب المبادئ القضائية المبنية على أصل الاستصحاب 

أصبحت من المبادئ الجوهرية التي تبنتها أغلب دول العالم والسعي على تكريسها والعمل 

 عند الفصل في القضايا المختلفة.على تطبيقها في العمل القضائي 

وبناء على ذلك جاء في نص البيان الصادر من وزارة العدل في الجزائر ما يفيد حماية 

 :1استصحاب قرينة البراءة في العمل القضائي وهذا نصه

إن مبدأ حرية الثبات في المادة الجزائية والذي يتفرع عنه مبدأ القناعة الشخصية 

الأخير يصدر أحكامه بناء على ما يستنبطه من الأدلة المستمدة  للقاض ي، يقتض ي أن هذا

من معطيات وقائع القضية المطروحة أمامه وكذلك المناقشات التي تدور بالجلسة مع من 

حضرها من الأطراف والتي قد يغيب عنها المتهم، بالضافة إلى إعطاء الوقائع الوصف 

 الجرمي المناسب إن وجد.

من قانون  364 – 317 – 215و 02فقرة  212سته أحكام المواد إن هذا المبدأ قد كر 

الجراءات الجزائية المعدل والمتمم، بحيث إذا أظهرت المناقشات أنه لا تقوم ضد المتهم 

أية أعباء، أو أن الوقائع موضوع المتابعة، حتى مع ثبوتها، لا تقع تحت أي وصف جزائي، 

هذا الأخير غائبا عن الجلسة التي دارت بها فإن القاض ي يقض ي ببراءة المتهم وإن كان 

 المناقشة والمرافعات.

اعتمادا على ذلك فإن قرار القاض ي، لا يستند على مثول أو غياب المتهم في تقدير الدانة 

من عدمها، لأن الوصف الذي يأخذه الحكم أو القرار بأنه غيابي مرتبط بعدم توصله 

من قانون الجراءات الجزائية وهي  346لمادة شخصيا بالتكليف بالحضور طبقا لأحكام ا

 من المبادئ التي كرستها الكثير من قرارات المحكمة العليا ومنها:

                                           

، موقع وزارة العدل، الرابط: 18/03/2021بيان وزارة العدل، الصادر بتاريخ: 1 

https://www.mjustice.dz/ar/ 



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

495 

 

 

المؤرخ في  540010، والقرار رقم 2010/01/07المؤرخ في  525091القرار رقم 

على التوالي صفحة  01العدد  2012المنشورين بمجلة المحكمة العليا لسنة  2011/11/24

 .368و 347

كما جاءت كثير من قرارات الاجتهاد القضائي صادرة عن المحكمة العليا بالجزائر ما يؤكد 

العمل باستصحاب قرينة البراءة واستصحاب اليقين القضائي وكذا استصحاب الشك 

يفسر لصالح المتهم، وكل حكم قضائي يخالف ذلك فهوم معرض للإلغاء وإعادة النظر في 

 هذه المبادئ في الفصل في تلكم القضايا. القضية بما يكفل تفعيل

 خاتمة: .4

من النتائج والتوصيات المتوصل إليها بناء على ما جاء في هذه الورقة البحثية  

 للباحث ما يأتي:

 أولا: النتائج 

 بناء على ما تقدم نلخص البحث في النتائج الآتية

 لفقهية ا الاستصحاب من نظريات الأصولية التي لها أثرها في التطبيقات

 والقانونية.

 .تأسيس عدد من مبادئ القانون على أصل الاستصحاب 

  تفعيل قواعد الاستصحاب في كثير من قرارات القضائية تكريسا مهما

 للمبادئ المبنية عليه فقها وقضاء.

 ثانيا: التوصيات

  الدعوة إلى مزيد من الدراسات حول أثر النظريات الفقهية والأصولية

 المختلفة.في فروع القانون 

  حماية مبادئ القانونية المبنية على أصل الاستصحاب عامة وفي مجال

 القضاء خاصة لأهميتها.



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

496 

 

 

  الدعوة إلى العمل المشترك في مجال البحث الشرعي والقانونية

 والاستفادة من الدراسات العلمية في الواقع العملي.

 . قائمة المراجع:5

 أولا: المعاجم والقواميس

اللغة لابن فارس، ت: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر معجم مقاييس  -

 م.1979ه/1399

 .1982المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني بيروت لبنان:  -

المعجم الوسيط إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار دار  -

 الدعوة.

 ثانيا: كتب السنة والِثار

، ت: محمد فؤاد عبد الباقي، مطبعة عيس ى البابي «صحيح مسلم»صحيح الجامع ال -

 الحلبي وشركاه، القاهرة.

، دار الكتب العلمية )لبنان( 3السنن الكبرى للبيهقي، ت: محمد عبد القادر عطا، ط -

 م.2003ه/1424

الهند، توزيع  -، المجلس العلمي2المصنف لعبد الرزاق، ت: حبيب الرحمن الأعظمي، ط -

 م.1983 -هـ  1403بيروت،  –كتب السلامي الم

لبنان( )مكتبة  -، )دار التاج 1المصنف لأبو بكر بن أبي شيبة، كمال يوسف الحوت، ط -

 م. 1989 -هـ  1409المدينة المنورة(، -الرياض(، )مكتبة العلوم والحكم  -الرشد 

 ثالثا: الكتب

، 1بد الفتاح بن محمد مصيلحي طجامع المسائل والقواعد في علم الأصول والمقاصد، ع -

 م(. 2022 -هـ  1443المنصورة، مصر، ) -دار اللؤلؤة للنشر والتوزيع 

م، دار الكتب  2001 -هـ  1421، 1تقويم الأدلة في أصول الفقه لأبي زيد الدبوس ي، ط -

 العلمية )لبنان(.



 نظرية الاستصحااب وامتدادها القانوني

 

 

497 

 

 

: 1اهرة، طالتوقيف في مهمات التعاريف، زين الدين محمد الحدادي، عالم الكتب الق -

1990. 

 الكليات الكفوي، ت: عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت. -

 ، دار الغرب السلامي.1ايضاح المحصول المازري ت: عمار طالبي، ط -

، 1إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم الجوزية، ت: محمد عبد السلام إبراهيم ط -

 م.1991ه/1411 ييروت –دار الكتب العلمية 

 .2003: 1التعريفات الفقهية، البركتي، دار الكتب العلمية، ط -

 .2019فقه المآلات، عمر الجميلي، درا النفائس، )لبنان(،  -

البصائر والذخائر لأبو حيان التوحيدي، علي بن محمد بن العباس، ت: وداد القاض ي  -

 م.1988ه/1408، دار صادر، بيروت 1ط

 لعلميةرابعا: المجالات ا

مجلة مجمع الفقه السلامي، )مجموعة من المؤلفين(، منظمة المؤتمر الاسلامي بجدة  -

 (.12عددا وكل عدد يتكون من مجموعة من المجلدات، م ) 13وقد صدرت في 

اقع الالكترونية  خامسا: المو

 نتائج البحوث وخواتيم الكتب، )مجموعة من المؤلفين(، على موقع: موقع الدرر السنية -

 dorar.net على النترنت

، موقع وزارة العدل، الرابط: 18/03/2021موقع وزارة العدل، الصادر بتاريخ:  - 

https://www.mjustice.dz.



 

498 

 

 

 
 


	679 - غلاف مؤقت
	679 - كتاب نهائي



