


J.j1leJ
1\(\

j# 
":. 

Ë
=

Ii 3;sïâïl*io-;=
i*

lt t:,,i3iitân'i}
ili i;
tË

{rïi1ï*â1{=
}ïïi

I i 
"'i 

3' 3' 
'|4r

15 
1

ï.r+
îîî;

i i l l e 1 p +
 i 

i i ï â { 3
ï3iâia;;i 

'!, =
i'{Ë

î3

'tr 
ei

,J' 
:

j- 
A

t
:3, 

Ë
3

x.j- 
3"3

'1, 
+

1
T

 
\tB

:4 
crl

(-R
J,
.J,

,!'.4
,1 a
r3{

11
j,,1,

3'
,JA3;

J,.J

3



d -T
1,.3. i?: 1g'3,$,q

ï t i1 :g q3i15-u
?,t iE

4

{i3$31ïi1+
â1

xîai t?4tâ'ïi 3'
all 

Ë
 iI i-â;

lï{1ï11i1ï

,1?i.L

qrq5"1f.J

q-1.
'l_l

;s)7x

3'od_

1,'9..,

g

à 3' 1 i Ï {ï 1ïïii3a*ïti 
Ë

l

1*l il{ld
33? 1ï { 1111 { 1l1B
111 {d +

 1133 ? 1*1Ë
l

'=
{; j,, ô, i,tn]. J; { g i

t

:-4

1j.d'$

drJ')
;.l.a

7,u

g

3c")

v-)')
I")
îâ
-1.
-l

'"b9"
vA_q1t')J_l7

3-J,

:x:
_3
]*r

,A
'; ,3'

.j i:]'
1$1iîi.1 1
??

A

j'
Iq5' 4;
ar{

.4a

qa'9'
5jq.n
e3

+
 

.?i
A

J'Jt I
'T

,.i
II 

.5

vâ'l



Ji4rllrjÉ)
CJ.t:l r+ l.+i
ç.-lrtf t'-*alt9
l{'Jt*ll Ûtl)lJlf,

éslrJf oêr*Jli,J|-Jl Ê,-t4E
4!4rf l-'eqÉ.

I lslttls éJ'ôâJf a+K

a{*.t{/"Jl f-/rjl Ê*.9

: i ÊJ*.,4f lti
a*..,L/.Jf fttjl é

rJlrll gl1;c; 4*{jÉ:ll i-J+ll u'rÉJ

.r a5 aa:Ër a'.i,.gb.o

s 20 +a-ohiJl a-d*Jf

crl"rQ.ôJl CjJ.
.ÊJCl ph:;l q-.,h.i ,su3'i.Jl ÊJ*Jl rJ4$J a4J5

r,1â3*Jl alrhll ùljj.c 4À'âJl ',dlS g..rY

10:00-09:30
Ê*,ôJ,,,t-{4{iJl9,-}Éél .;1,{f f ,-lÉJ-lJ| Cf

zV't*+Jl fJJrJf
dbJl ÊCrrJl 3ti*,,i ù3ç;r' eya

10:15-10:00 a*'.V,,Jl &JFJI ,.'É3s a15.ea é*s.rcÇ ç1.Él,a 3b*.,i .SayLt

10:30-10:15
ùbdf if* é-.,lnJf :&'.*!f Z_*_g :Wl

a+JfrYs

,JtrJl Êl'rJl 3l;t,,i

+..+bL*.o 3ti*.,Î

.4Jtll -qs, çslr_r

a+rE ofrS+

10:45-10:30
a{*.,t**Jl f+Jl d 4rtâ.Jl diy<âllrsLae

2 f l-,rl+l.p
1*à3ti-,,i

,!,rùJl a4bLâ

dLâ>

11:00-10145 A* ' l * '*Jl fglrjl ô34 z'#.,;A é a.+Ëll \*L*^ 3k*.,i *ôl* r'gr Jê

11:15-11:00
Ci" ç3 

É.,-t+Jl Ç;âû*,r- sJf crlirV

c,bsJrf le c,bÇl
1*à3h*,i ÊJl*,, ûtr/t->

11A5-11:3O .9b dr*ijt+cy iJ ,il| crl3.la;rll
Çt=^ 3b-,.,i

JLrJI Ê+ldJl 3h-,,i

é-i-p,-l{Sj
a*i-r!;l 

"rr__;â

12:OO-11:45 ;i9il9ll .-t+l-i '"l.c

.iJroL*.o 3b*.,i

, tbJf ^*lrijl 3b-,,i\t

ç€ Ottt""!

çr"+.sJi UCJI pl-.,â

12:15-12:00 a*.bJf pa+Lan J{pJ., ;;.àà.3h*,1 ,-la> ç5.iJl ,+.c

1223O-12:15
é$lrJl Lt.*lJ l+qJtllg a*+a1tl crbij',àJl

A{*.,!#Jl fJ.lrJf é
,Jl*Jf Ê*lrlJl ili*,ï dl" r++*.lt

12145-12r3O éslrJl e,.**Jl êVéli qJfty ''1*.5"i: 1*à 3ti-,,1 dâL-,| +p

13100-12:45
&J'âJf ,J aa+,U:t Ê1+|itf é Ê<=tJf Ese2è

fu_"t* dl
i-rcL,o.ih*.,| ..,,,rjp r3Ja.o



1 
 

 ورقة بحثية ضمن المحور الخامس: أهمية الإطار المفاهيمي في البحوث السياسية

 من إعداد: د. عبد الغني حجاب     العنوان: توحيد مفاهيم الدراسة

لما كانت أغلب الدراسات التي تتحدث في مجال الدراسات السياسية حول مواضيع معينة، مستعملة في ذلك  
تفهم لدى مرجعية أخرى بنفس الفهم نتيجة التراكم المعرفي لذلك المفهوم  مفاهيم محددة تنطلق من مرجعية ما، قد لا  

أو المصطلح، لذا ينبغي علينا أولا أن نحدد مثل هذه المفاهيم تحديدا علميا مستقلا في ذاته، وليس بنسبة أحدهما 
تطبيقيا ق تحديدا  للآخر كما قد يتبين لأحد، وأن يكون هذا التحديد فوق ما نريد له من الضبط العلمي والتدقي

(Pedagogic)   حتى يصبح له صورة ذهنية واضحة في أفهامنا، وتستطيع أن تدركه أيدينا، وعليه يجب في
خطواتنا الأولى أن نوضح وأن نعرف هذه المصطلحات والمفاهيم، خاصة وأن كل مصطلح ومفهوم كان في زمان ما 

يخص ذلك المفهوم دون    كلمة محدثة، وإن كان موجود في معرفتنا الفكرية، ولكن على جانب أقل من المعرفة فيما
أن نعرف من أدرجه في قاموسنا الفكري كمفردة، كما يجب الإشارة إلى أن ألفاظ الدراسة أغلبها تدل على حالة  

، الانفصالية، النـزاع، الصراع، الاستئصاليةأكثر مما تدل على مفهوم مثل مفاهيم الثقافة، الحضارة، المدنية، الأصولية،  
 الصدام، العولمة، العالمية، الحوار والتعايش.. الخ. 

أود التنويه هنا أني حاولت فتح باب تحديد العديد من المفاهيم التي نجدها تتداول وتستعمل أحيانا بطريقة  
كما أن الدراية الواعية والعلمية    غير منتظمة نتيجة لجهل مستعملها أو رغبة منه في التلاعب بمثل هذه المفاهيم.

لمجموع المفاهيم المستعملة يمكننا من قراءة الخطاب الملقى ويساعدنا على التعامل مع الخطاب السياسي أو غيره بناءا  
على المفردات التي يستعملها وقد فطن العديد من المفكرين وعلى الأخص المستشرقين لهذه المسألة، وبدءوا بالترويج  

المفاهيم التي أوقعتنا في إشكال بين الأسماء والمسميات التي تصل في بعضها إلى درجة التناقض كألفاظ    لسلسلة من 
أي بعد    1948أوضح مثال، فهذه اللفظة ظهرت في الوجود بعد سنة    الشرق الأوسطالأصولية، ولنا في مفهوم  

لمستعمل بعد نهاية الحرب العالمية الأولى وهو  إعلان قيام دولة إسرائيل حتى ترفع الحرج عن الإسرائيليين من اللفظ ا 
وجود دولة عبرية غريبة اسمها إسرائيل -من التسمية -، وهي لفظة ذات منطلق قومي عربي تنفي  المشرق العربيمفهوم  

وإذا ما تتبعنا حتى لفظة المشرق العربي نجدها قد جاءت كردة فعل على المفهوم المستعمل    ذات العرقية غير العربية، 
الذي كان يضم سوريا الكبرى "سوريا، لبنان، الأردن، فلسطين والعراق" وهي    بلاد الشام"من قبل وهو مفهوم "

 قرنا.15تسمية أطلقها المسلمون منذ عهد الفتوحات الإسلامية قبل 



2 
 

وبالتالي فإننا نرى أن أغلب حركات التحرر والمقاومة في المنطقة تتبنى مفهوم معين من هذه المفاهيم وإن كانت  
الخريطة، وتجعل من  إسرائيل من  إلغاء  إمكانية  مع  تتنافى  أنها لا  اعتبار  الأوسط على  الشرق  لفظة  تتبنى  بعضها 

ن بالمفاهيم الإيديولوجية. كما أننا ننبه إلى ضرورة التحري الخطاب المتبنى خطابا مقبولا لدى الغير كونه غير مشحو 
في استعمال بعض المفاهيم المعيارية التي تهدف إلى وضع تقسيم علمي بين وحدات مختلفة على مستوى العالم بين 

 الدول المتقدمة وغيرها كالتالي:

 : دول الشمال ودول الجنوب معيار جغرافي
 دول غنية ودول فقيرة معيار اجتماعي: 
 دول متقدمة ودول متخلفة معيار اقتصادي: 

 دول الغرب ودول الشرق معيار ثقافي )مرجعي(: 
 دول ديمقراطية حرة ودول شمولية تسلطية معيار سياسي: 

 دول متطورة ودول نامية أو سائرة في طريق النمو معيار تكنولوجي )تقني(: 

التي نراها تحمل في طياتها تقسيم طبقي عنصري  العالم الثالث  وبهذه الملاحظة الأخيرة نسجل رفضنا لتسمية  
يقسم العالم إلى ثلاثة عوالم متصارعة متناحرة حتما، مع اعتبارنا أن التسميات السابقة تسميات نسبية، إذ لا يستلزم 
أن تكون دول الجنوب فقيرة أو متخلفة كما لا يتنافى مع وجود بعض دول الجنوب غنية ومتخلفة ومتسلطة إلى غير 

 من الأمثلة.  ذلك

من الواجب أن نفكر مليا في هذه المصطلحات، لا من طريق الاستعانة بقاموس تمسك به اليد ولكن  
فليس المراد إذن أن نقول أن   -مالك بن نبيكما يقول المفكر  -عن طريق الاستعانة برأس مستقر بين اليدين

الثقافة تحتوى بصفة عامة عددا من الفصول هي الأخلاق، الجمال، المنطق العملي والصناعات الفنية، ولكن 
 الأمر يقتضي أن نتساءل كيف ينبغي أن ندركها؟. 



3 
 

الواقع أن فكرة الثقافة فكرة حديثة جاءت من أوروبا.. فمفهوم الثقافة ثمرة من ثمار عصر النهضة الأوروبية  
والأدب، وفي  عندما شهدت أوروبا في القرن السادس عشر انبثاق مجموعة من الأعمال الأدبية الجليلة في الفن

 ( 1)الفكر.

الثقافة في ضوء النفسية الأوروبية، وخصوصا في ضوء النفسية الفرنسية حتى   لذا فمن الواجب أن نفهم
كما تطلق على صورة ما "  Cultuvareالمشتقة من الأصل اللاتيني ""Cultureتفهم لماذا اختيرت كلمة " 

، وعليه إنسان الأرضتفتقت عنه أذهان المفكرين الأوروبيين، فالواقع أن الأوروبي عامة والفرنسي خاصة هو 
فإن العمليات التي تستنتج من الأرض خيرتها لها بالضرورة دور هام في نفسيته وفي صياغة رموز حضارته..  
فإذا حدث في بعض الظروف أن تعاظم إنتاج الفكرة فلن تكون هناك غرابة إذا ما أطلق عليه الرجل الفرنسي 

قد   -وهي ما يهمنا في هذا المكان-مجازيا. بيد أن هذه الاستعارة    " التي تعنى الزراعة إطلاقاCultureكلمة "
شخصت وصنفت واقعا اجتماعيا لم يكن مدركا، فالاستعارة حين أطلقت على الواقع الاجتماعي قد خلقت 

"  Cultureمفهوما جديدا هو مفهوم الثقافة، وتلك هي الدرجة الأولى في سلم التعريف، وتأتى قوة اللفظة "
 ( 2)من أنها مرت بهذه الدرجة ثم نمت في اللغات الأوروبية منذ ذلك الحين ومنه إلى باقي لغات العالم.

( بأنها "تهذيب للذوق ولأساليب التعامل وتنمية العقل عن طريق  Oxfordأكسفورد )فعرفت في معجم  
 التعليم وتهذيبه وتدريبه على التفكير الدقيق".

بأنها "ذلك الكل المركب الذي يشمل المعرفة والمعتقدات والفن والعرف والأخلاق    إدوارد تايلور وعرفها  
 والقانون، أي قدرات وعادات يكتسبها الإنسان من المجتمع".  

إعطاء تعريف جامع بوصفها أنها "جميع آثار الأمم الثقافية،    (Unescoاليونسكو )وحاولت منظمة  
تشمل الحقوق الأساسية  الفئات الاجتماعي، وهي  أو  المجتمعات  تتميز بها  التي  والعاطفية  الفكرية  المادية، 

 للإنسان ونظم القيم والتقاليد". 

 
  .15-14، ص ص  1984، 4الجزائر: دار الفكر، ط  مشكلة الثقافة.مالك بن نبي،  (1)
 . 26-25المرجع نفسه، ص ص  (2)



4 
 

ونشير هنا إلى أن هذه التعاريف تعد من الوجهة التربوية مشتملة على فكرة عامة عن الثقافة، دون تحديد 
لمضمونها القابل لأن يدخله التعليم في عقلية الجماعة، وهذا ما نريد أن نؤكده هنا، لندرك أن السلوك الاجتماعي 

 ا بجمع المعلومات، وهذه هي الثقافة. للفرد خاضع لأشياء أعم من المعرفة وأوثق صلة بالشخصية منه

"مجموعة من الصفات الخلقية والقيم الاجتماعية التي تؤثر في   فالثقافة إذن تعرف بصورة عملية على أنها
 ( 1)الفرد منذ ولادته وتصبح لا شعوريا العلاقة التي تربط سلوكه بأسلوب الحياة في الوسط الذي ولد فيه". 

وهو التعريف الذي نراه أكثر شمولية من التعاريف السابقة، فعلى هذا التعريف، الثقافة هي المحيط الذي  
 يشكل فيه الفرد طباعه وشخصيته.

وهذا التعريف الشامل للثقافة هو الذي يحدد مفهومها، فهي المحيط الذي يعكس حضارة معينة، والذي  
يتحرك في نطاقه الإنسان المتحضر، وهكذا نرى أن التعريف يضم بين دفتيه فلسفة الإنسان وفلسفة الجماعة، 

 -بخلاف التعاريف الغربية السابقة التي اقتصر أغلبيتها على الإنسان-أي مقومات الإنسان ومقومات المجموعة  
التي  وهذا مع أخذنا في الاعتبار ضرورة انسجام هذه المقومات جميعا في كيان واحد تحدثه عملية التركيب

 تجريها الشرارة الروحية عندما يؤذن فجر إحدى الحضارات.

وليس الهدف من الثقافة أن نعلم الناس أن يقولوا أو يكتبوا أشياء جميلة، ولكن الهدف أن نعلم كل فرد 
فليست الثقافة سوى تعلم الحضارة أي استخدام جميع ملكاتنا الضميرية والعقلية في عالم   (2)كيف يتحضر،

 ( 3)الأشخاص لخلق علاقات بيننا وبين نظام الأشياء. 

وإذا أخذنا مصطلحي الثقافة والحضارة كمترادفين، معنى هذا أننا سلمنا بعدم القدرة على فصل الجانب  
 المعنوي عن المادي، لأنه توجد صلة عضوية بين الحضارة والثقافة، أي لا يمكن فهم الواحدة دون الأخرى. 

هذا وقد عرف علماء الحضارة تعاريف متباينة وحددوا قواعدها من وجهات نظر مختلفة، وأول من عالج  
الذي رأى فيها "طور طبيعي أو جيل من أجيال   عبد الرحمان بن خلدونشؤون الحضارة بطريقة علمية هو  

 
 . 74 المرجع نفسه، ص (1)
 . 91، ص 1977، 2، تر. عبد الصبور شاهين، )بيروت: مؤسسة الرسالة، ط ميلاد مجتمع شبكة العلاقات الاجتماعيةمالك بن نبي،  (2)
 . 91المرجع نفسه، ص  (3)



5 
 

هي النمط   ابن خلدونطبيعية في حياة المجتمعات المختلفة وأنها غاية العمران".. وبعبارة أخرى، فالحضارة عند  
العمل،   العيش،  فنونا منتظمة من  البداوة، ويضفي على حياة أصحابه  يناقض  والذي  المستقرة،  الحياة  من 

 ( 1)الاجتماع، العلم، الصناعة، إدارة شؤون الحياة، ترتيب وسائل الدعة وأسباب الرفاهية.

والباحث يجد أن مفهوم الحضارة في العصور المتأخرة قد امتد إلى ألوان من المعاني، ولما كانت الحضارة  
إنسانية النشأة، كان علينا أن نختار من تعريفات الحضارة المتعددة تعاريف لبعض المفكرين الغربيين، فالفرنسي 

يرى بأن الحضارة هي "التدخل الإنساني الإيجابي لمواجهة ضرورات الطبيعة وتجاوبا مع إرادة    باستيد   جورج
 ( 2)التحرر في الإنسان، وتحقيقا لمزيد من اليسر في إرضاء حاجاته ورغباته وإنقاصا للعناء البشرى".

بأن الحضارة هي "ذلك المستوى الرفيع المتميز الذي يشمل أرقى أنواع الثقافة التي وصلت  تايلور    ويرى
 إنجازاتها الفكرية وتعبيراتها المادية إلى مستوى إنساني عام".

بأن الحضارة هي "بذل المجهود بوصفنا كائنات إنسانية من أجل تكميل النوع    ألبرت أشفيتسركما يرى  
 ( 3)الإنساني وتحقيق التقدم من أي نوع كان في أحوال الإنسانية وأحوال العالم الواقعي".

فيرى أن كلمة الحضارة إذا كان لها معنى مطلقا فهي كونها "نظام اجتماعي معرف    صامويل هنتنغتنأما  
 ( 4)بدقة ووضوح، أي ثقافة وتقليد راسخ ومتمكن".

والظاهر من مجموع هذه التعاريف أنها على الرغم من محاولتها لاستيعاب كل مخلفات ورواسب الحضارات  
استيعابه    مالك بن نبيفي التعريف، إلا أنها عجزت عن إلحاق الموروث بأطوار الحضارة، وهو ما حاول المفكر  

وتوضيحه في تعريفه للحضارة بأنها "مجموع الشروط الأخلاقية والمادية التي تتيح لمجتمع معين أن يقدم لكل فرد 
من أفراده، في كل طور من أطوار وجوده، منذ الطفولة إلى الشيخوخة، المساعدة الضرورية له في هذا الطور 

 ( 1)أو ذاك من أطوار نموه".

 
 .1414، رجب 38، ع كتاب الأمة"في الغزو الفكري: الحوار الحضاري". أحمد السايح،  (1)
  المرجع نفسه.  (2)
 .1983، 3، تر. عبد الرحمان بدوي. لبنان: دار الأندلس، ط فلسفة الحضارةألبرت آشفيستر،  (3)

  .1999، أكتوبر 44ع  كتاب الأمة.الظاهرة الغربية في الوعي الحضاري". بدران بن الحسن، " (4)

 . 47-46، تر. الطيب الشريف. الجزائر: مكتبة النهضة الجزائرية، بدون تاريخ، ص ص آفاق جزائريةمالك بن نبي،  (1)



6 
 

وهذا التعريف يحاول الخروج عن مجموعة التعاريف الغربية التي يخلط فيها مفهوم المدنية بمفهوم الحضارة  
ذلك أن للحضارة أطوار    وول ديورانتس المعنى مثل  فخاصة وأن هناك من استعمل كلمة حضارة ومدنية لن 

بمعنى أنها تزيد وتنمو وتموت بخلاف المدنية التي تخضع للتطور الحتمي المستمر ولهذا نجد أن العصور السابقة  
هي العليا بالنسبة للحضارة لكنها عكس المدنية، وبهذا هناك من عرف المدنية بأنها مجموع المظاهر المادية  

 للحضارة. 

وعلى العموم، يمكن التمييز بين الثقافة، الحضارة والمدنية إذا اعتبرنا أن الثقافة تقتصر على الجوانب المعنوية 
الإنسانية   القيم  الروحي وتشمل  الجانب  تتمثل الحضارة في  بينما  المادية،  المظاهر  تتستر وراء  التي  الخفية  أو 

 على التكوين الوجداني للمجتمع، بما فيها المعتقدات الدينية. والروحية والفلسفية والفنية والأخلاقية أي مقتصرة  

فالحضارة إذن تتضمن الثقافة ذات العلاقة الوظيفية داخل المجتمع المتحضر، أما المدنية فتخص النشاط  
الطبيعة على  السيطرة  قصد  والمجتمع  الفرد  يمارسه  الذي  الخبرات   ،العملي  "مجموع  المدنية هي  تصبح  وبهذا 

 والتجارب التي اكتسبتها المجتمعات البشرية في تاريخها الطويل من خلال تحقيق الضرورات المادية". 

فهي تلك المظاهر   المدنيةذات العلاقة الوظيفية داخل المجتمع المتحضر، أما    الثقافةإذن تتضمن  فالحضارة  
 الملموسة والطرق المستخدمة في إنتاجها. 

 والانفصـالية  الاستئصالية . مفـاهيـم الأصـولية، 2
The Radicalism, The Urbanity and The Separatist 

وهي مفاهيم تشترك في انطلاقها من كلمة أصل العربية، أو الجذر بتعبير آخر، وتختلف أحيانا إلى درجة  
 التناقض فيما بينها نظرا للبون الشاسع الذي خلفه الاستعمال الاصطلاحي لهذه المفردات.

لكن مرة أخرى يصبح اختلاف المرجعيات والإيديولوجيات التي تتبنى تعاريف لهذه المفاهيم عائقا أمام 
تحديد تعاريف ثابتة وحمل معاني معينة، فيما يراه أحد حداثي، يراه الآخر انفصالي، وما يراه أحد أنه أصولي 

فيما بينها لاعتبارات مختلفة ولنبدأ من   متطرف، يراه الآخر أصالي محافظ، إلى غيره من المعاني التي تتداخل
 الأصولية. 



7 
 

تؤمن بالعصمة الحرفية لكل كلمة في الكتاب    البروتستانتمصطلح الأصولية إذ يعني في بيئته "فرقة من  
العلمي ويميلون إلى استعمال المقدس أي الإنجيل، ويدعي أفرادها التلقي المباشر عن الله ويعادون العقل والتفكير  

   (1)القوة والعنف لفرض هذه المعتقدات الفاسدة".

إن لكلمة الأصولية لدى قادة وسياسي الغرب معاني أخرى غير المعاني التي يفهمها الغير، فهذا الغير يرى  
معاني ليست حسنة في ذاكرة شعوبهم، تلك الذاكرة    -وخاصة الإسلامية-أن الغرب يلبس مصطلح الأصولية  

ميتافيزقية،  -التي تختزن في أعماقها حركات غربية راديكالية، شوفينية، عرقية، قومية، أو دينية طائفية، أو خيالية 
ويحاول أن يلفت أنظار الغير وحركاته بوصفها أصولية لا تختلف عن الأصوليات الغربية المتحجرة والمتطرفة في 
معتقداتها وأفكارها وعنفها وإرهابها لتشويه صورة حركاته في منظار الشعوب الغربية، وتنفيرهم منه ومن حركته  

ووقف أو قمع   المارد الأصوليبالتالي استنفار شعوب الغرب للتكتل والوقوف في وجه هذا  بهذا الشكل، و 
 .الأصوليةحركته 

واقتلاع  وبهذا كانت الأصولية تعرف على أنها "التحدي بترميم كل ما هو قديم أو بتجديده أو بالهرم  
 (2)الجذور".

وبهذا المعنى يظهر أن عملية الإسقاط التي تنطلق من الذهنية الغربية ينبغي أن تتم باستعمال محاذير تمكننا  
من الوصول إلى مرحلة يتم فيها تعميم اللفظة على كل من يريد الرجوع إلى الأصل، أما إذا لم نتمكن من 

الل  قبول  إما  خيارين:  أمام  فإننا سنكون  المبتغى  هذا  إلى  مفهوم الوصول  تبني  بمعنى  حالة،  فظ كمفهوم لا 
الأصولية ووضع تعريف يحاول أن يعكس حقيقة المسمى، وإما أن نعمل على خلق أو تجديد لفظ معين ليقوم 

 بالوظيفة المنوطة به. 

والتي يعرفها الأصالية،  الذي تبنى مفهوم    مولود قاسم نايت بلقاسموقد سار على الخيار الثاني المفكر  
"شعور الإنسان أو اقتناعه العميق بالانتساب إلى مجموعة بشرية هي أمته، وإلى أديم هي بلاده، وتشبعه   بأنها

بتصورات ومفاهيم وأفكار انحدرت إليه من الأسلاف في أعماق التاريخ ويبلغها إلى الأجيال على مر الزمان، 

 
(1) Dale W. Urimberly, "Socioeconomic deprivation and religions Salience: A cognitive Behavioral 
Approach". Sociological Quarterly, Vol.255, Spring 1984, pp 223-224.   

  .2000، أكتوبر 111، ع المستقبل أحمد إبراهيم، "شبابنا في مواجهة العولمة". (2) 



8 
 

ويكون هو على مستواه حلقة في تلك السلسلة المحكمة الحلقات التي بانفصام حلقة منها يندثر العقد ويمحى 
 ( 3)من الوجود".

وهذه الأصالة إذ تفرض على الإنسان أن يكون هو هو، غير مجتث الأصول، بل يضرب بجذوره في   
على  الأعماق، تستلزم في الوقت نفسه خلق سياج والمشاركة في الوجود، أي أنه يبقى عالقا بأصله محافظا

عناصر ذاتيته ومكونات شخصيته، يواكب الوجود في الوقت ذاته، ويساهم في المسيرة الإنسانية، ومن هذا 
تتنافى كل التنافي   التعريف يتضح أن الأصالة تتعارض مع الانسلاخ والانزلاق والإمحاء والذوبان في الغير، كما

لخمود، الهمود، التقوقع، الانغلاق والانزواء التي هي كلها ضد الحياة والحيوية، وتمثل جميعها بداية امع الجمود،  
وهكذا يتم تصور الأصالة  …النهاية مع الطرف الأقصى في العديد من الأمراض الشلل ثم الاندثار وتتلاقى في  

التي تتضمن بالضرورة التفتح والعالمية، والدعوة إلى هذه الأصالة والإيمان بها والعمل لها هو الأصالة التي هي 
 ( 1)عكس الانفصالية.

فإننا أنتظر اليوم الذي يجسد فيه   مولود قاسم نايت بلقاسموإن كنا أتبنى التعريف الذي أتى به الأستاذ  
 هذا التعريف مفهوم الأصولية، دون أن تكون لأحدنا أي عقدة من المفهوم.

تعريفه كمفهوم رغم اختلافها أحيانا على   التوجهات على  الذي تكاد تجمع كل  الثالث  أما المصطلح 
 . الاستئصالية أوالاستئصال أساس أنه حالة فهو  

فالاستئصال بمعناه البسيط يشير إلى "رغبة قوة من القوى إلى إقصاء الآخر وإلغائه وقلعه من الجذور أو 
 قد يتخذ أشكالا ما بين استئصال فكري أو جسدي. الأصول"، وبهذا المعنى فالاستئصال

فيه أن تطبيق المفهوم على الواقع ووصوله    ك لا شعلى هذا التعريف، فإنه مما   تتفقورغم أن الأغلبية قد  
 إلى الحالة هو ما سيؤدي إلى الاختلاف الناجم عن الفروقات المرجعية التي تتناول استعمال هذا المفهوم. 

والاستئصال بهذا المعنى مرادف للتطرف الذي نعني به مجاوزة الحد والخروج عن القصد في كل شيء، فهو  
نقيض التقصير والخروج في كل شيء، وأصله في المحسوسات الوقوف في الطرف بعيدا عن الوسط، ثم انتقل 

 
 .92-91، ص ص 1980، 1. الجزائر: منشورات وزارة التعليم الأصلي، ط أصالية أم انفصاليةمولود قاسم نايت بلقاسم،   (3)

 . 92-91المرجع نفسه، ص ص  (1)



9 
 

إلى المعنويات كالتطرف الديني أو الفكري أو السلوكي، وتعبر الحركات الإسلامية عن التطرف باستعمال ألفاظ 
على اعتبار أن مفهوم التطرف كحالة مفهوم حديث النشأة لا يخرج من   التشددوالغلو، التنطع  خاصة مثل  

كونه مجاوزة الاعتدال في الفكر والسلوك من خلال تبني أفكار دينية أو سياسية يتجاوز مداها الحدود التي 
ارتضاها المجتمع، واتخاذ موقف عدائي منه، ومن مؤسساته وحكوماته بدعوى الحرص على المرجع الذي انحرف  

 ( 1)عنه المجتمع. 

 The Conflict, The dispute and The Clash  . مفـاهيـم النـزاع، الصراع والصدام3

للوهلة الأولى يبدوا أن استعمال هذه المفاهيم من اليسر بمكان، لكن جو الأزمات المتسارع الذي تفرضه  
بعض الوقائع يحتم علينا إعادة النظر في صياغة تعاريف محددة لهذه المفاهيم حتى نتمكن من تحديد حلول 

إذ لا يمكن الوصول إلى حل جذري للمسائل   ثابتة للأزمات انطلاقا من صياغة تعاريف تبين ماهية الأزمات،
قامة نوع من التحديد نود أخذ إالراهنة ما لم نتعرف على الخلفيات التي تؤثر في حيثياتها. وحتى نتمكن من  

الولايات  بين  الخلاف  المثال:  ولنأخذ على سبيل  التحديد،  إلى  للوصول  مقتضية  بصفة  الأمثلة  بعض من 
 الأثيوبي.-الإيريتري المتحدة والاتحاد الأوروبي، الأزمة في الشرق الأوسط، والخلاف 

يحدث في إطار المنظومة الغربية من تنافس حاد بين أقطاب المنظومة الغربية امتد من الجانب الاقتصادي  فما
لمفهوم   رافض  تيار  ظهور  في  المتمثل  الأيديولوجي  الجانب  إلى  للأمركة المرادف    العولمةوصولا 

(Americanization  ،)  غير أن هذا الصراع يتميز بميزة هامة هي أنه صراع وهو خلاف يخفي وراءه ،
 . صراع غير تصادميغير تصادمي وبهذا فما يحدث ضمن المنظومة الغربية هو 

إذا لا تتقاتل الدولتان لفرض   نزاعاأما ما حدث بين إريتريا وأثيوبيا على سبيل المثال فلا يعدوا كونه  
إيديولوجية معينة أو توجه ما بقدر ما يهدف إلى الحصول على مكاسب مادية معينة في فترة من الفترات 

 لينتهي بحصول أحد الطرفين على هذه المكاسب أو وصولها لحل ما ينهي هذا النـزاع. 

أما بالنسبة ما يحدث في الشرق الأوسط فهو شامل للمفاهيم الثلاثة، حيث نجد أن مفهوم النـزاع لا يفي  
بالغرض ذلك أن الخلاف الموجود في المنطقة هو خلاف وجود لا حدود، فإسرائيل تتبنى إيديولوجية دينية  

 
 .52، ص 1986. العراق: مجلة الرسالة، التطرف الديني رشدي عليان وغيره،  (1)



10 
 

متطرفة، فرضت كيانها بأداة عنصرية اسمها الصهيونية، مقابل هذا نجد أن أغلب الحروب والثورات التي قامت 
لمواجهة التوسع الإسرائيلي قامت على إيديولوجية دينية أو قومية هدفت إلى إيقاف التوسع في مرحلة أولى ثم  

لمفاوضات بين طرفي الصراع بأن المشكل طرد الاحتلال في مرحلة لاحقة،هذا على الرغم مما أظهرته بعض ا
 .صراع تصادميأراضي فقط، وميزة الصراع في مثل هذه المنطقة أنه 

 وانطلاقا من مجموع هذه النماذج يمكننا تحديد تعاريف لمثل هذه المفاهيم الثلاث:

هو "حالة الخلاف المتأزم الذي يقع ضمن إطار الوحدة الثقافية الواحدة عموما بسبب اختلاف  فالنـزاع 
 تضارب المصالح المادية، ومن صفة النـزاع أنه محدد ومؤقت".

فهو "حالة الخلاف المتأزم الذي يقع بين وحدات مختلفة المرجعية عموما لاختلاف أنماط    الصراع أما  
 المنظومات المعرفية لهاته الوحدات".. ومن صفات الصراع أنه شامل ودائم. 

 فهو "الحالة التي يصل فيها النـزاع أو الصراع لحالة التماس أو الحرب".  الصداموأما 

 وعلى هذه الأسس نتبنى هذه الألفاظ في دراستنا هذه بناءا على هذه التعاريف. 

  The Globalization and The Universality. مفهـومـا العولمة والعـالمية 4

أول إشكاليات العولمة تبدأ من تعريفها ذاتها، لأن الذين يصنعون لها التعاريف يقرنون بينها وبين العالمية،  
النظر حول نشأتها ومصادرها   كما أن صياغة تعريف دقيق للعولمة تبدوا مسألة شاقة نظرا لتعدد وجهات 

حثين الإيديولوجية واتجاهاتهم إزاء هذه العولمة  وأصولها ومبادئها والتي تتأثر أساسا وضرورة بحتمية انحيازات البا
 رفضا أو قبولا لكونها ظاهرة ما زالت قيد الشكل والتكوين مما يعني أنها: 

 ما زالت قيد الوصف والرصد والدرس والتحليل والتفسير في كل مكان عموما. .1

 أن كل شيء عنها وحولها ما زال حتى اللحظة، موضع سجال ونقاش وجدال وفرضيات واقتراحات.   .2

لذا لا يوجد تعريف واحد متفق عليه بين مستخدمي هذا المصطلح حول مضمون العولمة ومعناها، ولكن  
لتحقيقها   يسعون  التي  والمصالح  فيها  الجدد  والفاعلون  تستخدمها  التي  والآليات  يكون تحديد جوهرها  ربما 



11 
 

والظواهر الجديدة التي تصاحبها والمظاهر التي ستخفي أو ستزيل مستقبلها، ربما تكون هذه التحديدات هي 
 ناهيك عن تحديد موقف فاعل في التعامل معها. السبيل لحديث أكثر عمقا عن العولمة،

( بأنها "اكتساب  (Globalizationالعولمة  الذي عرف    وبست ولنبدأ في محاولات التعريف بقاموس  
 ( 1)الشيء طابع العالمية وجعل نطاقه وتطبيقه عالميا". 

هو تعريف بدائي شامل جاء في فترة ظهور العولمة كمفهوم لا حالة لذلك كان أكثر اختصارا من غيره،  و
لكن تطورات العولمة في العشرية الأخيرة أدت إلى ظهور تعاريف أكثر تخصصا خاصة بعد انتقال تأثير العولمة 

 من الاقتصاد إلى الجوانب السياسية والحضارية. 

هي "نقل دائرة الإنتاج الرأسمالي إلى الأطراف بعد أن كانت محصورة في مجتمعات   فالعولمة الاقتصادية
المركز"، لأن عالمية دائرة التبادل والتوزيع والسوق بلغت إلى حد الإشباع بوصولها إلى أقصى حدود التوسع 

رأسمالي من أن تفتح أفقا  الأفقي الممكنة وشمولها مجتمعات الكرة الأرضية كلها، فكان لابد لحركية نمط الإنتاج ال
الإنتاج  "وصول نمط  أخرى هي  وبعبارة  العمودي.  التوسع  إلى  الأفقي  التوسع  تتجاوز  وأن  لنفسها  جديدا 
الرأسمالي منذ منتصف القرن العشرين تقريبا إلى نقطة الانتقال من عالمية دائرة التبادل والتوزيع والسوق والتجارة 

عالمية الإنتاج وإعادة الإنتاج ذاتها خارج مجتمعات المركز الأصلي ودوله، فتكون العولمة بهذا المعنى والتداول إلى  
 ( 2)هي رسملة العالم على مستوى العمق، بعد أن كانت على مستوى السطح".

وهناك تعريف يقترب من السياسة أكثر من سابقه، فيعرف العولمة بأنها "التداخل الواضح لأمور الاقتصاد 
والاجتماع والسياسة والثقافة والسلوك دون اعتداد يذكر بالحدود السياسية للدول ذات السيادة، أو الانتماء 

 ( 3)إلى وطن محدد أو لدولة معينة ودون الحاجة إلى إجراءات حكومية".

 
 . 1999، سبتمبر36ع النبأ،حيدر الكاظمي، "الأصالة وتحديات العولمة".  (1)

 . 5، ص 2000،1القاهرة: مركز التنوير، ط ، العولمة.أحمد عبد الله (2)
 بعنوان: "ما هي العولمة".  1996تونس بنقلا عن: ندوة المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم 

 . 2000، أفريل 42، ع النبأ"العولمة وأثرها على اقتصاديات الدول"،  (3)
 نقلا عن دراسة لإسماعيل صبري مقلد، "الكوكبة الرأسمالية: العالمية في مرحلة ما بعد الإمبريالية". 



12 
 

أما على سبيل التفسير الحضاري فيمكن تعريف العولمة بأنها "تلك المنظومات الحضارية التي تتحرك بقوة  
القادمة  الأزمة  اتجاه  التطور  دفع  قوة  على  للحفاظ  الإنسان  يبتكرها  التي  السابقة  التطورية  التراكمات  رغم 

 ( 4)".وصناعة التحولات التي تقف من وراءها قوى الرغبة في التقدم المطرد

ومقابل هذه التعريفات التي تحاول أن تضع ميكانيزمات للعولمة في تطورها هناك تعاريف أخرى نظرت  
حيث رأت فيها "تعاظم شيوع نمط الحياة   -أي غير الحضارة الغربية-إلى العولمة من خلال آثارها على الغير  

 ( 1)الاستهلاكي الغربي وتعاظم آليات فرضه سياسيا واقتصاديا وإعلاميا وعسكريا". 

كما أن هناك رؤية ترى بضرورة الربط بين مفهومي العولمة والأمركة إذا فهمنا من هذه الأخيرة "أرجحية  
 ( 2)المساهمة الأمريكية في الإنتاج الثقافي المادي والمعنوي الذي يملأ الفضاء العالمي الجديد".

ونظرا لاتساع تأثيرات العولمة الثقافية حتى داخل المنظومة الغربية، نجد أنه من المفروض أن العولمة تعني  
شيئا عالميا، ولكن هذا الذي يفرض الآن باسم العولمة ليس عالميا وإنما هو الرؤية الغربية وكل هذا يفرض قهرا 

 والمشاكل الاجتماعية القائمة والصراعات الناشئة  على الحضارات الأخرى، فالمشاكل النفسية للأفراد والقضايا
التي تهدف إلى   العالميةبين الأنظمة والشعوب وبين القوميات لم يعد لها من حل عادل ومنصف سوى في  

السلام على الأرض بأن يعيش الإنسان بسلام مع  القضايا والمشاكل حتى يسود  إقامة حلول عادلة لهذه 
 رات الأخرى. الأفراد الآخرين ومع الحضا

إذا فالعالمية تعني "أن هناك حضارات متعددة ومتميزة أي أنها ليس متماثلة وأيضا ليست منغلقة، منعزلة 
ومعادية، وإنما هناك نوع من الخصوصية ونوع من التشابه، وأن هناك قاسم مشترك بين كل هذه الحضارات 

لقاسم المشترك الذي تتفق وهناك بصمات ثقافية وحضارية تميز كل حضارة عن الحضارات الأخرى، وهذا ا
 ( 3)عليه هو البعد العالمي، أو هذه هي العالمية في الكوكب الذي نعيش فيه".

 
 . 22/02/2001،  41716، ع الأهرامسمير معوض، "العولمة وصناعة تاريخ إنساني جديد".  (4)

 . 101، ص 1999، 1. القاهرة: منشورات الأهرام، ط الإسلام والعولمة محمد مبروك وغيره،  (1)

 .140، ص 1999. دمشق: دار الفكر، ثقافة العولمة وعولمة الثقافة برهان غليون،  (2)

 . نقلا عن:دراسة لمحمد عمارة بعنوان "العولمة وتقنين الهيمنة الغربية". 4أحمد عبد الله، مرجع سابق، ص  (3)



13 
 

بينها وتسمح   العالمية تعني "وجود أرضية مشتركة بين شعوب الأرض تسمح بقيام علاقات  ولهذا فإن 
 ( 4)بوجود قوانين مشتركة بين شعوب الأرض لقيام علاقات بينها وإيجاد قوانين كوكبية تنظمها لخير الجميع".

إذن فالعالمية تقوم على النسبية الثقافية بما تعنيه من تنوع الحضارات والتسامح مع المتميزات الثقافية التي 
 تصنع استقلالا حضاريا. 

وعلى الرغم من المثالية التي تطغى على هذا الطرح المتعلق بالعالمية، فإن المعطيات المادية تبين إمكانية  
تعادل في مضمونها مفهوم العالمية الذي نتبناه كأساس للطرح الذي سميناه    عولمة جامعةالوصول في تحقيق  

تعايش الحضارات، أما عن المعطيات المادية فهي مجموع الاقتراحات التي تتبناها في الفصل الأخير من هذه 
مية والعالمية  الدراسة والمتعلقة بمجموع العمليات الإصلاحية الواجب القيام بها على الأصعدة الداخلية والإقلي

 كما سيأتي ذكره. 

  The Dialog and The Cohabitation  . مفهـومـا الحوار والتعـايش5

إن الهدف من اختيار هذين المفهومين للتحديد البسيط بينهما ليس مكمنه الخلاف أو التناقص الذي  
عهدناه في التعاريف الأولى بل منشأه الاعتراض الذي قد يأتي على هذه الدراسة القائلة بأن مفهوم حوار  

أوسع   -كما سنرى -لتعايش  الحضارات هو مرادف لمفهوم التعايش، وهذا في رأيي وجهة نظر قاصرة، ذلك أن ا
التعايش وإن كانت الآليات  آليات لإقامة  آلية من بين ستة  أننا نجعل الحوار  وأشمل من الحوار، إلى درجة 
الأخرى لا تتحقق إلا بالحوار مثل الارتكاز إلى الهوية الثقافية والحضارية الموحدة، دمقرطة الأنظمة والمجتمعات، 

الاجتم التنموي  الاقتصاد  دمقرطة  تحقيق  وأخيرا  الحضارية،  الأسس  على  الاقتصادية  التكتلات  إقامة  اعي، 
 وإصلاح المؤسسات الدولية.

بداية يحسن بنا أن نتعرض لمفهوم الحوار ومفهوم التعايش بعد أن تعرضنا لمفهوم الحضارة حتى نتعرف  
على حوار الحضارات وتعايش الحضارات، وننطلق لرؤية واضحة، تكشف عن ضرورة الحوار للإنسان وحاجته 

 للتعايش.

 
 . 36أحمد عبد الله، مرجع سابق،  (4)



14 
 

فالتحاور "يأتي بمعنى التجاوب، الذي لابد فيه من مراجعة الكلام وتبادله وتداوله قصد توليد الأفكار 
وإغناء المفاهيم الجديدة في ذهن المتكلم دون الاقتصار على عرض الأفكار القديمة، وبهدف توضيح المعاني  

 ( 1)كي يفيضا إلى تقدم الفكر".

وبهذا التعريف نجد أن لمفهوم الحوار معنى آخر غير المعاني التي يفهمها قادة وسياسي الغرب، فهم يعنون  
بالحوار أن يجلس الغير إلى الغرب كما يجلس التلميذ إلى أستاذه فيتلقى منه دون نقاش أو جدال ما يلقنه إياه  

لغرب المتحضر وطريقة دخول معبد العالم الحر،  من مفاهيم الحرية، الثقافة، الديمقراطية، أصول التعامل مع ا
وبهذا يكون محاورا بارعا وإلا فهو أصولي متطرف. فالغربيون عندما يدعون إلى الحوار إنما يدعون إلى حوار 
لغته إملاء الإرادات على الغير، والذي يعني أن الآخرين مستعدون كل الاستعداد لتلقي أوامر الغرب وإرادته 

 ( 1)دعو إلى الحوار الذي يبدأ أو ينتهي عند مصالحه.فالغرب يفهم وي

المفكرين والباحثين   الكثير من  التعايش، فهو أولا قضية فكرية طالما شغلت أذهان  أما بالنسبة لمفهوم 
وشكلت عمود ارتكاز لكثير من الحضارات المزدهرة عبر التاريخ، فبقدر تعدد الأفكار وتنوعها وتعايشها في 

 بوتقة واحدة يكون الازدهار الذي تصبو إليه جميع الأمم.

وينحدر مفهوم التعايش في خلفيات علم النفس الاجتماعي من فكرة معايشة الجماعات المختلفة لبعضها 
البعض في إطار الاحتكاك المتواصل والطويل الأمد، بحيث تتصاعد العلاقات الإيجابية في مفهوم التعايش إلى 

عي والحضاري وهي الانصهار، صيغة أرقى وهي العيش المشترك ومن ثم إلى عملية أرقى في السلم الاجتما
ولا يتم التعايش إلا إذا تم في إطار من   (2)وبعدها تأتي المرحلة الأرقى والأعمق وهي مرحلة الاندماج إن أمكن

الاحترام والتساوي مع سعي الجميع لتحقيق المصلحة العامة، فلا خلاص للعالم من أزماته إلا بإرادة التعايش 
  وتحقيقه.

 

  .1414، رجب 38، ع كتاب الأمة"في الغزو الفكري:الحوار الحضاري". أحمد السايح،  (1) 

 .2000، ماي 38ع  ". النبأ،الإسلام والغرب وإمكانية الحوار“إبراهيم جواد،  (1)

 .2000، جوان 53، ع ". القرطاس"التنوع والتعايش: بحث في تأصيل الوحدة الاجتماعية والوطنية (2)


